# فرهنگنامهی افدیشسهی مارکسیستی

ویراستاران: تام باتامور، وی. جی. کیرنن، رالف میلی بند مترجم: اکبر معصوم بیگی

# فرهنگ نامه ی اندیشه ی مار کسیستی

# با برگردان اکبر معصومبیگی تاکنون انتشار یافته است:

| نشر دیگر | جورج لوكاچ      | نویسنده، نقد و فرهنگ                               |
|----------|-----------------|----------------------------------------------------|
| نشر دیگر | جان ريزر        | جبر انقلاب ( دیالکتیک و سنت مار کسیستی کلاسیک)     |
|          | ماکس رافائل     | سه پژوهش در جامعهشناسی هنر (پرودون، مارکس، پیکاسو) |
|          | تری ایگلتون     | درآمدی بر ایدنولوژی                                |
| نشر دیگر | جان بلامي فاستر | اکولوژی مارکس (ماتریالیسم و طبیعت)                 |
| نشر دیگر | تری ایگلتون     | مار کسیسم و نقد ادبی                               |
|          | تری ایگلتون     | مارکس و ازادی                                      |
| نشر دیگر | الكس كالينيكوس  | ماركسيسم و فلسفه                                   |
|          | الكس كالينيكوس  | <b>درأمدی تاریخی بر نظریهی اجتماعی</b>             |
|          | ريموند پلنت     | هگل و فلسفه ی دین                                  |
|          | جوزف مککارنی    | هگل و فلسفهی تاریخ                                 |
|          | پل کار تلج      | دمو کریتوس                                         |
| نشر دیگر | ادواردو كالنانو | فوتبال در افتاب و سایه                             |
|          | جاناتان ری      | هایدگر و هستی و زمان                               |
|          | كنت مكليش       | ارسطو و فن شعر                                     |
|          | لوتار بوخهايم   | زن <i>دگی</i> و هنر پیکاسو                         |
|          | پییر کابان      | زندگی و هنر ونگوگ                                  |
|          | أمبرواز ولار    | زندگی و هنر سزان                                   |
|          | اميل زولا       | شاهكار                                             |
|          | اميل زولا       | پول                                                |
|          | ژان ألبر بدر    | jek                                                |

# فرهنگ نامهی اندیشهی مارکسیستی

ویراستهی تام باتامور وی. جی. کیرنن، رالف میلیبند

اكبر معصومبيكي



عنوان و نام پدیدآور: فرهنگخامهی اندیشهی مارکسیستی/ ویراستاران تام باتامور؛ [مترجم] اکبر معصومهیگی مشخصات نشر: تهران: بازتاب نگار، ۱۳۸۷.

مشخصات ظاهري: ۸۴۴ ص.

987-964-8223-44-6

Bottomore, Thomas Burton

شابک: ۲۳۵۰۰۰ ریال:

وضعیت فهرست نویسی: فیپا

A Dictionary of Marxist thought,2nd ed., 1991.

يانداشت: عنوان اصلى:

يادداشت: كتابنامه. نمايه. واژهنامه.

موضوع :كمونيسم -- واژونامهها - فارسي

موضوع: سوسياليسم — واژهنامهها - فارسي

شناسه افزوده: باتامور، تامس برتون، ۱۹۹۲–۱۹۲۰م، ویراستار

شناسه افزوده :معصوم بیگی، علی اکبر، ۱۳۲۹ - ، مترجم

رده بندی کنگره: ۱۳۸۷ ف۴ ۱۳۸۷

رده بندی دیویی: ۳۳۵/۴۰۳

شماره کتابشناسی ملی: ۳۹۶۷۹۲۱

# ♦ فرهنگنامهی اندیشهی مارکسیستی

تام باتامور، وي. جي. کيرن*ن*، رالف ميليبند

اکبر معصومبیگی

چاپ اول: ۱۳۸۸

شمارگان: ۱۲۵۰

صفحه آرایی و طرح جلد: أتلیه بازتابنگار

چاپ و صحافی: نگارانشهر ـ کتیبه

قیمت: ۳۲۰۰ تومان میسی

حق چاپ و نشر محفوظ

# نشر بازتابنگار♦

صندوق پستی ۱٤٣٣٥/١١٧٤

تلفن ــ دورنگار: ۸۸۹۰٤۹٥٤

شابک: ۲-23\_۲۲۲۸ ع۲۹ ۹۸۷

baztabnegar@hotmail.com

# پیش گفتار مترجم

بیش از صد سال از آشنایی ایرانیان با اندیشه و کردار سوسیالیستی میگذرد. گرچه در این صد سال، در این زمینه، در زبانهای دیگر انواع فرهنگنامهها، دایرهالمعارفها و دانشنامهها تدوین و منتشر شده است، هنوز فرهنگنامهیی به زبان فارسی انتشار نیافته است که هم از جنبهی علمی پایه یی بلند و پذیرفتنی داشته باشد، هم از میان نحلههای گوناگون اندیشهی مارکسیستی در پی تبلیغ بینشی خاص نباشد و هم از همهی جهات جامع باشد و نکته یی را فروگذار نکرده باشد. فرهنگنامهی حاضر برای برآوردن این نیاز اساسی در عرصهی علوم اجتماعی و انسانی به فارسی در آمده است. این فرهنگ که با سرویراستاری تام باتامور و هم کاری ویراستارانهی سه تین از پژوهندگان برجستهی این عرصهی فکری و همگامی بیش از صد تن از متخصصان اندیشهی سوسیالیستی فراهم آمده است، تیا حدودی فرهنگنامه و تا حدودی دایرهالمعارف است؛ و هدف از تدوین آن این است که برای کاربران و علاقهمندان راهنمایی روشن اما پژوهشگرانه هم به مفهومهای بنیادی مارکسیستی از روزگار مارکس تاکنون باری رسانده است. آورد که کاروبارشان در شکل بخشیدن به کالبد اندیشههای مارکسیستی از روزگار مارکس تاکنون باری رسانده است. فره به مفهومهای مارکسیستی برمی خورند و هم برای کسانی سودمند است که می خواهند از نظریه و آموزه یی خود به مفهومهای مارکسیستی برمی خورند و هم برای کسانی سودمند است که می خواهند از نظریه و آموزه یی خود به مفهومهای مارکسیستی برمی خورند و هم برای کسانی سودمند است که می خواهند از نظریه و آموزه یی گاره یابند که در تکوین و شکل گیری جهان کنونی سهم بنیادی داشته و همچنان نیز تأثیرگذار است.

گرچه نویسندگان این فرهنگنامه کوشیدهاند دشوارترین مفهومها و معانی را به ساده ترین زبان درآورند، اما از آنجا که مقتضای فرهنگنامه نویسی و دایره المعارف نویسی زبانی فشرده و به اصطلاح «کپسولی» است و نویسنده ی هم مدخل ناچار است گسترده ترین مفهومها را حداکثر در چهار \_ پنجهزار واژه بگنجاند، طبعاً از فسرده نویسی گزیری نیست و همچنان که در یادداشت ویراستاران نیز آمده است دست کم در دو حوزه ی فلسفه و اقتصاد فهم مدخل ها نیازمند آشنایی اجمالی و پیشین با این دو رشته است. بااینهمه، همهی کوشش مترجم بر آن بوده است که زبان نیازمند آشنایی اجمالی و پیشین با این دو رشته است. وانگهی، در این سی \_ چهل سال اخیر زبان فارسی توانایی بسیار بیش تری برای بیان مفاهیم و معانی فنی علوم انسانی و اجتماعی یافته است. ازاینرو، در واژه گزینی در وهله ی نخست و تا حد امکان سعی رفته است که از برابرنهادههای کارشناسان هر رشته بهره گیری شود، ولی خواننده ی تیزبین به فراست درخواهد یافت که در فرهنگنامه یی با این پهنا و درازا، آن هم در رشته هایی که پیشینه ی آنها در فرهنگ و زبان فارسی به شصت \_ هفتاد سال هم نمی رسد، در بسیاری از موردها واژه سازی ناگزیر است. ازاینرو، هر جا که لازم آمده با قید همه ی شرایط احتیاط و رعایت کامل موازین زبان شناسی و مبانی است. ازاینرو، هر جا که لازم آمده با قید همه ی شرایط احتیاط و رعایت کامل موازین زبان شناسی و مبانی واژه ی نوساخته با روح زبان فارسی معیار و سرانجام، چنان که گذشت، جای گزین ناپذیری آن با واژههای رایج در میان واژهی نوساخته با روح زبان فارسی معیار و سرانجام، چنان که گذشت، جای گزین ناپذیری آن با واژههای رایج در میان اهل حرفه بوده است. از آن جا که برابرنهادههای واژهها را در پای صفحههای کتاب نیاوردهام، کوشیدهام در بخش

واژهنامه دایره ی ذکر معادل ها را بسیار گسترده بگیرم تا احیاناً معادلی از چشم خواننده پوشیده نماند. گذشته از این، از ترجمه ی برخی از اصطلاحها (مانند هژمونی) و مکتبها و مشربهای فکری و سیاسی (ماننید سوسیالیسم، کمونیسم، فاشیسم، لیبرالیسم، رفورمیسم و ...) خودداری کردهام. گمان مین ایین است که در مورد دوم بیش تر خوانندگان تصدیق دارند که ترجمه ی این گونه اصطلاحهای جاافتاده جز سردرگمی حاصلی در بر ندارد و بیم آن است که ترجمه و معادل سازی، مفهوم مورد نظر را یکسر از معنا تهی سازد. در مورد نخست همین بس که خواننده به مدخل ذیل «هژمونی» رجوع کند تا دریابد که کاربُرد خاص این مفهوم در نوشتههای کسانی چون گرامشی شأنی به این اصطلاح بخشیده است که تقریباً ترجمه ناپذیر است. بااینهمه، در جاهایی که لازم آمده است (مانند رویزیونیسم، رفورمیسم، اتوماسیون و ...) معادل آن را با خط مایل (/) در همان جا به دست دادهام و در برخی از موردها در سراسر کتاب به معادل مورد نظر ارجاع دادهام. بنابراین، برای نمونه، ذیل رفورمیسم یا اتوماسیون یک جا ذیل همین معانی و یک جا هم ذیل اصلاح طلبی و خودکاری به مدخل مورد نظر ارجاع دادهام. گذشته از این، سعی شده است که ضبط نامهای خاص به تلفظ اصلی نزدیک باشد.

ویراستاران در پایان هر مدخل، آثار و نوشتههایی را «برای آگاهی افزون تر» به خواننده معرفی کردهاند. از آنجا که نام و تاریخ انتشار و نشانی این آثار در «کتابنامه»ی پایان کتاب آمده است، مناسب آن دیدم که در پایان هر مدخل فقط به ذکر نام نویسنده و تاریخ انتشار اثر مورد نظر اکتفا کنم و خواننده ی علاقه مند و پی گیر را به «کتابنامه» حواله دهم. پاره یی از منابع که در اصل به زبان انگلیسی است فقط یک تاریخ دارد، ولی پاره یی دیگر، هم تاریخ انتشار ترجمه ی انگلیسی را در بر دارد.

سخن آخر آن که فرهنگنامهی اندیشهی مارکسیستی از روی ویراست دوم و نهایی ایس کتاب در ۱۹۹۸ بسه فارسی درآمد و از این رو در ترجمهی فارسی نیازی به ذکر نام مدخلهای افزوده بسه ویراست دوم ندیسدم. فهرست مدخلهای افزوده در متن انگلیسی در آغاز کتاب آمده است.

اکبر معصوم بیگی ۔ بھار ۱۳۸۷

# درآمد ويراستاران

یک صد سال پس از مرگ مارکس اندیشه هایی که او به جهان عرضه کرده است یکی از زنده ترین، سرشار ترین و تأثیر گذار ترین جریان های اندیشه ی مدرن را تشکیل می دهند و آشنایی با آن ها برای همه ی کسانی که در علوم اجتماعی کار می کنند یا در جنبشهای سیاسی در گیرند ضروری است. بااین همه، این نکته نیز روشن است که این اندیشه ها به هیچ شکلی از ثبات یک دستگاه فکری بسته و تکمیل شده دست نیافته اند، بلکه هم چنان فعالانه رو به تکامل اند، و در جریان سده ی کنونی شکل های بسیار رنگارنگی به خود گرفته اند. این امر نه تنها از راه گسترش به زمینه های تازه یی از پژوهش، بلکه هم چنین از رهگذر تمیز و تفکیک درونی نیز دست داده است؛ و این همه، از یک سو، در پاسخ به اوضاع واحوال اجتماعی و سیاسی در حال دگرگونی روی داده است.

در فاصله ی انتشار نخستین ویراست این کتاب، اندیشههای مارکسیستی، از هنگام بحث و جدلهای بـزرگ پـاره ی نخست سده آی بیستم آ، شاید بیش از هر وقت دیگر مورد تفسیرهای گوناگون قرار گرفته و به چالش کـشیده شـده است. در این ویراستِ تازه، ما با گنجاندن بسیاری از مدخلهای تازه، و افزودههای اساسی، یا بازنگری در مدخلهای موجود، این دگرگونیها را به حساب آوردهییم و بـر پایـهی آن، نویـسندگان مـا بـه بازاندیـشی در نظریـهی تـاریخِ مارکسیستی، تحولات پساجنگ سـرمایهداری، مـسایلی کـه جامعـههای سوسیالیـستی را احاطـه کـرده، و بـهویـژه موضوعهای جدلانگیزی چون برنامهریزی اقتصادی و سوسیالیسم بازار پرداختهاند.

بنابراین، این ویراستِ تازه، راهنمای باز هم فراگیرتر و نوآمدتری دربارهی موضوعهای بنیادی مارکسیسم فراهم می آورد، تفسیرها و نقدهای گوناگون را به حساب می گیرد و راهنمایی فراگیرتر و نوآمدتر به آن افراد و مکتبهای فکری است که کار و بارشان در شکل بخشیدن به اندیشههای مارکسیستی، از روزگار خود مارکس به این سو، یاری رسانده است. این فرهنگ طوری طراحی شده است که برای بسیاری از دانش جویان و آموزگاران در سطوح عالی آموزشی، که در دوره ی تحصیلات خود با مفهومهای مارکسیستی روبهرو می شوند، سودمند و کارآمد باشد و نیز برای شمار بزرگی از خوانندگان عام که می خواهند درباره ی نظریه و آموزه یی آگاهی به دست آورند که در شکل بخشیدن به نهادها و شیوههای عمل در جهان کنونی نقشی بزرگ داشته است و هم چنان نیز دارد. مدخلها، تا آن جا که سرشت موضوعها امکان می دهد، به شیوه یی عرضه شده اند که برای خواننده ی نامتخصص نیز دسترس پذیر باشند؛ اما پاره یی موردها هست، به ویژه در علم اقتصاد و فلسفه، که در آن کاربُرد اصطلاحهای فنی ناکزیر است، و در این زمینه ها باید پیشاپیش از دانشی برخوردار بود.

هر مدخل به این نیّت تنظیم یافته که بهخودیخود کامل باشد، اما هرجا که به دلیل دریافت کامل تر از مفهوم، مسئله یا تفسیری ویژه، لازم آمده که به دیگر مدخلها رجوع شود، ارجاعهای درون متنی به این مدخلها با حروف سیاه در متن مشخص شدهاند. در این ویراست تازه به پارهیی از متنهای اصلی مارکسیستی مدخلهای تازهیی اختصاص یافته است؛ عنوان این متنها در فهرست مدخلهای تازه آمده است. همچنین نمایه یمی کلی در پایان کتاب آمده اند که خواننده می تواند از رهگذر آن به تمامی ارجاعها به یک شخص یا موضوع خاص راه ببرد. در پایان هر مدخل پیشنهادهایی برای مطالعه ی افزون تر ارائه شده است؛ همه ی آثاری که در این بخشها آمده و نیز آثاری که در متن آمده با مشخصات کامل در کتابنامه ی کلی آمده است؛ این کتابنامه نیز به تمامی نوآمد و بازنگری شده است. همچنین کتابنامه ی جداگانه یی از نوشته های مارکس و انگلس، که در متن به آنها اشاره رفته (و معمولاً به اختصار برگذار شده است)، در نظر گرفته شده و این فقره، افزون بر جزئیات کامل چاپ آثار هر فرد، شامل اگلهی هایی درباره ی ویراستهای مجموعه ی آثار آنان نیز می شود.

تام باتامور، وی. جی. کیرنن لارنس هریس، رالف میلیبند

# نمايهي يديدأورندكان

آرتور، كريستوفر جي. (Christopher J. Arthur) برايتون استرگارد، جي. (G. Ostergaard) اجلی، روی (Roy Edgley) برایتون أرتو، أندرو (Andrew Arato) استدمن جونز، گرت (Gareth Stedman Jones) کالج کینگ، کیمبریج اوثویت، ویلیام (William Outhwaite) دانشگاه ساسکس باتامور، تام (Tom Bottomore) استاد بازنشسته، دانشگاه ساسکس بایرز، تی. جِی. (T. J. Byres) دانشکدهی مطالعات شرقی و آفریقایی، دانشگاه لندن برامال، کریس (Chris Bramall) کالج سیدنی ساسکس، کیمبریج بَرت، میشل (Michéle Barrett) دانشگاه سیتی، لندن برک، پیتر (Peter Burke) کالج ایمنوئل، کیمبریج برنستاین، هنری (Henry Bernstein) مؤسسهی سیاست توسعه و مدیریت، دانشگاه منجستر بروس، دابليو. (W. Brus) كالج سينت آنتوني، آكسفورد بكسندال، لى (Lee Baxandall) آشكاش، ويسكانسين ىيلىگ، مايكل (Michael Billig) دانشگاه لافبرو یاتنایک، پرابات (Prabhat Patnaik) دانشگاه جواهر لعل نهرو، دهلی نو یاهاسکار، روی (Roy Bhaskar) کالج لینکر، آکسفورد يتروويج، گاج (Gajo Petrović) دانشگاه زاگرب پیرس، برایان (Brian Pearce) نیوبارنت، هرتس يينكني، توني (Tony Pinkney) دانشگاه لنكستر تدبنتون (Ted Benton) دانشگاه اسکس ترنر، براین اس. (Bryan. S. Turner) دانشگاه اسکس توپوروسکی، یان (Jan Toporowski) یلی تکنیک ساوث بنک، لندن تيلور، جان جي. (John G. Taylor) يلي تكنيك ساوث بنك، لندن تیلور، ریجارد (Richard Taylor) کالج دانشگاه سوان سی جانستن، مانتی (Monty Johnstone) لندن جساب، باب (Bob Jessop) دانشگاه لنکستر

```
جنیگز، جرمی (Jeremy Jennings) کالج دانشگاه سوان سی
                                                 جیراس، نورمن (Norman Geras) دانشگاه منجستر
                                                             دايموند، استنلي (Stanley Diamond)
                                              دسای، مگناد (Meghnad Desai) دانشگاه اقتصاد لندن
                                            دور، اليزابت (Elizabeth Dore) يلى تكنيك يورت اسموث
                                                                دویچر، تامارا (Tamar Deutscher)
                                 دیمسکی، گری ای. (Gary A. Dmymski) دانشگاه کالیفرنیا، رپورساید
                                                        دیواین، یت (Pat Devine) دانشگاه منجستر
                    دیویدسن، بَزْیل (Basil Davidson) کانون مطالعات آفریقای غربی، دانشگاه بیرمینگام
                                               دیویس، آر. دابلیو. (R. W. Davies) دانشگاه بیرمینگام
                                 رابرتس، جولین (Julian Roberts) انجمن معماری دانشکدهی معماری
                    رادیکس، کاتالین (Katalin Radics) مؤسسهی زبانشناسی، آکادمی علوم مجارستان
                                                       راس، جورج (George Ross) دانشگاه هاروارد
                                                          رکس، جان (John Rex) دانشگاه وارویک
                                                     سایمن، راجر (Roger Simon) ریچموند، سؤری
                                                             سویزی، یل (Paul Sweezy) نیویورک
                                          شاو، ويليام ايچ. (William H. Show) دانشگاه ايالتي تنسي
           شرام، استوارت آر. (Stuart R. Schram) كانون فرهنك مطالعات آسياي شرقي، دانشگاه هاروارد
                      شوستک ساسون، أن (Ann Showstack Sassoon) پلی تکنیک کینیگستون، سوری
                                                          شول کایند، یوجین (Eugene Schulkind)
                               شیخ، انور (Anwar Shaik) دانشکدهی نوین پژوهش اجتماعی، نیویورک
                                                    علوی، حمزه (Hamza Alavi) دانشگاه منجستر
                                                 فاین، بن (Ben Fine) کالج برک بک، دانشگاه لندن
فرگه، سوتزا (Zsuzsa Ferge) مؤسسهی جامعه شناسی و سیاست اجتماعی، دانشگاه اوتووس لورند، بودایست
                                               فسچر، ایرینگ (Iring Fetscher) دانشگاه فرانکفهرت
                                          فولی، دانکن (Duncan Foley) کالج بارنارد، دانشگاه کلمبیا
                                 فهر، فرنه (Ferenc Fehér) دانشگاه جدید پژوهش اجتماعی، نیویورک
                                                     فیسک، میلتون (Milton Fisk) دانشگاه ایندیانا
                                                                    فينلي، مازز (Moses Finley)
                      کارلباخ، جولیوس (Julius Carlebach) مدرسهی عالی مطالعات کلیمی، هایدلبرگ
                                                     کارور، ترل (Terrell Carrer) دانشگاه بریستول
                                          كامنكا، يوجين (Eugene Kamenka) دانشگاه ملى استراليا
                                                     کامیننر، ایان (Ian Cummins) دانشگاه موناش
                                          كتز، نائومي (Naomi Katz) دانشگاه ايالتي سان فرانسيسكو
```

جكوبي، راسل (Russel Jocoby) لس أنجلس

```
كلمن، يانوش (János Kelemen) آكادميا دونگريا، رُم
                                     كمنيتسر، ديويد (David Kemnitzer) دانشگاه دولتي سان فرانسيسكو
                                                           کوتس، دیوید (David Coates) دانشگاه لیدز
                                       كوواليك، تاديوش (Tadeusz Kowalik) آكادمي علم لهستان، ورشو
                                    کی، کریستوبال (Cristóbal Key) مؤسسهی بررسیهای اجتماعی، لاهه
                                      کی، هاروی جی. (Harvey J. Kaye) دانشگاه ویسکانسین در گرین بی
                                               كيچينگ، گوين (Gavin Kitching) دانشگاه نيوساوث ويلز
                                    کیرنن، وی. جی. (V. G. Kiernan) استاد بازنشسته ی دانشگاه ادینبورو
                                                 گتزلر، ایسرائل (Israel Getzler) دانشگاه عبری اورشلیم
                                                گرین برگ، دیوید (David Greenberg) دانشگاه نیویورک
                                               گودی، باتریک (Patrick Goode) بلی تکنیک تامس، لندن
                                                              گیسانی، باثولو (Paolo Giussani) میلان
                                                      لارین، خورخه (Jorge Larrain) دانشگاه بیرمینگام
                                        لوکس، استیون (Steven Lukes) مؤسسه دانشگاهی اروپا، فلورانس
           لیپیز، آلن (Alain Lipietz) کانون مطالعات آیندهنگر اقتصاد ریاضی کاربردی در برنامهریزی، پاریس
                                                     لیکاک، ایلانی پر برک (Eleanor Burke Leacock)
                                                     لين، ديويد (David Lane) كالج ايمنوئل، كيمبريج
                                                 مار كوويچ، ميهايلو (Mihailo Marković) دانشگاه بلگراد
                                                           مساروش، ایشتوان (istvàn Mészáros) لندن
                                               مكاينتاير، استوارت (Stuart Macintyre) دانشگاه ملبورن
                                                     مكللن، ديويد (David Ma Lellan) دانشگاه كنت
مكهيو، فرانك (Frank McHugh) واحد يژوهش اخلاق اجتماعي مسيحي، حوزهي علميهي سينتجان، گيلفورد
                                            مندل، ارنست (Ernest Mandle) وریژه یونیورسیتهی بروکسل
                                مون، سایمن (Simon Mohun) کالج کوئین مری و وستفیلد، دانشگاه لندن
                      میلیبند، رالف (Ralph Miliband) لندن و تحصیلات تکمیلی، دانشگاه سیتی نیویورک
                                                 نوئل اسمیث، جفری (Geoffrey Nowell-Smith) لندن
                           ولرستاین، ایمنوئل (Immanuel Wallerstein) دانشگاه ایالتی نیویورک، بیرمینگام
                                                               ولف، جنت (Janet Wolff) دانشگاه لیدز
  ویکس، جان (John Weeks) کانون پژوهشهای توسعه، دانشکدهی مطالعات شرقی و آفریقایی، دانشگاه لندن
                       هاردینگ، نیل (Neil Harding) دانشکدهی مطالعات شرقی و آفریقایی، دانشگاه لندن
                                            هاركورت، جي. سي. (G. C. Harcourt) كالج جيزز، كيمبريج
                                             هاروی، دیوید (David Harvey) کالج سینت پیتر، آکسفورد
                         هتنی، بیورن (Björn Hettne) مؤسسهی پژوهشی صلح و توسعه، دانشگاه گوتنبرگ
```

كل، فيليپ ال. (Philip L. Kohl) كالج ولسلى، ماساچوست

هجديوش، اندوراش (András Hegedüs) بودايست

هلد، دیوید (David Held) دانشگاه آزاد هولتون، رابرت جی. (Robert J. Holton) دانشگاه فلایندرز جنوب استرالیا هیلتون، آر. ایچ. (R. H. Hilton) دانشگاه بیرمینگام هیملویت، سوزان (Susan Himmelweit) دانشگاه آزاد هیمن، ریچارد (Richard Hyman) دانشگاه وارویک یانگ، رابرت ام. (Robert M. Young) لندن یو، استیون (Stephen Yeo) کالج راسکین، آکسفورد

# نشانههای اختصاری و نمادها

ج = جلد

ف ≃ فصل

فها = فصلهای

ق = قسمت

ص = صفحه

صص = صفحههای

ویر = ویراستهی

همان، پیشین = همان مأخذ، مأخذ پیشین

یاش = یادداشت شمارهی

اپ = اثر پیشگفته

پ = پارهی

[ ] = افزودهی نویسندگان و مؤلفان فرهنگنامه

< > = افزودهی مترجم

→ بنگرید به فلان مدخل یا بهمان مأخذ

/ = دو کلمه یا مفهوم یا اصطلاح معادل، یا صورتهای گوناگون ضبط برخی از نامها (مانند لوکسمبورک / لوکزامبورگ، فرهنگ پژوهی / مطالعات فرهنگی)

## آدلر، ماکس (Adler, Max)

زادهی ۱۵ ژانویهی ۱۸۷۳ در وین؛ درگذشتهی ۲۸ ژوئن ۱۹۳۷ در وین. آدار پس از تحصیل حقوق در دانشگاه وین وکیل دعاوی شد اما بیش تر وقت خود را وقف پژوهشهای فلسفی و جامعه شناختی، سپستر تدریس در دورههای فوقبرنامه و کلاسهای دانشگاه و نیز وقف فعالیت در حزب سوسیال دموکراسی انریش (اس. پ. اوً.) کنرد. در ۱۹۰۳ همتراه بنا کنارل رئیر و رودلف هیلفردینگ آموزشکدهیی کارگری را در وین بنیاد نهاد؛ و در ۱۹۰۴ همراه با هیلفردینگ مرکز پژوهشهای مارکس را پایه گذاری کرد. از هنگام نخستین جنگ جهانی با جناح چپ اس. پ. اوُ. پیونـد گرفت، به شدت به پشتیبانی از جنبش شسوراهای کارگری برخاست و از نویسسندگان دایمی جنگ طبقاتی (نشریهی جناح چپ حزب سوسیال دموکراسی آلمان) از نخستین سال انتشار آن در ۱۹۲۷ به شمار میآمد. یاری فکری اصلی آدار به مارکسیسم اتریشی كوشش اوست براى پايهريزى بنيادهاى معرفت شناختى مارکسیسم همچون نظریهیی جامعه شناختی که در آن آدار سخت زیر تأثیر اندیشههای نوکانتی در عرصهی فلسفهی علم، و نینز پوزیتیویسم ارنست ماخ قرار داشت. بااینهمه، او بهنحوگسترده در دیگر موضوعها نیز قلم زد، و پژوهشهای دلپذیری دربارهی انقالاب، دگرگونی در طبقهی کارگر پس از جنگ جهانی اول، روشن فکران، و حقوق و دولت (که در ضمن آن به انتقاد از «نظریهی حقوقی ناب» هانس کلزن پرداخت) منتشر کرد. (نیز ب مارکسیسم اتریشی).

برای آگاهی افرون تبر← آدلر، ماکس ۱۹۰۴؛ ۱۹۱۴؛ ۱۹۱۴؛ ۱۹۱۴، ۱۹۴۷. ۱۹۲۲، ۱۹۳۰؛ بورده، ایوون ۱۹۶۷؛ هاینتل، پیتر ۱۹۶۷. تام باتامور

# أدورنو، تنودور (Adorno, Theodor)

زادهی ۱۱ سیتامبر ۱۹۰۳ در فرانکفورت؛ درگذشتهی ۶ اوت ۱۹۶۹، در ویسپ سیوئیس. آدورنیو از دورهی دبیرستان دلبستگی هایی هم به فلسفه و هم به موسیقی از خود نشان داد. پس از آنکه در ۱۹۲۴ برای نوشتن اثری دربارهی هوسـرل درجـهی دکتـری گرفت، زیر نظر آلبان برگ و ادوارد اشترومان در وین آهنگسازی و نواختن پیانو را آموخت. در ۱۹۳۱ به تدریس فلسفه در دانشگاه فرانکفورت پرداخت، اما با ظهور ناسیونال سوسیالیسم آلمان را به قصد انگلستان ترک گفت. چهار سال بعد به ایالات متحد آمریکا رفت و در آنجا به *مؤسسهی پژوهش اجتماعی* پیوست (← مکتب فرانکفورت). در ۱۹۵۰ همراه با مؤسسه به فرانکفورت بازگشت، درجهی استادی گرفت و به مقام مسديريت مؤسسه رسسيد. گرچسه آدورنسو يكسى از برجسته ترین نمایندگان مکتب فرانکفورت به شمار میآید، کارش از بسیار جهات بیهمتا است. در نگاه نخست پارهیی از آرای او در باب جامعهی معاصر غریب مینماید. او بر آن است که ما در جهانی به سر میبریم که یک سر در چنگ شبکهی توبرتویی گرفتار است که تارهای آن را دیوانسالاری، دستگاه اداری و فن سالاری بافتهاند. فرد چیزی متعلق به گذشته است: عصر سرمایهی متمرکز، برنامهریزی و فرهنگ تودهیمی آزادی شخصی را نابود کرده است. توانایی برای اندیشهی انتقادی مرده و از میان رفته است. جامعه و آگاهی «به تمامی شیءواره» شدهاند: به نظر می رسید جامعه و آگاهی دارای کیفیات اشیای طبیعی \_ یعنی دارای جایگاه شکلهای دادهشده و لایتغیر ـ شدهانید (← شيءواره کي).

اما نمی توان اندیشهی آدورنو را به تمامی دریافت اگر

محتوا را به بهای أفدا كردن] شكل وارسى كنيم. آدورنو امیدوار است که از طریق «ضابطهبندی برانگیزاننده»، «مبالفهی تکاندهنده» و «تأکید هیجان انگیز» پایههای ایدئولوژیها را سست کند و شرایطی پدید آورد که از رهگذر آن جهان اجتماعی بار دیگر بتواند مرئی و آشکار گردد. بهرهگیری گستردهی او از شکلهای مقاله و گزینگویه (که بهترین شکل آن در اخلاق صغير به چشم مىآيد) مستقيماً حاكى از دغدغهی او در مورد سستکردن پایههای آنچه او آن را دستگاههای فروبستهی فکری میشمرد (برای نمونه ایدئالیسم هگلی یا مارکسیسم راستآیین) و جلوگیری از تصدیق بیبهره از تأمل و اندیشهی جامعه است. او اندیشههای خود را به شیوههایی عرضه می کنید که از خواننده تأمل و ژرفاندیشی صرف طلب نمی کند بلکه خواهان کوششی انتقادی برای بازسازی اصیل است. آدورنو خواستار استمرار و ایجاد توانایی هایی برای نقادی مستقل، و یـذیرش امکـان دگرگـونی اجتمـاعی

بنیادی است. گسترهی کار آدورنو شگفتآور است. مجموعهی آثار او (که اکنون در قالب ویراستی معتبر منتشر میشود) به بیستوسه مجله سر میزند (- ۱۹۷۰). این آثار دربردارندهی نوشتههایی در زمینه و سراستر مرزهای فلسفه، جامعه شناسی، روان شناسی، موسیقی شناسی و نقدِ فرهنگی است. در میان دستاوردهای او به نقدی انگیزاننده از همهی مبانی نخستین فلسفی و نیز پرورش یک رویکرد ماتریالیستی و دیالکتیکی بیهمتا (۱۹۶۶)، تحلیلی ارجمند (همراه با ماکس هورکهایمر) از خاستگاه و سرشت خرد ابزاری (۱۹۴۷)، فلسفهیی در باب زیباییشناسی (۱۹۷۰)، و بررسیهای اصیل متعددی دربارهی فرهنگ، از جمله تحلیلهایی از چهرههایی چون شوئنبرگ و مالر (۱۹۴۹) و مباحثی در باب صنعت سرگرمی مدرن (۱۹۶۴) برمی خوریم. بــرای آگــاهی افــزون تــر ← آدورنــو، تئــودور ۱۹۴۹ (۱۹۶۲)؛ ۱۹۵۱ (۱۹۶۷)؛ ۵۵۹۱ (۱۹۶۳)؛ ۱۹۶۶ (۱۹۷۳)؛ ۱۹۷۰؛ آدورنو، تشودور و هورکهایمر،

ماکس ۱۹۴۷ (۱۹۷۲)؛ آدورنسو، تئسودور و دیگسران ۱۹۵۰؛ باک مورس، سوزان ۱۹۷۷؛ هابرماس، یسورگن ۱۹۷۱؛ رُز، گیلیان ۱۹۷۸.

ديويد هلد

# أريستوكراسي (aristocracy)

از هنگامی که مارکس نخستین بار نظریه ی خود را در باب طبقه ی حاکم، همستیزی آن با دیگر طبقه ها و شیوه هایی را طرح کرد که بر پایه ی آن طبقه ی حاکم هژمونی خود را حفظ می کند، بسیاری از تاریخدانان از این نظریه بهره گرفتند تا جامعه های خاصی را در دوران گذشته تحلیل کنند: از یونان و روم باستان (فینلی ۱۹۷۳) و حکومت های کهن اروپای پیشاصنعتی (کولا ۱۹۶۲) تا جامعه های صنعتی سده ی نوزدهم (هابسباؤم ۱۹۶۸). در تاریخ ژاپن نیز از همین دریچه نگریسته اند (هونجو ۱۹۳۵).

ارزش این رهیافت این بوده است که تاریخ اجتماعی تحلیلی تری را ترغیب می کند و رابطه ی میان رفتار اقتصادی، اجتماعی و سیاسی گروههای اجتماعی را نشان می دهد. تأثیر این رهیافت را (در آمیزش با رهیافت پاره تو، وبلن، وبر و دیگران) می توان در تاریخ دانانِ آریستوکراسی ها مشاهده کرد که غیرمارکسیستاند (اسستون ۱۹۶۵)، یا حتا ضدمارکسیستاند (هکستر ۱۹۶۱). بااین همه، این تحلیل با مشکلاتی روبه رو شده است.

تاریخدانان با دریافت این نکته که جامعههای خاص (روم در سدهی نخست پیش از میلاد، فلورانس در سدهی سیدهی سیزدهم، فرانسه در سیدههای هفیدهم و هجدهم و مانند آن) نمونههای زوال آریستوکراسی و ظهور «بورژوازی» و بازنمای عصری تازهانید، آغاز کردند. سپستر تمایز میان این دو گروه در هر نقطه، خیواه بسر پایسهی سیرمایه گذاریهاشان و خیواه ایدئولوژی شان، در مورد این نمونه ها و دیگر نمونهها، ایدئولوژی شان، در مورد این نمونه ها و دیگر نمونهها، این جاست که باریس پورشنف تاریخدان شوروی از

«فئودالی کردن» بورژوازی فرانسه در سده ی هفدهم سخن به میان می آورد، حال آن که هابسباؤم (۱۹۶۸) درباره ی آریستو کراسی بریتانیای سده ی نوزدهم می نویسد که آریستو کراسی «به معیارهای قاره یی حاروپا> تقریباً یک بورژوازی است.» راهی برای بیرون رفت از این دشواری را پردی (۱۹۷۸) نشان داده است که اشراف استراسبورگ سده ی شانزدهم را «طبقه ی اجتماعی پیچیده یی مرکب از دوپاره، یکی اجاره گیر و دیگری بازرگان» توصیف می کند و به پژوهش در این زمینه می پردازد که آنها در عمل چهگونه با هم یکیار چه شدند.

ابهامهای پنهان در برداشت مارکس از طبقه نیز آشکار شده است. رولان موسینه تاریخدان فرانسوی (۱۹۷۳) حمله ی نیرومند بر به کارگیری این اصطلاح حطبقه> برای توصیف گروهها در جامعههای پیشاصنعتی برده است و واژهی معاصر «جایگاه اجتماعی» را ترجیح میدهد. مؤثرترین پاسخها به اینگونه انتقادها را تاریخدانان و جامعهشناسانی دادهاند که ارزش این مفهوم امروزین را پذیرفتهاند، اما بر آناند که تحلیل میبایست با هر دو مقوله ی «جایگاه اجتماعی» و «طبقه» بهطورهمزمان کار کند (اوسووسکی ۱۹۵۷). برای آگاهی افزون تر باتامور، تام ۱۹۶۶؛ بردی، تام برای آگاهی افزون تر باتامور، تام ۱۹۶۶؛ بردی، تام هابسباؤم، اریک ۱۹۶۸؛ هونجیو، ایجیرو ۱۹۶۸؛ هابسباؤم، اریک ۱۹۶۸؛ موسینه، رولان ۱۹۶۹؛ موسینه، رولان ۱۹۶۹)؛ استون، لارنس ۱۹۶۵؛ موسینه، رولان ۱۹۶۹).

پیتر برک

# أزادي (freedom) $\rightarrow$ رهايي؛ اصل موجبيت

## آگاهی طبقاتی (class consciousness)

مارکس هم از آغاز میان موقعیت عینی یک طبقه و آگاهی ذهنی از این موقعیت، به سخن دیگر، میان عضویت طبقاتی و آگاهی طبقاتی قایل به تمایز شد. به معنای دقیق کلمه، تمایزهای اجتماعی در جامعهی

سرمایه داری نخست شکل «طبقه ها» را به خود می گیرند، زیرا تنها در این مورد است که عضویت گروههای اجتماعی را تنها مالکیت (یا نظارت و تسلط بر) وسایل تولید یا محرومیت از آن تعیین میکند. در جامعهی جایگاهی پیشابورژوایی سامانهیی از جایگاهها با مجوز قانونی بر تفاوتها در مالکیت وسایل تولید سایه میافکند. آریستوکرات همیشه آریستوکرات میماند و بدینسان مالک امتیازهای معین و دقیقاً تحدیدیافته بود. نظام روابط مالکیت در پس پشت ساختار جایگاهها بنهان بود. نظام جایگاهی تقریباً بهخوبی فقط تا وقتی با نظام روابط مالکیت هم آهنگی داشت که زمین مهم ترین وسیلهی تولید و عمدتاً در تملک آریستوکراسی و کلیسا باقی ماند. ولی با ظهور بورژوازی شهری و تکامل سرمایهی تجاری، کارگاهی و سرانجام صنعتی، و هم چنان که بورژوازی (تا حدودی در زمرهی اشراف درآمده) خود را بر قلمرو منافع کشاورزی بزرگ تحمیل کرد، پایههای این همآهنگی بیشازپیش سستی گرفت. آگاهی جایگاهی از بُن از آگاهی طبقاتی متمایز است. عضویت در یک جایگاه على القاعده موروثي است، و اين امر بهوضوح از حقوق و امتیازات منسوب یا محرومیت از آن آشکار است. بااینهمه، عضویت طبقاتی بسته به آگاهشدن از جایگاه خود در فرایند تولید است؛ از اینجاست که عضویت طبقاتی اغلب در پس پشت جهتگیری دل تنگانه نسبت به نظام جایگاهی دیرین، بهوینژه در مورد «قشرهای میانین» بورژوایی، خردهبورژوایی و دهقانی، ينهان ميماند.

مارکس پیدایش آگاهی طبقاتی در بورژوازی و پرولتاریا را پیآمد پیکار سیاسی فزاینده ی طبقه ی سه با طبقات حاکم رژیم سابق توصیف می کند. او دشواری های سر راه تکامل آگاهی طبقاتی را با نمونه ی دهقانان خرده پای فرانسه شرح می دهد که به جای آن که به شیوه یی انقلابی خود را به صورت طبقه ی حاکم درآورند، از حق رأی خود بهره می گیرند تا خود را به انقیاد ارباب (ناپلئون سوم) درآورند:

تا جایی که میلیون ها خانواده در شرایط اقتصادی ہے زیست می کننید کے شیوہی زنیدگی، منافع و فرهنگشان را از شیوهی حزندگی، منافع و فرهنگ> دیگر طبقات جدا میسازد، و در تضادی خصمانه با آنها قرار میدهد یک طبقه را تشکیل میدهند. تا جایی که صرفاً پیوند دوسویهی محلی میان این دهقانان خرده پا وجبود دارد، و همسانی منافعشان موجب يديدآمندن هبيج كونبه اجتماع، پیمان ملی و سازمان سیاسی در میان آنها نمی شود، طبقه یی را تشکیل نمی دهند. بنابراین، قادر نیستند، خواه از طريسق پارلمان و خواه كنوانسيون، منافع طبقاتی خود را تحمیل کنند. آنها نمی توانند نمایندهی خبویش باشند و دیگران بایند نمایندهی آنها باشند. نمایندهی آنها باید در أن واحد در حكم ارباب و صاحب اختيار آنها پدیدار شود... (هجدهم برومر، ب ۷)

تکوین آگاهی طبقاتی را در پرولتاریا می توان در حکم همتای ناکامی ضروری آگاهی طبقاتی سیاسی در میان دهقانان خرده مالک شمرد. در ایسن مسورد، همستیزیِ در آغاز محدود (برای نمونه مبارزهی اتحادیه یی در بنگاهی خاص یا شاخه یی از صنعت) بر پایه ی همسانی منافع گسترش می گیرد تا آن که به صورت امر مشترک کل طبقه درمی آید، که همچنین ابزاری مناسب، به شکل حزب سیاسی، پدید می آورد. کار جمعی در کارخانه های بزرگ و مؤسسه های صنعتی، و وسایل ارتباطی بهبودیافته ی مورد نیاز سرمایه داری صنعتی، ایس اتحاد را تسهیل می کند. فراید تکوین آگاهی طبقاتی با ظهور سازمان طبقاتی فراگیر تطبیق می یابد. آن ها متقابلاً یک دیگر را حمایت می کنند.

مارکس بنر این امنز کناملاً وقنوف دارد کنه درک و پی جنوبی فعالات منبافع مشترک کنل طبقه اغلیب می تواند در تعارض با منافع ویژهی کارگران منفنرد ینا

گروههایی از کارگران قرار گیرد. این امر دست کم می تواند به همستیزی هایی میان منافع کوتاه مدت و تنگنظرانه ی کارگران ماهر منفرد در پیشرفت اجتماعی شان، و منافع کل طبقه بیانجامد. به همین دلیل، به ویرژه اهمیت فراوان به هم بستگی داده می شود. تمایزگذاری در ساختار دست میزد و وسوسه های رفاه افزون تر معمولاً موجبات تضعیف هم بستگی طبقاتی و از این رو تضعیف آگاهی طبقاتی در جامعه های بسیار پیشرفته را فراهم آورده است. در این فرایند، «پیآمد منیزوی کننده»ی رقابت فردی برای کالاهای مصرفی تجملی که دست کم به بخش هایی از طبقه ی کارگر هم رسیده است، شاید بخش هایی از طبقه ی کارگر هم رسیده است، شاید بخواند نقشی مشابه نقش «انزوای طبیعی» دهقانان خرده مالک فرانسوی در ۱۸۵۱ ایفا کند.

نزد كانوتسكي و لنين أكاهي طبقاتي كافي، يعني سیاسی، فقط می تواند «از بیرون» به درون طبقه ی کارگر برده شود. لنین، افزون بر این، بـر آن است کـه فقبط «آگیاهی طبقیاتی اتحادیدی» منی توانید بهطورخودجوش در میان طبقهی کارگر سر برآورد؛ یعنی آگاهی از ضرورت و فایده ی نمایندگی منافع اتحادیدی کارگری در برابر منافع سرمایه. آگاهی طبقاتی سیاسی را فقط روشن فکران می توانند بپرورانند که چون خوب آموزش و آگاهی یافتهاند و از فرایند تولید بی واسطه فاصله دارند، در موقعیتی قرار دارند که می توانند جامعه ی بورژوایی و روابط طبقاتی آن را در تمامیتشان دریابند. ولی آگاهی طبقاتی که روشن فکران می پرورانند و در نظریه ی مارکسیستی طرح می شود فقط می تواند مورد پذیرش طبقه ی کارگر قرار گیرد و نه بورژوازی یا خردهبورژوازی. لنین ابزار تشکیلاتی انتقال آگاهی به طبقهی کارگر تجربی را «حزبی طراز نو»، یعنی حزب کادرهای انقلابیان حرفهیی میشمارد. در مقابل این برداشت لنینیستی، لوکزامبورگ در تکوین آگاهی طبقاتی، نقش تجربهی اجتماعی و تجربهی مبارزهی طبقاتی را برجسته میداند. حتا اشتباهات در جریان پیکارهای طبقاتی

می تواند به شکوفایی آگاهی طبقاتی در خوری یاری رساند که موفقیت را تضمین می کند، حال آن که حمایت نخبگان روشن فکر از پرولتاریا فقط به تضعیف توانایی حطبقه ی کار گرِ > به عمل کردن و به بی عملی می انجامد.

لوکاچ از آگاهی طبقاتی نوعی متافیزیک به دست داد که بیدرنگ هم مارکسیستهای لنینیست آن را محکوم شسمردند و همم مارکسیستهای لوکاچ سوسیال دموکرات. بااینهمه، ضابطهبندیهای لوکاچ درواقع کاملاً با نظریهی لنینیستی تطبیق می کند، همچنان که برداشت او از نقش حزب نیز همین حال را دارد. تعریف لوکاچ از آگاهی طبقاتی، مانند تعریف لنین، از این برنهاده می آغازد که آگاهی «کافی» یا سیاسی می بایست به عنوان محتوای خود

جامعه به منزلهی کلیتی مشخص، نظام تولید در نقطهی معینی در تاریخ و درنتیجه تقسیم جامعه به طبقات را داشته باشد... با پیونددادن آگاهی با کیل جامعه این امر امکان پذیر می شود که بتوان اندیشه ها و احساساتی را استنتاج کرد که انسان ها در موقعیتی ویره دارا می شدند اگر قادر می بودنید هم این آگاهی و هم مسافعی را که از آن سرچشمه می گیرد از لحاظ تأثیرشان بر کنش بلاواسطه و بر کل ساختار جامعه ارزیایی کنند. به سخن دیگر، امکان پذیر می شود که اندیشه ها و احساساتی را استنتاج کرد که با موقعیت عینی شان مناسبت داشته باشد... درواقع، آگاهی طبقاتی عبارت است از واکنشهای مناسب و عقلانی که به موقعیت نمونهوار ویسژهیسی در فراینسد تولیسد «نسسبت داده» میشود. بنابراین، این آگاهی سرجمع یا میانگین اندیشهها و احساسهای یکایک افراد سازندهی طبقه نیست؛ و بااین همه، کنشهای تاریخی مهم کل طبقه را، در تحلیل نهایی، همین آگاهی تعیین میکند و نه اندیشهی

فرد ــ و این کنشها را می توان با توجه به این آگاهی دریافت. (۱۹۷۱، صص ۵۰ تا ۵۱). بدینسان، طبقه یی که آگاهی اش به این طریق تعریف میشود چیزی نیست جز یک «فاعل تاریخی ممکن». طبقهی عملاً موجود فقط در صورتی میتواند (به نحو موفقیت آمیز) عمل کند که به طریقی که این تعریف تجویز می کند از خود آگاه گردد، یا ــ به زبان هگلی \_ خود را از «طبقهیی در خود» به «طبقه یمی بیرای خود» دگرگون سازد. اگر طبقه یمی خاص ماننید خردمبورژوازی، درواقع، ناتوان از این کار است یا (مانند یرولتاریای آلمان در ۱۹۱۸) از انجامدادن تمامعیار این دگرگونی درمیماند، پس عمل سیاسی آن نیز به ضرورت ناكام ميماند. مشكل تعريف لوكاج ايس است که نخبگانی سیاسی می توانند از آن بهرهبرداری کننید که با به کار گیری «تملک» خود بر نظریهی انتساب یا امکان به حمایت گری یا درواقع به کرراه کشاندن يرولتاريا مي يردازند. (نيز ← طبقه؛ همستيزي طبقاتي؛ ایدشولوژی؛ طبقهی کارگر)

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  لوکاچ، جورج ۱۹۲۳ (۱۹۷۱)؛ مان، مایکل ۱۹۷۳؛ مساروش، ایشتوان ۱۹۷۱.

ايرينگ فيسچر

# آگاهی کاذب (false consciousness) → ایدئولوژی

# ألتوسر، لويي (Althusser, Louis)

زادهی ۱۶ اکتبسر ۱۹۱۸ در بیرمندریس، الجزایسر؛ در گذشسته ۲۲ اکتبسر ۱۹۹۰ در وریسه، یسولین. در نخستین سالهای دههی ۱۹۶۰ لسویی آلتوسر، نخستین سالهای دههای دربارهی کار کمونیست و فیلسوف فرانسوی، دیدگاهی دربارهی کار مارکس طرح کرد که چندی نگذشت که نفوذ و تأثیر بسیار یافت. این دیدگاه که با کتابهای برای مارکس و خوانش «سرمایه» مخاطبی بسین المللی به دست آورد از چالسشی در برابسر مسضمونهای هگلسی و انسانگرایانه سرچشمه می گرفت که در آن هنگام در

بحث از مارکس رواج داشت و الهامبخش آن نوشتههای نخستین مارکس بود، و دیدگاه آلتوسر برداشت تازهیی از فلسفه ی مارکسیستی به دست میداد.

التوسر کوشید به جایگاه ممتازی حمله برد که بسیاری کسان به این نوشته های نخستین اعطا می کردند و بر آن بود که گذشته از مشابهتهای ظاهری میان این نوشتهها و کار دورهی پختگی او، در کار مارکس با دو شیوهی اندیشهی از بُن متمایز سروکار داریم. مسئلهانگیزی هر یک از این دو شیوه ـــ یعنی چارچوب یا دستگاه نظرییی که معنا و اهمیت هر مفهوم ویژه را معین می کنید، مسایلی که طرح می شود، طرحهای پیشنهادی و حذفهای محوری ... از بسیخ با هم تفاوت دارند: در مارکس جوان، نمسایشنامههیمی ایدئولوژیک از بیگانگی انسسان و خودتحقق بخشی او، با انسانیتی سروکار دارد که بسیار . نزدیسک بنه شنیوهی روح جهنان هگنل اسنت و خنود پدیدآورندهی سرنوشت آشکارشوندهی خویش است. اما، پس از آن با یک علم، یعنی ماتریالیسم تاریخی، نظریهی صورتبندی های اجتماعی و تاریخ آن ها؛ و مفاهیماش از توضیح ساختاری سروکار داریم: نیروها و روابط تولیدی، تعیین کنندگی اقتصاد، روبنا، دولت و ایدئولوژی. این دو دستگاه اندیشه را کسستی معرفت شناختی (که در آن علم تازهیی از پیشازتاریخ ایدئولوژیک آن سر برمی آورد) از هم جدا می سازد، و از نظر آلتوسر این گسست را خوانش انتقادی کار مارکس آشکار میسازد که قادر است در گفتمان او، هم در صداها و هم در سکوتهای او، نشانهنماهای مسئلهانگیزی بنیادین و نهفتهی آن را تشخيص دهد

آلتوسر مفاهیمی چون مسئلهانگیزی و گسست معرفت شناختی، مفهومی از یک بهاصطلاح خوانش نشانه نمایانه را که در دوره بندی اندیشه ی مارکس به کار می رود، به عنوان امری پیشنهاد می کند که خود متعلق به فلسفه ی انقلابی تازه یی است که مارکس آغاز نهاده است. این فلسفه، ماتریالیسم دیالکتیکی، در

بنیاد این علم، یعنی ماتریالیسمِ تاریخی، مُضمر است نیاز به اسجامبخشی و تبیین و پرورش دارد ـــ و در وهله ی نخست معرفتشناسی به شمار میآید، یعنی نظریه ی شناخت یا دانش است. آماج اصلی این فلسفه تجربه گرایی است، یعنی دیدگاهی از شناخت که در آن سوژه ی شناسنده با ابژه ی واقعی رویاروی می شود و به یاری انتزاع ذات آن را آشکار میسازد؛ و از این پیشفرضِ رویاروییِ سرراستِ اندیشه با واقعیت، و پیشفرض بینش رویاروییِ سرراستِ اندیشه با واقعیت، و پیشفرض بینش می میانجی سوژه نسبت به ابژه، در پی تضمینهای بیرونی حقیقت شناخت برمی آید. ماتریالیسم دیالکتیکی در برابر مفهوم شناخت همچون بینش، مفهوم شناخت همچون بینش، مفهوم شناخت همچون کردار نظری را قرار می دهد؛ و بنابراین، می توان گفت که خود نظریه ی کردار نظری است (به شناخت، نظریهی).

آلتوسر بر آن است که این کردار کاملاً در اندیشه انجام میگیرد. این کردار روی ابژهیی نظری کار میکند و هرگز با ابژهیی واقعی به معنای دقیق کلمه روبهرو نمیشود، هرچند که ابژهی واقعی همان چینزی است که این کردار شناختن آن را هدف قرار میدهد، اما این کار را بیشتر با آن چیزی انجام میدهد که او آن را بهترتیب تعمیمهای له ۱۱ و ۱۱۱ میخواند: موادخام نظرى ايسده هما و انتراعها؛ ابسزار توليسد مفهومي (مسئلهانگیزی پیشگفته) که بر اینها تأثیر میگذارد، و فسرآوردهی ایس فرآیند، یعنی موجودیت نظری دگرگونی یافته یمی که شناخت باشید. کردار نظری نیازی به تضمینهای بیرونی اعتبار شناخت ندارد، زیرا هر دانش شیوههای برهانی درونی یمی در اختیار دارد که با آن به فرآوردههای خود اعتبار میبخشد. کردار نظری یا علمی که نه زیر تأثیر مقتضیات زبر نظری، منافع جامعه یا طبقه حی اجتماعی> ، بلکه زیر تأثیر نیازمندی های درونی شناخت است؛ و بنابراین خودفرمان است و نه بخشی از روبنا، بلکه روند بالندگی خود را تا حدودی به دور از فراز و نشیبهای تاریخ اجتماعی طی میکند، چیسزی متصایز از کردار

ایدئولوژیک و نیز متمایز از کردار سیاسی و کردار اقتصادی است. بااینهمه، اینها همه به یک اندازه کردار، و سنخهایی از تولیداند. این کردارها در یک ساختار صوری عام اشتراک دارند، و هر یک دارای موادخام، ابزار تولید، فرآیند و فرآوردهی تولیدی است. جهان بدین گونه است. ماتریالیسم دیالکتیکی که در وهلهی نخست معرفتشناسی است، همچنین در بردارندهی هستیشناسی خود، نظریهی سرشت نهایی و اجزای سازندهی هستی است.

آلتوسر تأکید دارد که واقعیت، بهنحوکاهشناپذیری پیچیده و بس گونه، تابع علیت چندگانه و در یک کلام چند علتی است، و بنابراین مفهوم علمی و مارکسیستی از کلیت اجتماعی را نباید با مفهوم کلیت اجتماعی هگلی خلط کرد که پیچیدگیاش صرفاً ظاهری است. هگیل می اندیشید که ویژگی های گوناگون یک عصر تاریخی ـ اقتصاد، حکومت، هنر و دین آن ــ همه بیان یا جلوههای یک ذات واحداند که خود فقط مرحلهیی در سیر بالندگی روح جهان است. هنگامی که هر کلیت پیاپی را به این شیوهی *بیانگر* در نظر آوریم، توضیح تاریخ کاهشگرا می شود، و در جهت یک خاستگاه یگانهی محوری ساده می شود. حتا مارکسیستها نیز بهاین ترتیب در پارهیی از شکلهای نابه هنجار ایس شیوهی نگیرش به تباهی کشیده شدهاند: مانند اقتصادگرایی که در آن، عناصر روبنا را فقط پی آمدهای منفعلانهی موجبیت یا جبر فراگیر شالودهی اقتصادی شمردهاند؛ و مانند تاریخ گرایسی که نقص ویژهی آن این است که با جنذب همهی کردارها به درون یک اکنون تاریخی عام، شناخت را نسبی میکنید، و دانش را از خودفرمانی بیبهره میسازد و با خود مارکسیسم نه همچون علمی عینی بلکه چون خودبیان گری جهان معاصر، آگاهی طبقاتی یا دیدگاه پرولتاریا برخورد میکند. بااینهمه، چون بهدرستی نظر کنیم، صورتبندی اجتماعی ذات یا مرکز ندارد؛ و از این رو می توان گفت که بی *مرکز* است. صورتبندی اجتماعی عبارت است از

سلسله مراتبی از کردارها یا ساختارها که حقیقتاً از یک دیگر متمایزاند، و گرچه در میان آن امر اقتصادی از لحاظ علّی تقدم دارد، دیگر کردارها یا ساختارها نسبتاً خودفرماناند و دارای تأثیربخشی ویژهی خوداند، و تا حدودی دارای تاریخهای مستقل اند. در اوضاع و احبوال معین این کردارها یا ساختارها می توانند نقش مسلط داشته باشند. سطح اقتصادی فقط در تحلیل نهایی تعیین کننده است.

این همه را — که برای سیاست مارکسیستی جنبه ی حیاتی دارد و عبارت از ایس است که جامعه، و هر ترکیب تاریخی، با همه ی پیچیدگی خود درک و تحلیل گردند \_ آلتوسر در یک کلام خلاصه می کند: صورتبندی اجتماعی را ساختار مسلط می نامد و علیت آن، که او بر آن نام حعلیت ساختاری می نهد، بر سیر پیشرفت تاریخی حاکم است (ب ساختار گرایی). انسانها پدیدآورندگان یا فاعلان ایس فرآیند نیستند که، چون بی مرکز است، هیچ فاعل انگیزاننده یی ندارد، انسانها حامیان و پی آمدهای ساختارها و روابط صورتبندی اجتماعی اند. از نظر ساختارها و روابط صورتبندی اجتماعی اند. از نظر را توسر مارکس مفهوم ذات یا سرشت انسانی کلی را حمایت می کند.

کارِ آلتوسر واکنشهای نیرومند برانگیخته است که هم طرفدارانه و هم دشمنانه است. داوری آرام به اعتدال نزدیک تر است. پاره بی از آن چه او گفته است، گرچه گاه با زبان آوریِ پرطمطراق و متظاهرانه بیان می شود، مهم است، به ویژه هنگامی که او آن را می گوید. در نوشته های مارکس از ۱۸۴۵ به بعد، نظریه ی تبازه یی سر برمی آورد و این نظریه، یعنی برداشت ماتریالیستی از تاریخ، هم به لحاظ شناختی و هم از نظر سیاسی، بر کار دوره ی نخستینِ او برتری دارد. مزیست های این نگرش از این قرار است: تأکید بر نکته ی پیش گفته، و نگرش از این قرار است: تأکید بر نکته ی پیش گفته، و به شکلی معارض با کاهش گرایی؛ و تأکید بر خود فرمانی نسبیِ علم؛ و این که مارکس خود به امکان خود فرمانی نسبیِ علم؛ و این که مارکس خود به امکان شناخت علمی عینی باور داشت ـ که بی هیچ تردیدی

هم باور داشت و هم آرزو داشت به مجموعهی آن یاری رساند. اما مسئلهانگیزی و مفهومهای مرتبط نیز پیآمدهای کمتر سودمندی در بر داشتهاند. برای نمونه، صرف نظر از یاوگی نظری این مدعا که مارکس تمامی مفهومهای مربوط به سرشت انسانی را رد مىكند، اين مدعا از لحاظ متن حشناسى> اثباتناپذير است. همین حال را دارد ایس استدلال آلتوسر که جامعهی کمونیستی نینز ایندئولوژی خود را، یعنبی بازنمود خیالی امر واقع را، خواهند داشت؛ مارکس درست یا غلط، در دورهی پختگی، مانند دورهی جوانی، به جامعه یی امید بسته بود که برای اعضای اش شفاف بود (← بتواره كي). البته التوسر مجبور نبود دربارهی این نکته یا هر چیز دیگری با مارکس همداستان باشد. اما تظاهر به این که در مارکس خلاف چیزی را خواندهیی که در آن هست شکلی از تاریکاندیشی است.

افزون بر این، دستگاه آلتوسری با همهی تأکیدی که بر علم ماتریالیستی دارد، نمودار بسیاری از ویژگیهای دستگاهی ایدنالیستی است و ارتباطی را کسه مارکسیسم به منزلهی نظریهیی بالنده با تاریخ پیکار طبقاتی دارد سست می کند. به نام رد تجربه گرایی شــناخت را درون پــک قلمــرو مفهــومي دوري و خوداعتباربخش محصور نگه میدارد. بااینهمه، نظریه که از دسترسی به آنچه در واقعیت داده می شود برکنار نگه داشته می شود، اجازه می یابید کیه تطبیقی رازناکتر با آن داشته باشد، و رازش، دستکم با توجه به واقعیت اجتماعی، چیزی جـز فات عـام یگانـهیـی نیست که نظریه و دیگر کردارهای اجتماعی درنهایت به عنوان شیوههای تولید در آن شریکاند. قیاس با تولید مادی، آلتوسر را قادر ساخت تا نکتههای مهمی را دربارهی شرایط شناخت نظری طرح کند. بااینهمه، وضع قانون در این باب که همهی سطحهای واقعیت اجتماعی ذاتاً به این صورت ساختار یافتهاند، متافیزیکی پدید آورد حاوی ارزش ظنیی و تردیدامیز: برای نمونه، در مورد سیاست، این نگاه، حکمی محبض

به شمار میآید و هیچ شرح یا بینش درخور قیاسی به بار نمیآورد. سپس آلتوسر تا حدی برای رفع پاره یی از این ضعفها تعریف تازه یی از فلسفه به دست داد، اما این کار گامی به پیش نبود. تعریف تازه یاوه از کار درآمد. فلسفه، که سابقاً نظریه ی کردارِ نظری ببود، اکنون گفته می شد که هیچ ابژه یی ندارد: به هیچروی نظریه نبودن، و یا اینهمه بازنمایِ نظریه بودن، و سیاست به شیمار آمدن؛ و سیاست دخالتی نظری در سیاست به شیمار آمدن؛ و سیاست بازنمای سیاسی در نظریه بازنمای سیاسی در نظریه به شمار آمدن. به سخن دیگر، فلسفه به خودی خود هیچ نبود و درعین حال، عملاً همه چیز بود.

سرانجام، باید گفت اندیشههایی که او به عنوان شالوده ی تحلیلِ پیچیده و مشخصِ تاریخی به دست داد، برای چنین نقشی، در دستان خودِ آلتوسر، سخت ستروناند، و یک معیار این سترونبودن در مورد استالینیسم است که از دید خود او درباره ی امور کلیدی و محوری است و او هیچچیز بهدردبخوری درباره ی آن نمی گوید: از یک سو، اظهارنظرهایی درباره ی آن نمی گوید: از یک سو، اظهارنظرهایی نامستدل و رمزآلبود، حاکی از طفره رفتن یا دفاعِ رسسمی؛ و از سوی دیگر، توضیحی حاکی از کوچکشمردن حیرتانگیزِ استالینیسم بر پایه ی کوچکشمردن حیرتانگیزِ استالینیسم بر پایه ی اکونومیسم و افزون بر این اومانیسم.

برای آگاهی افزون تر ← آلتوسر، لبویی ۱۹۶۵ (۱۹۶۹)؛
۱۹۷۱؛ ۱۹۷۳؛ ۱۹۷۸؛ آلتوسر، لویی و بالیبار، اتبین ۱۹۷۰؛
اندرستن، پسری ۱۹۷۶؛ ۱۹۸۰؛ کالینیکوس، الکسس
۱۹۷۶؛ الیسوت، گریگوری ۱۹۸۷؛ جیسراس، نسورمن
۱۹۷۷؛ گراتانا، ولنتینو ۱۹۷۷؛ گلوکسمان، آندره
۱۹۷۷؛ تامسن، ئی. پی ۱۹۷۸.

#### نورمن جيراس

# أموزش و پرورش (education)

عناصری از برداشتی مارکسیستی از آموزش و پرورش، از دههی ۱۸۴۰ در بسیاری از آثار مارکس و انگلس (بــرای نمونــه، ســـرمایه، ج ۱، ف ۱۳؛/پـــــــــــــــــروای

آلمانی، ج ۱، ق ۱؛ نقد برنامه ی گوتا، ب ۱؛ اصول کمونیسم النگلس ۱۸۴۷]) پدیدار می شود. نظریه ی منسجم تری در باب آصوزش و پرورش به تدریج بر همین پایه بنا می شود. انقلاب اکتبر و نیازش به پراکسیس آموزش و پرورشی مارکسیستی، نیروی رانش گر بسیار مهمی به این مفهوم بخشید (لنین، کروپسکایا، بلونسکیچ، ماکارنکو). درواقع، نظریهی آموزش و پرورشی مارکسیستی اساسا نظریهی نظریه پراتیکی است. برخی از چهرههایی که به این نظریه یاری رساندند عبارت بودند از ببل، ژورس، تستکین، لیبکنشت، گرامشی، لانـژون، وَلـون و سـوه. در حال لیبکنشت، گرامشی، لانـژون، وَلـون و سـوه. در حال نظریهاند. عناصر اصلی این نظریه عبارتند از:

(یک) آموزش و پرورش عمومی رایگان، اجباری و همشكل ببراي همهي كودكان، تنضمين الغاي انحصارهای فرهنگی یا عملی و الغای شکلهای ممتاز طبقاتی تحصیلات. در ضابطه بندی های اصیل، این قضیه میبایست به صورت آموزش و پرورش در نهادها باشد. دلیلی که در آن هنگام برای این امر به دست داده میشد این بود که به این ترتیب مانع از آن می شوند که شرایط نامساعد زندگی طبقه ی کارگر سدی در برابر شکوفایی همهسبویهی کودکان پدیند آورد. سپس تر، دیگر هدفها نیز روشین شدند، مانند، ضرورت تضعیف نقش خانواده در بازتولید اجتماعی؛ بارآوردن کودکان در شرایط نابرابری کیمتر؛ بهنهایت رسیاندن نیبروی اجتماعی کننده ی جامعه. درواقع، موفقیت آمیز ترین آزمایش گری های آموزش و پرورشی انقلابی، از ماکارنکو تا مدارس کوبایی، در صحنههای نهادی انجام پذیرفت.

(دو) آمیزش آموزش و پرورش با تولید مادی (یا، بر پایه یکی از ضابطه بندی های مارکس، آمیزشِ تعلیم، ورزش و کار تولیدی). هدفی که در این جا مد نظر است نه تربیت حرفه یی، نه القای اخلاقِ کاری، بلکه به هم آوردن شکاف تاریخی میان کار تنی و کار فکری، میان مفهوم و اجرا است، با تضمین درکی کامل از

فرایند تولید برای همگان. گرچه اعتبار نظری این اصل وسیعاً به رسمیت شناخته می شود، کاربُرد عملی آن (آنگونه که بسیاری از آزمایشهای کوتاهمدت یا فقط تا حدودی موفق نشان دادهاند) به ویژه در شرایط دگرگونی سریع علمی و فناورانه معضلاتی پدید می آورد.

(سه) آموزش و پرورش باید شکوفایی همهسویهی شخصیت را تضمین کند. با یگانگی دوبارهی علم و تولید، انسان می تواند به صورت تولید کننده به معنای کامل کلمه درآید. بر این پایه، تمامی توانمندی های انسان می تواند شکوفا شود. آنگاه جهانی از نیازها سر برمی آورد، فرد را در همهی قلمروهای زندگی اجتماعی از جمله مصرف، لذت، آفرینش و برخورداری از فرهنگ، مشارکت در زندگی اجتماعی، رابطهی متقابل با دیگران و کمال بخشی به خود (خودآفرینی) به تکاپو و جنبوجوش می اندازد. تحقق این هدف، از جمله، دگرگونی تقسیم کار اجتماعی را لازم می آورد، و این وظیفه یمی است که تا این جا فقط در آغاز خود است.

(چهار) در فرایند آموزش و پرورش نقشی نو و گسترده به جامعه واگذار میشود. این کار روابط درونگروهی مدرسه را دگرگون میسازد (تغییسر جهتسی از رقابتجویی به همکاری و پشتیبانی) و دال بر رابطه یی بازتر میان مدرسه و جامعه است، و رابطه ی دوگانه ی غنابخش و فعالانه ی دوسویه ی میان معلم و متعلم را پیشفرض می گیرد.

نظریه یی که در بالا طرحی کلی از آن به دست داده شد، نظریه یی فروبسته و پایانیافته نیست. تنگناها و معظوراتی در خصوص تفسیر اصول بالا یما پراکسیس منطبق بر این اصول وجود دارد. همچنین، هم میان مارکسیستها، و همم میان مارکسیستها و غیرمارکسیستها، مباحثههایی درباره ی نظریه ی غیرمارکسیستها، مباحثههایی درباره ی نظریه ی شخصیت در جریان است؛ و نیز بحث و جدلهایی درباره ی «سرشت ـ تربیت»؛ نقش مدرسه و آموزش و پرورش در باز تولید اجتماعی، و توانمندی نوآورانه ی مدرسه و آموزش و پرورش در بطن جبر اجتماعی

حاکم؛ و اهمیت نسسبی محتواها، روشها و ساختاربندی آموزش و پرورش در پیشبرد دگرگونی اجتماعی.

برای آگاهی افزون تر ← آپل، ام. دابلیبو. ۱۹۷۹؛ ببل، اگوست ۱۸۷۹ (۱۸۸۶)؛ بوردیو، پی. و یاسرون، جِی.ٔ سی. ۱۹۷۷؛ بوردیو، پی. و یاسرون، جِی.ٔ سی. ۱۹۷۷؛ بولز، اس. و گینتیس، اینج؛ فرگه، زوزا ۱۹۷۹ (ف ۴)؛ فریره، پائولو ۱۹۷۰؛ گرامشی، آنتونیبو ۱۹۷۳؛ ژورس، ژان ۱۸۹۹؛ لانژون، پل ۱۹۵۰؛ لنین، وی. آی. ۱۹۱۳ (۱۹۶۳)؛ ۱۹۲۰ (۱۹۶۶)؛ ۱۹۲۰ (۱۹۶۶)؛ ۱۹۲۰ (۱۹۶۶)؛ مانا کوردا، ام. ای. ۱۹۶۶.

زوزا فيريحه

# أنارشيسم (anarchism)

آنارشيسم نظريه و جنبشي است كه اصل اقتبدار سیاسی را رد می کند و بر آن است که نظم اجتماعی بدون چنین اقتداری ممکن و خواستنی است. نیبروی محرك محوري منفي أنارشيسم برضد عناصر اصلي تشکیل دهندهی دولت مدرن است: سرزمین مداری که با مفهوم مرزها ملازم است؛ حاكميت كه دال بر قدرت قضایی انحصاری بر همهی مردم و مالکیت در درون مرزهای آن است؛ انحصار حکومت بر وسایل اصلی قهر فیزیکی که به مدد آن در پی حفظ این حاکمیت، هم در درون و هم در بیرون، برمی آید؛ نظام قانون وضعی آن که خواهان نادیده گرفتن همهی دیگر قانونها و رسمهاست؛ و اندیشهی ملت به عنوان اجتماع بـزرگ سیاسی. نیروی محرک مثبت آنارشیسم متوجه دفاع از «جامعـــهی طبیعـــی» اســت، یعنـــی جامعـــهی خودسامان بخشی از افراد و گروههایی که آزادانه شکل گرفتهاند.

گرچه آنارشیسم بر شالودههای فکری لیبرالی، و بهویژه بر تمایز میان دولت و جامعه تکیمه دارد، خصیصهی متلون و بی ثبات این آموزه تمییز و تسخیص روشین میان مکتبهای گوناگون اندیشهی آنارشیستی را دشوار میسازد. اما یک تمایز مهم میان آنارشیسم

فردگرا و آنارشیسم سوسیالیستی هست. آنارشیسم فردگرا بر آزادی فردی، حاکمیت فردی، اهمیت فردی، اهمیت مالکیت یا دارایی خصوصی و ظالمانهبودن تمامی انحصارات تکیه دارد. این نوع آنارشیسم را میتوان لیبرالیسمی شمرد که به نتیجهی غاییِ خود رسیده است. «آنارکو کاپیتالیسم» از انواع معاصر ایسن مکتب است (← پنوک و چیمن ۱۹۷۸ فهای ۱۲ ۱۴). بهعکس، آنارشیسم سوسیالیستی مالکیت خصوصی را همراه با دولت به عنوان سرچشمهی اصلی نابرابری اجتماعی رد میکند. آرمان این نگرش را، با تأکید بر برابری اجتماعی به عنوان شرط لازم حداکثر آزادی فردی برابری اجتماعی به عنوان شرط لازم حداکثر آزادی فردی توصیف کرد. این نگرش بازنمای آمیختگی لیبرالیسم با توصیف کرد. این نگرش بازنمای آمیختگی لیبرالیسم با سوسیالیسم آزادیخواهانه.

نخستین شرح نظاممند آنارشیسم را ویلیام گادوین (۱۷۵۶-۱۷۵۶) به دست داد که محتمل است پارهیی از اندیشههایاش بر سوسیالیستهای تعاونیخواه اوونی تأثیر گذاشته باشد. بااینهمه، آنارشیسم کلاسیک به عنوان بخشی اساسی، ولو سـتیزهجـوی، از جنبش سوسیالیستی گسسترده تر، در اصل، از اندیشههای همیاری گرانه و فدرالیستی پرودون الهام گرفت. پرودون اساساً رویکردی تعاونی خواهانه به سوسیالیسم اختیار کرد، بااینهمه تأکید داشت که قدرت سرمایه و قدرت دولت همسنگانید و پرولتاریا نمى تواند از طريق استفاده از قدرت دولتى خود را رها سازد. اندیشههای پیشگفته را باکونین با قوت تمام ترویج کرد؛ آنارشیسم با رهبری باکونین در دههی ۱۸۶۰ بـ عنـوان جـدى تـرين رقيـب سوسياليـسم مار کسیستی در سطح بین المللی بالیدن گرفت. باینهمه، باکونین، برخلاف پرودون، از مصادرهی خـشونت آمیــز و انقلابــی مالکیــت ســرمایه دارانــه و زمین دارانه حمایت می کرد که به شکلی از جمع گرایی مىانجاميد. جانشين باكونين، پسىيوتر كىرا پىوتكين (۱۹۲۱-۱۸۴۲) بر یاری دوسویه بـه عنـوان عـاملی در تكامل اجتماعي تأكيد داشت؛ او عمدتاً باني پرورش

نظریهی کمونیسم آنارشیستی است که بر پایسهی آن «همهچینز به همسه کس تعلق دارد» و بنیای توزیع منحیصراً بر نیازها است؛ و در جستارش با عنوان «دولت و نقش تاریخی آن» تحلیلی هوش مندانه از این خار چشم آنارشیستها به دست می دهد.

استراتزي باكونين شورشهاى خودانگيختمي طبقات ستمدیده، دهقانان و نیز کارگران صنعتی را در خیزشهایی فراخدامن پیش چشم دارد که در جریان آن دولت برمسی افته و به جای آن کمونهای خودفرمانی مینشینند که به صورت فدرالی در سطح منطقهیی، ملی و بین المللی به هم پیوند میی یابند. کمون پاریس ۱۸۷۱ ــ که باکونین آن را به عنوان «نفی جسورانه و صریح دولت» ارج مینهاد ــ بـه ایـن الگوی انقلاب آنارشیستی نزدیک بود. در دورهی پس از درهمشکستن کمون ـ که در چشم انگلس پیآمد نبود مرکزیت و اقتدار و ناکامی در به کارگیری آزادانه و کافی از اقتدار قهرآمیز بود ـ گرایش به سوسیالیسم دولتی هم از نوع مارکسیستی و هم از نوع رفورمیستی پا گرفت. پس از آن، برخی از آنارشیستها تاکتیک «تبلیغ عملی» ـ عملیات ترور رهبران سیاسی و ارعاب بورژوازی ـــ را به نیت ترغیب خیرشهای مردمی در پیش گرفتند. سرکوب بعدی جنبیش دیگر آنارشیستها را به پرورش استراتژی بدیلی رهنمون شد که با سندیکالیسم پیوند داشت. این اندیشه قرار بود اتحادیههای کارگری را به ابزارهای پرولتاریا در پیکارش بر ضد بورژوازی مبدل کند و اتحادیهها را، به جای کمون ها، به صورت واحدهای اساسی نظم سوسیالسیتی درآورد. گمان میرفت که انقبلاب شکل اعتصاب عمومی به خود بگیرد که، در جریان آن، کارگران ابزار تولید، توزیع و مبادله را به تـصرف خـود درمی آوردنند، و دولت را برمی انداختنند. از رهگذر سندیکالیسم است که آنارشیسم در دورهی ۱۸۹۵ تما ۱۹۲۰ بیش ترین تأثیر را بس جنبش های کارگری و سوسیالیستی می گذارد. این تأثیر و نفوذ در اسیانیا از این هم بیشتر استمرار داشت که در آن در سراسر

جنگ داخلی (۱۹۳۶–۱۹۳۹)، آنارکوسندیکالیستها کوشیدند برداشت خود را از انقلاب تحقق بخشند. از هنگام افول سندیکالیسم، آنارشیسم تنها نفوذی محدود بر جنبشهای سوسیالیستی داشته است، اما جنبشهای چپ نو در دههی ۱۹۶۰ با تجدیدحیات چشم گیر اندیشهها و گرایشهای آنارشیستی همراه بود که همیشه هم به این عنوان شناخته نمیشد. در حال حاضر، آنارکوپاسیفیسم یا آنارشیسم صلحخواهانه، که از سنت آنارشیسم مسیحی بهرهمند است، اما بیش تر از شگردهای عملِ مستقیم غیرخشونت آمیزی الهام می گیرد که ام. کی. گاندی (۱۸۶۹–۱۹۴۸) آن را باب کبرده است، گرایسشی مهم در جنبشهای صلحخواهانهی غرب به شمار می آید.

هم آنارشیسم فردگرا و هم آنارشیسم سوسیالیستی، در قالبی که ماکس اشتیرنر (۱۸۰۵-۱۸۵۶)، پرودون و باكونين بيان كردهاند، آنقدر مهم انگاشته شدهاند كه سزاوار نقدهای گستردهی مبارکس و انگلس باشند (بنگرید بنه تنامس ۱۹۸۰). رویهنمرفتنه، منارکس و انگلس در آنارشیسم به چشم پدیدهیی خردهبورژوایی مینگریستند که، در مورد باکونین، دست دردست ماجراجویی و عبارت پردازی انقلابی داشت که ویژگی روشن فكران دستخوش أفت طبقاتي و لومين پرولتاریا به شمار می آید. آنارشیسم، به عنوان گرایسشی کهنسه و ازمسدافتاده بازتساب اعتسراض خردهبورژوازی بر ضد شکوفایی سرمایه داری فراخ دامن و دولت تمرکزبخشی است که از منافع بورژوازی نگاهبانی می کند. این اعتراض نه شکل نفی و انکار هرگونه دولت واقعی بلکه شکل نفی «دولتی انتزاعی، دولت بهخودیخود، دولتی که هیچجا وجود نـدارد» را به خود می گیرد (اتحاد دموکراسی سوسیالیستی و انجمن بين المللي كارگران، ١٨٧٣، ب ١١). مهمتر از این، آنارشیسم آنچه را در پیکار برای رهایی طبقهی کارگر جنبهی ضروری و بنیادی دارد مردود میشمارد: عمل سیاسی حزب مستقل طبقهی کارگر است که سه پیروزی میانجامد و نه انهدام فنوری قندرت سیاسی.

انگلس توضیح می دهد که «در نظیر کمونیستها برانداختن دولت فقیط به عنوان پی آمد ضروری برانداختن طبقات معنا دارد که با ازمیان رفتن آن، نیاز به قدرت سازمان یافتهی یک طبقه به منظور سلطه بر دیگر طبقات به طورخودکار از میان خواهد رفت» (مارکس، انگلس، لنین ۱۹۲۷، ص ۲۷).

آنارشیسم از این نقدها جان به سلامت برد و همچنان به صورت منبع عمده یعی بسرای نقد نظریهی مارکسیستی و بهویژه کردار مارکسیستی بسر جا ماند. چنین مینماید که این دیدگاه رایج که کمونیستهای مارکسیست و آنارشیست دربیارهی هدف (جامعهیی بی طبقه و بی دولت) هم داستان اند اما در وسایل رسیدن به این هدف با هم اختلاف دارند کافی نیست. در لایه یی ژرف تر عدم توافق بر سر ماهیت دولت، ارتباط آن با جامعه و سرمایه است و این که از سیاست همچون شکلی از بیگانگی چهگونه می توان فراگذشت. برای آگاهی افزون تر ← اپتر، دیویند و جنول، جیمنز ١٩٧١؛ كوردر، ألىن بىي ١٩٨٨؛ گىرن، دانيىل ١٩٧٠؛ کراپوتکین، ہے. ای. ۱۹۷۰؛ مارکس، انگلس، لنین ۱۹۷۲؛ میلر، دیوید ۱۹۸۴؛ پنوک، جیی. آر. و چیمن، جی: دابلیو. ۱۹۷۸؛ تامس، پل ۱۹۸۰؛ وودکاک، جورج 1948

# جفری اوسترگارد

# آیزنشتاین، سرگئی (Eisenstein, Sergei)

زادهی ۲۲ ژانویهی ۱۸۹۸ در ریگسا؛ درگذشستهی ۱۱ فوریهی ۱۹۴۸ در مسکو. آیزنشتاین تحصیل مهندسی کرد اما طی انقلاب ۱۹۱۷ روسیه رشستهی تحصیلات خود را رها کرد، و طبی جنگ داخلی متعاقب آن، نخست به هیئت تکنیسین و سپس بنه عنبوان طراح صحنه، تهیهکننده و بازیگر داوطلبانه بنه ارتش سرخ پیوست. پس از خاتمهی خدمت در ارتش در ۱۹۲۰ به عنوان طراح و تهیهکننده به «نخستین تشاتر کارگران یرولت کولت» پیوست.

در دورهینی از شنور و خبرارت هنبری همگنانی، گبروه

يرولت كولت دغدغهي وازكون ساختن أنجه استيلاي شکل های «هندر والا»ی بورژوایی میشمرد و جای گزین ساختن آن با عناصری را داشت که از شکلهای هنری توده یی «عامه پسند»ی چون سیرک یا تماشاخانه برگرفته می شد که پرولترمحورتر بود. سالهای متمادی آزمایش گری و هم کاری با دیگر انقلابیان هنری، مانند فسیوولوت مهیر هولت در صحنهی نمایش یا لف کولشوف یا «گروه غرفشکن پتروگراد» در سینما، در ۱۹۲۴ آیزنشتاین را به تهیهی نمایسی رهنمون شد که صحنهی رویدادهای آن کارخانهی گازی بود و نسایش نینز در کارخانهی گاز واقعی اجرا میشد و مخاطباناش کسانی بودند که آنجا كار مى كردند. ولى مخاطبان اين تجربه را نیسندیدند و شکست نصایش او را به این صرافت انداخت که تئاتر رسانهی بسیاری محدودی برای یک فرهنگ انقلابس تأثیرگذار است. چنان که خود می گوید: «اسب مُرد و گاری نصیب سینما شد.»

دوره ی کاری بعدی آیزنشتاین وقف سینما و تکامل سینما به عنوان یک سلاح سیاسی تأثیرگذار شد. او با به کارگیری سینما به منزله ی کانون توجه، همچنین کوشید نظریه ی فراگیری درباره ی فرهنگ بپروراند که بر پایه ی چیزی استوار بود که او آن را باورهای بنیادی مارکسیسم می شمرد. مارکسیسم آیزنشتاین نمایی صرف نبود. او در یکی از مقالههای نظری خود، که در عالم امد، استدلال می کند که جوهر هرگونه فعالیت هنری برخورد میان کششهای انفرادی است، هر یک از این کششها مجموعهیی از تداعیها و پیوندهای خود را به صحنه ی این برخورد می آورد که موجب زنجیره یی از واکنشها در ذهن مخاطب می شود. این مفهوم، که او آن را «تدوین کششها» می خواند، بر پایه ی درک او از فرایندهای بنیادی دیالکتیک مارکسی بایه ی درک او از فرایندهای بنیادی دیالکتیک مارکسی استوار است: تز، آنتی تز، سنتز.

در جریان دههی ۱۹۲۰، آیزنشتاین در زمرهی شماری از فیلمسازان شوروی قرار داشت که می کوشیدند مشروعیت سینما را به عنوان شکل هنری مستقل از

تئاتر بازشناسند. گرچه همگی آنها یک راست به سوی تدوین / مونتاژ به عنوان عنصر خاص کلیـدی در سينما رفتند، أيزنشتاين بود كه مفهوم تدوين هم چون برخورد را پروراند. و از آنجا که همچنین استدلال می کرد که «تمامی هنر همانا همستیزی است»، تدوین را و لذا سینما را نیز عنصر محوری کل هنر انقلابی میشمرد. اندیشهی همستیزی او را به مفهوم «تدوین فکری» به عنوان عنصر محوری در «سینمای فکری» راهبر شد که در فیلم سال گرد انقلابی او /کتبر در ۱۹۲۷ تجسم یافت. آیزنشتاین بر آن بود که «تدوین فکری»، برخلاف روایت خطی آرامشبخش، و چه بسا خمواب آور سینمای «بورژوایی»، از طریق برخورد کششها و تداعیها و پیوندهای ملازم آن، مخاطبان را بعه ارزش بابی عینی و منطقی استدلالهایی برمیانگیزد که بـرای او اقامه مـیشـود. خشم عاطفی و اخلاقی نسبت به فلان قساوت فردی که بر پردهی سینما تصور می شود به شکل نفی گسترده نظام سیاسی پس پشت این قساوت صورت فکری می بابد. بدین سان، معنای مقصود سینمای فكرى أيزنشتاين وجه مشترك بسيار با نظريهى فاصله گذاری برشت داشت.

شکست سینمای پیش تاز در بسیج مخاطبان، آیزنشتاین را به بازنگری و باز تعریف روششناسی خود متقاعد کرد. پس از نزدیک به سه سال اقامت در غرب، هنگامی که در مه ۱۹۳۲ به اتحاد شوروی بازگشت دریافت که سوءتفاهمهای مقامات، هم سوءتفاهمهای سنجیده و هم تصادفی، در برابر کار فیلمسازی او سدی ایجاد کرده است. او وقت خود را هرچه بیش تر به تدریس در «مؤسسهی سینمای مسکو» و نوشتن به تدریس در «مؤسسهی سینمای مسکو» و نوشتن اختصاص داد. کوششهای او برای طرح نظریهی تدرین و دیالکتیک استوار باشد و بهویژه موسیقی، تدوین و دیالکتیک استوار باشد و بهویژه موسیقی، نقاشی و مجسمهسازی را در بر گیرد، بهطرزیموجز در پیشنویسهای کتاب دربارهی نظریهی تدوین و طبیعت نایکسازنگر آمده است ولی خود نظریه تا

هنگام مرگ او همچنان ناکامل باقی ماند.

بااین همه، آمیزه ی فیلمها و نوشتههای نمایشی آیزنشتاین دست کم کلیاتی از نظریه ی عینیت دیالکتیکی و از آنچه خود آن را «ساختمانی که باید ساخته شود» مینامد، به نسلهای بعدی ارائه میکند.

برای آگاهی افزون تر ← آمون، ژاک ۱۹۸۷؛ کریستی، ایان و الیوت، دیوید ۱۹۸۸؛ آیزنشتاین، سبرگئی ۱۹۴۸؛ ۱۹۴۸؛ ۱۹۸۸؛ ۱۹۸۸؛ ۱۹۸۸؛ ۱۹۸۸؛ ۱۹۸۸؛ ۱۹۸۸؛ ۱۹۸۸؛ ۱۹۸۸.

ريچارد تيلور

## اتحادیههای کارگری (trade unions)

پیوستگیهای کارگران در شغل یا شاخه ی واحدی از صنعت تاریخی چشمگیر دارد، ولی اتحادیه گرایی به عنوان جنبشی گسترده فرآورده ی رشد و گسترش کارمزدی سرمایه داری است. اتحادیه های دروه ی آغازین را عموماً سازمان هایی برانداز می شمردند، و سرکوب دولتی امری متداول بود (اتحادیه ها در فرانسه تا ۱۸۸۴ و در آلمان تا ۱۸۹۰ غیرقانونی بودند). موقعیت غیرقانونی نیز اغلب با شکلهای آشوبناک اعتراض اجتماعی پیوند داشت.

مارکس و انگلس در حالی اتحادیهها را با بیش ترین تفصیل مورد تحلیل قرار دادند که سخت زیر تأثیر رادیکالیسسم پیکارهای کسارگری بریتانیا در دوران آغازین بودند. انگلس فصلی از وضع طبقهی کارگر را به «جنبشهای کارگری» اختصاص داد (عمدتاً توجه خود را معطوف به کارخانهی نخریسی لانکاشایر کرد)، و همچنین به بحث دربارهی اتحادیهگرایسی در میان معدنچیان زغالسنگ پرداخت. مارکس فقر فلسفه را با ارزیابی پُرشوری از پیکارهای اتحادیهیی انگلیسی به پایان برد؛ و این دیدگاه از همآمیزیهای محلی، که پایان برد؛ و این دیدگاه از همآمیزیهای محلی، که در بیانیهی حرب کمونیست نیز مکرر شد. این نوشتههای دورهی آغازین سه برهان عمده اقامه نوشتههای دورهی آغازین سه برهان عمده اقامه کردند. نخست، اتحادیهها فرآوردهی طبیعی

سرمایه داری اند؛ کارگران ناگزیراند برای دفاع در برابر کاهش دستمزدها و ماشین آلات کارگر بی کارکن با هم درآمیزند. سوم، اتحادیهها (برخلاف ادعای پرودون، و بعدتر لاسال) از لحاظ اقتصادی بی اثر نبودند؛ اتحادیهها می توانند کارفرمایان را از کاستن قیمت نیبروی کار به پایین تر از ارزش آن بازدارند. ولی نمی توانند دست مزدها را به بالای این سطح برسانند، و حتا نیروی دفاعیشان بر اثر تمرکز سرمایه و بحرانهای اقتصادی مکرر تحلیل می رود (← مارکس، کارمزدی و سرمایه). از اینجاست که سومین مورد، یعنی کارآیی محدود عمل اقتصادی دفاعی، کارگران را بر آن میدارد که بیشازپیش بعر شالودهی طبقاتی گسترده یی سازمان یابند، درخواستهای سیاسی طرح کنند، و سرانجام در پیکار طبقاتی انقلابی درگیر شوند. (نمونههای بریتانیایی که ذکر می شوند کارزار ده ساعت کار کارگران بنبه، جنبش چارتیستی و انجمین ملی اتحادیههای کارگری ۱۸۴۵اند.) بالاتر از هر چیز دیگر، تجربهی اتحادیههای کارگری «اعتمادیهنفس و آگاهی طبقاتی» کارگران را گسترش بخشید؛ «اتحادیهها به عنوان مدرسههای جنگ بی نظیراند» (انگلس، اثر بیشگفته).

ولی چندی نگذشت که جنبشهای بلندپرواز در بریتانیا ازهم پاشیدند. مکاتبه ی مارکس و انگلس یأس این دو را آشکار می ازد؛ اتحادیهها به صورت ملک طلق آریستوکراسی کارگری درآمدهاند، رهبران شان را سیاست مداران بورژوا به تباهی کشاندهاند و دهان کل طبقه ی کارگر را با ثمرههای استثمار استعماری بسته اند. بااین همه، در دهه ی ۱۸۶۰ مارکس در بین الملل اول با رهبران اتحادیههای مهم بریتانیا همکاری کرد و مشارکت آنها را برای موفقیت بین الملل حیاتی شمرد. او در ارزش، بها، سود بین الملل حیاتی شمرد. او در ارزش، بها، سود در سال بعد، اتحادیهها را بر آن داشت تا هدفهای خود را گسترش بخشند، و گرچه چیزی نگذشت که هرگونه امیدی به این خط سیر نقش بر آب شد، هرگونه امیدی به این خط سیر نقش بر آب شد،

مارکس و انگلس هنوز میتوانستند تأکید ورزند که اتحادیدهای کارگری «سازمان طبقاتی واقعی پرولتاریااند» و برنامهی گوتا را به سبب چشمپوشیدن از هرگونه بحثی دربارهی این مسئله به باد انتقاد گیرند (انگلس به ببل، ۲۸-۱۸، مارس ۱۸۷۵).

در تجربه و نوشته های مارکس و انگلس از دهه ی ۱۹۵۰ به این سو کشاکشی بنزرگ وجود دارد، کشاکشی میان دیدگاهی از اتحادیه ها به منزله ی نهادهایی که قانونی و آسوده خاطر شده اند، و بینشی از امکان و عمل رادیکال تر. شگفت آن که به این کشاکش هرگز به طورمنظم یا از دیدگاه نظری رسیدگی نشد؛ کتاب سرمایه تنها دربردارنده ی چند ارجاع گذرا به اتحادیه های کارگری است (گرچه پیکارهای سیاسی برای محدود ساختن روزِ کاری به تفصیل مورد بحث قرار می گیرد).

سپستر، چهار دیدگاه گسترده در باب اتحادیه گرایی را می توان متمایز ساخت، اتحادیه گرایی «نیاب و سیاده» که بهویژه با «فدراسیون کار آمریکا» پیوند دارد ولی همچنین وجه ممیز بیش تر اتحادیه گرایی بریتانیا نیز هست و تلویحاً یا تصریحاً روابط تولیدی سرمایه داری بهمنزلهی چارچوب هدفها و روشهای اتحادیه را می پذیرد. همین نکته در مورد اتحادیه های کاتولیک هم صدق میکند که از دههای ۱۸۹۰ در اروپیا شیکل گرفت. اتحادیه گرایی آنار کوسندیکالیستی از لحاظ آرمان و آرزو انقلابی بود و اتحادیههای پیکارجوی دارای آگاهی طبقاتی را شالودهی ضروری سرنگونی سرمایهداری میشمرد (← سنه یکالیسم). موضع مسلط، و در عمل بیشازپیش رفورمیستی بینالملل دوم ایس بسود کنه اتحادینههای کنارگری و حنزب سوسيال دموكراسي قلمروهاي توانيايي مكمل ولي متمایزاند. گرچه اتحادیههای ملی در بیش تر اروپا تحت سرپرستی سوسیال دموکراتیک سر برآوردند، در آغاز قرن عمدتاً خودفرمانی خود را تثبیت کردند. سرانجام، دیدگاه مارکسیستی انقلابی وجود داشت. برای نمونه، لوکزامبورگ عمل اتحادیههای کارگری را

در حکم «کار سیزیفوس» می شمرد؛ اتحادیدها که اغلب زیر سلطه ی مقامات دیوان سالاراند، فکروذکرشان به موضوعهای محدود اشتغال مشغول می شود. برداشت لنین از «آگاهی اتحادیدهای کارگری» گرایشهای مشابهی را تشخیص می دهد. هر دو بر نیاز به جنگیدن برای استراتژی انقلابی در درون اتحادیدها و مبارزه برای تعیین مرز میان اقتصاد و سیاست؛ و برای این که حزب سوسیال دموکراسی این دخالت را هدایت کند تأکید دارند (نیز باعتصاب).

طی جنگ ۱۸-۱۹۱۴، ظهور شوراهای مبتنی بسر سازمان کارخانهی افراد عادی در سراسیر اروپا عنصر تازهیی در دیالکتیک حزب اتحادیه فراهم آورد. مارکسیستهایی چون گرامشی بر خصلت محافظه کارانه و دیوان سالارانهی سازمان اتحادیه تأکید ورزیدند که «جدا از تودهها» است و نقطهی مقابل سرزندگی، اصالت و توان انقلابی شوراهای کارخانه. این تجربه قرار بود دیدگاههای آنارکوسندیکالیستی را كسترش بخسد، ولسى هم چنين الهمام بخسش مار کسیستهای غیربالشویک با مدل «کمونیسم شورایی» شد (→ یانه کرک). بااین همه، در دهههای بعدی، انقلاب روسیه تأثیری غالب بر نگرشهای مارکسیستی در باب اتحادیه های کارگری داشت. در خود روسیه بحث بر سبر نقش اتحادیهها در دولت کارگران به همباحثهی اتحادیههای کارگری» ۱۹۲۰-۱ انجامید. «اپوزیسیون کارگری» اصرار می ورزید که اتحادیه ها مدیریت اقتصاد را بر عهده گیرند، حال آن که تروتسکی استدلال میکرد که اتحادیهها باید به صورت کارگزاران دولت در آیند. موضع لنین ایس بود که اتحادیههای کارگری باید بهطوررسمی مستقل از دولت بمانند ولی باید به عنوان «مدرسه ی کمونیسم» عمل کنند که در آن کادرهای حزب میکوشند رهبری قاطع اعمال كنند. منطق تعريف او از اتحاديهها همچون «تسمه های انتقالی از حزب کمونیست به تودهها» با حدت و شدت از جانب استالین به کار بسته شد؛ پس از پیروزی در حزب و بهراهانداختن طرح

نخستین برنامه ی پنجساله، استالین رهبری اتحادیه ها را تصفیه کرد، و اتحادیه ها به کارگرانِ پیشراننده ی تولید مبدل شدند. کنگره ی اتحادیه های کارگری در ۱۹۳۲ که این دگرگونی ها را تأیید و تصویب کرد تا ۱۹۴۹ دوباره تشکیل نشد. در آن هنگام مسدل استالینی اتحادیه گرایی به صورت الگوی اروپای شرقی درآمد.

برای احزاب کمونیست غرب، دخالت در پیکارهای اتحادیهی کارگری عرصهی کلیدی عمل تعریف شد. برای فراهمآوردن رهبری مرکزی، در ۱۹۲۱ بــه ابتکــار کمینترن «بینالملل سرخ اتحادیه های کارگری» (آر أى ال يو) تشكيل شد. سازمان كارخانه به عنوان نیروی خنشاکنندهی «دیوانسالاری ارتجاعی اتحادیههای کارگری» پیگیری شد. تشکیل پنهانی سلولهای حزبی در اتحادیهها و محلهای کار عنصری ضروری در این استراتژی به شمار می آید. خصومت با رهبسری اتحادیدهای کارگری موجبود طبی دورهی «طبقه بر ضد طبقه»، با شکل گیری «ایوزیـسیونهای اتحادیههای کارگری انقلابی» و بارهیی از اتحادیههای انشعابی و نیز تشویق کمیتههای کارخانه از جمله غیراتحادیه گرایان تشدید شد. ولی با تعهد به سیاست «جبههی خلق»، دیدگاههای اتحادیههای کارگری از بيخ دگرگون شد؛ يک شاخص أن اين بود که أر أي ال یو (که از ۱۹۳۷ کنگرهیی تشکیل نداده بود) در ۱۹۳۷ رسماً منحل شد. با تشكيل «فدراسيون جهاني اتحادیههای کارگری» (دابلیو اف تی یو) در ۱۹۴۵ مدت کوتاهی اتحادی بینالمللی به دست آمد، ولی در ۱۹۴۹ بیشتر اتحادیههای غرب کناره گرفتند تا «كنفدراسيون بينالمللي اتحاديههاي كارگري آزاد» (آی آر سی اف تی یو) را تشکیل دهند (استثناهای عمده اتحادیدهای کمونیستی در فرانسه و ایتالیا

بر اثر دستهبندی دورن آی سی اف تی یو، حرکتهایی به سوی حذف شرط شهادتدادن به ایمان در «شورای جهانی کار» در اصل کاتولیک و تأثیر کمونیسم

اروپایی در دابلیو اف تی یو، تقسیمبندیهای جنگ سرد در دههی ۱۹۸۰ تضعیف شد. درضمن نظریه ی مارکسیستی اندکی پیش رفته است. کمونیستهای رسمی عمدتاً به مفهوم «تسمهی انتقالی» چنگ میزنند؛ دیگر مارکسیستها یا مایلاند بر طبقه ی کارگر سازمانیافته در غرب صنعتی همچون عامل انقلاب خط بطلان بکشند یا استراتژیهای دوره ی آغازین عمل «آدمهای عادی» را مکرر میکنند.

برای آگاهی افزون تر ← کالینز، ایچ. و آبرامسکی، سی. ۱۹۶۵؛ دویچر، آی. ۱۹۵۰؛ فوستر، دابلیبو. زی. ۱۹۵۶؛ گرامشی، ای. ۱۹۷۷؛ هاموند، تی. تبی. ۱۹۵۷؛ هـیمن، آر. ۱۹۷۱؛ لوزوفسکی، ای. ۱۹۷۵؛ لوزوفسکی، ای. ۱۹۳۵؛ لوکزامبورگ، آر. ۱۹۷۰؛ اسمارت، دی. ای.

ريچارد هيمن

# اجتماعی سازی (socialization)

این مفهوم دارای دو معنیای متفاوت است، یکیی در انسان شناسی اجتماعی و نظریهی آموزشی، و دیگر در علم اقتصاد. غيرض از اجتماعي سيازي شيخص در دیدگاههای انسانشناسانه و آموزشی بدیدآوردن محیطی است که در آن او می تواند زیبان، قواعد اندیشهی مفهومی، بخشی از تاریخ جماعت، عادات عملی لازم برای بقا و پیشرفت، و قواعد اخلاقی یی را بیاموزد که مناسبات با دیگر اعضای جماعت را تنظیم می کند. هر فرد با سنش های بالقوه ی گوناگون زاده می شود که ویژگی ممیز هر انسانی است. این منشها، بدون کنش متقابل مناسب با اعضای جماعت اجتماعی در مراحل مناسب رشد، پنهان میمانند و سرانجام از میان می روند. فرد بدون واقعیت بخشی به ظرفیت های خود برای ارتباط، استدلال، فعالیت آفریننده، هم کاری در بازی و کار به انسان مبدل نخواهد شد. افزونبراین، بسیاری از استعدادهای شخصی و تواناییهای پنهانی همچنان تحقق نیافته میمانند.

بااینهمه، اجتماعیسازی همچنین نقشی

محدودکننده، و گاه چه بسا فلج کننده بازی می کنند. در انتقال یک فرهنگ ویژه به فرد، جماعت (خانواده، مدرسه، محله، دولت)، در بیش تر مواقع به نحوخشک و دگرسالارانه اندیشهها و هنجارهای سنتی معینی را بر ذهنی جوان تحمیل می کند. خودجوشی، کنج کاوی و آفرینندگی عظیم کودک زیر فیشار آبرمن سرکوب می شبود. فراسوی محدوده های معین، سرکوب اجتماعی، خواه بیرونی و خواه درونی شده، در مقیاسی گسترده «مردک» پدید می آورد، شخصیتی ضعیف و همرنگ جماعت که از مسئولیت می هراسد و سرانجام بیه حمایت تمیام عیار از رهبران و جنبشهای قدرت طلب برمی خیزد.

غرض از اجتماعیسازی به مفهوم اقتصادی، تبدیل مالکیت خصوصی وسایل تولید به مالکیت اجتماعی است. الغای مالکیت خصوصی به عنوان امر ضروری، ولو نه شرط کافی کمونیسم، تمامی نوشتههای مارکس را آکنده است. هرچند که مفهوم مالکیت خصوصی وسایل دارای دو معنا است. یکی مالکیت خصوصی وسایل تولید است؛ دیگری گرایشی کلی است به زندگی که وجه ممیز آن میل به داشتن شیءیی (یا شخصی که به پایهی چیزی فروکاهیده شده) به منظور آنکه بتوان از آن برخوردار شد، و آن را به تصاحب درآورد. الغای مالکیت خصوصی به این مفهوم فلسفی کلی، الغای مالکیت خصوصی به این مفهوم فلسفی کلی، اجتماعیشدن کاملاً متفاوت افراد انسان را لازم میآورد که وجمه ممیر آن بالیدگی تصامیار تواناییهای آفریننده، و بالیدگی احساس هستن به تواناییهای آفریننده، و بالیدگی احساس هستن به جای احساس داشتن است.

الغای مالکیت خصوصی وسایل تولید می تواند سه شکل متفاوت به خود بگیرد. یکی ملی کردن است، یعنی انتقال همه ی حقوق مالکیت از مؤسسه های خصوصی به دولت. در کشورهای «سوسیالیسم واقعی» حموجود> اجتماعی سازی عمدتاً به ملی کردن فروکاهیده می شود. دولت اکثریت بنگاه ها را (به جز در کشاورزی در پاره یمی موردها) در اختیار دارد و اداره می کند، تولید را برنامه ریزی می کند و به توزیع

فرآورده ها می پردازد. درنتیجه، دیوان سالاری سیاسی بزرگی سر برمی آورد که هم قدرت سیاسی و هم قدرت اقتصادی را به انحصار خود درمی آورد. نظام اقتصادی بیش ازاندازه متمرکز می شود و به سرکوب چشم گیس ابتکار عمل، و نیز اتلاف و ناکار آمدی می انجامد.

شکل دیگر اجتماعی کردن مستازم تبدیل وسایل تولید به مالکیتِ گروهی است. در کشاورزی، تولید کوچک و تعاونی های خدماتی مبتنی بر مالکیت گروهی می تواند عقلانی ترین شکل سازمان اقتصادی باشد. صرف ماهیت کار در این مناطق مناسب حال نظامهای خودگردان کوچک است. این شکل از اجتماعی سازی محدود است زیبرا تعاونی می تواند به صورت می مایه داریِ جمعی رفتار کنید؛ یعنی اجیر کردن کارگران مزدی، به دست آوردن سود در بازار، انباشتن سرمایه، پدید آوردن طبقه ی خرده بورژوا.

شکل سوم اجتماعی سازی اقتصادی بیش ازهمه با هدفهای جامعه ی بی طبقه سازگار است که مستلزم تبدیل وسایل تولید به مالکیت کل جامعه است. آنگاه این وسایل در اختیار جماعتهای کارگران ویژه یی است که بخشی از کیل درآمدشان را برای تأمین نیازهای اجتماعی عمومی به جامعه می پردازنید. آنها می توانند آزادانه درباره ی توزیع بقیمه ی این فرآورده تصمیم بگیرند. ولی نمی توانند این وسایل تولید را بیگانه کنند (به دیگران بفروشند، بدهند، به ارث بگذارند). اجتماعی کردنِ از این دست خودمدیری را همچون شکل سازمان اجتماعی پیش فرض می گیرد. همچون شکل سازمان اجتماعی پیش فرض می گیرد. برای آگاهی افزون تر به گرش، کارل ۱۹۶۹؛ مارکوویچ، میهایلو ۱۹۸۲؛ نوتی، دومینیکو ماریو ۱۹۷۴؛ مارکوویچ،

ميهايلو ماركووييج

# اخلاق (ethics)

سوسیالیسمی که مارکس طرح میکند نبه بیر پایسهی یک درخواست اخلاقی ذهنی بلکه بر بنیاد نظریهیی در باب تاریخ استوار است. مارکس نینز مانند هگل در پیش از خود، تاریخ را پیشرو میشمارد. بااینهمه،

پیشرفتی که در جریان تاریخ انجام میگیرد به نحودیالکتیکی به دست می آید؛ به سخن دیگر، تاریخ در تضاد و از ره گذر تنضاد تحقیق مییابید. در نظر مارکس فرایند شکوفایی و تکامل تاریخی بـههـیچروی به سر نیامده است؛ جامعهی سرمایهداری کنونی پایان و هدف تاریخ نیست. بر پایهی نظریهی او در باب تاریخ، کارکرد شیوهی تولید سرمایه داری عبارت است از ایجاد پیشانگارههای جامعهی سوسیالیستی آینده و كمونيسم. خود تاريخ به سوى تحقق نظم اجتماعي بهتر و انسانی تری حرکت می کند، و شناخت آگاهانهی گرایش عینی تاریخ پرولتاریای صنعتی را قادر میسازد تا فرایند تاریخی را شتاب بخشد، تا «دردهای زایمان جامعهی نو را کوتاه سازد.» در قیاس با چنین شناخت پرتأثیر و سودمندی از تاریخ، درخواست اخلاقی صرفاً ذهنی همیشه نشان میدهد که بیتوان است. مارکس برای اثبات این نکته رشتهی نقد هگلی از اخلاق گرایی را به دست می گیرد؛ ولی با همهی این احوال داوری اخلاقی امر درون مانای نظریه ی مارکسیستی تاریخ است. ارتقای تکامل تاریخی فقط به شرطی می تواند وظیفهی ارزشمندی اعلام گردد که تاریخ به سوی آنچه «بهتر» است، به سوی «رهایی نوع انسان» حرکت کند که به شکل رهایی پرولتاریا به دست مىأيد. (**← بيشرفت**).

نقد مارکس از اقتصاد سیاسی بی گمان به نیّت داوری اخلاقی درباره سیوه ی تولید سرمایه داری طرح نمی شود، ولی می کوشد به اثبات تضادها و تناقضهای ذاتی آن بپردازد که به فراسوی این شیوه ی تولید اشاره دارد. بااین همه، نقد او ارزش گذاری های اخلاقی اشاره دارد. بااین همه، نقد او ارزش گذاری های اخلاقی انسان از انسان»، شیءواره گی روابط اجتماعی میان انسان ها همچون روابط میان «چیزها» (پول، کالا)، نابودی پیش انگاره های زنده ی تمامی تولید، طبیعت و نوع بشر: همه ی این نشانه های پی آمدهای منفی شیوه ی تولید سرمایه داری دربردارنده ی ارزش گذاری های اخلاقی است. بااین همه، از آنجا که مارکس تمامی

مرحلههای این شیوهی تولید، از جمله مرحلهی توسعهی استعماری را پیشانگارههای تاریخاً ضروری جامعه سوسیالیستی آینده میشمارد، ناگزیر است این جنبههای منفی را بپذیرد. او در مقاله یی دربارهی فرمان روایی بریتانیا بر هند مینویسد:

راست است که انگلستان در برانگیختن انقلاب اجتماعی در هندوستان تنها بسر ائسر رذیلانه تسرین منافع برانگیخته شده و در شیوه ی خود برای پیش بُرد این منافع احمقانه رفتار کرد. ولی نکته بر سر این نیست. نکته اینجاست که آیا نوع انسان می تواند سرنوشت خود را بدون انقلابی بنیسادی در وضع اجتماعی آسیا جامه ی عمل بپوشاند؟ اگرنه، صرفنظر از جنایتهایی که انگلستان می تواند مرتکب شده باشد، ابزار ناآگاهانه ی تاریخ در پیدیدآوردن انقلاب بوده است. (بیویورک پیدیدآوردن انقلاب بوده است. (بیویورک

تنها با فرارسیدن سوسیالیسم است که بس چنین شیوهی متناقضی از پدیدآوردن پیشرفت چیرگی حاصل خواهد شد:

هنگامی که انقبلاب اجتماعی بزرگی بسر پیآمدهای عصر بورژوایی، بسازار جهانی و نیروهای مدرن تولید چیرگی یابد، و آنها را تابع تسلط و نظارت مشترک و همگانی پیشرفته ترین مردمان قرار دهد، تنها آنگاه است که پیشرفت انسان دیگر شباهتی به آن بت کافرکیش نفرتانگیز نخواهد داشت که شراب خدایان را نمی نوشد مگر از کاسهی سرِ گشتگان. (همان، ۸ اوت ۱۸۵۳).

مارکس و انگلس در این باره که آیا در جامعهی سوسیالیستی آینده نظام اخلاقی وجود خواهد داشت یا نه، و اگر لازم آمد چه شکلی باید به خود بگیرد آرای متفاوتی ابراز کردهاند. به نظر میآید که مارکس در نوشتههای نخستین خود بر این باور است که دیگر اخلاقی وجود نخواهد داشت که هنجارهای رفتار را به

فرد تجویز کند. از اینجاست که در همداستانی با هلوسیوس و ماتریالیستهای فرانسوی مینویسد:

اگر نفع شخصی روشن اندیش اصلِ تمامی اخلاق است ضروری است که نفع خصوصی هر شخص با نفع عام نوع انسان مطابق درآید. اگر انسان را اوضاع و احوال شکل می دهند، این اوضاع و احوال می بایست به نحوانسانی شکل گیرند. (خانوادمی مقدس، ف ع).

بااینهمه، انگلس بر این گمان است که تاریخ پیشرفتی به سوی سنخهای برتر و بالاتر اخلاق را جلوه گر میسازد که به نظر می آید حاکی از این است که اخلاق پرولتاریای پیروزمنند سرانجام به صورت اخلاق همگانی نوع بشر درخواهند آمند. ادعاهای اخلاقهای پیشین در مورد اعتبار همگانی و جهانی درواقع پندار آمیز بوده است. از اینجاست که نظریهی اخلاقی فویرباخ «برای این طراحی می شود تا با همهی اعصار، همهی مردمان و همهی شرایط سازگار در آید؛ و به همین دلیل هرگز و در هیچ کجا به کار بستنی به همین دلیل هرگز و در هیچ کجا به کار بستنی نیست. این اخلاق در رابطه با جهان واقعی همان اندازه ناتوان می ماند که دستور مطلق کانت. در واقعیت، هر طبقه، و حتا هر حرفه، دارای اخلاق خاص خود است، که هر وقت بتواند از کیفر مصون بماند آن را نقض خواهد کرد» (لودویک فویرباخ، ف ۱۱۱).

دگرگونیها در نظریه ی اخلاقی مارکسیستی با دگرگونیها در اوضاع و دگرگونیها در اوضاع و احوال تاریخی پیوند دارد. تا آنجا که یگانگی واقعیت و ارزش در فرایند تاریخی انحلال میپذیرد، و جای خود را به نظریه ی پوزیتیویستی پیشرفت میدهد، نیاز به تکمله ی اخلاقی مارکسیسم سر برمیآورد. بیشتر رویزیونیستها (برنشتاین، اشتاؤدینگر و جز اینها) این تکمله را در نوکانتیسم جستوجو کردند (

ان کانتیسم و حال آن که کانوتسکی (۱۹۰۶) به طبیعتگرایی زمختی متوسل شد که بر پایه ی آن اخلاق به سانقههایی اجتماعی نسبت داده میشود که اخلاق به سانقههایی اجتماعی نسبت داده میشود که باید آن را در میان «بستانداران عالی تـر» یافـت.

بااینهمه، لنین که با ضرورت عملی دخالت جویی فعالانه و گسترده در فرایند تاریخی، و با وضع عقب مانده ی روسیه روبه رو بود، اخلاق سوسیالیستی را به وظیفه ی پیش برد و شتاب بخشی پیکار طبقاتی و پیروزی پرولتاریا فروکاست:

اخلاق آن چیزی است که به کار نابودساختن جامعه ی استثمارگر کهن و به کار متحدکردن تمامی مردم زحمت کش به گِرد پرولتاریا می آید، پرولتاریایی که دارد جامعه یی نو و کمونیستی بنا می کند. (لنین، ۱۹۲۰).

روشن است که برنهاده یی که به طورپوشیده در بُن این تعریف جای دارد این است که «جامعه ی کمونیستی» از لحاظ اخلاقی برتر از جامعه ی سرمایه داری موجبود است. بااین همه، این ابزارانگاری تاموتمام علیم اخلاق، مسئله ی رابطه ی میان وسیله و هدف را طرح می کنید. کولاکوفسکی (۱۹۶۰ صص ۲۲۵-۲۳۷) استدلال کرده است که وسایلی وجود دارند که برای دستیافتن به یک هدف اخلاقی (مثلاً یک جامعه ی بهراستی انسانی از بیخوبُن نادرخوراند. توجیه واپس نگرانه ی «شر» به عنوان بیخوبُن نادرخوراند. توجیه واپس نگرانه ی «شر» به عنوان که در مقاله ی ممارکس در مبورد هند) با برنامه ریزی که در مقاله ی ممارکس در مبورد هند) با برنامه ریزی حدزب انقلابی از بسیخ و بسن تفاوت دارد. (نیسز بیشولوژی؛ عدالت؛ اخلاقیات).

برای آگاهی افزون تر ← بائر، او تو ۶-۱۹۰۵؛ کائوتسکی، کارل ۱۹۰۶ (۱۹۱۸)؛ کولاکوفسکی، لشک ۱۹۶۰؛ لنین، وی. آی. ۱۹۲۰ (۱۹۶۶)؛ استویانوویچ سوتوزار ۱۹۷۳، ف ۷. استویانوویچ سوتوزار ۱۹۷۳، ف ۷.

# اخلاقيات (morals)

دیدگاه مارکسیستی در باب اخلاقیات ناسازهوار است. از یک سو، این دیدگاه مدعی است که اخلاق آیینی شکلی از ایدئولوژی است، هر اخلاق آیینی معینی از مرحله ی ویژه یمی از تکامل نیروها و روابط تولیدی سرچشمه میگیرد و نسبت به شیوه ی تولید معین و

منافع طبقاتی ویژه نسبی است، هیچگونه حقیقت اخلاقی جاودانه وجود ندارد، صرف شکل اخلاق آیینی و اندیشههای کلی چیون آزادی و عبدالت نمی توانید «کاملاً از میان برود مگر با ازمیان رفتن تاموتمام تعارضهای طبقاتی (بیانیهی حزب کمونیست)، مارکسیسم مخالف با هرگونیه اخلاق ورزی است و این که نقد مارکسیستی از سرمایه داری و نیز از اقتصاد سیاسی نه اخلاقی بلکه علمتی است. از سنوی دیگنر، نوشتههای مارکسیستی، بهتلویح و تصریح، آکنیده از داوری های اخلاقی است. از نخستین نوشته های مارکس که از راه بحث دربارهی بیگانگی به بیان نفرتاش از نوکرصفتی در دستنوشتههای اقتصادی و فلسفى و ايدئولوژي آلماني مي پردازد تا حملههاي گزندهاش بر شرایط کارخانه و نابرابریها در سرمایه، روشن است که او از غیظ، خشم و نیز شوق آتشین به جهانی بهتر برانگیخته شده است. همین سخن دربارهی انگلس، و از آن هنگام به این سبو، دربارهی بیش تر اندیشهوران مارکسیست راست درمی آید. درواقع، دست کم در جامعههای سرمایهداری، قابیل اثبیات است که بیش تر مردمی که مارکسیست می شوند عمدتاً به دلایل اخلاقی به مارکسیسم رو می آورند.

ایس ناسازه را می توان به قدر کفایت از روی متون مارکسیستی روشن ساخت. به ریش خندی که مارکس نثار عدالت خواهی های پرودون و دیگران می کند، و مردودشمردن واژگان اخلاقی در نقد برنامه می گوتا، در کنار توصیف های تلخ و گزنده اش از تأثیرات فلج کننده و بیگانه گردان سرمایه داری بر کارگران و بینش اغلب بیدارگرانه اش از کمونیسم توجه کنید آن جاکه تولید کنندگان متحد «تحت شرایطی که به پیش ترین درجهی ممکن در خسور، و سزاوار، سرشت انسانی شان» است کار و زندگی می کنند (سرمایه، ج انسانی شان» است کار و زندگی می کنند (سرمایه، ج انسانی شان وجه کنید که انگلس چهگونه جزمیات اخلاقی را مردود می شمارد و این دیدگاه او که «اخلاق همواره اخلاق طبقاتی بوده است» در کنار باور او به همواره اخلاق طبقاتی بوده است» در کنار باور او به پیش رفت اخلاقی و باور به «اخلاق پرولتری آینده»

آانتی دورینگ، ق ۱، ف ۹). به یاد آورید حملههای کانوتسکی، لوکزامبورگ و لنین را بر «سوسیالیسم اخلاقی» در کنار نکوهشهای مصائب سرمایه داری و بینششان از سوسیالیسم و کمونیسم. مقایسه کنید این دیدگاه تروتسکی را که تمامی اخلاق همانا ایسد ثولوژی طبقاتی و بخشی از «سازوکار فریب طبقاتی» است با نظر قبول او در باب «اخلاق آزادی بخش پرولتاریا» (۱۹۶۹، صص ۱۶، ۳۷).

سنتهای کژروِ متعدد در تاریخ مارکسیسم از این ناسازه پرهیز کردهاند: مارکسیستهای متأثر از کانت و «سوسیالیسستهای اخلاقیی» آلمان و اتبریش، مارکسیستهای متأثر از اگزیستانسیالیسم، بهویژه در فرانسه، و مارکسیستهای دگراندیش در اروپای شرقی، بهویژه در لهستان و یوگسلاوی. چنین کژرویهایی به پذیرش عامل اخلاقی مارکسیسم گرایش یافتهاند (خواه به شکل امور مطلق، تعهدات وجودی و خواه تفسیرها و اصول انساندوستانه)، درعین آن که امر ضداخلاقی را مردود میشمارند یا ناچیز میانگارند.

این ناسازه شاید بتواند به دو طریق حل گردد. نخست، با این پیشنهاد که مارکس و مارکسیستهای بعدی در نگرش خود به اخلاق آیینی آشفته و چه بسا خودفریب بودهاند، و به غلط باور داشتهاند که دیدگاه اخلاقی را به کناری نهادهاند یا از آن فراتر رفتهاند. به یقین، عامل پوزیتیویستی و علمی در مارکسیسم این امكان را تشويق و تقويت كبرده است. وليي راهجيل پیشنهادی دوم ژرفتر است. این راه حل مستلزم قایلشدن به تمایزی میان حیطهی اخلاق است که با حقوق، تعهدات، عدالت و مانند آن سروکار دارد که بنا اصطلاح ألماني «Recht» يكي است؛ و حيطه يي كه با تحقق نیروهای انسان، و آزادی از موانع سر راه این تحقق سروكار دارد، و به بهترين وجه با أنچه ماركس آن را «رهایی انسان» مینامد درک میشود (→ رهایی). اخلاق در معنای نخست، قطعاً، از دیدگاه مارکسیستی ذاتاً ایدئولوژیک است، زیرا بر اثر شرایطی پدید می آید ـ به ویژه شرایط کم یابی و منافع متعارض

— که از جامعه ی طبقاتی سرچسمه می گیرد، جامعه یی که این اخلاق تعارضها و دوراهههای اش را هم بد توصیف می کند و هم دعوی دارد که آنها را حل می کند. مارکسیسم در قبال اخلاق به این تعبیر، دیدگاهی اختیار می کند که دقیقاً همانند دیدگاه آن نسبت به دین است: این که دعوت به ترک چنین توهمهایی در حکم دعوت به ترک شرایطی است که چنین توهمهایی را لازم می آورد. کمیابی و تعارض طبقاتی را از میان بردارید و اخلاق Recht فروخواهد می در اخلاق رهایی الغای شرایطی را ایجاب می کند که اخلاق می آورد.

این پیشنهاد، دو نکتهیی را قابلفهم میسازد که نویسندگان متعدد اخیر یادآور شدهاند: این که به نظر میرسد مارکس این دیدگاه را مبردود مییشمارد کنه سرمایه داری ناعادلانه است، و این که مارکسیسم بیبهره از نظریهی پروردهیی دربارهی حقوق است. به بیان کلی تر، می توان گفت که مارکسیسم دارای بینش اخلاقي الهامبخشي است ولي دربارهي محذورات و قیدوبندهای اخلاقی و این که در طلب هدف چه وسايلي مجازاند داراي نظريهي باليدهيي نيست. البته مارکسیسم دارای نظریهیی دربارهی هدف است، و از زمان لنین مقدار فراوانی بحث و گفتوگوی تاکتیکی و استراتژیک دربارهی وسیله درگرفته است، ولی جز چنـد استثناء همواره در برابر هرگونه بحثی در باب این مسئله از دیدگاه اخلاقی مقاومت شیده است (← اخلاق؛ عدالت). براى آگاهي افزون تير ← بيوكنن، الين تي. ۱۹۸۲؛ کوئن، مارشال، نیجل، تامس و اسکن لون، تامس ۱۹۸۰؛ كامنكا، يوجين ۱۹۶۹؛ كانوتـسكى، كـارل ۱۹۰۶ (۱۹۱۸)؛ لـوكس، اسـتيون ۱۹۸۵؛ «مـاركس و اخـالاق آیینی» ۱۹۸۱: مجلد تکمیلی نشریهی کانادایی فلسفه، ش ۷، ۱۹۸۱؛ مرلوپـــونتی، مـــوریس ۱۹۴۷ (۱۹۴۹)؛ پلامناتس، جان ۱۹۷۵؛ روبل، مُکـسیملین ۱۹۴۸؛ استویانوویچ، سوتزار ۱۹۷۳؛ تروتسکی، لئون، دیویی، جان و نوواک، جورج ۱۹۶۹؛ وود، ألن دابليو. ۱۹۸۱.

استيون لوكس

## ادبیات (literature)

دیدگاههای زیباشناسانهی مارکس و انگلس زیبر تأثیر اندیشههای این دو دربارهی ادبیات (ازجمله متون نمایشی) شکل گرفت، ولی دیگر هنرها به ندرت نظر آنها را جلب کردند. اندیشهها، عقاید و اظهارنظرهای ضمنی، که بیشتر در مکاتباتشان عنوان میشود، در یاری های فکری چندی به نظریهی ادبی (و لـذا نقـد) جمع می شود که تند و گزنده و آشکارا نومایه است. ولی این مضمونهای مارکسی نظام جامعی از نظریهی ادبی را تشکیل نمی دهند و خودبسنده نیستند، و در وهلهی نخست با آن چیزی جهت مییابند که سنت آن را بیش تر «محتوا»ی نگارش مینامد تا «شکل» نگارش. افزونبراین، مارکسیستهای بعدی «سنت»ی خطرناک گرچه اغلب برانگیزاننده در نقد ادبی فراهم آوردند، زیرا تفسیرهاشان را هم جریانهای ایدئولوژیک زمانه تعدیل و ملایم می کرد و هم بی اطلاعی معمولشان از شالودهی اساسی بیرای پیژوهش در ادبیات که خود مارکس و انگلس طرح کرده بودند (نخستین گزینهی فشردهی نوشتههای پراکندهی مارکس و انگلس دربارهی این موضوع با ویراستاری ام. لیفشیتز و اف. پی. شیلر تا سال ۱۹۳۳ منتشر نشد، و تا ۱۹۴۵ اندک استفادهیی از آن شد). نیمسده از مرگ انگلس سپری شد تا الگوی میضمون های گوناگون رفتهرفته بهنحونظاممند شرح وبسط يافت و جارجوبي برای پژوهش مارکسیستی در زمینه ی ادبیات فراهم آمد، گرچه پیشتر دو کوشش چشمگیر برای پروراندن نظریهی ادبی مارکسیستی به دست مرینگ (۱۸۹۳) و بلخانوف (۱۹۱۲۱) انجام گرفته بود.

ارزشهایی را که بهدرستی در بُسن آثار نویسندگان مارکسیست بعدی در این زمینه قرار می گیرد شاید بتوان به ختصار بر پایه ی نمایش واقعیت تعریف کرد. شالوده ی تحلیل عبارت است از نظریه ی تاریخ مارکس که مستلزم روش پژوهش دیالکتیکی و ماتریالیستی را است. بنابراین، نظریه و نقد ادبی مارکسیستی را به هیچروی نمی توان به حکمهای صرفاً اخلاق گرایانه

فرو کاست، چه رسد به مدح و ذمهای سیاسی. از ایس منظر، پژوهشهای ادبی ناگزیراند هم به ارزیابیهای دوباره و تصمیمهای اخلاقی و هم رفتاری بیانجامند، ولی این کار پس از تصرف واقعیت (ادبی) به منظور فهم و تحلیل انجام میگیرد. مضمونهای اصلی مورد نظر مارکسیستها معادلهای طبقاتی، روش و دریافت نظر مارکسیستی، و نیز بیگانگی از نابیگانگی در تجربهی ادبی است.

#### معادلهای طبقاتی

جدایی عناصر مهم بازنمود واقعیت در نگارش، بر پایهی طبقهی اجتماعی، که پیش از مارکس آغاز شد، از قرار معلوم از سوی مادامدوشتال طرح شد. با ظهور سرمایهداری صنعتی و پینداش پرولتارینای شنهری فقرزده، که به عنوان گروه اجتماعی تودهیی اصلی جای دهقانان را گرفت، هم پدیدآورندگان و هم منتقدان ادبى عميقاً به بىثباتى نسبى شكلبندىهاى اجتماعی و نقس اخلاق و سیاست «طبقاتی» در شكل بخشيدن جامعهى آينده وقوف يافتند ماركس فقط یک تن از نسل هگلیان جوان بود که در آلمان رحداد زندگی اجتماعی و بازنمود ادبی آن را همچون اموری تاریخی و دگرگونیپذیر دریافت. نخستین نیت او این بود که مانند دوستاناش ئی. تـی. ای. هوفمـان، هاینریش هاینه و اف، فرای لیگرات، شاعری برخوردار از نازکخیالی پرشوروشعف و نقد اجتماعی آتشین باشد، ولی همچنان که به عنوان چهرهیی اصلی در جنبش روبه تکوین طبقه ی کارگر بین المللی بسیش از پسیش در اندیشهی فلسفی و اجتماعی، روزنامهنگاری سیاسی و در فعالیت سیاسی غرق می شده از ایس هدف دست کشید.

از هنگام کشف پرولتاریا (در اوایسل دهه ی ۱۸۴۰) به منزلهی «ایده در خود واقعیت»، طبقهٔ عنصری اساسی در اندیشهی مارکس به شمار میآید، و اندیشهی ادبی مسارکس به حکم ضرورت در جهت مجموعه ی ارزشهایی در تولید و دریافت ادبی سیر می کند که زیر تأثیر طبقه ی اجتماعی است. در عین حال، این

مضمون را باید امری شمرد که به نحوفزاینده از بینشها و نیز خطهای منتقدان بی شمار آثار ادبی خاص سر برمی آورد. درواقع، مفهوم کلیدی برای تحلیل طبقاتی ادبیات بیعنی مفهوم معادلهای طبقاتی درا نه مارکس یا انگلس بلکه پلخانوف به دست داد که شاید بتوان او را همراه با مرینگ یکی از نخستین نظریه پردازان ادبی مارکسیست شمرد.

مفهوم معادلهای طبقاتی در مورد گسترهیی از هم بسته ها یا متضایف ها در اثر ادبی در خور به کاربستن است: از اظهار صریح دیدگاههای سیاسی (کمابیش پیوندیذیر با بستگی های طبقاتی)، که اغلب در آنچه هگلیان جوان نویسندگان گرایشمنید (= Tenclenz) مینامند یافت می شود، تا آنچه مارکس در نامه یی به تاریخ ۲۷ فوریه ۱۸۶۰ به فیرای لیگرات به دیدهی تأییدآمیزتری آن را به صورت نامنویسی در «حزب به مفهوم تاریخی سترگ»، یعنی در جنبش پییشرو انسانها توصيف مي كند. بااينهمه، ماركس نسبت به توانایی بسیاری از نویسندگان برای جَستن از منفعت شخصی (منفعت طبقاتی) و رسیدن به همدلی ادبی بهراستی همگانی بدگمان ماند، ولی هنگامیکه این امر روی داد، مانند مورد رمانهای بالزاک (با وجود سرسپردگی تمامعیار این نویسنده به مبانی سلطنت)، مارکس این دستاورد را خوش آمد گفت. از سوی دیگر، او حتا (یا بهویژه) نویسندگان سوسیالیست رادیکالی را به ریشخند گرفت که گرچه درفش برابری و برادری را بلند می کردند، هنوز زیر سیطرهی نفوذ خاستگاهها و موضع طبقاتی خبود بودنید. اوژن سبو از نخستین هدفهای استهزای او بود (در خانوادهی مقدس، ف ۵؛ نيز← پراؤر ۱۹۷۶، ف ۴).

تحلیل مارکسیستی بعدی از همبسته های طبقاتی در ادبیات، گستره ی فراخی از اومانیسم رادیکال باختین (به ۱۹۲۹، ۱۹۶۵)، که بر پیکار طبقاتی تأکید دارد (← سالومِن ۱۹۷۹، صص ۳۰۰– ۲۹۲) تنا «ساختارگرایی تکوینی» گلدمن را در بر می گیرد که در آثار خود (۱۹۵۵، ۱۹۶۴، ۱۹۸۵) ادبیات را از دیدگاه «جهانبینی»

طبقهیی مورد وارسی قرار میدهد که در آن بیان میشود. نوشتههای معدود لنین دربارهی ادبیات، که بر تحلیل داستان استوار است، جای خود را به چنان آثاری داد که در آن خاستگاههای طبقاتی نویسنده کاملاً و مداوماً تعیین کننده ی نگرش و منافع او شمرده می شد (ماننید آن دسته از تحلیلهای «عامیانه» که سخت در نقد ادبی بالـشویکی در دهـهی ۱۹۳۰ رواج داشـت). ایــن نــوع تحلیل، که مفهوم «معادلهای طبقاتی» را به صورت جریان سادهی برچسبزنی دستخوش تحریف میسازد در وی. فریش، منتقد شوروی، جلوهیسی بارز میهیابید: بااینهمه، در سالیان اخیرتر، مفهوم معادلهای طبقاتی در زمینهی فکری یک سر متفاوتی در پیژوهش پر حجم سارتر در تربیت طبقاتی فلوبر نجات یافته است. نیازی به گفتن نیست که در دستان منتقدان حساس، ارزشهای «محتوا» عمدتاً در آن نوشتاری دارای اهمیت و جذابیت است که، درهرحال، خوانندگان را به سبب دستاوردهای ادبی خود زیر فرمان دارد. روش رتاليستي

ضابطه بندی های کاملاً اساسی مارکس و انگلیس بیرای پیونددادن توصیف طبقات اجتماعی با امکانات روایسی نگارش، شالوده یی استوار فراهم می آورد. در این جما مفهوم نوهگلی نمونه نمایی جنبهی محوری دارد. مارکس و انگلس به تفصیل دربارهی روش ادبی لاسال در ساختاربندی نمایش تاریخی خود فرانتس فون زیکین گن (نامهی انگلس به لاسال مورخ ۹ آوریل ۱۸۵۹، نامهی انگلس به لاسال منورخ ۱۸ منه ۱۸۵۹) داد سخن دادند، و این نوشتهها، همراه با برخی نامههای بعدی انگلس، بهنحوی سنجیده تیز آن ها را دربارهی بازنمود پدیده های تاریخی در داستان پیراست؛ از این جاست که انگلس در نامهیی به تاریخ اوایل آوریل ۱۸۸۸ به مارگارت هارکنس، دربارهی رمان او دختر شهری مینویسد «اگر اصلاً انتقادی داشته باشم، این انتقاد شاید این باشد که رمان شما آنقدر که باید کاملاً رئالیستی نیست. از نظر من، رئالیسم، گذشته از درستی جزییات، به معنای عرضه ی درست شخصیتهای

نمونه نما در اوضاع و احوال نمونه نما است». پژوهشهای لوکاچ در باب رئالیسم در ادبیات شرح مهم و بنیادی، گرچه محدود، این حکم به شمار می آید.

کاوش در مفهوم مارکسی رئالیسم ادبی تازه با این حکم آغاز شد، حکمی که می تواند درست همان اندازه (حتا بهمراتب بیشتر) دربارهی نوشتار تاریخی صدق داشته باشد تا داستان. مارکس حکایتهای سرشار از خیال پردازی هوفمان و بالزاک را ستوده است؛ هنگامی که کار مارکسیستهایی را می خوانیم که نظریهی بی دغدغهی «بازتاب» توصیف روایی را دنبال میکنند، هیچ اشارهیی به مسایل و مشکلاتی که ایس امر پیش می آورد وجود ندارد. نویسندگان مارکسیست دورهی نخستین، مانند ال. فرینا آمریکایی (در باب رقص، فوتوریسم) مسایلی را طرح کردند که برشت و دیگیران در مباحثههای دههای ۱۹۳۰ و سیس تیر دربارهی رئالیسم و مدرنیسم آن را بسط و گسترش بخشیدند (← بلوخ و دیگران ۱۹۷۷). سرانجام، جنسین مینماید که نوشتههای کافکا ایس مسایل را قاطعانه طرح می کند. در فیضای آزادی بیش تر پس از عیصر استالین، منتقدان مارکسیست راست آیین با «مرتدان» از رئالیسم، کسانی چنون فیشر، گنارودی و فنوئنتس روبهرو شدند که به ستایش از کافک برخاسته بودند. ازآنجاکی بسیاری از هنرمنیدان مارکسیست یا مارکسیستمآب در خلال سالهای سنت پرستی در اتحاد شوروی و در محافل روشنفکری که حزب حاکم شوروی در خارج از کشور بر آن فرمیان روایی داشت، آزادانه سمبولیسم، خیال پردازی، سوررثالیسم، تمثیل و ذهنبنیادی را تجربه کرده بودند، شیوهی ویراستاران و صاحب اختیاران کمونیست در طرح مسایل بسیار گمراه کننده بود. تاریخ درخور و قانع کنندهی نظریهی ماركسيستى رئاليسم فقط هنگامى مى توانىد نوشته شود که دستاوردها و نظریههای فیلمسازان، شاعران، داستان نویسان، نقاشان، طراحیان صنعتی و دیگر مددکاران این نگرش بهطرزیشایسته ارزیابی شود. این وظیفه یی سترگ و افشاگر است.

#### بیگانگی و نابیگانگی

مفهوم مارکس از بیگانگی بُعد بنیادین مضمون پیکار طبقاتی نظریهی او در باب تاریخ است و ایس حکم همچنین دربارهی نظریهی ادبی نیز صدق میکند. آنچه (از جملهی دیگر عناصر مهم) به منزلهی ادراک معادلهای طبقاتی در داستان آغاز میشود، منتقد و نظریه پرداز هوشمند و تعلیم دیده را به سوی معادلهای اسطورهیی، نوع بنیاد و / یا صوری در اثـر ادبی با پی آمدهای کشمکش، آشفتگی، و فقدان امکان تباریا نوع در زندگی اجتماعی رهنمون می شود. از این جاست که مارکس دربارهی انسانیت کلی مورد نظر قهرمان زن رمان *رازهای پاریس* اوژن سو می گوید که ایس قهرمان درواقع محدودیت ذهبن و تجربهی نویسنده را آشکار میسازد. و به اختصار هرچه بیشتر این نکته را یادآور میشود که عصر صنعتی فقر تخیل آفریننده را پدید آورده است ــ همآهنگی اسطورهها و زیبایی شناسی یونانیان باستان دیگر دیده نخواهد شد \_ درعین آن که شهوت برستی شخصیت های طبقه ی اجتماعی حاکم سرمایهداری را به سبوی از دست دادن آن ویژه گیهایی میراند که رونسانس در محافل حاکم خـود بـرای آن ارزش بـسیار قایسل شـده اسـت (گروندریسه، درآمد).

این امکان هست که ایس بعد فلسفی تفسیرهای مارکس و انگلس را درباره ی آثار ادبی منفرد بسط و گسترش داد، و نتایج این کار، گریزهای اغلب بسیار پرطول و تفسیر تر ادبی برخی از پیروان مارکسیستشان را تحتالشعاع قرار خواهد داد. زیرا احساس خشم بر ضد خوارکردن کیفیت زندگی، و تباهساختن امکان بالقوه ی خودپرورانی تبار انسانی مان در نوشتههای مسارکس بسیار برجسته است (بهوییژه در مستنوشیته همای اقتصادی و فلسفی). عنصر برانگیزاننده و تحکم آمیز، و آگاهی او بر نابیگانگی (به قول موراوسکی ۱۹۷۴) هم چون امکانی اخلاقی و سرمشقی عملی است که امتیاز درخشان تناسب و زمینه را از دیگر زمینه را او دیگر

نظریههای فلسفی و تاریخی عصر ما جدا میسازد. کاربست آن چه می تواند نسبت به یک مورد تجربی تحلیل انتقادی بُعدی شبهاوتوپیایی به شمار آید، أميخته به خطركردن است. أكاهي بر فقدان، کاهش، نبادانی، آشیفتگی و غیباب می توانید شبرح جزییات آنچه را هست درهم بکوبند. بناینهمنه، از دیدگاه روش، مجاز نیست روی کردی اختیار شود که در عمل می پذیرد که امر موجود را فقط تا پیش از توسل به امر در دسترس اما غایب می تبوان توضیح داد، بی آن که برداشتی از امر بیگانه شده و مکانی که این امر در آن وجود دارد به دست دهید. ادبیات، و بهطور کلی هنرها، قلمبروی آرمانی است که در آن ایس کار انجام میگیرد. بارو (۱۹۷۸) مانند دیگر مارکسیستهای منتقد اخیر بر «قدرت رهایی بخش و انسانی کننده ی همه ی هنرها » تأکید ورزیده است. زیبرا، هنرمنید و نویسنده، کاونیدهی بالسویهی معیضلهی بیگانگی و نابیگانگی است، و ارزش زیبایی شناسی (ادبی) ازجمله ی ملموس ترین مجموعهی ارزشهای نابیگانه کننده یی است که به قلمسرو عمسومي ارزانسي شبده است. (نيسز← زیباییشناسی؛ هنر).

برای آگاهی افزون تر← بَکسَندال، لی ۱۹۶۸؛ بیسزتری، جـورج ۱۹۷۸؛ بـولاک، کـریس و پـک، دیویـد ۱۹۸۰؛ دمتس، پیتر ۱۹۶۷؛ ایگلتون، تری ۱۹۷۶؛ گلدمن، لوسین دمتس، پیتر ۱۹۶۷؛ ایگلتون، تری ۱۹۷۶؛ گلدمن، لوسین ۱۹۶۴ (۱۹۷۵)؛ جیمسون، فردریک ۱۹۷۱؛ لوکاچ، جورج ۱۹۶۴؛ موراوسـکی، اشـتفان ۱۹۷۴؛ پـراؤر، اس. اس. ۱۹۷۷؛ ویمان، رابرت ۱۹۷۷؛ ویلیامز، ریموند ۱۹۷۷.

لى بكسندال

# ارتش ذخیرهی کار

#### (reserve army of labour)

انبوهی از کارِ بیکار و تا حدودی شاغل ویژگی ذاتی جامعهی سرمایه داری است، و مستقیماً بر اثـرِ خـودِ انباشت سرمایه ایجاد و بازتولید میشود. مارکس ایـن انبوه را ارتش ذخیرهی صنعتی

مىنامد. غرض از انباشت سرمايه رشد آن است. وليي همچنین به معنای روشهای نبوین، بنزرگتبر و ماشینی تر نینز هست که رقابت سرمایه داران را به عرضهی آن وادار میسازد. رشد سرمایه تقاضای کار را افزایش میبخشد، ولی ماشینیشدن ماشین را به جای کارگران مینشاند و بدین گونه تقاضا برای کار را کاهش می دهد. بنابراین، تقاضای خالص برای کار بسته به نیروهای نسبی ایس دو پدیده است، و دقیقاً همین نیروهای نسبیاند که تغییر میپذیرند تا ارتش ذخیرهی کار را حفظ کنند. هنگامیکه پدیدهی اشتغال برای مدتی طولانی آنقدر نیرومندتر از پدیدهی جای گزین است که ارتش ذخیره را بخشکاند، کمبودهای کار حاصل از ایس خشکیدن و تسریع در دستمزدها بهطورخودکار <پدیدهی> جای گزین را نسبت به <پدیدهی> اشتغال تحکیم می بخشد؛ افزایش دستمزدها رشد سرمایه و درنتیجه رشد اشتغال را کُند میسازد، و همراه با کهبود کار آهنگ ماشینی شدن و لنذا جای گزینی را سرعت مى بخشد. به این طریق انباشت سرمایه بـهطورخودكار ارتش ذخیره را تکمیل می کند. (سرمایه، ج ۱، ف ۲۳؛ مندل ۱۹۷۶، صص ۴- ۶۳). آنچه باید بر اینهمه افیزود واردات کار از مناطق با نیرخ بالای بی کاری، و حرکت سرمایه به مناطقی با دست مزدهای پایین است، و این هر دو به کار تثبیت رابطهی «واقمی» میان سرمایه و جمعيت نسبتاً زائد مى ايد.

صرف نظر از مرزهای تاریخی نظام سیرمایه داری، ایس نظام همواره ارتش ذخیره یی پدید آورده و حفظ کرده است. سیرمایه داری میدرن کیل گیتی را گیسترش می بخشد، و بیه همین سیان ارتش ذخییره ی خود را وسعت می دهد. توده های گرسنه ی جهان سوم، واردات و سپس اخراج «کارگران مهمان» از جانب کشورهای صنعتی، و فرار سرمایه بیه مناطقی که دست مزدها پایین است، صرفاً تجلیات این واقعیت اند.

برای آگاهی افزون تر  $\longrightarrow$  کونتس، سیدنی ایے ۱۹۵۷؛ مندل، ارنست ۱۹۷۶.

انور ثسيخ

# ارزش (value)

برداشت مارکس از ارزش مسلماً بحثانگیزترین مفهوم در مجموعهی اندیشهی اوست. غیرمارکسیستها، صرف نظر از این که شاید مجاز بدانند که مارکس چه دیدگاههای دیگری داشته باشد (بنوم بناورک ۱۸۹۶ همچنان نمونهی کلاسیک این مورد است) مفهوم ارزش را کلاً به عنوان سرچشمهی اشتباههای بنیادی منطقی محکوم می کنند، و نیز این مفهوم موضوع مناقشهی درخور توجهی در میان مارکسیستها است. از میان دستهی اخیر، برخی گمان دارند که در تحلیل پدیدهای اقتصادی مشخص سرمایهداری ارزش حشو است، و بنابراین زائد بر تحلیل مارکسیستی بنیادی از استثمار است؛ حال آن که دیگیران گمان دارند که ارزش بنیاد هرگونه دریافت موفق از پول، سرمایه و پویهشناسی سرمایهداری است، بهنحوی که بندون این مفهوم تحلیل مارکسیستی از هم می باشد. (برای مورد نخـست ← اسـتيدمن ١٩٧٧؛ بـراي مـورد دوم ← هیلفردینگ ۱۹۰۴، روبین ۱۹۲۸، راسدالسکی ۱۹۶۸؛ و برای نمونه یی گویا از طیف گسترده و گوناگونی از هر دو سو، بنگرید به استیدمن و دیگران ۱۹۸۱).

نزد مارکس ارزش یک کالا شکل تـاریخی ویـژهیی را بیان میکند که خصلت اجتماعی کار در سرمایهداری، به عنوان هزینه ی نیروی کار اجتماعی داراست. ارزش رابطه یی فنی نیست بلکه رابطه یی اجتماعی میان مردمی است که در سرمایهداری شکلِ مادیِ ویـژهیی به خود میگیرد، و از این رو به صورت مالکیـت این شکل پدیدار میشود. این امر در وهله ی نخست حاکی از این است که رواج فراگیر شکل کـالایی کـار انسان یکسر ویژه ی سرمایهداری است، و ایـن کـه ارزش به منزله ی یک مفهوم تحلیلی به همینسان بسیار ویـژه است. دوم، حاکی از این است که ارزش فقط مفهـومی متضمن وجـود ذهنـی نیـست؛ ارزش دارای وجـودی واقعی است، و روابط ارزش شکل ویـژهیی است کـه روابط اجتماعی سرمایهداری به خود می گیرد. از آنجـا که این شکل همانیا کـالا اسـت، ایـن شـکل حکـالا>

آغازگاه تحلیل مارکس را معین میکنید. میارکس در یکی از واپسین نوشتههای خود در باب اقتصاد سیاسی این روند را به صورت زیر خلاصه میکند:

من بر پایمی «مفهومها»، و لذا از شکل «مفهوم ارزش» آغاز نمی کنم... آنچه من از أن أغاز مى كنم ساده ترين شكل اجتماعي است که در آن فرآوردهی کار در جامعهی معاصر خود را نمودار می سازد و آن «کالا» است. این است آنچه من تحلیل می کنم، و نخست از همه به یقین در شکلی که این چیز در آن پدیدار میشود. اکنون در این نقطه درمی یابیم که، از یک سو، این حچیـز> در شکل طبیعی عبارت است از چیزی دارای ارزش مصرفی، مشهور به ارزش مصرفی، و از سوی دیگر این چیز حامل ارزش مبادله یعی است، و از ایسن دیسدگاه خسود یسک ارزش مبادلهیی است. طی تحلیل بیش تـر دربـارهی مورد اخیر دریافتم که ارزش مبادله یعی فقط «شکل پدیداری»، و شیوهی مستقل تجلی ارزشی است که در کالا گنجانیده میشود، و آنگاه به تحلیل این ارزش روی کردم. («ملاحظاتی دربارهی آدولیف واگنیر» ۱۸۸۰)  $(\rightarrow l(im) \text{ and } ightharpoonup).$ 

از آنجاکه کالا عبارت از هرچیزی است که به منظور مبادله یه مبادله تولید می شود، کالای دارای «ارزش مبادله یی» است که به صورت نسبت کمی یی تعریف می شود که در آن ارزشهای مصرفی یک نوع برای ارزشهای مصرفی نوعی دیگر مبادله می شود. بدین سان، کالاها هم ارزش مصرفی و هم ارزش مبادله یی انند. ولی این کفتاری گمراه کننده است. ارزشهای مبادله یی با توجه به زمان، مکان و اوضاع همواره محتمل اند، و یک کالا به اندازه ی کالاهای مختلفی که با آنها مبادله می شود دارای ارزشهای مبادله یی متعدد و گوناگون است؛ از دارای ارزشهای مبادله ی متعدد و گوناگون است؛ از این رو، هر کالایی که با آن مبادله می شود باید به یک اعتبار با آن برابر باشد، و بنابراین چیزی وجود دارد که

همهی کالاهایی را که با یک دیگر مبادله می شوند برابر میسازد. یعنی که ارزش مبادله یعی عبارت از شکل ظهور چیزی است که از آن قابل تشخیص است. این عنصر مشترك مقدار همسان نمى تواند چينزى باشد که، به علت ناهمگونی این کالاها، ارتباطی به خواص مادی یا طبیعی کالاهای مورد بحث داشته باشد. در فرایند مبادله چیزی همگون جلوه گر می شود، و یگانه خاصیت مشترک و عام همهی این کالاها این است که این کالاها فرآوردهی کاراند. از این جاست که فرایند مبادله همهی سنخهای گوناگون کیار را کیه کالاها را تولید می کنند همگون می سازد: کار همگونی که کالاها را تولید می کند کار مجرد نامیده می شود. پس، ارزش به صورت عینیّتبخشی یا مادیّتبخشی به کار مجرد تعریف می شود، و شکل ظهور ارزش همانا ارزش مبادله یی کالا است. بنابراین، کالا عبارت از ارزش مصرفی و ارزش مبادله یی نیست، بلکه ارزش مصرفی و ارزش است.

از ہوم باورک به این سو منتقبدان به تفسیر این استدلال در چند صفحهی نخست ج ۱ سرمایه یرداختهاند که طی آن مارکس میکوشد ثابت کند که ارزش وجبود دارد، و، طبيق معملول، اينن برهيان اثباتنشده به این دلیل بی بایه انگاشته شده است که خواص مشترک دیگری میان همهی کالاها وجبود دارد که مارکس نادیدهشان می گیرد. بیرای نمونه، همهی كالاهايي كه مبادله مي شوند نسبت به تقاضا براي آنها کمیاباند (اگر کمیاب نبودند، چیزها را رایگان می دادند، مبادله نمی کردند)، و از این رو خاصیت مشترکی را که مارکس در جستوجوی آن است باید در روان شناسی، و در انگیزههایی یافت که مردم برای تقاضا و عرضهی کالاها دارنید. (این راهی است که اقتصاد بورژوایی در پیش میگیرد). چنین برهانی از دیدگاه پوزیتیویسم، یا تجربهگرایی بسیار نیرومند است، ولی از توضیح موضع مارکس در یک سنت فلسفى يكسر متفاوت ناتوان است؛ ماركس با دستیابی به فلان خاصیت انتزاعی (اختیاری) مشترک

میان تجربه ی ما از تمامی کالاهای همگنی که وجود دارند، برهانی صوری برای وجود ارزش فراهم نمی آورد. برعکس، مارکس به تحلیل رابطه ی نمونه نمای میان مردمی که در جامعه ی بورژوایی بهراستی وجود دارند مبادله یک کالا با کالای دیگر می بردازد، زیرا، نخست، مقوله های اقتصاد سیاسی بازتاب ضروری روابط تولیدی ویژهاند و از این رو، دوم، از طریق وارسی انتقادی این مقوله ها و نیز شکل هایی که این مقوله ها به خود می گیرند محتوای روابط بورژوایی ممیبالد و آشکار می شود. تحلیلی صوری و غیردیالکتیکی همواره از فهم تحلیل مارکس از ارزش درمی ماند زیرا هیچ پیوند ذاتی با روابط مشخص دخیل در امر ندارد. خود مارکس در نامهیی به دخیل در امر ندارد. خود مارکس در نامهیی به کوگلمان (نامه ی ۱۱ ژوئیسه ی ۱۸۶۸) خاطرنشان می سازد که:

گرچه هیچ فصلی دربارهی «ارزش» در کتاب مین نیست، تحلیل روابط واقعی که من به دست میدهم دربردارندهی برهان و اثبات رابطهی ارزش واقعی است. تمامی جاروجنجالی که در بیاب ضرورت اثبات مفهوم ارزش برپا شده است از غفلت کامل هم از موضوع مورد بررسی و هم روش علمی سرچشمه میگیرد.

مارکس پس از رسیدن به تعریف ارزش همچون عینیت بخشی کار مجرد، به وارسی اندازه ی آن می آغازد. ارزش با اندازه گیری کار مجرد، در واحدهای زمانی، که به طورمتوسط برای تولید کالای مورد بحث لازم است، اندازه گیسری مسی شسود ( > کار لازم اجتماعی). درنتیجه، هنگامی که این زمان کار کوتاه می شود، چنان که از طریق افزایش بارآوری که در میان تمامی تولید کنندگان عمومیت می بابد، ارزش کالا افت می کند. از این جاست که ارزش کالا با کمیت کار مجردی که در آن عینیت می بابد مستقیماً تغییر می کند، و عکس آن با بارآوری کار مشخصی که این کالا را تولید می کند روی می دهد. مارکس در پی این وارسی مختصر در باب ارزش مستقل از شکل ظهورش، وارسی مختصر در باب ارزش مستقل از شکل ظهورش، به اثبات این نکته آغاز می کند که چه گونه ارزش

مبادله یی شکل لازم ظهور ارزش است. این تحلیل تقریباً تا همین اواخر تا حد بسیار نادیده انگاشته شده بود؛ سرانجام، به نظیر میرسد استفاده از ارزش مبادله یی برای استخراج ارزش، و سپس استفاده از ارزش برای استخراج ارزش مبادله یی حاکی از نوعی استدلال دوری باشد. ولی باز این به معنای پذیرش رویکرد منطق صوری است، و این برای درک اهمیت مسایل مربوط به جوهر و نمود، یا محتوا و شکل کفایت نمی کند. رویین در باب این نکته بر آن است:

نمی توان فراموش کرد که در باب مسئله ی رابطه ی میان محتوا و شکل، مارکس دیدگاه هگل را اختیار می کند و نه دیدگاه کانت را. کانت شکل را در ارتباط با محتوا چیزی بیرونی به شمار می آورد، و نیز چیزی که از بیرون از محتوا پیروی می کند. از دیدگاه فلسفه ی هگل، محتوا فی نفسه چیزی نیست که شکل از بیرون از آن پیروی می کند. بلکه محتوا از طریسق تکامل خود شسکلی را می آفریند که از هم اکنون در محتوا پنهان می آفریند که از هم اکنون در محتوا پنهان است. شکل به حکم ضرورت از خود محتوا پدید می آید. (۱۹۲۸، ص ۱۹۲۷).

درواقع، یکی از انتقادهای اساسی مارکس از پیشینان خود در اقتصاد سیاسی، بهویژه اسمیث و ریکاردو، غفلتشان از شکل ارزش، تلقی از ارزش همچون چیزی بیرونی نسبت به سرشت کالا، و لذا ناکامیشان در درک این نکته است که چرا کار در ارزش بیان میشود و چرا اندازه ی ارزش (زمان کار لازم اجتماعی) در مبالغ پول جلوه گر میشود. مارکس بر آن است که دلیل این اشتباه این است که شکل ارزشِ فرآورده ی کار یعنی مجردترین و درعینحال کلی ترین شکل سرمایه داری، نه فرآورده ی روابط تولیدی سرمایه داری شمرده بلکه شکل جاودانه و طبیعی تولید اجتماعی شمرده میشود. بدین طریق ارزش و مقدارش از روابط تولیدی ویژه جدا می شود و به جای تحلیل دیالکتیکی تحلیل ویژه جدا می شود و به جای تحلیل دیالکتیکی تحلیل صوری به دست داده می شود ( به ریکاردو و مارکس).

تنها با نشاندادن این که ارزش چهگونه به حکم ضرورت به صورت ارزش مبادلهیی بیان میشود ممکن است بتوان دریافت که ارزش چهگونه به صورت مبالغ پول بیان میشود. از اینجاست که نظریهی ارزش مارکس در آن واحد نظریهی پولی نیز هست.

پس، فرآوردههای کار همچون کالا در آن واحد هم دارای شکل طبیعیاند و هم شکل ارزشی. ولی جنبهی اخیر فقط هنگامی پدیدار می شود که یک کالا با کالای دیگر مبادله میشود. ارزش چینزی ذاتی یک کالای واحد نیست، که جدا از مبادلهاش با کالای دیگر شمرده شود، بلکه حاکی از تقسیم کار تولیدکنندگان مستقل كالا است، كه سرشت اجتماعي كارشان فقيط در عمل مبادله آشکار می شود. بنابراین، ارزش دارای واقعیتی صرفاً اجتماعی است، و شکلاش فقط می تواند در رابطهی اجتماعی میان کالا و کالا پدیدار گردد. بدین گونه باید توجه کرد به آنچه مارکس «شکل ساده، تکافتاده یا تصادفی ارزش» میخواند که در آن X واحد از کالای ۸ در قبال ۲ واحد از کالای Β مبادله می شود. از آنجا که کالای ۸ ارزش خود را در کالای B بیان می کند، ارزشاش با ملاک نسبی بیان می شبود، و کالای A «شبکل نسبی ارزش» اسبت. برعکس، کالای B ماده یی است که در آن ارزش کالای A بیان میشود، لذا کالای B «شکل معادل ارزش» است. شکلهای نسبی و معادل هر دو همیشه بنه هنر بیانی از ارزش تعلق می گیرند، و در چنین بیانی آشکارا مانعهالجمعاند.

نخست به شکل نسبی ارزش بپردازیم. کالای B تجسم مادی ارزش کالای A است، ولی کالاها صرفاً مقادیر کار مجسم نیستند، زیرا این امر به آنها شکل ارزشی متفاوت با شکل طبیعیشان را نمیدهد. ارزش کالای A، همچون کار مجسم، میبایست هستی عینی یی متفاوت با خود کالای A داشته باشد؛ بنابراین شکل فیزیکی کالای B به صورت شکل ارزش کالای A درمی آید. فقط بیان معادل میان انواع مختلف کالاها درمی آید. فقط بیان معادل میان انواع مختلف کالاها

میسازد، زیرا فرایند خود مبادله است که همه ی انواع گوناگون کالاهایی را که مبادله می شوند به کیفیت مشترکشان، که کاربودنشان به طورکلی است، فرو می کاهد. افزونبراین، از آنجا که ارزش کالای A در ارزش مصرفی کالای B بیان می شود، این امکان هست که دگرگونی ها در مقدار ارزش کالای A به ضرورت در در گرگونی ها در مقدار ارزش کالای A به ضرورت در باب بحران های بالقوه در هسته ی نظریه ی مارکس در باب بحران های اقتصادی جای دارد).

دوم، بنه شبکل معادل ارزش بیسردازیم. منارکس بنه تشخیص آنچه سه «ویژگی» شکل معادل می خواند ادامه میدهد. نخست، ارزش مصرفی به صورت شکل نمود ارزش درمی آید: کالای B ارزش کالای A را بیان می کند، و به هیچروی ارزش خود را بیان نمی کند؛ بدینسان، کالبد مادی کالایB در حکم عینیت بخشی ارزش انتزاعی است. از این رو، دوم، کار مشخص که کالای B را تولید می کند به صورت شکل نمود کار مجرد درمیآید. غرض این است که کار مشخص که کالای B را تولید می کند، باوجود این که کار خصوصی افراد خصوصی است، بیدرنگ با دیگر انواع کار یکسان گرفته میشود. از این رو، سوم، کار خصوصی شکل کار مستقیماً اجتماعی را به خود می گیرد. ایس سه ویژگی، یعنی ارزش مصرفی که سه صورت ارزش، کار مشخصی که به صورت کار مجرد، و کار خـصوصی که به صورت کار اجتماعی پدیدار میشود، برای درک نظریهی ارزش مارکس حیاتی است. گرچه کالا هم ارزش مصرفی و هم ارزش است، فقط هنگامی در ایس نقش دوگانه پدیدار میشود که ارزشاش دارای شکلی از نمود مستقل و متمایز از شکل ارزش مصرفیاش باشد. این شکل بیان مستقل ارزش مبادله یمی است. سرشت ارزش به بیان مستقل آن همچون ارزش مبادله یی می انجامد، و، در چارچوب رابطه ی مبادله، شکل طبیعی کالای A فقط ارزش مصرفی شمرده میشود، درصورتی که شبکل طبیعی کالای B فقیط شکل ارزش شمرده می شود. به این شیوه، تکامل

درونی میان ارزش مصرفی و ارزش درون کالا صورت بیرونی مییابد.

مارکس سیس شکل سادهی ارزش را به «شکل تام یا گسترشیافتهی ارزش» مبدل میکند، و این کار را بهاین ترتیب انجام می دهد که یادآور می شود که کالای A نه فقط با كالاى B مبادله مىشود، بلكه هم چنين با کالاهای E ،D ،C و غیره مبادله می گردد؛ فرقی نمی کند که کدام کالا به شکل معادل باشد. پس کالای A به صورت چیزی آشکار می شود که در رابطهی اجتماعی با کل جهان کالاها قرار دارد؛ هر كالاى ديگرى به صورت شيءيي فيزيكي پديدار میشود که دارای ارزش، و شکلهای ویژهی تحقق کار انسان بهطورکلی است. درنتیجه، و کاملاً برخلاف اقتصاد بورژوایی مدرن، مبادلهی کالا نیست که مقدار ارزش را تنظیم می کند، بلکه مقدار ارزش کالاهاست که نسبتی را تنظیم میکند که بر پایهی آن کالاها مبادله میشوند. بااینهمه، سلسلهی بازنمودههای ارزش کالای A عملاً نامحدود است، و متفاوت با شکل نسبی ارزش هر کالای دیگر است؛ و از آنجا که شکلهای معادل بیشمار وجود دارد تمامی کار مشخص به صورت کار مجرد پدیدار میشود، بی آن که هیچ نمود واحد و یگانهی کار انسان را بهطورکلی در بر داشته باشد.

ایسن امسر بسه آسانی با وارونسه کسردن شمکل تمام یما گسترشیافته ی ارزش اصلاح می شود تا بتوان «شمکل کلی ارزش» را استخراج کرد: اگر کالای A ارزش خود را در کالاهای بی شمار دیگر بیان کند، آن گماه همه ی این کالاها ارزش خود را در کالای A بیمان می کنند. یک کالای واحد متمایز می شود تما نمودار ارزشهای همه ی کالاها باشد، هر کالا را از ارزش مصرفی خودش و همه ی دیگر ارزشهای مصرفی تفکیک کند، و بدین گونه آن چیزی را بیان کند که مشترک میمان همه ی کالاها است. این کالا «معادل همگانی» نامیده می شود، و شکل طبیعی اش شکلی است که ارزشهای همه کالاها به اشتراک به خود می گیرند، بازنمود مرثی همه کار است، آن چه ممارکس آن را «بیمان اجتماعی

جهان کالاها» میخواند. کالای خاصی که شکل طبیعی اش به عنوان شکل ارزش همهی دیگر کالاها به کار میآید به «شکل پولی ارزش» به صورت کالایی پولی درمی آید، و این امر جدایی بیان ارزش یک کالا از خود کالا را تکمیل می کند. ارزش یک کالا هیچ بیانی جز به صورت ارزش مبادلهیی ندارد، و ارزش مبادلهیی تنها در قالب پول بیان میشود. ارزش هرگز در قالب مادهی خود، یعنی کار مجرد بیان نمی شود، همچنان که در قالب اندازهاش که زمیان کار لازم اجتماعی باشد، بیان نمی گردد. یگانه شکلی که ارزش در آن پدیسدار می شود، و یگانه شکلی که ارزش می تواند پدیدار شود در قالب کالای پولی و اندازهی كمي أن است. چنان كه ماركس به انگلس مينويسد (۲ آوریل ۱۸۵۸)، «از تضاد میان خصلت کلی ارزش و وجود مادیاش در یک کالای خاص و غیره... مقوله ی بول سرچشمه می گیرد». مارکس در پیشنویسهای اولیهی خود در باب ارزش و بول در پرانتزی اشاره می کند: «بعدتر، پیش از آن که این مسئله به کناری نهاده شود، لازم است شیوهی ایدنالیستی بیانی را تصحیح کرد که چنان رفتار میکند که به نظر میآید گویی این نکته صرفاً مسئله سی مربوط به تعینات مفهومی و دیالکتیک این مفهومها است. بهویتره در مورد این جمله: فرآورده (یا فعالیت) کالا می شود؛ کالا، ارزش مبادلهیی؛ ارزش مبادلهیی، پول» (گروندریسه، «فصل دربارهی پول»). مقولههای اقتصادی بازتابهای فعالیت انسان اند، و مارکس استنتاجهای منطقی خود را به موازات استنتاجهای تاریخی همین مقوله ها قبرار مىدهد. او تأكيد دارد كه تكامل تاريخي شكل كالايي فرآوردهی کار با تکامل شکل ارزش مصادف است و به طور کلی همواره نتایج تحلیلی منطق خود را با نتایج تكامل تاريخي واقعى مقايسه ميكنيد. وليي هماو در پیش گفتار بر وبراست دوم کتاب سرمایه، ج ۱، تأکید دارد که تفاوتی اساسی میان کار پژوهشی و بیان و عرضهی آن وجود دارد. روش پژوهش

باید به تفصیل با مواد و مصالح تناسب داشته

باشد، شکلهای گوناگون تکامل آن را تحلیل کند، و ریشهی پیوند درونی شان را دریابد. تنها پس از آن که این کار انجام گرفت حرکت واقعی را می توان به طرزی درخور عرضه کرد. اگر این کار با موفقیت انجام گیرد، اگر زندگی جسستار مایه اکنون در اندیشه ها باز تابیده باشد، آن گاه ممکن است چنین بنماید که گویی ما ساختمانی پیشینی پیش روی خود داریم.

مارکس بر سـر بیان و عرضهی ارزش و شـکل ارزش سخت به مخمصه افتاد. در پی انتقاد انگلس از نمونههای چاپی ج ۱ *سرمایه*، مارکس پیوستی بر فصل نخست نوشت که در ویراست دوم و ویراستهای بعدی سرمایه در فیصل نخست گنجانیده شید. این پیوست به ویراست نخست روشن ترین شرح نظریهی مارکس در باب ارزش است (→ مارکس، «شکل ارزش»). و گرچه مارکس اذعان داشت که شرحاش دشوار است، بر آن بود که تحلیلاش از شکل ارزش را نمی توان به کناری نهاد: «موضوع برای کل کتاب بسیار حیاتی است» (نامه به انگلس، ۲۲ ژوئن ۱۸۶۷). و این «ساختمانی پیشینی»، «نکتهیی بر سسر تعینات مفهومی و دیالکتیک این مفهومها» نیست. انتزاعی که شکل کالایی را شکل ارزش به شمار می آورد انتزاعی واقعیی است (کبولتی ۱۹۷۲، صب ۹۲ - ۷۶)، زیبرا فرایند مبادله فرایندی واقعی است که بر پایسهی آن فرآوردههای کار در سرمایهداری اندازهگیری میشوند. از اینجا برمی آید که هیچ تعیین پیشینی ارزش نمی تواند در کار باشد، زیرا فقط فرایند مبادله است که تولید را اجتماعی مسی کنید، پیوندهایی میسان تولیدکنندگان مستقل کالا برقرار میسازد، و تنضمین میکند که ارزشی که در مبادله تحقق مییابد شکل نمود این کار، و تنها این کار، است که برای تولید کالای مورد بحث لازم اجتماعی است. ارزش یک کالا فقط میتواند پس از تولید آن، در ارزش مصرفی کالای دیگری بیان گردد که در سرمایهداری توسعهیافته پول

است یعنی معادل همگانی ارزش. همین که مارکس این نکته را به اثبات رساند، توانست به کاوش در بسط و شرح «قانون ارزش» (یعنی تعیین مقدار ارزش از طریق زمان کار لازم اجتماعی) بر پایهی برتری پول و روابط پولی، از طریق پرورش مقولهی سرمایه و انباشیت آن و سرانجام واکاوی در آن پدیدههایی بپردازد که در سطح رویی سرمایهداری به نظر میرسد با قانون ارزش تناقض داشته باشد. ( قیمت تولید و مسئلهی تبدیل؛ ارزش اضافی و صود). و، به موازات آن، مارکس در برتری پول و روابط پولی همچنین پایهیی برای کاوش در این امر در اختیار دارد که روابط تولیدی تولیدی تولیدی برای کاوش در این امر در اختیار دارد که روابط تولیدی تولیدی برای کاوش در این امر در اختیار دارد که روابط بولی همچنین بایهیی برای کاوش در این امر در اختیار دارد که روابط بولی می شوند، و این که این وارونگی چهگونه در آگاهی می باید.

برای آگاهی افزون تر ← بوم باورک، اویگن فون ۱۸۹۶ (۱۹۲۸)؛ کولتی، لوچو ۱۹۹۶ (۱۹۷۲)؛ هیلفردینگ، رودلف ۱۹۶۸ (۱۹۶۸)؛ هیلفردینگ، رودلف ۱۹۶۸ (۱۹۴۸)؛ راسداسکی، رومین ۱۹۶۸ (۱۹۷۳)؛ استدمن، ای. آی. ۱۹۲۸ (۱۹۷۳)؛ استدمن، ایان و دیگران ۱۹۸۱.

سايمن مون

# ارزش اضافی (surplus value)

استخراج ارزش اضافی نحوه ی وییژه یسی است که بر پایه ی آن استثمار در سرمایه داری انجام می گیرد، یعنی وجه ممیز شیوه ی تولید سرمایه داری که در آن مازاد شکل سود به خود می گیرد، و استثمار از طبقه ی کارگر حاصل می شود که فرآورده ی ویژه یسی تولید می کند که می تواند به بیش از آنچه آنها به عنوان مزد دریافت می کنند فروخته شود. از ایس رو، سود و دستمزد، هنگامی که سرمایه آنها را به کار می گیرد، شکلهای ویژه ی مازاد و کار لازماند. ولی سود و دستمزد هردو پولاند و از ایس رو، تنها از می شود و دستمزد هردو پولاند و از ایس رو، تنها از ره گذر مجموعه یی از میانجی های وییژه ی تاریخی که در آن مفهوم ارزش اضافی بسیار مهم است، شکل در آن مفهوم ارزش اضافی بسیار مهم است، شکل عینیتیافته ی کاراند.

تولید سرمایه داری شکلی از تولید کالایی و درواقع تعمیمیافته ترین شکل آن است. از این جاست که فرآوردهها به عنوان ارزش تولید میشوند و به شکل قیمت اندازه گیری و متحقق میشوند، یعنی به صورت کمیتهای پول (← ارزش و قیمت). فرآورده متعلق به سرمایه دار است که ارزش اضافی را از تفاضل میان ارزش فسرآورده و ارزش سسرمایهی دخیسل در فراینسد تولید به دست می آورد. سرمایه دارای دو بخش است: سرمایهی ثابت، که ناظر به ارزشی است که در وسیایل تولید قرار دارد که طبی فراینید تولید بهسیادگی به فرآورده انتقال می یابد؛ و سرمایهی متغیر، که برای استخدم کارگران به کار گرفته می شود، کارگرانی که در قبال ارزش آنچه می فروشد، یعنی نیسروی کسار حمزد> دریافت می کنند. سرمایه ی متغییر از اپین رو چنین نامیده میشود که کمیت آن از آغاز تا پایان فرايند توليد تفاوت مي پذيرد؛ أن چه به عنوان ارزش نیروی کار آغاز میشود به عنوان ارزشی پایان می گیرد که آن نیروی کار در عمل تولید می کند. ارزش اضافی عبارت از تفاضل میان این دو است، ارزشی را که کارگر تولید میکند سرمایهدار به تصاحب درمی آورد بی آن که در مبادله معادل آن پرداخت شبود. در ایس جا مبادله ی نامنصفانه یعی روی نمی دهد؛ بااینهمه سرمایهدار به تصاحب نتایج مازاد کار پرداختنشده دست می یازد.

این امر ممکن است زیرا نیروی کار کالایی است با این خصوصیت یگانه که می تواند ارزش بیافریند. بنابراین، ارزش جزء ذاتی تولید سرمایه داری است. وسایل تولید در فرایند تولید تا به آخر مورد استفاده قرار می گیرند (مصرف می شوند)، ارزشهای مصرفی شان در فرایند تولید متحقق می شوند و در فرآورده به شکل تازه یی از نو پدیدار می شوند. ارزش آن ها به سادگی به ارزش فرآورده انتقال می یابد. نیروی کار نیز در فرایند تولید فرآورده انتقال می یابد. نیروی کار نیز در فرایند تولید به مصرف می رسد، ولی مصرف نیروی کار خود کار است. از آن جا که در تولید کالا کار دارای این ویژگی دوگانه است که هم مفید باشد و هم کار مجرد؛ پس

بههمین سان ارزش مصرفی نیروی کار نیز دارای خصلتی دوگانه است: خصلت توانابودن به آفریدن ارزشهای مصرفی (کار مفید) و خصلت توانابودن به پدیدآوردن ارزش (کار مجرد). این دومی است که مورد علاقهی سرمایه دار است. زیرا ارزش تولیدشده در هنگامیکه نیروی کار به مصرف میهرسید، ارزش تازه است، و کارگران تنها با این توقع به کار گرفته میشوند که این ارزش تازه بیش از ارزش کار آنها باشد. طبقهی کارگر دربرگیرندهی کسانی است که جز نیروی کار خود چیزی ندارند. از آنجا که کارگران دسترسی دیگری به وسایل تولید ندارند و باید برای زندهماندن چینزی را بفروشند، ناگزیراند نینروی کار خود را بفروشند و خود نمی توانند از خصیصهی ارزش آفرین آن استفاده ببرند. از ایس جاست که کارگران به سبب مبادلهی نابرابر در بازار کار استثمار نمیشوند، چرا که نیروی کار خود را به ارزش خودش می فروشند بلکه از طریق جایگاه طبقاتی واردشندن در فرایند تولید سرمایهداری است که استثمار واقعاً روی میدهد. گرچه هر قرارداد کارمزدی فیردی، ماننید هیر قرارداد مبادلهی آزاد، بر هیچیک از طرفین تحمیل نمیشود، بااینهمه کارگران آزاد نیستند که نیروی کار خود را بههیچرو نفروشند، زیرا هیچ راه دیگری برای زندهماندن ندارند. بدینسان، گرچه این آزادی در سطح قرارداد دستمزد فردى واقعى است، درواقعيت آنچینزی است که مارکس آن را آزادی دوگانه ی کارگران مینامد: آزادی فروش نیروی کار یا آزادی گرسنگی کشیدن.

تحلیل مارکس از ارزش اضافی به نحوچشم گیسری با تحلیلهای نویسندگان دوره ی آغازین اقتصاد سیاسی کلاسیک تفاوت دارد. این دسته نویسندگان، بهویژه ریکاردو، مایل اند ارزش اضافی را برخاسته از مبادله ی نامنصفانه ی کار در قبال دست مزد میان کارگر و سرمایه دار بشمارند. ولی تمیزگذاری مارکس میان کار و نیروی کار او را توانا میسازد تا نشان دهد که چهگونه نیروی کار، بی هیچ مبادله ی نامنصفانه یی

می تواند به ارزش خود فروخته شود و ارزش اضافی در درون تولید پدید می آید. بدین سان نشان می دهد که استثمار سرمایه داری، ماننسد استثمار در تمامی شیوه های تولیدی پیشین، در فرایند تولید روی می دهد؛ نیز این که ایجاد نرخهای مبادلهی منصفانه در حکم پایان استثمار نیست؛ و این که جایگاه استثمار گر و استثمار شونده عبارت از جایگاه طبقاتی بی است که با دست رسی به وسایل تولید معین می شود (و نه آن گونه که اقتصاد نوکلاسیک بعدها ادعا کرد در آمدهای فرد حاصل چانه زنی فردی بر سر در آمدهای مبادله باشد).

از آنجا که ارزشها کمیتاند، مقادیر ارزش اضافی کمیت نیز هستند. مقدار ارزش اضافی که ینک کارگر تولید می کند عبارت است از تفاضل میان ارزشی که او تولید میکند و ارزش نیروی کار او. مورد نخست را > یعنی ارزشی که او تولید میکند> شرایط فرایند کار که در آن کارگری معین درگیر میشود و بازار برای فرآوردهی آن تعیین میکند. ارزش نیروی کار را بیرون از فرایند کار فردی، شرایط بازار کار و ارزش کالاهایی که کارگر میبایست به مصرف برساند معین می کنید. قانون ارزش (← رقابت) مایل است اطمینان دهد که ارزشی که کارگران در سراسر صنایع گوناگون تولید میکنند یکسان خواهد بود، و رقابت در بازار کار مایل است یک ارزش کار همآهنگ را دست کم برای کار غیرماهر تضمین کند. از این جاست که می توانیم دربارهی نرخ مشترک ارزش اضافی در سراسر اقتصاد سخن بگوییم که در آن نرخ ارزش اضافی (که گاه نرخ استثمار نامیده میشود) به صورت نسبت زیر بیان مىشود:

مقدار مازاد تولیدشده سرمایهی متغیر صرفشده

اگر کار مناهر را چندین برابر کار غیرمناهر در نظر بگیریم، که متناسب با فوق العناده دست مزدی که دریافت می کند تولید می کند، نرخ ارزش اضافی نیز در سراسر کار ماهر ثابت خواهد بود. (برای بحث در این

باره که آیا این پیشفرضی معقولانه است ← رانکاگلیا ۱۹۷۴؛ روتورن ۱۹۸۰؛ تورتاجاد! ۱۹۷۷).

چون ارزشی را که کارگر تولید میکند میتوان به ایس طریق تقسیم کرد، پس در مورد زمانی هم که کارگر صرف پدیدآوردن این ارزش میکند می توان چنین کرد. بدین گونه، در مورد روزِ کاری نیز می توان بخش بندی مشابهی انجام داد و آن را به دو بخش تقسیم کرد: کار لازم، که در آن زمان کارگر معادل آن چیزی را تولید میکند که به عنوان دست مزد دریافت میکند، و ارزش اضافی، که در آن زمان کارگر صرفا برای سرمایه دار تولید میکند. پس، بنا بر تعریف این برای سرمایه دار تولید میکند. پس، بنا بر تعریف این دو بخش به این ترتیب تقسیم می شوند:

S/V =

ساعاتی که کارگر صرف کارکردن برای سرمایهدار میکند ساعاتی که کارگر صرف کارکردن برای شخص خود میکند

تاریخ تولید سرمایه داری را می توان تاریخ پیکار بر سر کوششهای سرمایه برای افزایش نـرخ ارزش اضـافی و کوششهای طبقهی کارگر برای ایستادگی در برابر این افزایشها شمرد. این کار به دو شیوهی اصلی روی داده است. نخست، استخراج ارزش اضافی مطلق که مستلزم بالابردن نرخ ارزش اضافی از طریق افزایشبخشیدن به کل ارزشی است که هر کارگر بدون تغییر مقدار کار لازم تولید می کند. این کار می تواند از طریق بسط فشرده یا طولانی کردن روز کاری انجام گیرد، که، به هر حال، در هر دو حالت فقط با مقاومت سازمان یافتهی طبقهی کارگر روبه رو می شود، ولی همچنین هنگامی که بر اثر کار بسیار طولانی، فشردگی بیش از اندازه ی کار و دست مزدهای ناکافی سلامت طبقه رو به وخامت مىگذارد، سلامتى كـه سرمايه بهطورکلی (اگر نه سرمایهدار منفرد) وابسته بندان است، با محدودیتهای جسمانی نیز روبهرو میشود. از این جاست که در سرلین در ۱۸۴۷، به سازمانهای

طبقه ی کارگر، سرمایه داران انسان دوست، و منافع سرمایه ی بزرگ پایدار و درازمدت در مقابل سرمایه ی کوچک برمی خوریم که دست به دست هم می دهند تا لایحه ی ده ساعت کار را از تصویب بگذرانند (سرمایه، ج ۱، ف ۱۰، به ویژه ب ۶).

هنگامیکه استخراج ارزش اضافی مطلق به حد نهایی خود میرسد، بدیل افزایشدادن ارزش کلی که هر کارگر تولید می کند این است که همین کیفیت به نسبتهایی تقسیم شود که برای سرمایه مطلوب تر باشد، یعنی همان مدت روز کار را در نظر گرفت و آن را به نحوی از نو تقسیم کرد که چینز بیش تری به صورت کار اضافی در دسترس باشد تا سرمایه بتوانید آن را به تصاحب درآورد. این امر مستلزم آن است که زمان کار لازم کاهش یابد، یعنی اُفتی در ارزش نیروی کار دست دهد و این عبارت از استخراج ارزش اضافی نسبی است که می توانید به دو طریعق روی دهید. یا کمیت ارزشهای مصرفی که کارگر مصرف می کند، یا کار لازم اجتماعی برای تولید همان کمیت، میبایست كاهش بابد. روش نخست با همان محدوديتهايي روبهروست که استخراج ارزش اضافی مطلق: مقاومت طبقهی کارگر و وخامت وضع جسمانیاش. روش دوم روشی است که سرمایه داری به میدد آن به صورت پویاترین شیوهی تولید تا به اکنون درآمده است، و پیوسته روشهای تولید خود را دگرگون می سازد و بهبودهای فناورانه عرضه میکند. زیرا فقط به باری دگرگونی فنی است که زمان کار لازم اجتماعی در تولید کالاهای خاص می توانید کاهش یابید. بارآوری فزونی یافتهی حاصل از روشهای تازهی تولید که در آن کار مُردہ به شکل ماشین جای کار زندہ را می گیرد، ارزش کالاهای منفرد تولیدشده را کاهش میدهد. هنگامیکه این شیوه در مورد آن دسته از کالاهایی به کار بسته شود که ارزششان در ارزش نیروی کار بازتاب می یابد ـ یعنی کالاهایی که بخشی از مصرف کارگران را تشکیل میدهند ــ اورزش نیبروی کار اُفت میکند و نیسبت بیزرگ تیری از روز کیاری را

مى توان به كار اضافى تخصيص داد.

استخراج ارزش اضافي نسبي حاصل تقسيم منافع بارآوری فزونی یافت در بخشهای تولید کنندهی کالاهای مبورد منصرف کارگران در میان تمامی سرمایهها است. این تقسیم نتیجهی فرایند **گردش** در رقابت سرمایهداری است، که بر پایهی آن سودهای فوق العاده ی سرمایه دار نوآور به تدریج از دست می رود، زیرا هنگامی که رقیبان فنون تازه را می پذیرند ارزش فرآورده نزول میهابد. اگر نوآوری در صنعت تولیدکنندهی کالاهای مصرفی کارگران باشد، منفعت آن به شکل ارزش نزول یافته ی نیروی کار در مینان سرمایهها مشترک خواهد بود؛ اگر نوآوری در تولید وسایل تولید باشد که سرانجام به خورد تولید کالاهای مصرفی کارگران داده میشود حاصل به همین روال است زیرا ارزش کالای مزدی به همینسان کاهش می یابد. بااین همه، اگر نوآوری در صنعتی باشد که فقط برای مصرف سرمایه داران تولید می کند یا از نوعی باشد که وسایل تولیدی را تولید می کنید که یگانه استفادهی آن در این بخش است، نتیجهی نهایی هیچگونه تغییری در نـرخ ارزش اضـافی نخواهـد بـود، بلكه صرفأ قيمت كاهش يافته يسى براى فلان كالاي تجملی است.

بدینسان استخراج ارزش اضافی نسبی به صورت فرایند آگاهانه بی برای سرمایه داران روی نمی دهد، سرمایه داران روی نمی دهد، سرمایه دارانی که هدفشان کاستن از هزینه های فردی به منظور افیزایش سود خود است. رقابت تضمین می کند که منفعت بی واسطه بی را که سرمایه داران به زیان رقبای خود به دست آور ده اند از دست می دهند، و همراه با آن هر منفعتی که می تواند حاصل شود در میان همه ی سرمایه ها تقسیم می شود. خواه نتیجه ی نهایی استخراج ارزش اضافی نسبی باشد و خواه نباشد به عبارت دیگر، خواه فرآورده از نوعی باشد که بتواند اصلاً تأثیری بر ارزش نیروی کار داشته باشد به برای سرمایه داری نوآور منفرد اهمیتی ندارد. او در هر دو حالت بر اثر نیروهای رقابت محدود می شود و دو حالت بر اثر نیروهای رقابت محدود می شود و

سرانجام همهی امتیازهای فردی بر این نیروهای رقابت را از دست میدهد.

بخش اعظم تاریخ تکامل اقتصاد سرمایهداری را می توان بر پایه ی فرایندهای استخراج ارزش اضافی مطلق و نسبی مورد بررسی قبرار داد (بیرای نمونیه ← فیاین و هریس، ف ۷؛ هیمل ویت ۱۹۷۹). گرچه استخراج ارزش اضافي مطلق وجه مميز دورههاي آغازين تكامل سرمایه داری است، این دو صورت دست دردست هم پیش میروند، دگرگونی فنی امکان استخراج ارزش اضافی نسبی را در نظر می گیرد و شالوده ی محرک تازهیمی را برای استخراج ارزش اضافی مطلق پی میریزد. (← فرایند کار). بسیاری از فرایندها را می توان به عنوان آمیزهی استخراج هم ارزش اضافی نسبی و هم مطلق تحلیل کرد؛ برای نمونه، ورود زنان متأهل به اشتغال دستمزدي هم امكان استخراج ارزش اضافي نسبی را فراهم آورده است، زیرا دستمزدهای نازل زنان نمودار ارزش فردی پایین تری برای نیروی کار است، و هم درعین حال شالوده یی برای استخراج ارزش اضافی مطلبق فسراهم مسى آورد، زيسرا كل خانواده كار ارزش آفرین تری را انجام میدهد بی آن که افزایش مشابهی در هزینه های باز تولید و درنتیجه در کمیت کار لازمی که سرمایه به آن مزد می پردازد انجام گیرد ( برای نمونه، بیچری ۱۹۷۷).

برای آگاهی افزون تر ← بیچری، وی. ۱۹۷۷؛ فاین، بی. و هریس، ال. ۱۹۷۹؛ هیملویت، اس. ۱۹۷۹؛ رانکاگلیا، ای. ۱۹۷۴؛ روتورن، آر. ۱۹۸۰؛ تورتاجادا، آر. ۱۹۷۷؛ سوزان هیملویت

# ارزش اضافی و سود

# (Surplus Value and Profit)

سرمایه دار پول را به کار می اندازد تنا نیسروی کسار و وسایل تولید بخرد؛ پس از آن که کسارگران به یساری وسایل تولید کالای تازه بنی تولید کردند، سرمایه دار معمولاً کالای تولید شده را به ازای پنول بنیش تسری از آن چه به کار انداخته می فروشد. مارکس این حرکت را

در نمودار 'M-C-M' (پول ـ کالا ـ پول) بیان می کند که در آن 'M، یعنی پولی که با فروش کالاها متحقق می شود از M، یعنی پولی که به کار انداخته شده، برمی گذرد. این پول اضافی همانا ارزش اضافی است که، در این شکل پدیداری، با مقوله ی حسابداری سنتی سود ناویژه (یا سود ناخالص) منطبق است؛ یعنی افزونگی درآمد فروش بر هزینه مستقیم کالای فروخته شده. مارکس بر آن است که برای سرمایه فروخته شده. مارکس بر آن است که برای سرمایه اضافی، که با ملاک ارزش معین می شود، برابر با کل سود است، که با ملاک قیمت معین می شود، برابر با کل سود است، که با ملاک قیمت معین می شود، هرچند برابری با درنظر گرفتن هم زمان دیگر اصول متعارفی مارکس موضوع بحث و نظر در زمینه ی نظریه ی مارکس موضوع بحث و نظر در زمینه ی نظریه ی قیمت های تولید و مسئله ی تبدیل بوده است.

نظریهی ارزش مبتنبی بر کار آشکار میسازد که سرچشمهی ارزش اضافی در نظام تولید سرمایهداری کار پرداختنشدهی کارگران است. کارگر در روز (یا ساعت، یا هر واحد زمان کار) به طبورکلی متوسط ارزش پولی معینی تولید میکند، ولی مزدی که دریافت می کند معادل فقط بخشی از ارزش است. از اینجاست که به کارگر معادلی تنها برای بخشی از روز کاری پرداخت میشود، و ارزشی که در بخش دیگر و پرداختنشده تولید میشود، ارزش اضافی است. شکل دستمزد این واقعیت را تیره و مخدوش میسازد و این کار را به این ترتیب انجام می دهد که چنان جلوه میدهد که به نظر میرسد برای هر ساعت به کارگر پرداخت شده است، ولی از دیدگاه نظریهی ارزش مبتنی بر کار پارهیی از کار صرف می شود بی آن که کارگر معادلی دریافت کند، و از این رو به او پرداخت نمیشود. استثمار کارگران در نظام تولید سرمایهداری نه برخلاف اخلاقیات است و نه قوانین جامعهی سرمایه داری که در کارگر به چشم دارندهی کالا، یعنی نیروی کار مینگرد، و مادام که بتواند ارزش کامل این کالای مورد مبادله در بازار را تأمین کند مورد حمایت

قرار میگیرد. ولی حتا هنگامیکه به کارگران ارزش کامل نیروی کارشان پرداخت میشود، این ارزش کمتر از ارزشی است که آنها تولید میکنند، بهنحویکه از دیدگاه اجتماعی بخشی از کارشان را طبقهی سرمایهدار به صورت ارزشِ اضافی از آنِ خود میکند.

كارگران دستمزدها را صرف بازتولید خودشان میکنند. زمان کاری را که دستمزد معادلی به ازای أن است مى توان زمان كار لازم بـراى توليـد كالاهـاى مورد نیاز برای بازتولید کارگران شمرد. اگر سهمی را کنار بگذاریم که صرف بازتولید اجتماعی کار میشود و متأثر از روابط كالايي نيست، ماننيد خانواده و كار خانگی یا کاری که صرف شیوهی تولید غیرکالایی میشود، بدین ترتیب دستمزد کل با کار لازم برای بازتولید خود تولیدکنندگان، و ارزش اضافی با کار اضافی جامعه تطبیق پیدا می کند. از دیدگاه باز تولید اجتماعی ما ارزش اضافی را شکل ویژهیی می شیماریم که کار اضافی در جامعهی سرمایهداری به خود میگیرد. بدینسان تصاحب ارزش اضافی از جانب طبقهی سرمایهدار شیوهی ویژهی تصاحب کار اضافی است؛ جامعهی سرمایه داری ماننید دیگر جامعه های طبقاتی بر تصاحب کارِ اضافیِ جامعه به دست طبقهیی خاص تکیه دارد. همهی جامعههایی که قادر به توسعه و پیشرفتاند مازادی تولید میکنند، و بدینسان کار اضافی را صرف می کنند؛ در تمامی جامعه های طبقاتی کار اضافی را طبقه یی از طریق فلان سازوکار استثمار به تصاحب درمی آورد؛ در جامعه ی سرمایه داری شکل ویژهی استثمار همانا تصاحب ارزش اضافی از طریق استثمار کار مزدی است.

سرمایه دار ناگزیر می شود بخشی از ارزش اضافی را به عنوان بهره ی مالکانه به مالکان زمین بپردازد (به مالکیت ارضی و بهرهی مالکانه). بخش باقی مانده ی سهم او از کل ارزش اضافی در نظر سرمایه دار سود می نماید. این سود به نوبه ی خود تاحدودی به دیگران پرداخت می شود. سرمایه دار باید به کار غیرمولد بپردازد (به کار مولد و غیرمولد) که کار سرپرستی و

حراست تولید، و بازاریابی کالا را انجام میدهد. اگر سرمایه دار برای تأمینِ مالی تولید پول وام گرفته باشد، بخشی از ارزش اضافی را میبایست به عنوان بهره به وام دهنده بپردازد (به سرمایهی مالی و بهره). مارکس آنچه را پس از پرداخت در جیب سرمایه دار باقی میماند سود مؤسسه مینامد. دولت نیز، ممکن است به این سود باقی مانده مالیات ببندد و بخشی از آن را طلب کند.

در به کارگیری معیارهای حسابداریِ سنتیِ سود، ضروری است دقیقاً دریابیم که کدام بخش از جریان ارزشِ اضافی در این معیار میگنجد. مارکس (سرمایه، ۲۰ فها ۲۰-۲۱) معمولاً اصطلاح «سود» را در معنای کل ارزشِ اضافی به کار میبرد، زیرا در بیشتر تحلیلِ خود بهره مالکلنه را کنار میگذارد، همچنان که تفکیک بعدی سود به بهره، سودِ بازرگانی و جز آن را به کنار مینهد. در نظریههای اقتصادی بورژوایی نرخ سود متوسط در سرمایهیدی که سود متعارف» یا «بهره» یا «بهره» یا «هزینهی عامل خدمات سرمایه» شمرده می شود، و اصطلاح «سود» یا «سود اقتصادی» برای سودهای فوق العاده به سبب انحصار / یا نوآوری اختصاص می یابد. به این تعبیر سود متعارف بخشی از ارزش می یابد. به این تعبیر سود متعارف بخشی از ارزش اضافی است.

دانكن فولى

# ارزش مصرفی (use value)

از آنجاکه کالا فرآورده یی است که مبادلیه می شود، مانند اتحاد دو جنبیهی مختلف بیه نظر می رسد: مفید بودن اش برای فلان عامل، که همان چینزی است که امکان می دهد که کالا اصلاً مبادلیه شود؛ و قدرت اش برای تسلط بر کیفیت های معین دیگر کالاهای مورد مبادله. جنبیهی نخست را اقتصاددانان سیاسی کلاسیک ارزش مصرفی و جنبیهی دوم را، ارزش مبادله یی می خوانند.

مارکس بر این واقعیت تأکید دارد که گرچه ارزش

مصرفی شرط لازم فرآورده بی است که مبادله می شود و درنتیجه دارای ارزش مبادله بی است (هیچکس فرآورده بی است با فرآورده بی فرآورده بی را که برای کسی مفید است با فرآورده بی مبادله نمی کند که برای کسی مفید نیست) ارزش مصرفی کالا دربردارنده ی هیچ رابطه ی کمی نظام مند با ارزش مبادله بی اش نیست، یعنی ارزشی که بازتاب شرایط تولید کالایی است. او سپس استدلال می کند که موضوع واقعی پژوهش در باب اقتصاد سیاسی قوانین حاکم بر تولید و حرکت ارزش مبادله بی، یا به بیان دقیق تر، قوانین حاکم بر ارزش است که خاصیت داتی کالاهایی است که چون ارزش مبادله بی جلوه داتی کالاهایی است که چون ارزش مبادله بی جلوه می کنند (سرمایه، ج ۱، ف ۱).

بدینسان، ارزش مصرفی کالاها به طورکلی کانون اصلی پژوهش مارکس نیست. ولی مهم است که تشخیص دهیم که ارزش مصرفی در نتیجه ی تکامل شکل کالایی تولید است که خود را به منزله ی یک مفهوم در آگاهی انسان متعایز میسازد. بدون مبادله ی کالایی مفیدبودن فرآورده ها در کل واقعیتی بدیهی است و درنتیجه از نظر تولیدکنندگان و مصرفکنندگان نامریی است. تنها با بیدایش روابط کالایی است که تقابل مفیدبودن و مبادله پذیری و تضادها و معضلات حاصل از زندگی سامان یافته بر پایه ی کالا به صورت موضوع نظرورزی و پژوهش درمی آید. همچنین تشخیص این امر مهم است که مفیدبودن ویژه ی فرآورده ها بسته به روابط اجتماعی و تکامل نیروهای تولیدی در هر جامعه ی معین است. فولاد ساختمانی نزد شبانان قبایل دارای هیچ ارزش مصرفی نیست.

در تحلیلهای مارکس از تناقضهایی که از پیدایش نیروی کار همچون کالا سرچشمه میگیرند، ارزش مصرفی نقشی حساس بازی میکند. ارزش مصرفی نیروی کار عبارت از توانایی آن است برای تولید ارزش جدید از طریق تبدیل به کار در تولید. بدینسان ارزش مصرفی نیروی کار از تکامل روابط مبادلهیی، ارزش و پول سرچشمه میگیرد. تضاد ِ ارزشِ مصرفی و ارزش مبادلهیی ذاتی شکل کالا، هنگامی که در نیروی کار

همچون کالا جلوهگر میشود، سرچشمهی تضاد اجتماعی اصلی تولید سرمایه داری، و تقسیم طبقاتی میان کارگران و سرمایه داران است.

برای آگاهی افازون تار ← راسدالسکی، رومان ۱۹۶۸ (۱۹۶۸).

#### دانكن فولي

# ارزش نيروي كار (value of labour power)

«ارزش نیروی کار را، مانند هر کالای دیگر زمان کار لازم برای تولید، و درنتیجه همچنین بازتولید، این کالای خاص معین میکنید» (سرمایه، ج ۱، ف ۶). ولی این بیانِ بهظاهر بیضرر و یقیناً منسجم از این که ارزش این کالای ویژه، یعنی نیروی کار چهگونه معین میشود، مسایل چندی را پنهان میسازد، که برخی از آنها را مارکس تشخیص میدهد و برخی دیگر فقط در ایام اخیرتر بحث و نظر برانگیخته است.

نخست، مارکس تشخیص داد که مجموعه یی از ارزشهای مصرفی که کارگر بدان نیاز دارد تا نیبروی کار خود را تجدید کند فقط حداقل معاش مادی نیست. گرچه نیازهای مادی میتواند بنا بر نوع کاری که انجام می گیرد دگرگونی پذیرد و تحت تأثیر عاملهای آبوهوایی یا دیگر عاملهای جغرافیایی قرار گیرد، این دگرگونیها را دگرگونیهایی که بر اثر تفاوتهاي اجتماعي دست ميدهد تحتالشعاع قرار میدهد. نیازهای طبقهی کارگر «بنابراین تا حد بسیار بسته به سطح تمدنی است که کشور بدان دست مى يابد؛ كين نيازها> بهويژه بسته به شـرايطى است که طبقهی کارگران آزاد بر پایهی آن، و درنتیجه بر پایهی عادات و انتظارات همراه آن شکل گرفته است» (همان). بدینسان، در تقابل با ریکاردو و مالتوس، که به حدودی توجه داشتند که بر طبق آن دست مزدها فقط به سبب شرایط مطلوب تقاضای مفرط برای کار امکانی برای سطح معاشی بیش از حداقل محض را فراهم می آورد ــ ارزش کار، که قیمت بازار آن، یعنی دستمزد، پیرامون آن نوسان دارد، نزد آنها

بهطورمادی و جسمانی و از این رو بهطورطبیعی تعیین میشود ــ مارکس «عنصری تاریخی و اخلاقی» را در تعیین خود ارزش نیروی کار دخیل میبیند، که پیرامون آن دستمزدها بر طبق تقاضا برای نیروی کار و تأمین نیروی کار نوسان میکنند.

این نکته بحث را به جای دیگری میکشاند که به نظر نمی رسد مارکس در مد نظر قرار داده باشد، ولی در «مباحثهی کار خانگی» در ایام اخیر بر سر زبانها افتاده است (← کار خانگی): این که تمامی زمان کار لازم برای تولید و بازتولید نیروی کار در ارزش آن به حساب نمی آید. زیرا بخش اساسی و مهمی از کار لازم به شکل کالا به مصرف نمیرسد، بلکه مستقیماً ارزشهای مصرفی یی تولید می کنید که در خانه به مصرف میرسد، بیآن که هرگز در بازار ارزش گذاری گردد. این کار کار خانگی است. اگر چنین کاری در محاسبهی ارزش نیروی کار به حساب بیاید آنگاه این ارزش همواره بیش از ارزش کالاهایی خواهد بود که برای تجدید قوای نیروی کار لازم است. کوششهای گوناگون به کار رفته تا توضیح دهند که چرا می توان چنین دستمزد «اضافی»یی به کارگر پرداخت، بسیاری آن را نوعی پرداخت انتقالی برای زن خانهدار میشمارند (برای نمونه ← سکّم ۱۹۷۴)، ولی همهی این کوششها در مورد غیرواقعی بودن افزودن همانند به ناهمانند، افزودن کاری که تابع قانون ارزش نیست به کار تولیدکننده ی کالا که تابع این قانون است درماندهاند (← گاردینر و دیگران ۱۹۷۵). مبادله در طول مرزهای میان کار تولیدکنندهی کالا و غیرکالا، کار اخیر را از کار نخست تمایزناپذیر میسازد و از تشخیص روابط تولیدی ویژه و متفاوت دخیل در هر یک از آنها درمیماند. از این رو لازم است تعریف مارکس به صورت زیر حک و اصلاح گردد: «ارزش نیروی کار را، مانند هر کالای دیگر، زمان کار لازم کالا تولیدکن برای تولید، و درنتیجه همچنین بازتولید و مانند آن معین می کند...». تمامی کار دیگری که وارد مىشود مىتواند كاملاً بەھمىينسان لازم باشد، ولى

میبایست بخشی از عنصر تاریخی و اخلاقی یی به شمار آید که زمینه یی را تشکیل می دهد که در برابر آن نیازهای کالایی کارگر برآورده می شود. البته، این نقش متفاوت در تعیین ارزش نیروی کار فقط در مورد کار خانگی به کار بسته نمی شود بلکه در مورد همه ی دیگر انواع کار لازم تولید غیرکالایی نیز به کار می رود. کار در گردش بیرای نمونه در تبلیغات بدر محاسبه ی ارزش نیروی کار به حساب نمی آید، گرچه بخشی از پس زمینه یی را تشکیل می دهد که در برابر ان ارزش نیروی کار معین می شود.

مسئلهی دیگری که مارکس تشخیص نمی دهد این است که لازم است نیبروی کبار بنه دو شیوه ی کناملاً متفاوت بازتولید گردد. نخست، هر کارگر نیاز دارد که نیرو کارش بر مبنایی روزبهروز بازتولید گردد. دوم، کارگر فانی است و لازم است که سرانجام جای خود را به کارگر جوان دیگری بدهد تا سرمایهداری بتوانید به هستی خود ادامه دهد. از اینجاست که زمان کاری که در ارزش نیروی کار گنجانده می شود می بایست آنچیزی را در بر گیرد که لازم است تا امکانی برای نسل جديـد فـراهم أورد. بـااينهمـه، ايـن امـر كـاملاً سرراست نیست، زیرا جایگزینسازی کارگران در یک سطح فردی پیش نمی رود، بلکه در درون خانوادهها روی میدهد (← خانواده). بدین ترتیب، منطقی تر است که دربارهی ارزش نیروی کار خانواده، به عنوان واحدی که در آن نیروی کار بازتولید میشود، سخن بگوییم. اما این نیز سپس رفته رفته ارتباط خود را با واقعیت نظام کارمزدی از دست میدهد که بنر پایدی آن دستمزد به کارگران منفردی پرداخت می شود که نیروی کار منفرد خود را به فروش میرسانند. این دو فقبط هنگنامی یکنی مسیشنوند کنه خیانواده فقبط دربردارندهی یک مزدبگیر است، که شاید آرمیان بورژوازی عصر ویکتوریا باشد، ولی آرمانی بود که طبقهی کارگر لازم بود برای دستیابی به آن بجنگد؛ آرمانی که هرگز همگانی نبود و یقیناً ضرورت ذاتی تولید سرمایهداری به شمار نمی رفت (هامفریز ۱۹۷۷؛

بَرت و مکینتاش ۱۹۸۰؛ کرتیس ۱۹۸۰).

بهویژه، چنین مینماید که این نگرش ارزش نیروی کار زنانه را نامعین و ناروشن برجا می گذارد، ولی درواقعیت امر این نامعینی در مورد ارزش نیروی کار همهی اعضای خانوار به کار بسته می شود. زیرا خانوارهای طبقهی کارگر شامل شمار متغیری از اعضای مزدبگیر است و سهمی که هریک از اعضا باید ادا کند بسته به قدرت کسب مزد دیگر اعضا است، همان گونیه کیه شغلهایی که هریک می تواند به دست آورد بسته به تعهدات خانگیشان است. به جای آن که زمان کار (کالاتولیدکن) لازم برای بازتولید خانواده را چیزی بشماريم كه مستقيماً ارزش نيسروى كسار را تعيسين میکند، شاید بهتر باشد که اولی را چیزی بشماریم که میانگین درآمند خانوار را معنین منی کنند، همنراه بنا مبارزه، که نه تنها طبقهی کارگر و کارفرمایان سرمایه دارشان را، بلکه همچنین دولت را نیز درگیر میسازد، و بر شکل دریافت این درآمد تأثیر می گذارد. نزد بیشتر خانوارها این شکل برای یک یا چند عضو خانوار در حکم دستمزد خواهد بود، که بر اثبر کمک هزینهها یا مالیات دولتی تکمیل می شود یا کاهش می یابد، که ممکن است دگرگونی در ترکیب بندی خانوار را به حساب آورد (دبرونهوف ۱۹۷۸).

به نظر می رسد هنگامی که مارکس فهرستی به دست می دهد از «همه ی عواملی که دگرگونی ها در مقدار ارزش نیروی کار را معین می کنند؛ قیمت و دامنه ی حوایج اولیه ی زندگی در تکامل طبیعی و تاریخی شان، هزینه ی آموزش کارگران، نقشی که کار زنان و کودکان بازی می کند، بارآوری کار، و مقدار گسترده و ژرف آن» (سرمایه، ج ۱، ف ۲۲) این نکته را تشخیص داده است، ولی برای تحلیل تمام عیار مسایل در تعیین ارزش حنیروی کار، سرچشمه می گیرد هرگز کوششی به یعنی نیروی کار، سرچشمه می گیرد هرگز کوششی به کار نبرد. نیروی کار بیرون از تولید سرمایه داری به دست واحدی تولید می شود دا گر تولید می شود واژه ی درستی باشد سد که شامل دیگرانی جبز کسانی

میشود که آن را میفروشند. بنابراین، نیروی کار با هر کالای دیگری فرق دارد ــ البته اگر کالا واژهی درستی باشد ــ زیرا ارزش مبادله یی آن یقیناً یگانه هدف، یا حتا اصلاً هدف تولیدکنندگان آن نیست. نیروی کار و کارگر جدایی ناپذیرند؛ و اگر نیروی کار برای سرمایه مسئله یی به شمار می آید، همچنین برای فهم خانواده ی طبقه ی کارگر و نقش ارزش نیروی کار در بازتولید آن نیز مسئله است.

مسئلهی دیگر با کاهش کار ماهر به کار ساده سروکار دارد. مارکس بر آن است که کار مناهر را بایند تعیدد ساده کار ناماهر (ساده) شمرد:

راست است که کار متوسط ساده در کشورهای گوناگون و در اعتصار فرهنگی گوناگون از لحاظ خصلت تفاوت دارد، ولی در جامعه یی خاص معین است. کار پیچیده تیر فقط به عنوان کار تشدیدیافته یا به بیان بهتر کار ساده ی متعدد به حساب میآید، به نحوی که مقدار کوچک تر کار پیچیده همسنگ مقدار بزرگ تر کار ساده شمرده می شود. تجربه نشان می دهد که این کاهش پیوسته انجام می گیرد (سرمایه، ف ۱، ب ۲).

ولی این امر مربوط به ارزشی است که کار ماهر تولید می کند و نه ارزش خود نیروی کار ماهر، که مانند ارزش کار ساده، هزینههای بازتولید آن معیناش می کند، که در مورد کار ماهر هزینه و زمان صرفشده برای آموزش را به حساب می آورد. در سالیان اخیر مباحثاتی چند در این باب انجام گرفته است که آیا ارزشهای نیروهای کار ماهر متفاوت را می توان مستقل از ارزشهایی که تولید می کنند معین کرد که در این مورد نرخهای استثمار تفاوت می پذیرند بیا این که آیا فرایند اجتماعی واقعی یی وجود دارد که آنها را هم آهنگ می کند (ایتوه واقعی یی وجود دارد که آنها را هم آهنگ می کند (ایتوه بر سرد بحث، بسیار همانند مسایلی است که در مباحثه بر سر مبادله ی نابرابر طرح می شود.

برای آگاهی افنزون تر ← بَرِت، ام. و مکینتاش، ام.

۱۹۸۰؛ کرتیس، بروس ۱۹۸۰؛ دیرونهوف، اس. ۱۹۷۸؛ گاردینر، جِسی، هیمل ویست، اس. و مکینتاش، ام. ۱۹۷۵؛ هیملویست، سوزان ۱۹۸۴ ؛ هامفریز، جِسی، ۱۹۷۷؛ ایتوه، ماکوتو ۱۹۸۸؛ سِکَم، دابلیو ۱۹۷۴. سوزان هیملویت

#### ارزش و قیمت (value and price)

برای آنکه زمان کار منفردی که در یک گالا عینیت می یابد به عنوان گار مجرد دارای خصلتی همگانی گردد یک کالای خاص می بایست شکل زمان کار عینیت یافته و همگانی به خود بگیرد. تبضاد میان خصلت عام کالا همچون ارزش و خصلت خاصاش به عنوان ارزش مصرفی تنها به این طریق حل می شود که خود عینیت یابد؛ فرایند مبادله به طورمادی ارزش مبادله یی کالا را از خود کالا جدا می سازد به نحوی که تمامی کالاها به عنوان ارزش های مصرفی با پول ممچون شکلی روبه رو می شوند که در آن ارزش های خود را بیان می کنند. درنتیجه، مارکس قیمت را همچون شکل پولی ارزش، و بیان ارزش کالا در واحدهای کالای پولی (مثلاً طلا) تعریف می کند.

پس کالای پولی افزون بر کارکردش به عنوان میزان اندازه گیری ارزش میبایست همچنین به عنوان ملاک قیمت نیز کارکرد داشته باشد. گرچه کالای پولی تنها میتواند به عنوان ملاک ارزش عمل کند زیراکه خود فرآورده یمی از کار است، و از ایس رو از لحاظ ارزش بالقوه متغیر است، به عنوان ملاک تثبیت قیمت اندازه گیری آشکارا مهم است. پس چرا قیمتها میتوانند نوسان داشته باشند؟ یا چون ارزشهای کالا تغییر کرده است، ارزش پول ثابت میماند، یا چون ارزش مای کالاها ثابت میماند، یا از طریق ترکیبی از این گونه تغییرها. ولی این نگرش مسلم می گیرد که قیمتها همواره ارزشها را بهدرستی اندازه گیری می کنند، و ایس بههیچرو این نادازه گیری می کنند، و ایس بههیچرو درست نیست. ارزش را زمان کار لازم اجتماعی اندازه گیری می کند و این همواره، از لحاظ مفهومی،

معیار اندازه گیری دقیقی است. ولی ارزش فقط در مبادله یی خاص به صورت نسبت مبادله ی میان کالای مسورد بحث و کالای بسولی پدیدار مسی شمود؛ بادر نظر گرفتن دو کالای مستقل مورد نظر، این نسبت مبادله هم می تواند مقدار ارزش کالا را بیان کند و هم مقدار بیش تر یا کم تر پولی را که این کالا در شرایط خاص مبادله به ازای آن می تواند به فروش رسد. از این جاست که قیمت و مقدار ارزش می تواند به آسانی تفاوت کند؛ و به نظر مارکس: «این نقص نیست بلکه، برعکس، این شکل را به صورت شکل کافی و وافی یک شیوه ی تولید در می آورد که قوانین آن خود را تنها می تواند به صورت میانگین هایی میان بی قاعدگی های دایمی به منصه ی ظهور برساند که کور کورانه عمل دایمی به منصه ی ظهور برساند که کور کورانه عمل دایمی کنند» (سرمایه، ج ۳).

قيمت كالاها نمودار شكل ارزش مطلوب است، يعني معادل با کالای پولی در مُخیله، ولی برای آن که ایس شکل ارزش به تحقق برسد، میبایست مبادلهیمی روی دهد. به این اعتبار، شکل قیمت هم بر مبادله پذیری کالاها به ازای پول دلالت دارد و هم بر ضرورت چنیین مبادلههایی، و تحلیل چنین مبادلههایی شالوده یمی برای پرورش مفهـوم <mark>ســرمایه</mark> بـرای مـارکس فـراهم می آورد. سوء تعبیری عنام است کنه سنرمایه ج ۱ را دربارهی ارزش و سرمایه ج ۳ را مرتبط با قیمتها شمرد. برعکس، شکل قیمت در آغاز جلد یکم سرمایه پرورانده میشود. مارکس سپس آن را به شیوه یی به کار می گیرد که متناسب با توسعه و گسترش پویسه شناسی شیوهی تولید سرمایهداری از چشمانداز آن چیزی است که همهی سرمایهها به اشتراک دارا هستند. تمایز سرمایه ها از طریق فرایند رقابت نیازمند تبدیل بیش تر شکل قیمت به قیمت تولید و قیمت بازار است، ولی این رقابت را تنها می توان پس از تحلیل پرورده یی از تولید سرمایهداری مورد تحلیل قبرار داد و از این رو در جلید سوم است که بهتمامی مورد کاوش قرار میگیرد. (نیـز → قیمت تولید و مسئلهی تبدیل؛ ارزش اضافی و سود). سايمن مون

# استالین (نام واقعی جوگاشویلی) یوسیف ویساریونوویچ

(Stalin (Dzhugashvili) Iosif Vissarionovkh) زادهی ۲۱ دسسامبر ۱۸۷۹ در گسوری گرجسستان؛ درگذشتهی ۵ مارس ۱۹۵۳ در کونتسوو، مسکو. استالین پسر پینه دوزی تهی دست بود، و تقریباً یگانه رهبر بلندیایهی حزب کمونیست شوروی بود که از اعماق فرودست جامعهی تزاری برخاست. استالین در مدرسهی الهیات در تفلیس درس خواند، ولی اغلب به دلیل علایق انقلابیاش (که شامل خواندن ادبیات غیرمجاز چون رمانهای ویکتور هوگو نیز میشد) تنبیه میشد؛ در ۱۸۹۹ مدرسه را ترک گفت یا اخراج شمد، و انقلابی حرف یسی شد. او در جنسبش سوسيال دموكراتيك (ماركسيستى سوسياليستى) پیوسته پیشرفت کرد، در اوایسل ۱۹۰۴ با لنین و بالشويسم همدلي نـشان داد، و در ۱۹۱۲ بـه عـضويت کمیتهی مرکزی حزب بالشویک برگزیده شد. از ۱۹۰۲ به این سو فعالیتهای انقلابی او اغلب به بازداشت، زندان، تبعید و فرار انجامید؛ در ۱۹۱۳ به منتهاالیه شمال سیبری تبعید شد و تنها پس از انقلاب روسیه در فوریه / مارس ۱۹۱۷ خلاصی یافت.

پس از انقلاب بالشویکی اکتبر / نوامبر ۱۹۱۷ و سپس جنگ داخلی، استالین به بسیار مناصب مهم رسید و به مجرد تشکیل دفتر سیاسی حزب به عضویت آن برگزیده شد. در آوریل ۱۹۲۲ به سِمَتِ دبیر کل حزب گماشته شد، و پس از مرگ لنین در ژانویهی ۱۹۲۴ باپوزیسیونهای پیاپی تروتسکی، زینوویف و بوخارین را درهم شکست؛ هنگام پنجاهمین سالگرد تولندش در دسامبر ۱۹۲۹ رهبر عالی حزب و دولت شوروی شد. در دههی ۱۹۳۰ رهبر عالی حزب و دولت شوروی شد. در دههی ۱۹۳۰، بر پیروزیهای صنعتی کردن و نیز وحشتهای قحطی و پاکسازیها مسلط شد؛ در فاصلهی سالهای ۱۹۴۱ تا ۱۹۴۵ در پیکار تلخ با فاصلهی سازیها فرمانده ی کیل قوا بود؛ پس از جنگ هجوم نازیها فرمانده ی کیل قوا بود؛ پس از جنگ یگانهرهبر مهم زمان جنگ بود که تا هنگام مرگ یگوقفه در قدرت باقی ماند.

استالین تاکتیکشناسی برجسته و سیاست مداری بی رحم و بی اخلاق بود؛ او قدرتِ خود را به کار گرفت تا هم تمامی کسانی را که سر راهش قرار گرفتند نابود کند و هم روسیهی کشاورزی را به یک آبرقدرت صنعتی مبدل کند. به سبب این کیفیتهای دوگانه هم از او می ترسیدند و هم تحسیناش می کردند. از لحاظ فکری اغلب او را آدم میان ماییه یی تصویر می کنند که صرفا از راه مکر و زیرکی بی رحمانه قدرت را به دست آورد. تروتسکی او را «تجربه گرایسی یک دنده» وصف می کند، ولی این وصف حق مطلب را ادا نمی کند؛ ایدئولوژی فراگیری که استالین طراحی کرد در تحکیم رژیم شوروی اهمیت شگرف داشت.

نوشتههای نظری استالین روشن و بیشاز حبد سیاده است؛ ایس نکته عنصری مهم در جندابیت ایس نوشته هاست. او پیش تر در ۱۹۰۶ *آنار شیسم یا* سوسیالیسم را نوشته بود که جدلی است بسر ضد كروياتكين كه درعين حال شرحي از ماترياليسم دیالکتیکی و تاریخی به دست میدهد؛ و همین مقاله به شکل بازنگری شده در ۱۹۳۸ به عنوان فصل چهارم تاريخ مختصر حزب كمونيست اتحا شوروي (بالشویکها) منتشر شد. این شرح از قوانین جامعه در بـسیاری از احـزاب کمونیــت بـر اندیــشهی مارکسیستی مسلط بود تا ایس که نوشته های مائو دربارهی عمل و دربارهی تضاد پس از مرگ استالین نظر همگان را به خود جلب کرد. دومین اثر نظری مهم استالین م*ارکسیسم و مسئلهی ملی،* که در فاصلهی سالهای ۱۹۱۲ تا ۱۹۱۳ با میشارکت لنین نوشسته شده بسه دفساع از تأسسیس حسزب سوسیال دموکراتیک مرکزی بیرای همهی ملیتهای امپراتسوری روسیه برخاسست. در آوریسل ۱۹۲۴، سخنرانی های استالین با عنوان مبانی لنینیسم جسورانه اعلام کرد که لنینیسم نه تنها روایتی از مارکسیسم است که به کاربستنی در کشوری دهقانی است؛ بلكنه «ماركسيسم عنصر امپرياليسم و عنصر

دیکتاتوری پرولتاریا»، و دارای اعتباری جهان گیر است.

استالین بر نقش حزب به عنوان «گردان پیشتاز و سازمانیافته»ی طبقه ی کارگر، «تجسم وحدت و اراده» که «با پالودن خود از عناصر فرصتطلب نیرومند می شود» تأکید داشت. سَبکِ کارِ لنینیستی «حرکت انقلابی روسی» را با «کارآیی آمریکایی» به هم می آمیزد. این تأکیدها با تأکید بر «سوسیالیسم در یک کشور» (از پایان ۱۹۲۴ به این سو) در هم می تواند بدون انقلاب سوسیالیسم در اتحاد شوروی می تواند بدون انقلاب سوسیالیستی در جاهای دیگر تکمیل شود. طی تحول دیگری در این آموزه در می سوی سوسیالیس تسریع می شود، پیکار طبقاتی شدت می گیرد (ب استالین اعلام کرد که هم چنان که پیشروی به سوی سوسیالیسم تسریع می شود، پیکار طبقاتی شدت می گیرد (ب استالینیسم).

این ایدئولوژی آشکارا استالینیستی شالودهی انگینزهی صنعتی کردن و اشتراکی کردن، و نیز بی رحمی و قساوتی را پی ریخت که این برنامهها به مدد آن اجرا شد. از اینجاست که آموزهی تشدید پیکار طبقاتی شالودهی اعلام ضرورت «امحای کولاکها ادهقانان ثروتمند] به عنوان یک طبقه از در دستامبر ۱۹۲۹ فراهم آورد. در جریان دهدی ۱۹۳۰ استالین همچنین حکم صادر کرد که دولت پرولتری با گذار به سوسياليسم نمى تواند فرو بميرد؛ بلكه به علت محاصرهی سرمایه داری باید تحکیم گردد. در میانه ی تصفیههای سالهای ۱۹۳۶ تا ۳۸ استالین اعلام کرد که سوسیالیسم در اج ش س تثبیت یافته است و ایس که فقیدان تیضادهای آشتی ناپذیر در جامعه ی سویالیستی حاکی از این است که همه ی کردارها و باورهای دشمنانه از بیرون سرچشمه می گیرد. استالین عملاً یک تحلیل طبقاتی شبهمارکسیستی را با رویکرد میهن پرستی روسی در هم آمیخت.

در ۱۹۵۰ و ۱۹۵۲، جسزوههسای مارکسیسسم و زبان شناسی و مسایل اقتصادی سوسیالیسم در اج شی سی استالین، گرچه عمدتاً در چارچوب رسمی راست آیینی استالینیستی، به طرزی غریب و تردید آمیز فرایند استالینی زدایی ایدئولوژیک را به کار انداخت، بر

برای آگاهی افرون تیر ← الکساندروف، جی. اف. و دیگیران ۱۹۵۲؛ کیار، یسی. ایسچ. ۱۹۵۸؛ دویچیر، آی. ایسچ. ۱۹۵۸؛ دویچیر، آی. ۱۹۴۹ (۱۹۶۶)؛ السیس، جسی. و دیسویس، آر. دابلیسو. ۱۹۶۸؛ مکنیل، آر. ایچ. ۱۹۶۷؛ ریگبی، تی. ایچ. ۱۹۶۶؛ سوورین، بی ۱۹۳۵ (۱۹۳۵)؛ استالین، جیی. وی. ۳۴-۱۹۷۲ (۵-۱۹۷۲)؛ ۱۹۷۲؛ تاکر، آر. سی. ۱۹۷۳.

أر. دابليو. ديويس

#### استالينيسم (Stalinism)

استالینیسم عمدتاً به ماهیت رژیمی اشاره دارد که از اواخر دههی ۱۹۲۰، هنگامی که استالین به قدرت عالی دست یافت تا زمان مبرگ او در ۱۹۵۳، در اتحاد شوروی وجود داشت. اصطلاح «استالینیسم» طی عمر استالین بهطوررسمی در اتحاد شوروی به کار نمی فت و نیز رسماً در نمی فت و نیز رسماً در شوروی به کار نمی فت. ولی از زمان بیستمین شوروی به کار نمی فت. ولی از زمان بیستمین کنگره ی حزب کمونیست اتحاد شوروی در ۱۹۵۶ که خروشیخف جنایات استالین را محکوم کرد، به اصطلاحهای «استالینیسم» و «استالینیست» بهویژه در چپ، معنایی نادقیق و بسیار موهن داده شده است و غرض از آن اشاره به شیوههای رفتار دیکتاتورانه، اختیاری و سرکوبگرانه از جانب روشنفکران و رژیمهای چبگرا است.

نخستین و برجسته ترین ویژگی استالینیسم قدرت مطلقی است که استالین به مدت یکربع قرن آن را اعمال کرد. استالینیسم آشکارا کار استالین به تنهایی نبود، و می بایست آن را در زمینه ی تباریخ روسیه،

شرایطی که در آن انقالاب بالسویکی درگرفت، و مسایلی که حکومت بالسویکی پس از دستیابی استالین به قدرت مطلق با آن دست به گریبان بود ملاحظه کرد (← بالشویسم). ولی بااینهمه، استالین نقشی قاطع در تعیین خصیصهی ویژهی رژیمی بازی کرد که نام او را برخود دارد. «شخصیتپرستی» که او را در احاطه داشت، و در واپسین سالهای فرمانروایی او در ابعاد کاملاً مضحکی فزونی گرفت بازتاب دقیق دامنهی قدرتی است که او اعمال میکرد.

استالینیسم در مرحله ی آغازین خود از ۱۹۲۹ تبا ۱۹۳۳ نمودار آن چیزی است که خود استالین آن را «انقلاب از بالا» نامید، و برای پایهریزی تبدیل اتحاد شوروی به کشوری صنعتی طراحی شد. یک بخش از این «انقلاب از بالا» عبارت بود از «اشتراکی کردن» کشاورزی شوروی که اکثریست بزرگ دهقانان را در کشتزارهای اشتراکی و دولتی گرد آورد. این سیاست در مناطق روستایی با مقاومتی سخت روبهرو شد و با عزم و قاطعیتی بیرحمانه و به بهای انسانی و مادی هولناکی اجرا شد. بخش دیگر «انقلاب از بالا»ی استالینیسم عبارت بود از برنامهی فیوقالعاده بلندپروازانهی صنعتیسازی سنگین که در «برنامهی بانجسالهی اول» در ۱۹۲۹ به تصویب رسید. و در سالهای بعدی به پیش برده شد.

این سیاستها نمی توانست بدون تمرکز مفرط قدرت، سرکوب دگراندیشان و به انقیاد کامل درآوردن جامعه با همه ی ابعاد آن نسبت به فرمانهای دولت به مرحله ی اجرا درآید. گرایشهای موجود در این جهات پیش از دستیابی استالین به قدرت عالی نیک بالیده بود: استالینیسم این گرایشها را بهشدت مؤکد کرد. خود حزب کمونیست به ابزار فرمان بردار اراده ی استالین مبدل شد؛ و لازم آمد که احزاب کمونیست خارجی نیز از هر سیاست استالین و افسراناش پیروی و بشتیبانی کنند.

چنین مینماید که نخستین مرحله ی انقلاب استالینی در ۱۹۳۴ به پایان آمد؛ پس از آشوب سالهای

پیشین، به نظر می رسید که زمان برای شکلهای سنجیده تر توسعه و کاهش قدرت دولتی در سرکوب خودسرانه فرا رسیده است. بااین همه، در سالیان بعد بود که «ترور بزرگ» میلیون ها شهروند شوروی را در کام خود کشید و به نابودی بیش تر شخصیتهای مهم انقلاب بالشویکی انجامید. تماشایی ترین ویژگی این سالیان (به خوفناک ترین معنای کلمه) سلسله محاکمههایی بود که طبی آن «بالشویکهای محاکمههایی بود که طبی آن «بالشویکهای دیگر در دادگاهی علنی به شمار خارق العاده یمی از جمله هم دستی با تروتسکی (که از ۱۹۲۹ جنایات، از جمله هم دستی با تروتسکی (که از ۱۹۲۹ برای سرنگون کردن سرویسهای جاسوسی بیگانه برای سرنگون کردن حکومت شوروی، اعاده ی سرمایه داری و تجزیه ی اتحاد شوروی اعتراف کردند.

یکی از ویژگیهای منحصربهفرد سرکوب، در آن هنگام و پس از آن، دامنهی تأثیری بود که بر همهی بخشهای «تخبگان قدرت»، از جمله کادرهای اداری، نظامی، علمی، فرهنگی و دیگر کادرها، بهویژه خود پلیس و دستگاه امنیتی میگذاشت. رژیم امتیازهای چشمگیری به نخبگان شوروی اعطا کرد: ولی بهایی که این نخبگان برای این امتیازها می پرداختند خطر دایمی بازداشت ناگهانی به اتهامهای دروغین، تبعید و مرگ بود. این نظام، به علت نیاز به پُرکردن شمار گستردهی مناصبی که بر اثر سرکوب خالی مانده بود، پیشرفتهای خارقالعاده یمی را در سلسلهمراتبهای دیوانسالاری جامعه ی شوروی میسر ساخت؛ ولی کسانی که این مناصب را پُر کردند خود به همین گونه در برابر سرکوب آسیبپذیر بودند. هیچ رژیمی در تاریخ با چنین سبعیت مرگباری با این ابعاد کسانی را که پیشتر برکشیده بود فرو نکشیده است.

بااینهمه، از ۱۹۳۹ از طریق توسعهی اقتصادی و اجتماعی کارهای بسیار انجام گرفت؛ و دستاوردهای مشهود تا حد بسیار به زدودن جنبهی سرکوبگرانه و خودسرانهی رژیم، بهویژه در خارج، کمک کبرد.

رویدادهایی چون اعلان رسمی قانون اساسی استالین («دموکراتیک ترین قانون اساسی جهان») در ۱۹۳۶ همین نقش را بازی کرد. ولی شاید مهم ترین همه ی این رویدادها در زدودن جنبههای منفی رژیم، تهدید یورش آلمان نازی و ایتالیای فاشیست و مخالفت رژیم شوروی با فاشیسم بود.

كمينترن «استاليني شده» ( $\rightarrow$  كمونيسم؛ بين المللها) از ۱۹۲۸ تا ۱۹۳۵ سیاستهایی را برای همهی احزاب کمونیست معین کرد کے اعظم مے داشت سوسيال دموكراتها «سوسيال فاشيستها»يي هـستند که میبایست خطرناکترین دشمنان طبقهی کارگر شمرده شوند. این امر در جنبش طبقهی کارگر در همهجا سخت شکاف انداخت و در آلمان به پیروزی نازیسم باری رساند. بااینهمه، در ۱۹۳۴، اتحاد شوروی به جامعهی ملل پیوست و در ۱۹۳۵ کمینترن «خط مشی» تازهیی اختیار کرد که اکنون نیاز به «جبهههای خلق»ی را اعلام میکرد که در آن كمونيستها، سوسيال دموكراتها، راديكالها، ليبرالها و همهی دیگر مردمان خوشنیت می توانستند در دفاع از دموکراسی در برابر فاشیسم به هم بپیوندند. در چهار سال بعدی، که نشانهی بارز آن تعرض مکسرر فاشیسم بود، با درنظر گرفتن سیاستهای مماشات آمیز بریتانیا و فرانسه، در نظر بسیاری از مردم اتحاد شوروی استوارترین سنگر در برابـر فاشیـسم جلـوهگـر

در اوت ۱۹۳۹ بر اثر پیمان عدم تجاوز میان آلمان نازی و شوروی بر این تصویر ضربه یی شدید وارد آمد؛ ولی هنگامی که هیتلر در ژوئن ۱۹۴۱ به اتحاد شوروی یورش برد، چندی نگذشت که این ماجرا به فراموشی سپرده شد. نبردهای قهرمانانه ی ارتش و مردم شوروی به پیروزی متفقین بر فاشیسم یاری قطعی رساند؛ و جنگ برای اتحاد شوروی به بهای ۲۰ میلیون کشته و ویرانی بی حدوحصر تمام شد. از سوی دیگر، کامیابی در جنگ همچنین به معنای آن بود که نگرانی استالین از بابت امنیت اتحاد شوروی می تواند با

تحمیل رژیمهای طرفدار شوروی در کشورهای همسایه برطرف شود. لهستان شرقی و کشورهای بالتیک پیش از این در ۱۹۳۹ به خاک اتحاد شوروی منضم شده بودند. رژیمهایی هم که برای استالین پذیرفتنی بودند در پایان جنگ در لهستان، بلغارستان، مجارستان، رومانی و آلمان شرقی به وجود آمدند. این رژیمها نیز به جای خود، و دست کم تاحدودی تحت تأثیر جنگ سرد، شکلی به کلی «استالینی» به خود گرفتند.

نه مصیبت جنگ و نه پیروزی هیچگونه دگرگونی در ماهیت رژیم استالینیستی در خود اتحاد شوروی پدید نیاورد. برعکس، رژیم مانند گذشته همچنان سرکوبگر باقی ماند و اردوگاههای کار اجباری اکنون از زندانیان بازگشته از جنگ و کارگرانی که از کار اجباری در آلمان به وطن عودت داده شده بودند خوراک تازهیی دریافت می کرد. سالهای بعد از جنگ هم چنین حاکی از کارزارهای بیش تری بود که برای تحمیل راستآیینی استالینی بر همهی عرصههای زندگی فکری و فرهنگی طراحی شده بود و با شکنجه و آزار روشن فکران و دیگرانی همراه بود که در مظان اتهام اندیشههای انحرافی قبرار داشتند: در این میان بهویژه روشنفکران و هنرمندان یهودی و دیگر یهودیانی بودند که به عنوان «جهانوطنان بیریشه» محکوم شدند. تنها مرگ استالین در مارس ۱۹۵۳ از گسترش سرکوب و ترور بیشتر و عظیمتر جلوگیری کرد.

از دیدگاه عقیدتی، استالینیسم حاکی از کوشش برای تبدیل مارکسیسم به یک ایدئولوژی رسمی دولتی است که اصول و رهنمودهای عمده ی آن را استالین مقتدرانه پی ریخت، و بنابراین اطاعت تاموتمام و بی چونوچرا را لازم آورد. برجسته ترین سندی که در آن این راست آیینی استالینیستی جلوه گر است تاریخ حزب کمونیست اتحاد شوروی (بالشویکها) است که نخستینبار در ۱۹۳۸ منتشر شد، و به اقتضای شرایط با تغییرات مناسب زمان مکرر تجدید چاپ شد. هنگام انتشار، فقط بخش مربوط به «ماتریالیسم هنگام انتشار، فقط بخش مربوط به «ماتریالیسم

دیالکتیکی» به استالین نسبت داده شد، ولی پس از جنگ گفته شد که او نویسنده ی کل کتاب بوده است. درهرحال، این کتاب چکیده ی تاریخی، فلسفی و سیاسی حقیقت رسمی را در عصر استالین به دست می دهد. استالین همچنین بارها در مجموعه یی از حیاله های نظری اعم از تاریخ، اقتصاد و زبان شناسی دخالت کرد؛ و نیز چنین کردند نُواب و گماشتگان او. عقاید او و آن ها همچنین یوغی بر گرده ی تمامی شهروندان شوروی بود.

شماری از اصول عقاید استالینیستی را می توان ممتاز ساخت. شاید مهم ترین این اصول ایس حکیم بود که ساختن «سوسیالیسم در یک کشور» ممکن است؛ و این در نقطه ی مقابیل انترناسیونالیسیم ماجراجویانه ی ادعایی تروتسکی قرار داده می شد. «سوسیالیسیم در یک کشور» دارای پی آمدهای ناسیونالیستی نیرومند بود و آنچیزی را گسترش می داد که لنین پیش تر آن را بیه عنوان «شووینیسیم عظمیت طلبانه ی روسی» محکوم کرده بود. اصل استالینیستی دیگر این است که محکوم کرده بود. اصل استالینیستی دیگر این است که مارکسیستی، دولت «فرو بمیرد» می بایست به شدت مارکسیستی، دولت «فرو بمیرد» می بایست به شدت مارکسیستی، دولت این است که همچنان که اصل دوم مرتبط است این است که همچنان که سوسیالیسم به پیش می رود پیکار طبقاتی با حدت و سوسیالیسم به پیش می رود پیکار طبقاتی با حدت و شدت فزونی می گیرد.

مسئله ی ارتباط استالینیسم با مارکسیسم موضوع بحثوجدل حاد بوده است. اغلب ـــ هـم از جانب استالینیستها و هم از جانب مخالفان دستراستی مارکسیسم ــ ادعا شده است که استالینیسم ادامه ی مستقیم یا «کاربست» مارکسیسم است. یکی از دلائل عمده یی که به نظر میرسد این ادعا می تواند مبتنی بر آن باشد ایـن است کـه استالین شالوده ی «سوسیالیستی» رژیم، یا به سخن دیگر، مالکیت عمومی وسایل فعالیت اقتصادی را تداوم و گسترش بخشید. ایـن امـر هـمچنین یکـی از دلائل عمده ی مشکلی بود که مخالفان مارکسیست استالینیسم در

توضیح ماهیت رژیم و داوری در اینباره که آیا باید این رژیم را «دولت معیوب کارگران»، شکلی از «سرمایهداری دولتی» یا رژیم «جمعگرای دیوانسالار» شمرد با آن دستبهگریبان بودند (به تروتسکیمم). در برابر دیدگاه استالینیسم به منزلهی تداوم یا «کاربست» مارکسیسم، می توان گفت که استالینیسم در بسیاری از جهات بنیادی ترین گزارههای مارکسیسم را زیر با گذاشت، و بسیاری از آنها را در جهت بهانقیاددرآوردن جامعه نسبت به دولتی مستبد نفی کرد.

جانشینان استالین ساختارهای اصلی رژیمی را که از او به ارث برده بودند از بیخ دگرگون نکردند. ولی سرکوب و ترور انبوه را پایان بخشیدند؛ و به این تعبیر است که می توان گفت استالینیسم با مرگ استالین به پایان

برای آگاهی افزون تر ← کلیف، تونی ۱۹۶۴؛ کوئن، استیون اف. ۱۹۶۴؛ دویچر، آیرک ۱۹۶۳؛ ۱۹۴۹؛ ۱۹۴۹؛ مدودف، روی ۱۹۷۱؛ نوو، ای. ۱۹۶۴؛ شاختمن، ماکس ۱۹۶۲؛ استالین، یوسیف وی. ۱۹۷۲؛ تروتسکی، لئون ۱۹۳۷؛ تاکر، رابرت. سی. ۱۹۷۷.

رالف میلی بند

# استبداد شرقی (oriental despotism) → جامعهی آسیایی

# استثمار (exploitation)

مارکس این اصطلاح را به دو معنا به کار می برد؛ نخست به معنای کلی استفاده کردن از شیءیی به سبب فواید بالقوه ی آن؛ بدین گونه است استثمار / بهره کشی از منابع طبیعی، موقعیت سیاسی یا ریاکاری اخلاقی: «در مورد خرید و فروش بچهها، والدین طبقه ی کارگر خصایصی به خود گرفته اند که به راستی نفرت انگیز و یک سر مانند معامله ی برده هاست. ولی سرمایه دار ریاکار... سبعیتی را محکوم می کند که خود پدید می آورد، تداوم می بخشد و از آن بهره کشی

می کند...» (سرمایه، ج ۱، ف ۱۵، ب ۳). بنابراین، به یک تعبیبر، استثمار اصطلاح میوهن سیودمند و چندمنظوره یی است که دارای نیروی جدلی بی همتایی است، و بدین گونه تا حد بسیار جزو حملیه ی انتقادی مارکس به سرمایه داری به شمار می آید.

استثمار دارای معنای دقیق تری هست که آن را به صورت مفهوم محوري ماترياليسسم تساريخي درمی آورد. در هر جامعه یی که در آن نیروهای تولیدی فراتر از حداقلی توسعه یافتهاند که برای بقای جمعیت لازم است، و بنابراین توان بالقومی آن را دارد که در برابر فراز و نشیبهای طبیعت رشید کنید، دگرگون گردد و بپاید، تولید مازاد، استثمار یعنی بنیاد جامعهی طبقاتی را امکان پذیر میسازد. استثمار هنگامی روی می دهد که یک بخش از جمعیت مازادی را تولید میکند که زمام استفاده از آن در دست بخش دیگر است. در نظریهی مارکسیستی، طبقات فقط در رابطه با یک دیگر وجود دارند و این رابطه وابسته به شکل استثماری است که در یک شیوهی تولید معین روی می دهد. استثمار است که موجب هم ستیزی طبقاتی میشود. بدینسان، انواع گوناگون جامعه، و طبقات درون آنها، و همستيزي طبقاتي، كمه پويايي هر جامعه یی را فراهم می آورد، همه را می توان بر پایسه ی شیوهی ویروهیی که در آن استثمار روی میدهد توصیف کرد. در سرمایه داری، استثمار به شکل استخراج ارزش اضافی به دست طبقهی سرمایه داران صنعتی از طبقهی کارگر به ظهور میرسد، ولی دیگر طبقات استثمارگر یا بخشهای طبقاتی نیبز در توزیع ارزش اضافی سهیماند. (← شکلهای سرمایه و درآمدها). در سرمایه داری دسترسی به مازاد بسته به تملک مالکیت است، و بدین سان طبقهی استثمارشوندهی سرمایهداری، پرولتاریا، برای زنده ماندن نیسروی کیار خبود را می فروشید؛ گرچیه پرولترها نیسز برحسب خصیصهی ویتژهی نیبروی کباری کنه دارنند و میفروشند به بخشهایی تقسیم میشوند (نیز ← فراینه كار؛ تقسيم كار؛ طبقهى متوسط؛ آگاهى طبقاتى).

سرمایهداری با شیوههای تولیدی غیرسرمایهداری از آن رو تفاوت دارد که استثمار معمولاً بدون دخالت مستقیم قهر یا فرایندهای غیراقتصادی انجام می گیرد. در سرمایهداری مازاد از خصیصهی ویژهی فراینند تولیند آن و بهویژه، از شیوهیی سرچشمه می گیرد که در آن مازاد با فرایند مبادله پیوند می گیرد. تولید سرمایهداری مازاد بدید می آورد، زیرا سرمایه دارن نیروی کار کارگران را با پرداخت دستمزدی می خرنید کیه برابر ارزش آن است، ولی از آنجا که زمام تولید را به دست دارند کاری را استخراج می کنند که بهمراتب بیشتر از معادل ایس دستمزد است. از دید مارکس، تمایز میان کار و نیبروی کار این امکان را میدهد که نیروی کار به ارزش خود فروخته شود و حال آن که کار است که مازاد را پدید می آورد. از این جاست که استثمار در شیوهی تولید سرمایه داری در پس پشت شرکت کنندگان روی میدهد و نمای مبادلهی آزادانه و برابس، استثمار را پنهان مىسازد (→ بتواره كى كالايى)

قلمبرو گردش بها مبادله ی کالا، که در چارچوب مرزهای آن فروش و خرید نیبروی کار روی دهد، درواقع بهشت عدن حقوق ذاتی انسان است. آولی اگر مها ... به همراه دارنده ی پول و دارنده ی نیروی کار این قلمرو پرهیابانگ را ترک کنیم، جایی که در آن همه چیز در سطح و در منظر تاموتمام هرکس روی می دهد، و آنها را تها منزلگه پنهان تولید دنبال کنیم، که بر آستانه ی آن این اعلان نصب می شود که «ورود افراد متفرقه اعلان نصب می شود که «ورود افراد متفرقه ممنوع است»، در این جا نه فقط می بینیم که سرمایه چه گونه تولید می کند، بلکه می بینیم که سرمایه خود چه گونه تولید می شود. راز سرد به دست آوردن سرانجام باید آشکار گردد! (سرمایه، ج۱، ف۶).

ولی «سود بهدستآوردن» عین استشمار سرمایهداری است. راز آن موجب پیژوهش در اقتیصاد سیاسی میشود؛ و از آنجا که مارکس این راز را فاش کرد،

اقتصاد کلاسیک خود را وقف پوشاندن دوبارهی آن کرده است. هیچ شیوهی تولید پیشینی به چنین کار فکری برای از زیر خاک درآوردن، بهنمایش گذاشتن و دفن دوبارهی روش استثمار خود نیاز نداشته است، زیرا در جامعههای پیشین شکلهای استثمار شفاف بودند؛ یا فلان مقدار روز کار ارائه میشد یا نمایندگان طبقه ی حاکم فیلان مقدار غلبه طلب می کردنید. سرمایه داری در پنهان ساختن روش استثمار خود در پس پشت فرایند مبادله بیهمتا است، و از همین رو برای برگذشتن از آن پژوهش در فرایند اقتصادی جامعه را الزامآور میسازد. همچنین، طریقه یی که بر حسب آن در شیوهی تولید سرمایهداری مازاد اندازه گیری می شود نیز استثمار را مبهم می سازد. نیرخ سود ((c+v)) ارزش اضافی را به عنوان نسبتی از کل سرمایهی پیشریخته، ثابت و متغیر، نسبت بهره به سرمایههای منفرد محاسبه میکند، زیرا بر طبق کمیّت کل سرمایهی پیشریخته است که سهمهای ارزش اضافی به تصرف درمی آید. ولی همچنان که سرمایه گسترش مییابد، نرخ سود میتواند نزول کنید و افزایشی همزمان در نرخ استثمار را پنهان کند که به صورت نسبت مازاد به کار لازم، نرخ ارزش اضافی، s/v تعریف می شود ( $\rightarrow$  نرخ نزولی سود).

بهتازگی اعضای مکتب مارکسیسه تحلیلی این پرسسش را طرح کردهاند که آیا مسارکس در محکومشمردن سرمایهداری در اعطای چنین جایگاه بنیادینی به مفهوم استثمار محق بوده است. رومر ۱۹۸۸) در صورتی افراد را مورد استثمار تعریف میکند که کاری را که در تولید صرف میکنند بیشتر از کاری باشد که در کالاها و اجناسی تجسم مییابد که آنها میتوانند از محل درآمدهایی که از تولید به دست آوردهاند خریداری کنند. تعریف رومر بهعمد به جای آنکه از طبقات سخن بگوید از افراد سخن میگوید و هیچ ذکری از روابط تولیدی اجتماعی به میان نمیآورد. هم از این روست که سپس همین تعریف را میتواند به کار گیرد تا اثبات

کند که نه کارِ مزدی و نه هیچگونه ساختار طبقاتی ویژه پیششرط استثماری که به این شیوه تعریف می شود نیست. درواقع کارگران می توانند وسایل تولید را به کرایه بگیرند و نه برعکس و باز استثمار شوند. غرض از این کار این است که نشان دهد که بی انصافی سرمایه داری نه بر رابطه ی کارِ مزدی میان طبقات بلکه بر مالکیت تفاضلی وسایل تولید قابل انتقال میان افراد استوار است. همین توزیع نابرابر دارایی هاست که مبادله ی استثماری نیروی کار را برای هر دو سو سودمند می سازد. علتهای این نابرابری در توزیع است که در نظر رومر پایسه ی نقد «خلاقی» او را از سرمایه داری تشکیل می دهد و نه استثماری که از آن نتیجه می شود.

باز هم، استدلال شده است که بهره گیسری رومر از روشهای صوری اقتصاد خُرد او را به نادیده انگاشتن هدف مارکس می کشاند و آن پردهبر گرفتن از قوانین حرکت یک شیوه ی تولید ویژه، یعنی سرمایه داری است. بدین سان، این واقعیت که در الگوی رومر اهمیت ندارد که سرمایه کارگران را اجیسر کنید یا بالعکس، نشان می دهد که مدل او از سرمایه داری به نحوناقصی تعریف می شود. کنترل فرایند کار کارگران به دست سرمایه است که این امکان را فراهم می آورد که استثمار طبقه ی کارگر در فرایند تولید، از طریق استثمار طبقه ی کارگر در فرایند تولید، از طریق مدل صوری کار ذیل سرمایه»، انجام گیرد، و هر مدل صوری که این خصیصه ی اجتماعی را بازنشناسد به ضرورت و ناچار از درک رابطه ی اساسی استثماری آن درخواهد ماند (لبوویتس ۱۹۸۸).

برای آگاهی افنزون تسر ← لِبوویتس، مایکل ۱۹۸۸؛ لوکزامبورگ، رُزا ۱۹۲۵ (۱۹۵۴)؛ رومر، جان ۱۹۸۸. سوزان هیملویت

### استعمار (colonialism)

تحلیلهای مارکسیستی از استعمار با تمرکز بر موضوعهای کلی چندی با مفهوم استعمار برخورد کردهاند. نخست، این تحلیلها کوشیدهاند ثابت کنند

کے تےسلط سیاسی مےستقیم ہے جامعے ہے ای غیرسرمایهداری تا حدودی پیآمد مقتضیات بازتولیدی یا تحولات جهت دار اقتصادهای سرمایه داری صنعتی اروپا و آمریکا در سندهی نبوزدهم است. دوم، این تحلیلها به وارسی پی آمدهای سیاسی، اقتصادی و ایدئولوژیک ورود سرمایه داری صنعتی به جامعه های غیرسرمایه داری پرداخته اند. در این مبورد، در وهله ی نخست، توجه خود را معطوف به نتایج این یی آمد برای توسعهی سوسیالیسم هم در سرمایهداری صنعتی و هم جامعههای استعمارزده کردهاند؛ درنتیجه، این تحلیلها توجه خود را به شکلهای توسعهی سرمایهداری استعماری که پدید آورنده و تداوم بخش آن قدرتهای استعمار گراند، و توجه به پی آمدهای ضمنی این امر معطوف کردهاند. سرانجام، به ارزیابی بی آمدهای محتمل تحولات سوسیالیستی در جامعهای استعمارزده برای دگرگونی سوسیالیستی در کشورهای استعمار گر پرداختهاند. در سنت مارکسیستی به این مسایل از دیدگاههای نظری و سیاسی گوناگون برخورد کردهاند، و پاسخهای متنوعی که داده شده حدود و ثغوری برای مباحثات مارکسیستی در باب سرشت توسیعه و تحصول سرمایه داری و سوسیالیستی پسااستعماری ترسیم میکند (← جامعههای استعماری و پسااستعماری).

بیش تر نوشته های مارکس و انگلس درباره ی استعمار تفسیرهایی درباره ی نتایج حاکمیت استعماری بریتانیا در هندوستان و چین و دربردارنده ی مقاله ها و نامه هایی هستند که مفصل ترین آنها را مارکس در انمه هایی هستند که مفصل ترین آنها را مارکس در این هنگام سرگرم پیشنویسهای گروندریسه بود که یکی از بخشهای آن — «شکلهای مقدم بر تولید سرمایه داری» — به طورگذرا به وارسی تأثیرهای حاکمیست استعماری بسر شیوه های تولیدی غیرسرمایه داری، و به ویژه بر شیوه ی تولید آسیایی غیرسرمایه داری، و به ویژه بر شیوه ی تولید آسیایی می بردازد ( به جامعه ی آمسیایی). این نوشته های مختصر حاکی از این است که مارکس و انگلس

رابطهی میان توسعه سرمایهداری صنعتی و تسلط و توسعهی استعماری را رابطه یی پیچیده می شمارند که به گرایشهای اقتصادی «پاینهیی»، که بسیاری از نویسندگان مارکسیست بعدی به عنوان توضیح عرضه کردند، فروکاستنی نیست. مارکس و انگلس بر آن بودند که تسلط استعماری نه صرفاً به عنوان وسیلهیی برای دستیابی به بازارها و موادخام، بلکه همچنین به عنوان ابزارى ببراى بيبرون راندن كشورهاى صنعتى رقیب، و در مسواردی کسه بازتولید اقتصادهای غیرسرمایه داری بهویده در برابر نفوذ و راهیابی سرمایه داری مقاومت مهرزنید ضروری است. بدینسان، مارکس و انگلس تسلط استعماری را در چارچوب زمینهی اقتصادی کلی نیاز به بازارها، موادخام و درروهای سرمایه گذاری قرار دادنید که، بااین همه، حضور و عملکرد سلطهی استعماری را همیشه نمی توان بدان فروکاست. تحلیل مقاومت شیوههای تولیدی غیرسبرمایهداری در برابسر ورود سرمایهداری صنعتی باز هم بیشتر در ج ۳ س*رمایه* پرورانده میشود و مارکس در آنجا بر اهمیت دولت استعماری برای دگرگونساختن آن شیوههای غیرسرمایهداری تأکید میورزد که سطح سیاسیشان برای بازتولیدشان امری تعیین کننده است (چنان که، برای نمونه، در شیوهی تولید آسیایی.)

به نظر می رسد نزد بسیاری از منتقدان دو خط متناقض در تحلیل مارکس وجود داشته باشد. برای نمونه، هنگامی که مارکس به تحلیل تأثیرهای استعمار بر جامعهی هند می پردازد، نشان می دهد که پایه های اقتصاد این کشور بر اثر انهدام قهری و اجباری صنعت نساجی و بی توجهی به کارها و امور عمومی مبتنی بر سازمان دهی دولتی چهگونه سست و تضعیف شده است؛ بااین همه، در ناسازه یی آشکار هم چنین می گوید که حاکمیت استعماری سودمند است، زیرا نظامی اقتصادی عرضه می کند که می تواند در تولید دگرگونی بنیادی ایجاد کند، و دگرگونی های فناورانه یسی پدید بنیادی ایجاد کند، و دگرگونی های فناورانه یسی پدید

شد. این مفهوم به ظاهر متناقض از تأثیر استعمار که در عین زیان آوربودن سودمند است، مرکز توجیه مباحثات مارکسیستی در باب «مسئله ی استعمار» شده است.

لوکزامبورگ تحلیل تأثیر استعمار بر درهم شکستن شیوههای تولیدی غیرسرمایهداری و تغییر خط سیر أنها را در جهتی سرمایهدارانه باز هم بیشتر پرورانده است. لوکزامبورگ از دیدگاهی کیمصوفی گرا که سلطهی استعماری را وسیلهینی بنرای تنابودگردن اقتے صادهای طبیعی خودکف بے نفع نے وعی از سرمایه داری به شمار می آورد که فقدان مداوم تقاضای مؤثر مانع بازتوليد أن است، جهار سازوكار نابودکنندهی سرمایه داری صنعتی را پیش می نهد. اقتصادهای طبیعی می توانند بر اثر ورود اقتصاد کالایی و جدایی درونی تجارت از کشاورزی تضعیف شوند، یا میتوان از راه تصرف عدوانی زمینهای حاصلخیز، موادخام و نیروی کارشان بهزور زیرآبشان را زد. تنها استعمار می تواند به این روند تضعیف سازی با موفقیت دست یابد؛ این روند هنگامی به عنوان چارهی آخر به کار میآید که عملکرد سازوکارهای اقتصادی همچون تجارت، سرمایه گذاری و پولی کردن بسرای محدودساختن بازتوليد اقتصاد طبيعي ناكام مانده است.

پس از انتشار اثر هیلفردینگ، رفته رفته از زاویه یمی خاص تر نظارت و سلطه ی استعماری را پیآمد تحولات در مرحله ی ویژه یی از رشد و گسترش سرمایه داری صنعتی شمردند. هیلفردینگ استعمار را با تسلط سرمایه ی مالی، و افزایش حاصل از صدور سرمایه از اقتصادهای سرمایه داری صنعتی در اواخر سده ی نوزدهم مرتبط می داند. همین است که شالوده یی برای تشدید همستیزی ها میان دولت های ملی صنعتی بر سر الحاق و ادغام مناطق مستعمراتی پدید می آورد (ب ناسیونالیسم؛ جنگ). لنین تحلیل هیلفردینگ را گسترش بخشید و همه فهم کرد و بر آن شد که صدور سرمایه به مناطق استعمارزده به گسترش و تعمیسق سرمایه به مناطق استعمارزده به گسترش و تعمیسق

توسعه سرمایه داری می انجامد. جدل او بر ضد نظریهی «اولترا اميرياليسم» (= أبر اميرياليسم) توجه خود را به رقابت میان ـ امپریالیـستی بین دولـتهـای ملیییی معطوف می دارد که امکانات خود را به منظور استثمار دستهجمعی مناطق استعمارزده محدود میسازند؛ ایس امر، همراه با پیروی او از عقاید مارکس در باب نفوذ و راه یابی سرمایه داری به عنوان امری درنهایت پیشرو و مترقی، شالوده یمی برای خطی از مباحث دربارهی استعمار در بین الملل سوم پیریزی کرد. دیگر خطها بر این فرض کائوتسکی، یا بر تأکید بوخارین (و تأکید هیلفردینگ) تکیه داشتند که تولید سرمایهداری بیش از آن که بهطهورمنظم و مرتب از رهگذر اقتصاد استعماری گسترش یابد، در بخشهایی محدود میماند که به نفع اقتصادهای سرمایه داری صنعتی عمل می کند. دیندگاه لنتین را از همته مهتم ام ان روی مارکسیست هندی، و سپس تر یوگین وارگا گسترش بخشیدند؛ پرونین بهترین نمایندهی استدلال هایی در باب محدودساختن بخشى ضرورى توليد سرمايهدارى به شمار می آید.

ایسن مباحثات در بساب شسکلهسایی از توسسعه ی سرمایه داری که از طریق نظارت و تسلط استعماری تقویت می شود، به همراه تحلیلهای متفاوتی درباره ی تأثیرات این شکلها بر ساختار طبقاتی و دولت، پایه یی برای پیدایش نظریههای توسعه (ب توسعه نیافتگی و برای پیدایش نظریههای توسعه (ب توسعه نیافتگی و توسعه) و وابستگی (ب نظریه ی وابستگی)، به همراه نقسدهایی از آنهسا در دوره ی «نواسستعماری» پساوابستگی فراهم آورد؛ مسئله ی محوری که بر جا می ماند این است آیا بازتولید سرمایه داری صنعتی به به ضرورت تحمیل شکل ویژه یلی از سرمایه داری استعماری را لازم می آورد که پایه های بخش داخلی را استعماری را لازم می آورد که پایه های بخش داخلی را سست می کند و به فقر مردم بومی می انجامد یا نه

دیدگاه مارکسیستی در باب استعمار در معرض نقید مفصل بوده است که مهم ترین آنها معطوف به نکتههای زیر است:

یک) استعمار ویژهی هیچ مرحلهی خاصی در توسعهی

اقتصادهای سرمایه داری صنعتی نیست. گرچه الحاق و گسترشخواهی در اواخر سدهی نوزدهم تشدید می شود، شواهد برای اثبات مدعای مارکسیستی به طوراعم، و تحلیل لنین به طوراخص، کافی نیست.

دو) استدلالهای اقتصادی در جهت وجود مرحلهی «امپریالیستی» خاص توسعهی سرمایهداری، اگر نه دفاعناپذیر، باری ضعیف است. نویسندگان چندی، بهویــژه بَــرَت بــراؤن (۱۹۷۴)، وارن (۱۹۸۰)، و اوکــانر (۱۹۷۰) حدود و ثغور بسیار مهمی ذکر کردهاند: این «سرمایهی مالی» ـ که به عنوان سلطهی بانـکداری بر سرمایهی صنعتی تعریف میشود \_ فقط بر بخش کوچکی از دولتهای سرمایهداری صنعتی حاکم است؛ صدور سرمایه بهطرزی چشم گیر در اواخر سدهی نوزدهم فزونی نمی گیرد؛ مسئله صرفاً بر سر نـرخهـای بالاتر سود در مستعمرات نیست، بلکه نکته بر سر حجم بزرگ سود تحقق پذیر است، و این میزان بهمراتب در اقتصادهای صنعتی شده افرون تر است؛ و این که برای انحطاط و عقب ماندگی فنّاورانه ی پیشرفت سرمایه داری که لنین آن را با نیاز به صدور سرمایه مربوط میداند اندک گواهی در سدهی نوزدهم و اوایل سدهی بیستم در دست است.

سه) صرف نظر از مقدار حلقههای پیوند در زنجیره ی میان اعمال دولت استعماری و نیازمندی های بازتولیدی اقتصادهای سرمایه داری صنعتی، تحلیل های مارکسیستی از استعمار همواره درنهایت امر اولی را به دومی فرو می کاهند. این جبر گرایی اقتصادی تحلیل جنبه هایی چون ساختار طبقاتی استعماری و همراه با آن بازتولید دایمی گروهبندی های اقتصادی آن را، که وجودشان را صرفاً نمی توان با نیازهای بازتولیدی سرمایه داری صنعتی توضیح داد، به شدت محدود کرده است.

چهار) تحلیل جامعه هایی که پیش از تأثیر و نفوذ استعماری وجود داشته اندیده انگاشته شده اند یا در مقوله های بازمانده ی فراگیر جای داده شده اند که کلیت شان آن ها را از لحاظ روش های اکتشافی

بیارزش ساخته است. چنین مقولههایی عبارتاند از مفهوم لوکزامبورگ از اقتیصاد خودکفای طبیعی پیشاسرمایهداری با این مفهوم که جامعههای پیشااستعماری صرفاً معادل صورتبندیهای فئودالی اروپایی پیش از ظهور سرمایهداریاند.

پنج) عطف توجه بر امکانات نوعی سرمایهداری استعماری که پایهیی برای گذار به سوسیالیسم پدید می آورد به اشتغال ذهنی به ظهور بورژوازی ملی انجامیده است. این امر امکانات تحلیل مارکسیستی دقیق و همهسویهیی از طبقات و دولت در جامعههای استعماری را باز هم بیش تر محدود کرده است.

بسرای آگاهی افسزون تسر ← بسرت بسراؤن، ام ۱۹۷۴؛ کلاکسسون، اس ۱۹۷۹؛ هیلفردینسسگ، آر ۱۹۱۰ (۱۹۸۱)؛ لنین، وی. آی. ۱۹۱۶ (۱۹۶۴)؛ لوکزامبورگ، آر ۱۹۱۳ (۱۹۵۱)؛ اوکسانر، جسی ۱۹۷۰ در انسری ویراستهی آر. رودس؛ پسرونین، ای ۱۹۴۰؛ روی، ام. اِن. ۱۹۲۲ وارگا، یوگین ۱۹۸۴؛ وارن، بی ۱۹۸۰.

جان جي. تيلور

#### اسلام (islam)

مارکسیسم کلاسیک درباره ی ساختار و تاریخ اسلام همچون یک دین جهانی سخن نسبتاً اندکی در چنته دارد. اظهارنظرهای مارکس و انگلس درباره ی اسلام به طرزوسوسه انگیزی برانگیزاننده ولی به همینسان ناکامل است. مارکس در نامه یی به انگلس ضمن بحث درباره ی ماهیت جامعه ی آسیایی، مسئله یی محوری را پیش میکشد که برای آن هنوز هم پاسخ کافی و وافی فراهم نیامده است: چرا تاریخ شرق همچون تاریخ دین به نظر میرسد؟ از این هم مشخص تر، انگلس در مقاله یی درباره ی تاریخ مسیحیت نخستین در روزگار نو یکی از فرایندهای بنیادین ساختار اجتماعی اسلام را درمی یابد و آن، نوسان سیاسی میان فرهنگ کوچگری و فرهنگ یکجانشینی است. انگلس در کوچگری و فرهنگ یکجانشینی است. انگلس در قسیری درباره ی اسلام، که نظریه ی گردش نخبگان قبیله یی ابن خلدون را واگو می کند، می گوید که اسلام قبیله یی ابن خلدون را واگو می کند، می گوید که اسلام

دینی است که کاملاً با شهرنشینان عرب و اعراب بادیه نشین تطبیق می کند: «بااین همه، در این جا نطفه ی برخوردی ادواری نهفته است. مردم شهرنشین با حفظ رعایت «قانون» شروت مند، خوش گذران و بی بندوبار شدند. اعراب بدوی که فقیر و از این رو دارای اخلاقیات خشک و سخت بودند، با رشک و آزمندی به شروت ها و لذت ها می اندیسیدند» («دربارهی تاریخ مسیحیت نخستین»، در مارکس و انگلس، دربارهی دین (۱۹۵۷).

چادرنشینان تهییدست بهطورادواری پشت سر پیغمبری با هم متحد میشوند تا شهرنشینان منحط را زقدرت بیاندازند، رفتار اخلاقی را اصلاح کنند و ایمان گذشته را احیا سازند. طی چند نسل، بادیهنشینان پاکدین، خود در زمینهی اخلاقیات تکروی پیشه میکردند و در مراعات امور دینی بیبندوبار میشدند؛ بار دیگر منجی بی (مهدی بی) از میان صحرا برمیخاست تا شهرها را پاک سازد و چرخهی سلطهی سیاسی تکرار میشد. بااینهمه، دگرگونیهای مداوم رهبری سیاسی با هیچگونه سازماندهی مجدد شالودهی اقتصادی جامعه، که تا حد بسیار ساکن باقی میماند، تطبیق نداشت (ب جامعهی آمیایی).

گرچه انگلس پارهیی از جنبشهای موعودباورانه و فرقهیی را در اسلام جلوههای این تعارض همیشهگی میان چادرنشینان و شهرنشینان میشمرد، این امکان هم هست که بتوان با خود اسلام به عنوان پیآمد ایس همآمیزی متناقض شبانکارگی کوچگرانه و جامعهی یکجانشین روبهرو شد. اسلام را، که از مبدأ هجرت رمهاجرت پیامبر از مکه به مدینه) در سال ۴۲۲ پس از میلاد سرچشمه میگیبرد، بایید به صورت بخشی از فرهنگ بازرگانی مراکز تجاری شبهجزیبرهی عربستان فرهنگ بازرگانی مراکز تجاری شبهجزیبرهی عربستان دریافت. گرچه دانشمندان علوم اجتماعی از جمله ماکس وبر، اسلام را «دینی جنگجو» شمردهاند، اسلام در وهلهی نخست دین نخبگان شهری بود که از امتیازهای اقتصادی توسعهبخشیدن به تجارت از امتیازهای اقتصادی توسعهبخشیدن به تجارت از میکه در سده ی هفتم بیر اقتصاد عربستان

چیرگی گرفته بود، برخوردار میشدند. اسلام همچون آمیزه ی پرهیزگاری شهری و فضیلت قبیله یی، اصل تازه یی از یک پارچگی سیاسی فراهم آورد که بیشتر بر ایمان استوار بود تا خون، و حول وفاداری به پیامبر و ارزشهای جهان روا و همه گانی سازمان می یافت. اسلام با متحدساختن قبایل ستیزه جو و فرقه گرا در یک اجتماع دینی واحد زیر رهبری شهری و تجاری، به پشتبانی از تجارت برخاست و به ویثو نیروی اجتماعی و سیاسی پویایی از کار درآمد. پس از وفات پیامبر در ۲۳۲ پس از میلاد ۱۱ هجری قمری به به بفقاق میان پیروان «علی (شیعیان) و حامیان بهرغم شقاق میان پیروان «علی (شیعیان) و حامیان جانشینی سیاسی پیامبر، دین نو تا سال ۷۱۳ <۹۲ هقی شمالی دق کار درآ بر خاورمیانه و افریقای شمالی تثبیت کرد.

موفقیت اولیهی گسترش جامعهی اسلامی را، که آمیزه یی از نخبگان تاجران شهری و جنگجویان بادیهنشین کوچنده به شمار می آمد، می تبوان تبا حدودی ناشی از ناتوانی نظامی امیراتوریهای پیرامون (شاهنشاهی ساسانی و امیراتوری بیزانس)، تا حدودی ناشی از نیروی وحدت عشق و سادگی ایدئولوژی اسلامی، و تا حدودی ناشی از نظام حمایتی شمرد که اسلام در ارتباط بها جمعیت های مورد محافظت و وابستهی قبایل مسیحی و یهبودی در «نظبام ملت» معسروف پدیسد آورد. بنسابراین، فتوحسات اسسلامی ساختارهای اجتماعی صورتبندیهای اجتماعی را در هم نکوبید، ساختارهایی که ایمان اسلامی در بطن آن چیرگی به دست آورد. اسلام بنه صورت ینک رشته امپراتوریهای موروثی با ویژگیهای اساسی زیس گسترش یافت: ۱) مالکیت زمین در اختیار دولت بود و به شکل حقوق یا راتبهی انتقالناپذیر میان زمینداران توزيع مىشد؛ بااينهمه، افرون بر مالكيت حقوقى، زمین قبیله یی و مالکیت دینی (مالکیت وقف) نیز وجود داشت؛ ۲) دستگاه اداری دولتی را بندگان و غلامان میگرداندند و سپاهی از غلامان به صورت سپر

اجتماعی میان خاندان سلطنتی، سوارهنظام راتبه خوار و جمعیت شهری شکل گرفتند؛ ۳) فرهنگ شهری و تقوای دینی، بهویژه در جامعه های پیشرفته تر افریقای شمالی و خاورمیانه، به سبب منافع و شیوه ی زندگی طبقه می تاجر — که ثروت اش متکی بر تجارت میان قاره یی اجناس تجملی بود — و رهبران دینی یا غلمایی شکل گرفت که اختیار و تسلطشان بر قانون (شریعت) مایه ی برتری اجتماعی ایشان بود.

در دورهی گسترش و تحکیم (۷۰۰ تا ۱۵۰۰ میلادی)، پیش از تجزیهی جامعهی اسلامی به سه امیراتبوری (امپراتوری صفوی، تیموری و عثمانی)، افزون بر ثروت تجاری مبتنی بر کالاهای تجملی (ادویهجات، ابریشم، عطر و جواهرات)، کاغذسازی، منسوجات، انبواع قبالی، چرمسازی و سفالگری، بهرغم وقفهی اقتصادی ناشیی از هجومهای مغول در سدههای سیزدهم و چهاردهم، بهسرعت گسترش بافت. بهویژه اسپانیای اسلامی به صورت کانون بزرگ توسعهی کشاورزی، کشتیسازی، معدن کاری و منسوجات درآمد. مازاد اقتصادی که از فتوحات، گسترش و رشد صنایع دستی به دست آمید به سبب حمایت سلطنتی از علم، پزشکی و هنرها، به صورت شالودهی یک فرهنگ درباری، متمدنانه و عقلی درآمد. فرهنگی ظریف و پیچیده (ادب) در میان طبقات فرهیخته پیرامون دربارهای سلطنتی سر برآورد که به صورت ابزار ارزشهای دنیوی در ادبیات، موسیقی و هنرهای زیبا درآمد. این فرهنگ ادیبانه تا حدودی از ارزشهای خشک تر دینی جدایی گرفت و دور شد. بدینسان، اسلام به صورت ابزار آفرینندهی فلسفه و علم يوناني درآمد كه، از طريق اسپانيا، شالودهی فکری و عقلی رنسانس را فراهم آورد.

فقدان توسعه ی سرمایه داری بومی در جامعه ی اسلامی موضوع عمده یی را در سراسر تاریخ نگاری مارکسیستی طرح می کند. مارکسیستها این اندیشه را که باورهای میسلمانان، عقیده ی جبری متألهان اسلامی یا هنجارهای حقوقی بر ضد رباخواری مانع توسعه ی جامعه ی سرمایه داری بوده است مردود شمرده اند. برای

نمونه، رودنسون (۱۹۷۴) نشان داد که رهنمودهای مربوط به رفتار اقتصادی در قرآن (کلام خدا) و سنت (أعمال معمول پيامبر) مانع از توسعه ي اقتصادي نیست؛ یا برعکس، بخش سرمایه دارانه یمی در اسلام توسعه می یابد که شبیه به تحولات اقتصادی در اروپا است. بااینهمه، سه محدودیت بر سر راه گسترش این بخش وجود دارد: ۱) خودبسندگی اقتصاد روستایی محلی؛ ۲) سلطهی دولت بر نظام صنفی، روابط بازرگانی و مالکیت ارضی؛ ۳) موانع ادواری بر سر راه توسعهی اجتماعی ـ اقتصادی بر اثر هجومهای اقوام بیابان گرد. یک اشکال استدلال رودنسون برابرشمردن سرمایهی تجاری و بازرگانی با روابط تولیدی سرمایه داری است. در اسلام، تجارت میان قاره یعی، که منبع اصلی انباشت سرمایه به شمار می آمد، زیر سلطهی گروه کوچکی از بازرگانان قرار داشت که تقریباً هیچ نقشی در تولید و توزیع محلی نداشتند. گرچه مازاد روستایی را شهرنشینان از طریق سازوکار مالیات به تصاحب درمی آوردند، دادوستد اقتصادی اندکی میان شهر و روستا معصول ببود، زیبرا نیازهای دهقانیان در محیل تیآمین میهشد. نقیش تجارت در جامعههای اسلامی توضیح روشین گری در بیاب ایین استدلال مارکس به دست میدهد که، گرچه تجارت روابط اقتصادی سنتی را در اروپا در هم کوبید، پی آمدهای فرسایندهی آن بسته به سرشت اجتماعات مولدی بود که تجارت در میان آنها جریان داشت. بدينسان، ساختارهاي اجتماعي اجتماعات باستاني آسیا بهندرت بر اثر چنین تجارت میانقارهیی دستخوش أشفتكي شدند.

گرچه مارکس و انگلس انتظار داشتند که توسعهی روابط سرمایهداری باور و هویت دینی را از میان بردارد، اسلام تا اینجا ثابت کرده است که در برابر تأثیر دنیویکنندهی دگرگونی سرمایهداری بسیار مقاوم است. این انعطاف پذیری را، که پی آمدی از پاسخهای اسلامی به امپریالیسم و استعمار به شمار می آید، می توان به دو مرحله تقسیم کرد. در مرحلهی

نخست، یک جنبش فراخدامن اصلاح دینی وجود دارد که سرکوب اعمال روستایی و ساحرانه یی را هدف قرار میدهد که با تصوف و تقدس اولیا پیوند دارد. بدین گونه، تأکید تازهیی بر سوادآموزی، سنت قرآنی و سادگی آداب و مناسک وجود دارد. اسلام اصلاحشده همزمان بازگشتی به سنت قرآنی و کوششی برای سازگارساختن اسلام با جامعهی صنعتی و مدرن به شمار می آید. در مرحلهی دوم، اسلام موضعی پیکارجو، ضداستعماری و مردمباور اختیار میکند که بر پایهی أن علما در مقام نمایندهی تهیدستان به شهر آمده، جوانان بی کار و دانش جویان عاصی و گوشه گیر پدیندار منى شنوند. بنه دلينل وجنود منساجد، مدرسته (آموزشگاههای دینی) و علمایی که از پستیبانی مردمی تودهها برخوردارند، اسلام ناب و پیکارجو به عنوان سرچشمهی اصلی مخالفت با رژیمهای دستنشانده در افریقا و آسیا سر برمی آورد.

در اواخر سدهی بیستم، انواع جنبش های بنیادگرا در اسلام دینزدایی از ارزشهای دینی و غربی کردن فرهنگ سنتی را به حالش کشید. اسلام ستیهنده دقیقاً به سبب ایجاد یک نظام تولید، تجارت و ارتباطات سرمایه دارانهی جهانی است که قادر است در مقیاسی جهانی عمل کند. گرچه تفاوتهای مهمیی میان جنبشهای دینی رادیکال وجود دارد، اخوان المسلمين در مصر، حزب اسلامي در پاکستان و شورش اسلامی در مالزی در چند ویژگی عام اشتراک دارند: رد و طرد غربی کردن و مصرف گرایی، که با ایس دیدگاه ترکیب میشود که مارکسیسم نتوانسته است نظر تودهها را جلب کند. سااینهمه، در مورد ایران، کیفیت انقلابی مذهب شیعه آمیزهیی از مضمونهای سنتی شهادت همراه با نظریهی تازهیی در باب ولایت روحانیان در متنی از آشفتگی اقتصادی و اجتماعی شدید است. بنا جمعیت بنه تقریب ۶۰۰ میلینونی مسلمانان در سطح جهان، اسلام پیکارجو نه فقط سرچیشمه ناآرامی سیاستی در حکومیتهای دستنشاندهی غرب بلکه همچنین در اتحاد شوروی و

تا حدی کمتر در چین به شمار میآید، و چین جایی است که اسلام توانسته است از گزند استالینی کردن و انقلاب فرهنگی در امان بماند.

برای آگاهی افیزون تر← اشتور، ثبی. ۱۹۷۶؛ گلنبر، ارنست ۱۹۷۸؛ هاچیسن، مارشال جبی. ای. ۱۹۷۴؛ رودنسون، ماکسیم ۱۹۷۱؛ ۱۹۷۴؛ راف، دابلیو. آر. ۱۹۷۷؛ ترنر، براین اس. ۱۹۷۴؛

براین اس. ترنر

# اشتراکی کردن (collectivization)

در نظریهی مارکسیستی کشتزار اشتراکی نصودار سنخى از مالكيت ويژهى شيوهى توليد سوسياليستى است. کشتزار اشتراکی مرحله ی بینابینی مالکیت کشاورزی خصوصی و کشاورزی دولتی است، و با کشاورزی دولتی فرق دارد زیرا به جای آن که دولت مالکیت را از سوی کل مردم بر عهده داشته باشد، زیرمجموعه یی از مردم (معمولاً جماعتی از روستاییان) آن را به کار میاندازند. در عمل، کشتزارهای اشتراکی اندک فرقی با این مفهوم نظری داشته اند، و گرچه مالكيت وسايل اصلى توليد را معمولاً بـهطوررسـمى دولت به کار انداخته است، نظارت به جماعتهای روستایی محلی واگذار شده است. بااین همه، اشتراکی کردن بهندرت امحای کامل بخش خصوصی را لازم آورده است؛ بسته به کشور و دورهی زمانی، همهچیز از یک تا بیست درصد زمینهای قابلکشت بهطورخصوصی اداره شده است، و پرورش خوک و کشت سبزیجات از سوی خانوارها امری معمول بوده است.

کشتزار اشتراکی پاسخی مارکسیستی است به استثمار و تکامل ناکافی نیروهای تولیدی که حاصل شیوه تولید سرمایهداری است. نزد مارکس و لنین رشد روابط تولیدی سرمایهداری به تدریح به زوال شیوهی تولید فئودالی در کشاورزی می انجامد، و گرچه زراعت دهقانان خردهمالک می تواند طی دورهی گذار دهههای متمادی دوام بیاورد، دهقانان سرانجام به دو

قطب کارگران مزدی و کشاورزان سرمایهدار بزرگی تقسیم میشوند که کارگران مزدی را به کار میگیرند. چنان که مارکس و لنین اذعان دارند، این فرایند در اروپا به تکاملی در نیروهای تولیدی انجامیده است، ولی روابط تولید سرمایهداری به حکم ضرورت این فرایند را از حرکت باز میدارد. بارآوری کار پایین است زیرا کارگران کشاورزی از خبود بیگانهاند. استمرار كشاورزي دهقانان خردهمألك طي سالهاى متمادى مانع بهره کشی کامل از آن دسته اقتصادهای کشاورزی بزرگمقیاسی میشود که میتوانند با سرمایهگذاری در ماشین آلات به شکوفایی برسند. مالکیت خصوصی توسعهی طرحهای بزرگ آبخیزداری را که برای افزایش محصول مزرعه، بهویژه در اقتصادهای متکی بر برنج، از اهمیت اساسی برخوردار است محدود می کند، و درعوض کشاکش دایمی بر سر مالکیت آب و پرداخت غرامت در قبال زمینهایی که برای طرحهای آبیاری به اشغال درمی آبند وجود دارد. مالکیت خصوصی همچنین مانع بسیج تمامعیار نیروی کار در فعالیتهای مستقیماً تولیدی میشود، زیرا زنان به وظبایف خانگی مشغول اند. کشاورزی اشتراکی با بازگرداندن مالکیت ابزار تولید به دهقانان از همهی این مشكلات پرهيز مى كند. بدينسان، كشاورزى اشتراكى مکانیزه کردن را ارتقا می بخشد، کشمکش های مربوط به مالکیت را از میان برمی دارد و با نگه داری اشتراکی کودکان نیروی کار زنان را آزاد میسازد. افزون بر این، اعادهی مالکیت به بیگانگی پایان میبخشد و بنابراین به کارگران کشاورزی برای خودپرورانی آزادی عمل و فرصت عرضه می کند.

بااینهمه، نوشتارهای مارکسیستی دورهی آغازین مراقب بودند که بر ضرورت یک دوران گذار دراز آهنگ از کشاورزی جمعی تأکید ورزند. مارکس بر این باور بود که کمونهای رژیم تزاری میتواند به کشتزارهای اشتراکی اصیل تکامل یابد، منتها به شرطی که دولت وجوه لازم برای خرید ماشین آلات کشاورزی را تأمین کنید (پیشنویس

نخست نامه به ورا زاسولیچ، ۱۸۸۱، در مجموعهی آثار مارکس و انگلس ج ۲۴). و لنسین، همسراه با دیگر بالسویکها در نخستین سالهای تأسیس اتحاد شوروی، تأکید داشت که اشتراکی کردن باید داوطلبانه باشد؛ دهقانان را نباید بهزور به کشتزارهای اشتراکی کشاند، ولو دولت توانایی تحمیل چنین تغییسری را داشته باشد:

ما میلیونها کشتزار منفرد در کشورمان داریم که در سراسر مناطق روستایی دوردست پخش و پراکندهاند. مطلقاً بیمعناست که با صدور فرمان یا فشار از بیرون این مزارع را با هرگونه شیوهی سریعی از نبو شکل دهیم... دهقانان بسیار اهل عمل تر از آناند و نسبت به روشهای قدیمی کشاورزی پایبندتر از آناند که گوششان بدهکار هرگونه دگرگونی جدی آن هم صرفاً بر پایهی توصیه یا دستورعملهای کتابی باشد. (لنسین ۱۹۱۹،

یک دوره ی تاریخی کامل به طول خواهد انجامید تا بتوان تمامی اهالی را از طریق انجامید تا بتوان تمامی اهالی را از طریق اسیاست نوین اقتصادی به کار در مزارع اشتراکی کشاند. در بهترین حالت در یک یا دو دهه می توانیم به این هدف دست یابیم... بدون این دوره ی تاریخی، بدون سوادآموزی همگانی، بدون درجه ی درخوری از کارآیی، بدون آموزش کافی و وافی مردم برای کسب بدون آموزش کافی و وافی مردم برای کسب عادت کتابخوانی، و بدون پایه ی مادی برای این کار، بدون تدابیر حفاظتی کافی در مقابل، مثلاً، برداشت محصول نامطلوب، قحطی و مانند آن ـ بدون اینها ما نخواهیم توانست به هدف مان دست یابیم. (لنین، ۱۹۲۳، ص

همین استدلالها را میتوان در نوشتهها و سخنرانیهای تروتسکی و بوخارین در اوایل دههی ۱۹۲۰ و در نوشتهها و سخنرانیهای مانو و دیگر

اعضای حزب کمونیست پیش از ۱۹۵۵ نیز یافت. اما در عمل این هشدارها نادیده گرفته شد. در اتحاد شـــوروی (۳۲-۱۹۲۸) و در چـــین (۶-۱۹۵۵)، اشتراکی کردن به اجبار و پیش از مکانیزه کردن کشاورزی انجام گرفت. از نظر استالین توجیه این کار تهدید نظامی محسوس و نیاز به تأمین غلبهی کنافی برای شهرها بود. انتقاد گزندهی تروتسکی (برای نمونه ← تروتسکی ۱۹۳۷)، و دیگران که به بینش لنينيستي وفادار ماندند، سرانجام با حـذف أنها از قدرت بی ثمر ماند. کامنف، زینوویف و بوخارین نیز با واکنشی مشابه روبهرو شدند که، در اواخر دههی ۱۹۲۰ راه حل اجباری را امکان پذیر سیاخت. مائو، برعکس، (به غلط) بر آن بود که اشتیاق دهقانان عظیم است و چیزی جز محافظه کاری رهبری آنها را از این کار باز نمی دارد. در نظیر بسیاری از نویسندگان «لیبرال» و حتا سوسیالیست، همین «گذار زودهنگام» بود که این نکته را مسجل کرد که اشتراکی کردن نه فقط ناکامی بلکه همچنین در حکم فاجعه بسود (سیلدن ۱۹۸۲). بسهویسژه، در غیساب مکانیزه کردن، اتکای اجباری بر فنون تولیدی کاربر مشكلات لاينحل پديد مي أورد. از أنجا ك اشتراکی کردن اجباری بود، نیروی کار جمعی خودانگیخته نبود، و بنابراین نظام پیچیده یی از انگیزهها و سرپرستی لازم آمد تا بارآوری کار مطلوب را تضمین کند. بااینهمه، به دلیل ویژگیهای خاص کار کشاورزی، خاصه پراکندگی مکانی نیروی کار، ماهیت زنجیره یی تولید (که مانع از تخصصی شدن دایمی می شبود) و عامیل واسیطه ی آبوهیوا، طبرح جنين نظامي عملاً ناممكن است. استدلال شده است که علت تکیهی فوق العادهی زمین داران اقتصادهای سرمایه داری فقیر بر اجاره داری به جبای کبار مزدی همین سنخ مسایل است. افزون بر آن، کشتزارهای اشتراکی و اعضای أنها از استقلال عملیاتی اندکی برخوردار بودهاند. سهمیه های تولید از بالا تحمیل شده است و نظارتهای دقیقی بر مهاجرت کارگران

به کار بسته شده است. درنتیجه، ایجهاد فرصتها برای آزادی عمل و خودپرورانی، که لنین و مهانو بر آن تأکید داشتهاند، درواقع معدود بوده است.

بنابراین، پیآمدهای درازمدتِ «گذارِ زودهنگام» برای عملکرد بخش کشاورزی فاجعهبار بوده است. گرچه در طی زمان بازدهی افیزایش داشته است، این افیزایشها بیشتر بر اثر افیزایشهای مدام در دروندادهای کار به دست آمده است تا درنتیجهی بهبود در بارآوریِ کار، بهنحویکه درآمدهای سرانه راکد مانده است. وانگهی، فرایند اشتراکی کردن یکراست به قحطیهایی در چنان مقیاسهایی انجامیده است که در اقتصادهای سرمایهداری هرگز دیده نشده است. تخمین اخیر یکی از کارشناسان شوروی تلفات قحطی سال ۱۹۳۲ تیا ۳۳ را سه میلیون تن برآورد کرده است (دانیلوف، مذکور در دیویس ۱۹۸۹، ص ۱۷۷). در چین در جریان قحطی اوایل دههی ۱۹۶۰ بیش از ۳۰ میلیون تن جان خود در اوایل دههی ۱۹۶۰ بیش از ۳۰ میلیون تن جان خود را از دست دادند (آشتن و دیگران ۱۹۸۴).

گرچه میزان مسرگومیسر در ایس دو قحطی واقعیتی تاریخی است، قابلشدن به پیوند علّی میان قحطی و اشتراکی کردن مغرضانه است. قحطی شوروی در گوهر خود نه پیآمد اشتراکی کردن بلکه پیآمد سرعت زیاد آن بود. چنان که چین نشان داده است ــ در آنجا این فراینسد در ۱۹۵۷ تکمیسل شد ـــ اشستراکی کسردن موفقیت آمیز میسر است به شرط آن که مقدم بسر مالکیت اشتراکی تمامعیار، گذاری تدریجی از طریق همیاری و همکاری انجام گیرد. قحطی ایس کشور را بهطرزی بهتر می توان پیآمد دست کشیدن بالفعل از بهطرزی بهتر می توان پیآمد دست کشیدن بالفعل از مسیر کار کشاورزی در جهت تولید آهن و فولاد در مناطق روستایی شمرد. نظامهای مبتنی بر انگیزه طی سالهای ۱۹۵۸ تا ۱۹۶۲ «ناکام» نماندند؛ بلکه آزموده

این نظر را که اشتراکی کردن رکود درازمدت بارآوری کار را تضمین می کنید دشوارتر می توان رد کرد.

بااین همه، شکل نیرومنید این استدلال ــ این که بارآوری کار راکد خواهد ماند هرچند که درون دادهای سرمایه در دسترس باشد \_ قانع کننده نیست. البته هنگامی که مزارع بسیار بزرگانید، بهوییژه به دلیل محیط اساساً آبی، معدودی صرفهجوییهای مستقیم تولید انبوه در تولید برنج وجود دارد. ولی حتا در چین، تولید برنج اندکی بیش از ۴۰ درصد کبل تولید غلبه برآورد میشود و اندازهی متوسط زمین مزروعی هم در دههی ۱۹۳۰ و هم در دههی ۱۹۸۰ چنان کوچک بود \_ اندازهی متوسط مزرعه ۰/۵ هکتبار بود که به ده قطعهی ناپیوسته تقسیم می شد که در ۱۹۸۸ در سراسر روستا پراکنده بود ـ که ناگزیر بودند از محل صرفه جویی ها بهرهبرداری کنند. به سخن دیگر، باید دانست که جدول مربوط به اندازهی مزرعه و بارآوری زمین در سراسر بخشی از این گستره شیبی رو به بالا داشته است. افنزون بنر لین، گسترهی پهناوری از عملیات بیرون از مزرعه هست، از جمله عمل آوری غله و آبخیزداری، که در آن صرفهجوییهای تولید انبوه وجود دارد و کالاهای سیرمایه یمی میدرن بهطرزچشم گیری بارآوری را بالا میبرند. پاسخ «لیبرالی» کلاسیک این است که اینگونه منفعتها را می توان از طریق همکاری داوطلبانه حاصل کرد، ولى تقريباً سادهانديشانه است كه تصور كنيم، ولو تــا حندودی از راه یارانه ی دولتی، تنشکل اشتراکی داوطلبانــه بــه تحقــق برســد. دهقانــان فقيــر كــاملاً بهدرستی از «تصرف اشتراکیها» به دست دهقانان ثروتمند می ترسند، دهقانان ثروتمندی که سپس در سیاستگذاری اشتراکیها دخل و تصرف می کنند تا آن را با منافع خود سازگار سازند. افرون بر این، مزرعههای اشتراکی هنگامی خوب عمل کردهاند که منابع سرمایه گذاری در دسترس قبرار گرفتهانید. بهرغم تمرکز سرمایه گذاری در طرح غلط زمینهای بکر و تأکید افراطی بر تولید غله، در زمان خروشچف بازده با سرعت افزایش یافت. فوران در بازده مزرعه که میان سالهای ۱۹۷۷ و ۱۹۸۱ در چمین روی داد

\_ یعنی پیش از اشتراکیزدایی \_ پیآمدِ مستقیمِ سرمایه گذاری پُرحجم در طرحهای آبخیرداریِ انجامیافته در دورهی مانو بود که از ۱۹۷۷ با تزریق جدی وپیگیرانه ی سرمایه ی ثابت و سرمایه ی در گردش همراه شد.

صورت ضعیف استدلال ضداشتراکی می پذیرد که اشتراکی کردن پارهیی صرفهجوییهای تولید انبوه را امکان پندیر سی سازد. بااین همه، با درنظر گرفتن دسترسنداشتن به کالاهای سرمایهیی در چین و در شوروی در دوران اشتراکی کردن، عاقلانه سر این میبود که همچنان به کشاورزی خصوصی ادامه داد، و از ایس طریق دست کم نیسروی کار کشاورزی انگیزه دار را تضمین کرد. به سخن دیگر، اگر تهدید استراتژیکی را که در دوران اشتراکی کبردن متوجه چین، اتحاد شوروی و ویتنام بود بپذیریم، و بنابراین تصمیمشان را به تغییر جهت سرمایهگذاری از کشاورزی و توجه به تولید سلاح را مد نظیر قبرار دهیم، کشاورزی اشتراکی غیرعملی و غیرعاقلانه بود. ولى حتا اين صورت ضعيف استدلال دستاوردهاى اصیل کشاورزی اشتراکی را نادیده می گیرد. توزیع درآمد در چین در دههی ۱۹۷۰ یکی از برابرترین توزیع درآمدها در جهان به شمار می رفت، ولو اکثریتی از مدیران اشتراکیها (کادرها) از حلق انحصاری دسترسی به ذخیرههای ناچیز کالاهای مصرفی بادوام برخوردار بودند. دشوار بتوان دیـد کـه چنین درجه یی از برابری چه گونه می توانست بدون مزرعههای اشتراکی و برانداختن مالکیت خصوصی بر ابزار تولید به دست آید. کسانی استدلال می کنند که فقر همگانی سوسیالیسم نیست، ولی سوسیالیسم مترادف نوع نابرابریهایی هم نیست که طبی دههی ۱۹۸۰ در چین سر برآورد. وانگهی، اشتراکی کبردن کمک بزرگی به پیشبرد توسعهی نیروهای تولیدی کرد. محتمل است که کشاورزی دریافت کنندهی نهایی نقلوانتقال منابع هم در چین و هم در اتحاد شوروی باشند (المن ۱۹۸۹)، و بنتابراین حمایت

استالین از اشتراکی کردن، ایس که اشتراکی کردن مازادی برای انباشت مالی و به ویژه توسعه ی صنایع سنگین فراهم می آورد، شاید بی پایه بوده است (گرچه اندازه گیری این گونه جریان ها آشکارا دشوار است). بااین همه، مزرعه های اشتراکی بسیج نیروی کار روستایی را در مقیاس بی سابقه یی امکان پذیر سساخت و ایسن نیز به نوبه ی خبود زمینه ی به سرانجام رسیدن طرحهای گسترده ی آب خیزداری و ساخت و ایس هر ساخت و ایس هر فراهم ساخت و ایس هر دو نقسشی تعیین کننده در افرایش محبصولات کشاورزی داشتند.

سرانجام، لازم است دستاوردهای کشاورزی اشتراکی شده را در مقیاس دستاوردهای کشاورزی درخور قیاس کشورهای در حال توسعه قرار دهـیم و نه فلان نمونهی اعلا. توسعهی روستایی هم در هند و هم در برزیل از ۱۹۵۰ به این سو، بهطرزچشمگیــری پیش پا افتاده و بی اهمیت بوده است (بهویره اگر بهرهبرداری برزیل از زمینهای تاکنون کشتنشده را در مد نظر قرار دهیم) و چین و اتحاد شوروی را باید با این دو کشور مقایسه کرد. افنزون بر این، گرچه بازده کشاورزی در پارهیی از کشورهای در حال توسعهى سرمايه دارى كاملأ بهسرعت افرايش يافته است، ولی بهندرت این رشد همراه با انصاف بوده است. تايوان قطعاً موفق بوده است ولي فقط به سبب مجموعتهی یگانته یسی از عوامسل بنهویسژه مطلبوب: کمکهای ایالات متحد آمریکا و جریان <نیبروی> کار ماهر از سرزمین اصلی چین. بر اغلب کشورهای در حال توسعه ثابت شده است که بسیار آسان است که یک نظام مالیاتی پیشرفته طراحی کنند ولی بسیار دشوارتر است که از طفررفتن از پرداخت مالیات یا هزینه های به شدت فزاینده ی جمع آوری ماليات پرهيز كنند.

پیشینهی کشاورزی اشتراکی تقریباً کمتر از آن خوش آیند است که بسیاری از مارکسیستها امید داشتند. بااینهمه، روشن نیست که کل این عملکرد

- یعنی توسعه ی نیروهای تولیدی و امحای استثمار - بههیچرو بدتر از عملکرد بیشتر اقتصادهای سرمایه داری بوده باشد. برعکس، هنگامی که در نظر بگیریم که چین، اتحاد جماهیر شوروی و ویتنام با یک محیط بین المللی خصمانه روبه رو بودهاند، دستاوردهای بخشهای کشاورزی آنها را باید چشمگیر شمرد.

برای آگاهی افزون تر ← اشتن، بَزْیل، هیل، کِنِت، پیازا، الن و زیتنر، رابین ۱۹۸۴؛ دیـویس، آر. دابلیـو. ۱۹۸۹؛ المـــن، ام ۱۹۸۹؛ لنـــین، وی. آی. ۱۸۹۹ (۱۹۶۰)؛ المحسن، ام ۱۹۵۹ (۱۹۶۰)؛ مائوتسه تونگ ۱۹۵۵ (۱۹۷۸)؛ را (۱۹۷۸)؛ نولن، پتر ۱۹۸۸؛ سالدن، ام ۱۹۸۲ (۱۹۸۸)؛ تروتسکی، ال. ۱۹۳۷ (۱۹۷۲).

كريس برامال

# اشرافیت کارگری (labour aristocracy)

چنان که هابسباؤم (۱۹۶۴) یادآور می شود، «به نظر میرسد عبارت اشرافیت کارگری از میانه ی سده ی نوزدهم دست کم برای توصیف پارهینی قشرهای بالایی متمایز طبقهی کارگر به کار گرفته شده باشد» (ص ۲۷۲). مبارکس و انگلیس در یکی از نقیدهای سیاسی خود در نویه راینیشه تسایتونگ: مجلهی *سیاسی \_ اقتصادی* (اکتبر ۱۸۵۰) ، یادآور میشوند که جنبش چارتیستی به دو جناح تقسیم شده است، یک جناح انقلابی که «تودهی کارگرانی که در وضع پرولتری واقعی زیست میکنند به آن تعلق دارنـد» و دیگر جناح رفورمیست که در بردارندهی «اعضای خردهبورژوا و اشرافیت کارگری است». سیس، لنین همچنین رفورمیسم را در جنبش کارگری با اشرافیت کارگری پیوند می دهد؛ بهویژه او در نوشتههای خود طی جنگ جهانی اول بر آن است که «قسرهای معینی از طبقهی کارگر (دیوانسالاری در جنبش کارگری و اشرافیت کارگری...)، و نیبز هواداران خردهبورژوا... به عنوان پشتیبان اجتماعی اصلی ایس گرایشها» برای فرصتطلبی و رفورمیسم به کار

مىآيند (مجموعهى أثار، ج ٢١، ص ١٤١). ماكس آدار در پژوهشی در باب طبقهی کارگر در ارتباط با فاشیسم (۱۹۳۳) به اشرافیت کارگری، به عنوان «یک قشر ممتاز به لحاظ عددی بزرگ» که «خود را به شدت از طبقه ی پرولتاریا جدا کرده است»، مسئولیت پخش و نشر یک ایدئولوژی محافظه کارانه را نسبت میدهد. تحلیل او سرانجام مفهوم اشرافیت کارگری را با مفهوم بورژواشدن (که انگلس پیش از این در نامههای دهه ۱۸۸۰ و ۱۸۹۰ آن را مطرح کرده بود) یک کاسه می کند، و بدین گونه به بحث و نظرهای تازهتری اشاره می کنید. هابسیاؤم (۱۹۶۴) نتیجه می گیرد که اشرافیت کارگری در بریتانیا در پایان سدهی نوزدهم حدود ۱۵ درصد طبقهی کارگر را در بر میگیرد، و در ادامه به بررسی دگرگونیها در سدهی بیستم می پردازد، و بهویتره به «اشرافیت کارگری جدید کارگران یقه سفید و کارگران فنی اشاره میکند. از اینجا برمیآید که اشرافیت کارگری در جامعههای سرمایهداری کنونی از اهمیت بهمراتب کمتری برخوردار است تا دگرگونیهای کلی تر در موقعیت طبقهی کارگر و نشوونمای طبقه ی کارگر

برای آگاهی افزون تر ← آدار، ماکس ۱۹۳۳ (۱۹۷۸)؛ هابسباؤم ۱۹۶۴؛ مورهاؤس، ایج. اف. ۱۹۷۸.

تام پاتامور

# اصل موجبیّت / جبرگرایی / دترمینیسم (determinism)

ایس اصطلاح معمولاً به صورت ایس برنهاده درک میشود که برای هرچیزی که روی میدهد شرایطی وجود دارد، بهنحوی که، با در نظر گرفتن ایس شرایط، هیچچیز دیگر نمی توانسته است روی دهد. بدینسان، به تأثیر از کامیابی اخترشناختی چشم گیر فیزیک نیوتونی، دولاپلاس مدعی شد که تنها با فرض شناخت کل وضع مکانیکی گیتی در یک لحظهی معین زمان، هیچچیز «تردیدبردار و غیرقطعی نخواهد بود و آینده،

مانند گذشته می تواند در برابر چشمان ما حضور داشته باشد» (۱۸۱۴ (۱۹۵۱)، ص ۴). این نگرش کـه هیـوم (۴۰-۱۷۳۹ (۱۹۶۵)) و میل آن را به شکل فلسفی مؤثر سامان بخشیدند به صورت اصل موجبیت نظم و X یویدار می شود، به این معنا که برای رویداد Xمجموعههیی از رویسدادهای ۲۱ س۷<sub>n</sub> وجسود دارد، بهنحوی که این رویدادها بهطور منظم ذیل مجموعه یی از توصيفها به هم پيوند مييابند. بااينهمه، تأمل در فلسفهی علم نوظهور بر پایهی شرایطی که تحت آن پیآمدهای اصل موجبیّت واقعاً ممکنانـد (کـه اصـل موجبیت به عنوان برنهاده یی متافیزیکی اعتبار خود را از آن می گیرد) حاکی از آن است که گذشته از معدودي زمینه های فروبسته ی خیاص که به طور تجربی به اثبات می رسند یا به طبور طبیعی روی میدهند ـ قوانین به جای تعیین نتایج ثابت منحـصر به فبرد، محدودیت ایجاد می کننید؛ و ایس کنه، به طور کلی، قوانین را می بایست بیش تیر به عنوان گرایشهای سازوکارها تحلیل کرد تنا به صورت بيوستكيهاي لايتغير رويدادها؛ بهنحويكه علقهي قانونواریا پیوند کلاً معتبر نه محتمل است و نه بالفعل بلکه ضروری و واقعی است (یاهاسکار ۱۹۷۹). از این دیدگاه یگانه معنایی که بر پایهی آن علم اصل موجبیّت را پیشفرض می گیرد معنای (غیرهیومی، غيرلاپلاسي) موجبتيت هميشه حاضر، يعني هميشه حاضری علتهای واقعیی و لنذا امکان توضیحهای چندلایه است. پس، «اصل موجبیّت» را آن گونه که معمولاً از این اصطلاح فهم میشود می تبوان چینزی شمرد که هم بر خطای این تصور تکیه دارد که چون رویدادی برای روی دادن انگیزهی تباریخی داشته است، ناگزیر است پیش از آن که برانگیخته شود روی دهد (خَلط «تعیین» و «پیش تعیین») و هم بر هستى شناسى فعليت انگار سادهانديـشانهى قوانين متکی است.

در زمینه یی مارکسیستی، بحث درباره ی اصل موجبیت گرد این پرسشها گشته است که آیا پسیآمدهای

آیندهی معین یا شاید حتا تاریخدار (شرایط، اوضاع، رويـــدادها و غيـــر أن) الـــف) ناگزيرانـــد ب) پیشبینی پذیراند ج) مقدراند (به این معنا که ناگزیر است هر آنچه را مردم انجام میدهند آشکار سازد). در مورد الف) مارکس و مارکسیستها به دو مسیر کشیده شدهاند. به لحاظ صبوری، مبارکس ببر قبوانین اقتصاد سرمایهداری، مانند قانون نیرخ نزولی سبود بیه عنوان گرایشهایی که تابع ضد تأثیرات اند تصریح دارد؛ و بهوضوح به کشرت انگیزهها یا تعیینها و موجباتی اذعان دارد که در پی آمدهای تباریخی عمل می کنند. «شالوده یی اقتصادی که در ویژگی های اصلی خود یگانه است می تواند به سبب تأثیر اوضاع و احبوال بیرونی بیشمار، به سبب تأثیرات آبوهوایی و جغرافیایی، تأثیرات تاریخی از خارج و مانند آن، گوناگونیها و درجهبندیهای نامحدود از خود [متجلی سازد]». (سرمایه، ج ۳، ف ۴۷، ب ۲). درعین حال، هماو خواهان پرهيز از التقاطي گري است: «در تمامي شکلهای جامعهٔ تولیدی معین و روابط آن است که مرتبه و نفوذ هر تولید دیگر و روابطاش را معین می کند. این نوری کلی است که در آن تمامی دیگر رنگها غوطه میخورند و رنگسایههای ویژهی آنها را حک و اصلاح می کند. این اثیری وینژه است که وزن مخصوص هرچیزی را که درون آن بافت می شود معین می کند» (گروندریسه، درآمد). این کشاکش در نامهی مشهور انگلس به بلوخ بهوضوح نمایان است (نامهی ۲۱ سپتامبر ۱۸۹۰): «موقعیت اقتصادی شالوده است، ولی عناصر گوناگونی از روبنا ... نیـز تـأثیر خـود را بـر جریان رویدادها میگذارند... و در بسیاری از موردها در تعیین شکل خود چیرگی دارند. کنش و واکنشی وجبود دارد که در آن، در مینان انببوه بنی پاینانی از تصادفها، حرکت اقتصادی سرانجام خبود را چبون ضرورت بر کرسی مینشاند.» التوسیر در مقالهی تأثیرگذار خود «تضاد و چنبدعلتی» (۱۹۶۵) (۱۹۶۹)) کوشـد بـا مفهـوم چنـدعلتی (کـه از فرویـد بـه وام می گیرد)، هم نیاز به پرهیز از یگانه گرایی (= مونیسم)

- خواه از گونه ی تقلیل گرای اقتصادی (برای نمونه، کائوتسکی، بوخارین) و خواه از گونه ی ذات گرای تاریخی (برای نمونه، لوکاچ، گرامشی) - و هم نیاز به پرهیز از چندگرایی (پلورالیسم) را برآورد؛ او بر آن است که اقتصاد است که تعیین می کند کدام سطح بالنسبه خودفرمان روبنا به نحو به هم پیوسته یا به لحاظ عصر مسلط است. (← مارکس: «شیوه یی که بر پایه ی آن [جهان باستان و سده های میانه] معاش خود را تأمین می کردند علت این امر را توضیح می دهد که چرا در یک مورد سیاست و در مورد دیگر مذهب کاتولیک نقش اصلی را بازی می کردند.» (سرمایه، ج

در سطحی بسیار انتزاعی، به نظر میرسد مارکس به چندگرایی (بهطور نامتقارن ساختاریافتهی) تمامت بخشی هم در درون ماتریالیسم تاریخی و هم میان ماتریالیسم تاریخی و هم میان ماتریالیسم تاریخی و شاکله های تکمیلی گوناگون، یا حتا شاکله های بدیل، متعهد است. ولی در چارچوب این مقولهی اخیر، شاید مهم باشد که دو مورد را از هم متمایز کنیم: موردی که درون ماتریالیسم تاریخی توصیف نمی شود (برای نمونه وضع هوا) و هم چون انگیزه و علتی حقیقتاً مستقل عمل می کند و موردی که کارآیی آن تابع میانجی فرایند تاریخی است موردی که کارآیی آن تابع میانجی فرایند تاریخی است در هرحال، با در نظرگرفتن پیچیدگی و ناهم گونی انگیزه ها و علتهای متعدد رویدادها در تاریخ بشر، مارکسیسم فقط به نپذیرفتنی ترین وجه به معنای (الف) نظریه یی موجبیتگرا قلمداد می شود.

به نظر می رسد دست کم به ظاهر ویژگی ممیز تاریخ تعدد و نیز تکثر علتها و انگیزه ها است. در این مورد کشاکشی آشکار میان پیش گفتار مارکس بر نقد اقتصاد سیاسی و پیش گفتارش بر ویراست نخست جلد نخست سرمایه وجود دارد، آن جا که خاطرنشان می کند که «کشوری که از لحاظ صنعتی توسعه یافته تر است به کشور کم تر توسعه یافته فقط تصویری از آینده ی آن را نشان می دهد»، که حاکی

از دیسدگاهی تسکجهشه از تساریخ است؛ و نکسوهش پرطنین کسانی که بر طبق نامهاش به میخایلوفسکی (نوامبر ۱۸۷۷) «طرح تساریخی او را در بساب تکبوین سرمایه داری در اروپای غربی به نظریه ی تساریخی سفلسفی کل راهی مبدل ساختهاند که همه ی مردمان، صرف نظیر از اوضاع و احسوالی که خبود را در آن می یابند، مقدر است آن را طی کنند»، و نیز بسیاری از بنسدها در گروندریسه که حساکی از دیسدگاهی چندجهته از تاریخ است.

به معنای (ب) که برگردیم، در اینجا فقط لازم است یادآور شویم که به استثنای یکی دو جلوه گری آشکارا سخنورانه به تمامی پیشنگری های مارکس مشروط است، و تابع عمل جمله های اگر همه چیز چنان باشد، به نحوی که او به معنای پوپری تاریخ گرا نیست (به تاریخ گرایی).

در خصوص ج) به نظر روشن میهرسید که میارکس تقدیر گرا نیست. در نظر او آن چه در آینده روی میدهد به دلیل یا دست کم به سبب هر آن چیزی است که مردان و زنان انجام میدهند و نه بهرغم آن؛ هر دیندگاه دیگنری در حکیم چیزانگاری زمخت فراینند تاریخی و خلاف گفتارهای مکرر مارکس در این باره است که «انسانها هستند که تباریخ را میسازند». از سوی دیگر، گرچه مارکس تقدیرگرا نیست، گرامشی (۱۹۷۷ (۱۹۷۷)) هـمچنان درست میدانید که ۱۹۱۷ را همچون «انقلاب بر ضد سرمایهی کارل مارکس» توصیف کند؛ و خط نقدی که همین اواخر هابرماس (۱۹۷۱) و ولمبر (۱۹۸۱) پیش کشیدهانید، نقلقول تأییدآمیز مارکس را در پسگفتار ویراست دوم ج ۱ س*رمایه* نسبت به توصیف منتقدی که از روش او حمارکس> به عنوان «[اثبات] ضرورت نظم کنونی امور، و ضرورت نظم دیگری که نظم نخست میبایست ناگزیر از آن عبور کند... خواه انسانها بدان باور داشته باشند و خواه باور نداشته باشند، خواه از آن آگاه باشند و خواه آگاه نباشند»، نشانهی غلیط فهمیدن عینیت نگرانهی عمل علمی خود او انگاشتهاند.

همان گونه که موضوع کلی اصل موجبیت بیا موضوع «ارادهی آزاد» درهم تنیده است، به همانسان موضوع ضرورت با موضوع آزادی به هم گره خبورده است. مارکس در پارهگفتاری گیرا در ج ۳ سرمایه (ف ۴۸) دو مفهوم از آزادی را کنار هم می آورد؛ مفهوم نخست که عبارت است از تنظیم عقلانی و بهحداقل رساندن کار ضروری، و مفهوم دوم که عبارت است از «بالندگی توش و توان انسانی» به عنوان «هدفی درخود». روشن نيست كه آيا ماركس چنين فعاليت آزادانهى آفریننده یے را \_ در کمونیسم \_ کلاً فارغ از محدودیت و یا نامشروط به شکلهای اجتماعی (میانجی ها) و اوضاع و احوال تاریخی می داند. درهرحال، انگلس در آنتی دورینگ (ق ۱، ف ۲) نظریهی متافیزیکی عامی را دربارهی آزادی به دست میدهد که تهرنگی بالنسبه متفاوت دارد و بر آن است که: «آزادی به معنای رؤیای استقلال از قوانین طبیعی نیست بلکه به معنای شناخت این قبوانین است، و بیه معنای امکانی که ایس شناخت بیرای کاربست ایس قوانین در جهت هدفهای معین میدهد.» گرچه انگلس خاستگاه این مفهوم را به هگل نسبت می دهد، محتمل مینماید که گزینگویهی انگلس را هم او و هم مارکسیستهای سنتی رویهمرفته بیش تر به ایس معنای باکونینی و بوزیتیویستی دریافته باشند تا به هر معنای اسپینوزایی که: طبیعت از منا فرمنان برداری میکند اگر ما از آن فرمان برداری کنیم، و این که شناخت همانا قدرت است. اگر این تفسیر از انگلس درست باشد، تفاوت أشكار ميان موردهاي طبيعي و اجتماعی باقی میماند، اینکه در علوم اجتماعی شناخت یا کنش با ضرورتهای مورد توصیف بیگانه نیستند. از دیگر سو، دقیقاً این گونه انتقال آشکار عاملیت از فرایند اجتماعی است که، جنون از دیندگاه ناتوراليسستى توصييف شود، به صورت شاخص تكامل كرايى پوزيتيويستى (← پوزيتيويسم) بينالمليل دوم و توجیه گری تاریخی (یا اراده گرایسی افراطیی) بين المليل سنوم درمي آيند. پلخيانوف در مقالمه ي

تأثیرگذارش «نقش فرد در تاریخ» (۱۹۰۸) می کوشد ثابت كند كه اعتقاد به اصل موجبيت با تراز بالايي از فعالیت سیاسی سازگار است، و امکان آن را میهدهد که افراد بتوانند ویژگیهای فردی رویدادها و پارهیی از پی آمدهای ویرهی آن را دگرگون کنند»، اما نه «گــرایش کلــی» آن را (ص ۱۶۹). گرچــه آدلــر و مارکسیستهای اتریشی به راههای گوناگون کوشیدند غایت گرایی را با علیت، شرحی مقصودمند از عاملیت انسان را با مفهومی نااراده گرایانه از شکلهای اجتماعی آشتی دهند، جانمایهی کلی مارکسیسم غربی ضد ناتورالیستی و ضد علت گرایی، و نیسز ضد اصل موجبیت بوده است. این گرایش در این کوشش سارتر به اوج میرسد که شالوده ی فهمپذیری تاریخ را بر طرحهای آزادانه گنزینشنده ی افتراد مینهند، درعین حال که بر سامانه ها و سطوح چندگانه یی از میانجی تأکید میورزد که نیروهایی که معمولاً در ماتر باليسم تاريخي توصيف مي شوند كاملاً تابع آناند: در سارتر نیز مانند فیشته موجبیت است و نه آزادی (یا امکان رهایی) که نیاز به توضیح دارد. (نیز ← دیالکتیک فرد شناخت، نظریهی ماتریالیسم رئاليسم؛ علم)

برای آگاهی افزون تر ← آدار، ماکس ۱۹۰۴ (۱۹۷۸)؛ باهاستکار، روی ۱۹۷۹؛ آلتوسر، لویی ۱۹۷۹ (۱۹۷۸)؛ باهاستکار، روی ۱۹۷۹؛ کوئن، جی. ای. ۱۹۷۸؛ گیدنز، ای ۱۹۸۱؛ بلخانوف، جی ۱۹۸۸ (۱۹۶۹)؛ سارتر، ژان پل ۱۹۶۳؛ تیمپانارو، اس ۱۹۷۸ (۱۹۷۶)؛ ولمسر، ای ۱۹۸۸؛ ویلیسامز، آر ۱۹۷۸.

روی پاهاسکار

# اضافه تولید (overproduction)

موقعیتی که در آن سرمایه ها، صنایع و بخشهای منفرد گوناگون در فروش کل محصول خود دچار مشکل میشوند و این امر به وضعی عمومی میانجامد که در آن کل محصول از کل تقاضا فراتر می رود. با در نظر گرفتن خصلت بی برنامه ی رقابت سرمایه داری،

فقط از روی تصادف، یا از راه آرمانی سازی نظری است که وضعیت تعادل می تواند در همهی شاخهها حاکم گردد، و همراه آن محصول با تقاضا مطابقت پیدا کنید و طرحهای سرمایهداران تحقق یابد. اضافهتولید ملازم بحرانها است، ولي به عنوان علت بحرانها محل مناقشه است. قانون سه، که اقتصاد سیاسی کلاسیک و نوکلاسیک بر آن استوار است، امکان اضافه تولید مداوم را مردود می شمارد و بر آن است که اقتصاد قادر است از طریق حرکت سرمایه میان فعالیتها، که بسر اثبر نابرابری در نرخ سود هدایت میشود، به تعدیل خود بیردازد. نظریه پسردازان اضافه تولید بسر آن اند که بیا اضافه تولید نسبت به تقاضا، بحران در یک عرصهی فعالیت آغاز می شود و سیس به دیگربخشها گسترش می یابد، و بیش تر موجب بی تعمادلی فزاینده است تما احیای تعادل. توگان بارونوسکی در طرحهای کلی مارکس در باب بازتولید گسترش یافته (← طرح کلی بازتولید) دخیل و تصرف کیرد تیا نمونیه هایی از عیدم تناسب در محصول دو بخش اقتصاد پدید آورد که به اضافه تولید کلی منجر می شود. چنین جرح و تعدیلهایی در این طبرح کلی، که همچنان مورد استفاده قرار می گیرد، نمی تواند علت نخستین بحران را بر پایهی رفتار سرمایهداری، خواه رفتار فردی و خواه رفتار جمعی، توضیح دهد و لذا همچنان بحث انگیز باقی می ماند. (نیسز ← بحران ها اقتصادی: کممصرفی). برای آگاهی افزون تسر ← سویزی، پل ۱۹۴۳ (ف x).

مكناد دساي

# اعتبار و سرمایهی واهی

# (credit and fictitious capital)

فروش یک کالا در ساده ترین شکل خود عبیارت است از مبادلهی کالا برای پول. بااین همه، فروشندهی کیالا می تواند به جای پول قول خریدار را به پرداخت آن در آینده بپذیرد. در این مورد، فروشنده اعتبار را بیرای خریدار تمدید می کند، و آن ها وارد رابطه ی تازه یی به

عنوان بستانگار و بدهکار میشوند تا به قول پرداخت عمل شود. بدهکار ممکن است بدهی خود را از راه انتقال پول به بستانکار تسویه کنید که در آن صورت پول به عنوان وسیلهی پرداخت عمل میکند. ولی در نظامهای اعتباری کاملاً توسعه یافته بدهکاران اغلب از طریق انتقال قولهای دیگر عاملان به پرداخت به بستانکار، وام خود را میپردازنید. در بسیاری موردها این قولها با هم سربهسر میشوند (برای نمونه، A به مقروض است، B به ۱۰۰۰ دلار مقروض است، وامها به سادگی مقروض است و C به A بدهکار است، وامها به سادگی میتوانند یک دیگر را جبران کننید). در مراکز تجاری بزرگ که در آن معاملات اعتباری متمرکزانید، پیول فقط واسطه بخش کوچکی از ارزشهایی است که از طریق اعتبارهای جبرانی متقابل انتقال می یابد.

بدینسان، در گردش کالاها و انتقال ارزش، اعتبار به جای پول مینشیند. اعتبار از هزینههای نگهداشتن پول جنسی ارزشمند می کاهد و گردش سرمایه را شتاب می بخشد. بانکها اعتبار را بیرای مؤسسههای سرمایهداری تمرکز می بخشند. به جای آن که سرمایه داران منفرد اعتبار را بیرای یک دیگر تمدید کنند و متحمل هزینههای جمع آوری و خطرهای ضایعات مستتر در معاملات اعتباری شوند، می توانند تمامی اعتبار را به شکل سیرده در یک بانک تمدید کنند و هرگاه که به آن نیاز داشتند اعتبار را به شکل وام از بانک بیرون بکشند. به عنوان راهی دیگر، بانک می تواند به همان هدف از راه تائید یا «بذیرفتن» قولهای پرداخت سرمایهداران منفسرد دست یابد، و تعهد کند که در صورتی که عامل اصلی در پرداخت قصور کرد بانک جبران خسارت کند. این فرایند اعتبار بانک را جای گزین اعتبار بستانکار می کنید. سرانجام، بانک می تواند قول خصوصی به پرداخت را بپذیرد و در عوض قول های خود را (اسکناس) پخش کند. بانک بیا هدایت نرخ بهرهیی بالاتر از نرخ بهرهیمی که خود استقراض می کنید، یا، در مبورد پنذیرش ببراتها، از طریق «تنزیل» تعهدات شخصی برای پرداخت،

خریدن آنها به کمتر از ارزش اسمی شان و جمع آوری آنها به ارزش اسمی شان، سودی از این معاملات به دست می آورد.

رشد و گسترش اعتبار به طوربالقوه رنجیره ی بی ثباتی از وابستگی متقابل مالی پدید می آورد، زیرا هر عامل انتظار دارد که برای پرداختن به بستانکاراناش بدهکاراناش قرض او را بپردازند. برای نمونه، یکی از شکستهای اساسی در پرداخت که از کاهش فروش کالاها در بحران فروش یا تحقق سرچشمه می گیرد می تواند موجبات بحران یا وحشت اعتبار را فراهم آوردکه به موجب آن هر عامل می کوشید اعتبار را به پول تبدیل کند و درخواست پرداخت به پول کند (بعرانهای اقتصادی). چون این امر ممکن نیست، فشار بخرانهای بهره را به شدت افزایش می دهد، و سپس به ورشکستگی و تصاحب ضعیف ترین سرمایهها سپس به ورشکستگی و تصاحب ضعیف ترین سرمایهها

مارکس میان اعتبار، که تمدید می شود تا خرید و فروش کالاها را تسهیل کند، و وامهای سرمایه، که در آن هیچ خرید کالایی در کار نیست، تمایز قایال می شود. وام دهنده ی سرمایه پول را به وام گیرنده یمی سرمایه دار واگذار می کند به هدف آن که، به شکل بهره، در ارزشِ اضافی یی سهم داشته باشد که از استفاده از پول برای تأمین مالی تولید سرمایه داری سرچشمه می گیرد (ب سرمایه ی مالی و بهره). درواقع مماملات اعتبار و وام شکلهای مشابهی دارند و به طرز تنگاتنگی با نظامهای مالی سرمایه داری فوق العاده توسعه یافته با نظامهای مالی سرمایه داری فوق العاده توسعه یافته گره خورده اند، و نهادهایی یکسان، هم چون بانکها در هر دو نوع معامله اغلب به صورت واسطه عمل در هر دو نوع معامله اغلب به صورت واسطه عمل

وامهای سرمایه به شکلهای ویژه همچنین می توانند سرمایه ی واهی پدید آورند. در شکل شرکتی یا شرکت سهامی عام سازمان یک مؤسسه ی سرمایه داری، مالکیت مؤسسه و دارایی های آن به سهام قابل انتقال واگذار می شود که هر یک از آن ها حقی بر پاره یی از سود بساقی مانده از کسب و کار مؤسسه دارند (

شکلهای سرمایه و درآمدها). صاحبان اصلی این سهام سرمایهی پولی واقعیی در مؤسسه سرمایهگذاری می کنند. اگر سهم ها را صاحبان اصلی به فروش برسانند، پولی که به آنها پرداخت می شود به مدار سرمایهی مؤسسه وارد نمی شبود، بلک بهسادگی درآمدی برای فروشنده به شمار می آید. مؤسسه همچنان به گردش سرمایهی اصلی ادامه میدهد، سرمایه یی که بسر اثبر هسر بخشی از ارزش اضافی بسر ميزان آن افزوده ميشود كه خود اين سرمايه آن را يديد آورده است و مؤسسه آن را انباشت كرده است. در این موقعیت مالکیت سهام مؤسسه نمودار ادعا بر جریان معینی از درآمدها است که از سود باقیماندهی بنگاه سرچشمه می گیرد. دارندگان پول می توانند پول خود را وام دهند و جریانی از بهرهی آن را دریافت کنند یا سهام بخرند و جریانی از سود سهام را دریافت كنند. قيمت سهام تثبيت خواهد شد تا اين سهام را به عنوان سرمایه گذاری جذاب سازد، و ایس کنار با درنظر گرفتن خطریذیری بالاتری که متوجه جریان سود باقیمانده نسبت به جریان بهره است، در رقابت با وامها انجام مىكيرد. ولى قيمت سهام مى تواند از ارزش سرمایهیی که واقعاً در عملیات مؤسسه سرمایه گذاری می شود افزون تر باشید. مارکس این افزوده را سرمایهی واهی میخواند، زیرا این افزوده بخشی از قیمت سهام است که با ارزش سرمایه که واقعأ در توليد مؤسسه مشاركت مى جويد تطبيق نمی کند. برای نمونه، فرض بگیرید که مؤسسه یی هیچ بدهی و هیچ مالیاتی ندارد که بیسردازد، ۱۰۰ میلیسون دلار سرمایه دارد و نرخ سود میانگین ۲۰ درصد در هر سال را با بهدستآوردن ۲۰ میلیون سود تحقیق مى بخشد. فرض كنيد ١ ميليون سبهام وصول نشده وجود دارد که هر یک از آنها طلبی ۲۰ دلاری از سود سالانه دارد. اگر نبرخ بهترهی وام هیا سیالانه ۵ درصد باشد، و خطرپذیری جریان سود سهام سرمایه گذاران را به جایی رهنمون شود که سالانه به ۱۰ درصد عایـدی از سهام خود نیاز داشته باشند، همر سمهم ۲۰۰ دلار

قیمت خواهد داشت و یک میلیون سهم ۲۰۰ میلیـون دلار. مارکس ۱۰۰ میلیونی را که برحـسب آن قیمـت سهم از ۱۰۰ میلیون سـرمایهی واقعـی فراتـر مـیرود، سرمایهی واهی میخواند.

بهطورکلی، سرمایه ی واهی وقتی می تواند پدیدار شود که بازارهای مالی جریانی از درآمد را به ایس طریق «سرمایه یی» کنند. برای نمونه، بدهکاری دولتی با هیچ سرمایه گذاری سرمایه وفق نمی دهد، و صرفا ادعایی است بر بخش ثابت معینی از درآمدهای مالیاتی. بااین همه، بازارها مالی با بدهی دولتی چنان برخورد می کنند که گویی این بدهی سرمایه گذاری مولدی است و نسبت به نرخ بهره ی وامها ارزش سرمایه ی برای آن ایجاد می کنند. (نیز به سرمایه ی مالی)

برای آگاهی افزون تـر ← هیلفردینـگ، ردولـف ۱۹۱۰ (۱۹۱۸) ق ۲.

دانكن فولى

#### اعتصاب (strikes)

اعتصاب که تبعیت روزمره ی کارگران از کارفرمایان را در درون روابط تولیدی سرمایهداری در بسیش تسر کشورها در سراسر سده ی نوزدهم (و اغلب بعدتر) آشکارا می گسلد، حرکتی غیرقانونی است و بدین سان دست کم به نحو پوشیده دولت را به چالش می کشد. اعتصاب اغلب بخشی از طغیانهای عمومی تر نارضایی طبقه ی کارگر را شکل می دهد.

اعتصاب الهام بخش مارکس و انگلس در ارزیابی های شورانگیز دوره ی آغازین کارشان از اتحادیدهای کارگری بود. انگلس در وضع طبقه ی کارگر بر آن است که اعتصابات انگلستان معصولاً شکست می خوردند، ولی حاکی از «جنگ اجتماعی» بودند، و «مدرسه ی نظامی کارگرانی به شمار می آمدند که در آن خود را برای پیکار بزرگی آماده می کردند که نمی شمد از آن پرهیز کرد». مارکس در فقر فلسفه بر آن است که کشاکش های منفرد طبعاً به «جنگ

داخلی تمامعیار» مبدل می شود، و پرولتاریا را به عنوان «طبقه یی برای خود» تثبیت می کنند. همین پیام در بیانیهی حزب کمونیست نیز پدیدار شد. سپستر، بخش زیادی از کار عملی بینالملل اول (← بین المللها) حمایت مادی برای اعتصاب گران را در پی داشت (کنه طبی بحیران اقتیصادی دهیهی ۱۸۶۰ شمارشان روبه فزونی گذاشت). ولی مارکس دریافت که اعتصابات می توانند در گیری های روزمره ی محن ص اتحاديههاى بالنسبه محافظه كاربراي هدفهاي محدود باشند. هنگامی که مارکس در بین الملیل به اتحادیهها اصرار میورزید که «نباید فراموش کنند که دارند با معلولها می جنگنید و نبه با علتهای ایس معلبول ها» معنبای ضمنی سبخن او ایسن ببود که اتحادیه گرایان به این خرسند/ند که «منحصراً مجذوب این جنگهای جریکی اجتنابنایندیر شوند» (ارزش، بها و سود).

دیدگاه متفهاوتی در باب اعتبصاب را باکونین و حامیاناش پروردند کیه متضمن فکر «اعتصاب عمومی» بود (که ریشهی آن را می شد تا پیشنهاد بنبو در ۱۸۳۲ برای یک «تعطیلی ملی بنزرگ» ہی گرفت). در ۱۸۶۸ بین الملل استراتژی چنین اعتصابی را تصدیق کرد تا در برابر اعلان جنگ مقاومت کند، که سخت مایهی رنجش مارکس شد. سپستر باکونینیها اصل اعتصاب عمومی انقلابی را بسط و پرورش دادند، که قرار بود به صورت شعار محوری سندیکالیسم درآید. اعتصاب عمومی برای سوسیال دموکراسی بین الملل دوم نیز، گرچه به صورت یک تاکتیک محدود، بهویژه برای کسب یا بسط حق رأی همگانی، موضوعی مهم به شمار می رفت. نمونه ی بلژیک در ۱۸۹۳ در بسیاری از کشورهای اروپایی پی گرفته شد، گرچه مخالفت فزایندهی اتحادیههای کارگری آلمان و شکستی کے حجنبش> کارگری سوئد در ۱۹۰۹ متحمل شد پایهی اعتبار اعتصاب سیاسی را سست کرد. اوت ۱۹۱۴ هرگونه توهم بازمانده در باب اعتصاب عمومی بر ضد جنگ را از میان برد.

فروکش اعتصاب عصومی رفورمیستی (کمه ۱۹۲۶ در بریتانیا حاشیه یی تصدیقی بر آن به شمار می رفت) با پیشرفتهای مهمی در تحلیل مارکسیستی مصادف شد. خیزش انقلابی در روسیه در ۱۹۰۵ الهام بخش جیزوه ی اعتصاب عصومی، حیزب سیاسی و اتحادیههای کارگری رزا لوکزامبورگ شد. لوکزامبورگ بر خودجوشی جنبش تأکید ورزید: «نبض تهنده ی زنده ی انقلاب و درعین حال نیرومندترین چرخ کردنده ی آن...». او بسر آن است که چنین عصل خودجوشی بساط امور روزمره ی ثابت اتحادیهها را درهم می پیچید و تمایزهای رفورمیستی میان سیاست و اقتصاد را از میان برمی دارد و وحدت ذاتی پیکار طبقاتی را آشکار می سازد.

لنین نیز عمیقاً تحتتاًثیر رویدادهای ۱۹۰۵ بود. او در دهمهی ۱۸۹۰ در تأکیسد بسر اهمیست اعتسصابات در گسترشبخشیدن به آگاهی طبقاتی سخن مارکس و انگلس را واگو کرده بود. ولی اعتصاباتی که با سازمان و پیکار سیاسی همراه نباشد نمی تواند ساطهی سرمایه داری و قیدرت دولتی را واژگون سازد: حتا اعتصاب عمومي هم نمي تواند. اينن شيرط به صورت برهان محوری چه باید کرد؟ درآمد: «آگاهی سیاسی طبقاتی تنها از بیرون می تواند به میان کارگران برده شود، یعنمی تنها از بیرون از مبارزهی اقتصادی». بااینهمه، لنین در ۱۹۰۵ دریافت کنه «جنبش در بخشهای معینی از کشور ظرف چند روز از اعتصاب محض بـه سـوى طغيــانِ انقلابــى عظــيم پــيش رفتــه است». لنین نیز مانند رزا لوکزامبورگ از آن پس تأكيد ورزيد كه اعتصاب عمومي بهنحوديالكتيكي با رشد و گسترش آگاهی انقلابی پیوند دارد.

پس از انقلاب اکتبر مسئلهی تازهیی طرح شد: آیا در دولت کارگران، اعتصابگران «بر ضد خودشان اعتصاب می کنند؟» لنین در ۱۹۲۱ بر آن بود که «در دولتی که در آن پرولتاریا قدرت سیاسی را به دست دارد اعتصابات را تنها می توان از روی انحرافهای دیوانسالارانهی دولت پرولتری و همهی انواع بقایای

نظام سرمایه داری کهن توضیح داد و توجیه کرد». در دوره ی استالین، گرچه اعتصابات هرگز رسماً قدغن نشدند، در عمل به عنوان اَعمال خلاف انضباط، گریز از کار یا حتا «خراب کاری ضدانقلابی» سرکوب می شدند.

در غرب، احزاب کمونیستِ نخستین، بهویژه طی «دورهی سوم» (که بینالملیل کمونیستی آن را مرحلهی تازهی طغیان انقلابی در اروپا از ۱۹۲۸ به این سو تعریف کرد) تأکید فراوان بیر نقش اعتصاب ورزیدند. ولی با روی آوری به تاکتیکهای «جبهههای خلق» در ۱۹۳۴ این تأکید کاستی گرفت، و پس از کمونیست با حدت و شدت به مخالفت بیا اعتصاب برخاستند. از زمان جنگ اتحادیههای کمونیستی در بسیاری از کشورها اغلب به اعتصاب ملی به عنوان بسیاری از کشورها اغلب به اعتصاب ملی به عنوان تظاهرات سیاسی دست یازیدند (که همانندیهای را بینالملل دوم در آغاز قرن نشان میدهد). درضمن، گروههای تروتسکیست و دیگر گروههای چپ کمونیسم «رسمی» نقش عمدهی مدافعان اعتصاب را برای ارتقای پیکار طبقاتی مسلم انگاشتهاند.

برای آگاهی افزون تر ← بیچسر، جِسی. ۱۹۷۲؛ کسروک، دابلیو. ایچ. ۱۹۷۱؛ هسیمن، آر. ۱۹۷۲؛ لنسین، وی. آی. ۱۹۷۷؛ لوکزامبورگ، آر. ۱۹۳۵؛ لوکزامبورگ، آر. ۱۹۷۰.

# ریچارد هیفن

### اقتصاد سیاسی (political economy)

اقتصاد سیاسی اصطلاحی است که مترادف علم اقتصاد به کار میرود تا بر قلمروی دلالت کند که به پـژوهش در اختصاص منابع و تعیین فعالیت اقتصادی انبوه میپردازد. معنای ویژه تر اقتصاد سیاسی در زمینه یمی مارکسیستی با مجموعه ی کار نویسندگان معینی پیوند دارد که به بررسی توزیع و انباشت مازاد اقتصادی، و مسایل ملازم آن در باب تعیین قیمتها، دستمزدها، اشتغال، و کارآیی یا از جهات دیگر به

بررسی تمهیدات سیاسی برای پیش برد انباشت مى پردازد. اين نگرش عمدتاً با آثار اَدَم اسميث و ریکاردو، و نیز نویسندگانی چون مالتوس، جیمز میل، جئ اس. میل، مک کالیوک و سینیر پیوند دارد. خود مارکس به تمایز شدید میان اقتصاد سیاسی علمی (أذم اسمیث و ریکاردو، ولی عمدتاً دومی؛ ← ریکاردو و مارکس)، و اقتصاد سیاسی عامیانه که پس از ۱۸۳۰ سر برآورد (← اقتصاد عامیانه) قایل است. مارکس کار بزرگ خود سرمایه را نقد اقتصاد سیاسی میشمرد، ولی در ایام اخیرتر اقتصاددانان دانشگاهی که با مارکسیسم همدلی دارند از اقتصاد سیاسی به عنوان برجسبی برای اقتصاد رادیکال در جهت متمایزساختن آن از اقتصاد بورژوایی یا نوکلاسیک بهره می گیرند. بااینهمه، رگهی دیگری در اقتصاد دانشگاهی، که همچنین خود را اقتصاد سیاسی مینامد، به پـژوهش در کنش دوسویهی فرایندهای سیاسی دموکراتیک و روابط اقتصادی مبتنسی بسر بازار مسی پسردازد. ایس مجموعهی آثار فرایند سیاسی را، تا آن جا که این فرایند بر روابط بازار (کالا) استوار نیست، قلب و تحريف اقتصاد بازار مي داند.

همهی این خطوط، گرچه بهظاهر ناهمگوناند، ریشه یمی مشترک در کار اَدَم اسمیث دارند، و کلید راهیابی به ایس کار مفهوم اقتصاد خودمختار و خودتنظیم گری است که از آن به جامعهی مدنی تعبیر می شود. از نبوغ اَدَم اسمیث بود که احتمال جدایی جامعهی مدنی را از قلمرو سیاسی (دولت)، ظرفیت آن را برای خود تنظیم گری به شرط آن که آزادانه و بدون مانع به حال خود گذاشته شود، امکان بالقومی آن را برای دستیابی بسه وضعیت بیسشینهی منفعیت بسرای همهی شرکت کنندگانی که آزاد گذاشته می شوند تا منافع خود را طلب کنند، و لذا مطلوبیت فلسفی فراهم آوردن چنین وضعی را مشاهده کرد که در آن جامعهی مدنی می تواند مستقل از دولت باشد.

گرچه اَدَم اسمیث زمینه یی را معین کرد که تحولات و اختلافات بعدی از آن نشأت گرفت، کار او را باید در

بافت مناسب آن ملاحظه کرد. گذشته از اقتصاددانان منفرد پیشین (درخور توجهتر از همه جان لاک و ریچارد کانتیون)، خاستگاههای اقتصاد سیاسی را بایید در روشن گری سدهی هجدهم یافت. برافتادن اقتدار دینی نیاز به توضیح تازهی رویدادهای اجتماعی را پیش کشیده بود، و رشد و گسترش علوم طبیعی، بهویژه در کار آینزاک نیوتون طبی سدهی هفدهم، حاکی از امکان رسیدن به چنین توضیحی با بهرهگیری از روشهای علیم ببود. یکی از رگهها در كوشش براى بنيادنهادن علم رويندادهاي اجتماعي، روح القوانين مونتسكيو بود. كار او ردگان شناسي بود و در همان حال که «مدل»ی برای توضیح گوناگونی تمهيدات اجتماعي بشرى بديد مي آورد توضيحي بويما به دست نمی داد. گروهی از فیلسوفان اسکاتلندی، که طی این قرن سلسله یی معلم ـ شماگردی را بـه انجـام رسانیدند، مجموعهیسی از آثار پدیسد آوردنسد که خاستگاههای علم اجتماعی را تشکیل میدهد، و بر آن نام اقتصاد سیاسی نهادنید. فرنسیس هاچسن، اَدَم فرگوسن، ديويد هيوم، أدّم اسميث، جان ميلر، لـورد کیمز اعضای اصلی این گروه به شمار می آیند. آنها به طور دسته جمعی و گروهی اندیشه ی تاریخ انسانی را که مراحل رشد را طی می کند پدید آوردند و همراه آن کلیدی برای راهیابی به هر مرحله را، و نیز گذار از یک مرحله به مرحلهی دیگر را و شیوهی دستیابی به معاش در هر جامعه را. شکارگری، شبان کارگی، کشاورزی و تجارت چهار شیوهی اصلی شناخته شدند، و مجموعهیی از اوضاع واحبوال اجتماعی ــ سرشت اقتدار سیاسی، رشد و گسترش اخلاقیات، موقعیت زنان، «ساختار طبقاتی» ــ همه برحسب شیوهی کسب معاش توضیح داده شدند. این توضیح از گونهی توضیح تکعلتی، تکخطی، تکجهتی یا مبنی بر مدل جبرگرایانهی پیشرفت تاریخی نبود. این نگرش نظرورزی جسورانه یی بود که پشتوانه ی آن مطالعه ی گسترده دربارهی اوضاعواحوال جامعههای گوناگون بود که در سفرنامههای سیاحان ثبت شده بود و مبتنی بسر

شرحها تاریخی ملتهای مختلف از یونان و رُم به این سو بود (-- مرحلههای تکامل).

آدم اسمیث «ماتریالیست» ترین فیلسوف از فیلسوفان اسکاتلندی نبود (جان میلر بود) ولی دقیقاً تأثیرگذارترین و بلندآوازه ترینِ این فیلسوفان به شمار می آمد. در تروت ملل نظریهی چهار مرحله جلوهی برجسته یی ندارد، ولی منطق این نظریه اسمیث را به پیونددادن تجارت با آزادی رهنمون شد. رشد تجارت رشد آزادی متقابلاً یک دیگر را معین می کنند. تجارت را می تواند کلید راهیابی به رونق شمرد، ولی فقط طلب را می تواند کلید راهیابی به رونق شمرد، ولی فقط طلب آزادانه و بدون مانع آن حداکثر رونق را تضمین می کند. بدین سان آزادی کلید رشد تجارت است. تجارت، با گسترش در پهنه ی جهان و فراهم آوردن امکان انباشت ثروت به صورت نقد (یعنی قابل انتقال) تاجران را از استبداد سیاسی مستقل می سازد و لذا امکانات رشد آزادی را افزایش می دهد.

اَدُم اسمیت که در مرحلهی بسیار آغازین انقلاب صنعتی دست به قلم میبُرد اهمیت حیاتی تولید صنعتی را درک کرد. تقسیم کار در تولید صنعتی رشدی بیسابقه را در بازده و بارآوری میسر میساخت. اگر امکان فروش این بازدهی افزایش یافته وجود داشته باشد، آنگاه چنین تقسیمی سودآور از کار درمی آید و سودها را می توان دوباره در فعالیت سودآور دیگری به کار انداخت. اسمیث رشد اقتصادی را حاصل کنش دوسبویهی میان تقسیم کار و رشد بازارها شمرد و بدینسان اقتصاد را از گرایشی ارضی از آن دست که فیزیوکراتها بدان بخشیده بودند، یا گرایش تجاری تنگنظرانهیی که پیروان مکتب سوداگری به آن داده بودنند نجات بخشید. مازاد فقط از زمین سرچشمه نمیگیرد، همچنان که دستیابی به خزانه (سنگهای قیمتی) دیگر معیار یگانه یا مطلوب رونیق اقتصادی نیست. بدينسان، ثروت مى توانىد شىكل كالاهاى فروختنى (بازتولید کردنی) را به خود بگیرد. پس، اگر دارندگان ثروت آن را بهنحوبارآور در سرمایه گذاری بیش تر صرف كنند ثروت رشد و گسترش خواهد يافت.

جنبهی دیگر پیام اَدّم اسمیث نیاز به واگذاشتن افراد به طلب نفع شخصی خود فارغ از دخالت بیرونی (سیاسی) است. اسمیث در بحث از این که افراد، در طلب نفع شخصی خود، بهطورغیرمستقیم و ندانسته نفع جمع را پیش میبرند، مفهوم جامعهی مدنی را به عنوان تمهیدی خودتنظیم گرو نیکوکارانه متبلور ساخت. عقلانیت فردی به خیر جمعی می انجامد؛ هرجومرج ظاهرى طلب فردى منفعت خودخواهانه به جهانی بهسامان میانجامد، سامانی که نه بر اثر کنش سیاسی عمدی و سنجیده بلکه ناآگاهانه بر اثر کنش افراد متعدد فراهم مي آيد. بدين سيان، قلمبرو منافع خصوصی با توجه به قلمبرو نفع عملومی خودمختار میشود، فرد خصوصی از شهروند جدا میشود. ولی در مقابل هراسهای پیشین از سقوط نظم، و جنگ داخلی در میان منافع خصوصی در غیباب دولتی که حیطه ی اقتصادی را سرپرستی می کند، اسمیث تصویری از همآهنگی، خیرخواهی و رونیق به دست مىدهد كه دقيقاً به دليل فقهان دولت از قلمرو خصوصي فراهم مي آيد.

جامعهی مدنی خودمختار، خیرخواه و قادر به پیشرفت نموده می شود. از آنجاکه ثروت مبتنی بیر کالاهای فروختنی و بازتولیدکردنی است، کار همچون عامل نخستین تولید (و از راه تقسیم کار کلید رشد بارآوری) به عنوان معیار ارزش این کالاها گزینشی آشکار به شمار می آید. ولی کار نه تنها معیار ارزش است؛ بلکه همچنین علت یا سرچشمهی ارزش شمرده می شود. اگر درهرحال کار سرچشمهی تمامی ارزش است، پس دو مقولهی اصلی غیرکاری، یعنی بهرهی مالکانه یا اجاره و سود را چهگونه می توان توجیه کرد؟

کار بعدی در اقتصاد سیاسی ــ که آنقدر با دامنه یسی فراخ تعریف می شود که بسیاری از علم اجتماعی را در بر می گیرد ــ از این خطوط در نوشته های اسمیث سرچشمه می گیرد. این ها عبارت اند از: یک) نظریه ی اقتصادی پیشرفت تاریخی؛ دو) نظریه ی انباشت و رشد اقتصادی از راه تقسیم کار و گسترش مبادله؛ سه)

بازتعریف ثروت به نحوی که دربرگیرنده ی کالاها و نه صرفأ خزانه باشد، که انتقاد از سیاستهای مکتب سوداگری و جانبداری از تجارت آزاد را برانگیخت؛ چهار) نظریه ی رفتار فردی که طلب نفع شخصی را با خیر جمعی آشتی می دهد، و برنامه یی برای آزادگذاری اقتصادی و دولت حداقلی فراهم می آورد؛ و پنج) نظریه ی ارزش مبتنی بر کار که به نفع کار هم چون معیار و گاه سرچشمه ی ارزش استدلال می کند.

ریکاردو خطوط اقتصادی محدود کار اسمیث را ذیل اقلام دو)، سه) و پنج) پیشگفته پیراست و از نو پرداخت کرد ولی نظریهی پیشرفت را نادیـده گرفت. هگل از اسمیث نظریه پیشرفت و مفهوم جامعهی مدنی را برگرفت که در نظریهی خود در باب دولت به کبار بنرد. مبارکس از راه نقید فلیسفهی دولت بنه اقتصادیات اسمیث پرداخت. در این جا بود که مفهوم جامعهی میدنی و جیداییاش از جامعهی سیاسی جنبهی محوری داشت. هگل کوشید سلطنت موروثی پروس را همچون دولت آرمانی با این استدلال توجیه عقلاتی کنید کیه جیدایی جامعه ی میدنی از جامعه سیاسی علت تقسیم اجتماعی اساسی و بدینسان مانعی بر سر راه پیشرفت تاریخی است. از دید هگل این تناقض میان جامعهی مدنی همچون قلمرو منافع خودخواهانه و جامعهی سیاسی همچون قلمرو نفع جمعی را فقط تمهیدات سیاسی که بر فراز و بیسرون از جامعهی مدنی قرار دارد \_ یعنی میانجی گریهای «فراطبقاتی» \_ می تواند با هم آشتی دهد. ایس ها عبارتاند از نظام مراتب طبقاتی، دیوان سالاری، و سلطنت موروثی. مارکس در انتقاد از نظریهی هگل، حق رأی همگانی، پرولتاریا و دموکراسی را هم چون سه گانه یی قرار داد که، برخلاف هگل، می توانست با آغاز کردن کمونیسم و لذا با خود تحقق بخشی بیش تر انسان تضادهای جامعهی مدنی را رفع کنند. ولی مارکس خودمختاری جامعهی مدنی را به عنوان یک داده می گرفت. پـژوهشهای بعـدی مارکس او را از نظریهی دولت به وارسی نظریهی کارکرد جامعهی

مدنی، یعنی به نقد اقتصادی سیاسی کشاند.

درواقع، نظریهی پیشرفت در دستان مارکس به صورت ماتریالیسم تاریخی درآمد. نظریهی ارزش او تناقض مستتر در سرشت دوگانهی کار هم به عنوان معیار و هم سرچشمهی ارزش را شدت بخشید. مارکس گرچه نظریهی انباشت را پذیرفت، کوشید، به روش نقید درونمانا، جنبههای خیرخواهانهی کارکرد سرمایهداری را در معرض تردید قرار دهد. او از ماتریالیسم تاریخی بهره گرفت تا تاریخیت سرمایهداری را ـــ سرمایهداری همچون فقط یک مرحله از تاریخ ـ به اثبات برساند و از تناقض در نظریهی ارزش بهره گرفت تا نظریهی پیکار طبقاتی را سامان دهد که در سرمایهداری شکل تعارض میان کار و سرمایه را به خود می گیرد. او کوشید ثابت کند که چهگونه طلب فردی نفع شخیصی، بیآنکه بههیچروی به عقلاتیت جمعی یا خیر عمومی بیانجامید، به تکرار بحرانها منجر میشود، و این که چهگونه کوششهای سرمایهداران برای چیرگی بر این بحرانها به درهمشکستگی سرمایه، و ایا جایگزینی آن با سوسیالیسم می انجامد که، از رهگذر پیکار سیاسی به دست مي آيد.

از اینجاست که مارکس کار خود را نقد اقتصاد سیاسی مینامد زیرا نشان داد که مقولههای اساسی آن تاریخیاند و نه کلی. امر صرفاً اقتصادی نسبت به عصر ویژهاش نسبی، و گذرا، مییشود. ولی تحولات بعدی در علم اقتصاد به طورسنجیده یا ناآگاهانه نقد مارکس را نادیده گرفت. اقتصاد نوکلاسیک از دهه ی مارکس را نادیده گرفت. اقتصاد نوکلاسیک از دهه اسمیث (و بهویژه این دومی را) نادیده گرفت، ولی نظریهی رفتار فرد و هواخواهی از تجارت آزاد را از او برگرفت و آن را به یک علم اقتصادی ناب بدل کرد. نظریهی انباشت را، تا زمانی که شومپیتر و نویسندگان نظریهی انباشت را، تا زمانی که شومپیتر و نویسندگان نادیده انگاشتند. اقتصاد انگلیسی به تأثیر از مارشال و پیکو به بسیاری از استثناءها در مورد برابرشمردن بیکو به بسیاری از استثناءها در مورد برابرشمردن ساده ی خیر فرد و خیر عموم اشاره کردند و برهانی

برای دخالت دولت برای ارتقای رفاه اقتصادی اقامه کردند. خودمختاری جامعهی مدنی، که در حکم توانایی اقتصاد برای دستیابی به کاربست تمامعیار منابع جلوه داده می شود، بار دیگر به صورت عرصهی بحث و مناقشهی پس از نقد کینز از «قانون سه» درآمد (→ كممصرفي). به تازكي احياي ايد تولوژي آزادگذاري اقتصادی دست داده است. ایدئولوژی آزادگذاری اقتصادی در دستان «مکتب شیکاگو» حکیم حمله یی دوجانبه بر برهان مارشال \_ پیکو در جهت دخالت در فعالیتهای اقتصادی ویژه برای جبران شکست «دست بنهان»، و نیز حمله بر برهانهای کینز بر ضد ماهیت خودتنظیم گر اقتصاد را پیدا می کند. این مکتب کلاسیک جدید که با بازگشت به برهانهای اسمیث مدعى برچسب اقتصاد سياسي است، درعين حال بعد تاریخی اقتصاد سیاسی کلاسیک را نادیده می گیرد. گرایشی در این مکتب احیاگر دموکراسی را مانعی بر سر راه کارکرد کارآمد بازار آزاد میشمارد و می کوشد امیر سیاسی را تابع امر اقتصادی سازد، یعنی می کوشد دولت را بنا بر تصویر جامعهی مدنی سامان دهد. از این جاست که تعریفی از اقتصاد سیاسی هم چون نظریه ی جامعه مدنی هنوز در کل معتبر است.

برای آگاهی افزون تر ← دسای، ام. ۱۹۷۹؛ میک، آر. ال. ۱۹۶۷؛ اومالی، جِی ۱۹۷۰؛ اسکینر، ای. ۱۹۸۲. مگناد دسای

# (vulgar economics) اقتصاد عامیانه

اقتصاد عامیانه صفتی است که مارکس بیرای توصیف اقتصاد پساریکاردویی برمیگزیند. این واژه را از آن پس نویسندگان مارکسیست به عنوان بیانی ترکیبی به کار گرفتند تا هم اقتصاد کلاسیک پساریکاردویی را در بیر گیرد و هم اقتصاد نوکلاسیک را. اقتصاد عامیانه بهویژه به موارد زیر اشاره دارد: نوشتههایی که بر تحلیل پدیدههای موارد زیر اشاره دارد: نوشتههایی که بر تحلیل پدیدههای رویی، مثلاً عرضه و تقاضا، متمرکز است، نادیدهانگاشتن روابط ارزش ساختاری، و نیز تحلیلی که از پیژوهش در روابط اقتصادی به شیوههای علمی بیغرضانه اکراه دارد، و

بهویژه از ژرفکاوی در روابط طبقاتی موجود در بنیاد دادوستدهای کالایی هراسان است. این جنبهی اخیر اقتصاد عامیانه را توجیه گرانه میسازد؛ به سخن دیگر، بیش تر علاقهمند به دفاع و توجیه عقلانی منافع بورژوازی، حتا به بهای بیطرفی علمی، است.

مشال کلاسیک تعریف مارکس از اقتصاد عامیانه پیش گفتار اوست بر ویراست دوم آلمانی ج ۱، سرمایه. مارکس در جربان توصیف توسعهنیافتگی اقتصاد آلمان، رشید اقتصاد سیاسی در انگلستان را در مرحلههای علمی و عامیانهاش دورهبندی می کند، و آن را به توسعهی پیکار طبقاتی پیونید می دهید. اقتیصاد سیاسی که «در مرزهای افق بورژوازی» باقی میمانید به جای آن که سرمایه داری را «مرحلهی تاریخی گذاری تكامل آن» به شمار آورد «شكل مطلق نهايي توليد اجتماعی» میشمارد. در این مورد، اقتصاد سیاسی فقط تا آنجا می تواند علم شمرده شود که پیکار طبقاتی به حالت پنهان یا صرفاً پراکنده باشد. بدین سان، اگر صنعت مدرن در دورهی کودکی خود است و اگر پیکار سرمایه / کار تابع دیگر پیکارها، مـثلاً پیکار بورژوازی با فئودالیسم است، آنگاه پـژوهش علمی همچنان میسر است. ریکاردو (← ریکاردو و مارکس) واپسین نماینده ی بزرگ اقتصاد سیاسی انگلیسی توصیف میشود زیرا در کارش تعارض منافع طبقاتی جنبهی محوری دارد.

بنا بر نظر مارکس، دورهی میان ۱۸۲۰ و ۱۸۳۰، واپسین دههی فعالیت علمی است که شامل همه فههم کسردن و گسترش نظریه ی ریکاردو، و بحث وجدل به دور از تعصب و پیشداروی بر ضد تفسیرهای بورژوایی از نظریه ی ریکاردو می شود. مارکس در این جا به مکتب سوسیالیستهای ریکاردویی و حمله های آغازین بر نظریه ی ریکاردو در «باشگاه اقتصاد سیاسی» اشاره دارد. سال ۱۸۳۰ نمودار خط جداکننده ی قطعی است. بنا بر نظر مارکس، در آن هنگام بورژوازی در فرانسه و انگلستان مارکس، در آن هنگام بورژوازی در فرانسه و انگلستان بر قدرت سیاسی چیرگی یافته بود، و همین که به

قدرت رسیده بود در پیکار با نظم فتودالی کهن دیگر نیازی به اقتصاد سیاسی همچون سلاحی انتقادی نداشت. همچنین پیکار طبقاتی نیز اکنون شکل صریح تر به خود گرفته بود. «حپیکار طبقاتی> زنگ مرگ اقتصاد علمی بورژوایی را به صدا درآورد. از این پس دیگر مسئله بر سر این نبود که آیا این یا آن فرضیه حقیقت دارد یا نه، بلکه مسئله این بود که آیا این با فرضیه فرضیه به حال سرمایه سودمند است یا زیانآور، به مصلحت نیست، از نظر سیاسی مصلحت است یا به مصلحت نیست، از نظر سیاسی خطرناک است یا نه». با وجود این امر، اقتصاد سیاسی در مبارزهی «قانون ضدغلات» به عنوان سلاحی انتقادی به کار گرفته شد. با الغای «قوانین غله»، اقتصاد عامیانه به کار گرفته شد. با الغای «قوانین غله»، اقتصاد عامیانه باقی مانده ی قدرت انتقادی خود را از دست داد.

دورهبندی مارکس مورد قبول مورخان مارکسیست بعدی اقتصاد سیاسی قرار گرفت (مثلاً روبین ۱۹۷۹)، ولی مورد وارسی انتقادی قبرار نگرفت. حدودی که تاریخی دقیق، یعنی ۱۸۳۰ را، بتوان زمانی شمرد که بورژوازی قدرت را فراچنگ آورد خود یک مسئله است. همچنین مورد تردید است که آیا می تبوان گفت کودکی صنعت مدرن، که به عنوان عاملی تسامح آمیز در امکان پذیری اقتصاد سیاسی علمی در دههی ۱۸۲۰ ذکر می شود، با آن دهه پایان گرفته است. نیز می توان گفت پذیرش غیرانتقادی این برچسب و دورهبندی سبب شد که مارکسیستها در تمایزگذاری میان اقتصاددانان (عامیانهی) بعدی ناکام بمانند.

برای آگاهی افزون تر ← بلا، مارک ۱۹۵۸؛ روبین، آی. آی. ۱۹۷۹.

مگناد دسای

# اقتصاد مارکسیستی در ژاپن (Marxist economics in Japan)

#### پیشین*دی تاریخی*

اقتصاد مارکسیستی نخستینبار در سالهای آغازین سده ی بیستم به ژاپن رسید. حزب سوسیال دموکرات ژاپن در روز تشکیل خود در ۱۹۰۱ غیرقانونی اعلام

شد، ولی بااینهمه شالوده یی را فراهم آورد که بر پایه ی آن اندیشههای مارکسیستی گسترش یافت و در وهله ی نخست در میان سوسیالیستهای فعال غیردانشگاهی تأثیرگذار بود. نخستین ترجمه ی بیانیه ی حزب کمونیست در نشریه ی هفتگی این حزب در ۱۹۰۴ منتشر شد و درآمدی تلخیص شده بر سرمایه در ۱۹۰۷ انتشار یافت، درعیین حال که کتابهایی استوار بر منابع ژاپنی می کوشیدند اندیشههای مارکسیستی را به منزله ی شالوده یی برای سوسیالیسم معرفی کنند.

در این هنگام مارکسیسم فقط یکی از سلسلهاندیشهها و نهادهای اروپایی (و عمدتاً آلمانی) به شمار می رفت که از هنگام بازگشت پادشاهی سلسلهی میجی در ۱۸۶۷، بهسرعت به مقیاس گسترده وارد ژاپین شده بود. خصلت ویژهی تغییسری که ایس امس در ساختار اقتصاد ژاپن پدیدآورده بود موضوع پارهیی از بحثها در میان مارکسیستهای ژاپنی بوده است (←پایین)، ولی، در قیاس با رشد نسبتاً کُند سرمایهداری اروپایی دورهی آغازین یا حتا میزان رشد بعدتر و معاصر ایالات متحد أمريكا و آلمان، اين امر حواردات انديشهها و نهادهای اروپایی به ژاپن> میزان بیسابقه یی از رشد و گسترش تجارت خارجی سرمایه داری را به دنبال داشت. ژاپین برخلاف این اقتصادهای سرمایهداری کهن تر، عمدتاً بر پایهی زیرساختی بنا شد که حکومت میجی میستقیماً آن را فیراهم آورد و سیاختمان کارخانههای مدرن، بندرها و معدنها را برای فروش بر عهده گرفت و سرمایهی ژاپنی را قادر ساخت تا با صنعت کشورهای سرمایهداری پیشرفته به رقابت بپردازد، هرچندکه این اقدام بهشدت بر واردات فنون صنعتی و دانش فنی متکی بود. چندی نگذشت که ساختارهای نهادین وارداتی نیز در پی آمد و این بهویژه همراه بود با نفوذ پروس در فراهمآوردن مدلی برای قانون اساسی که بر پایهی آن قدرت یک مجلس منتخب را دستگاهی اجرایی با شدت و حدت زیر نظارت داشت و محدود می کرد که مستقیماً به امیراتور

ياسخ كو بود و نبه بنه مجلس. قانون اساسى ميجى «مدرنسازی» را بدون هیچگونه انتقال قدرت اساسی هدف خود قرار داد و ألمان دورهی بیسمارک سرمشقی مناسب برای آن فراهم أورد. «مكتب تاریخی آلمان» كه بر ویژه گی توسعهی ملی و تاریخی تأکیمد داشت در آن هنگام عامل مؤثر مسلط در اندیشهی اجتماعی و اقتصادی به شمار می آمد. این نگرش به وضوح به مذاق دولت بهشدت مداخله گر ژاپس مساعدتر میهنمبود تا سیاستهای آزادگذاری اقتصاد سیاسی کلاسیک که چندی نگذشت که در دانشگاهها از سکه افتاد. درضمن، توسعه طلبی امپریالیستی خود ژاپن از طریق جنگ با چین در فاصلهی سالهای ۱۸۹۴ تا ۱۸۹۵ و با روسیه در سالهای ۱۹۰۴ تیا ۱۹۰۵، گسترش سیریع صنعت سرمایه داری و رشد و گسترش پرولتاریایی فقرزده را به بار آورد، که وجود دهقانان و بیکاران روستایی، همچنان به همان نسبت انبوه و گسترده، مانع از افزایش دستمزد أنها ميشد.

انقلاب روسیه در ژاپن نیز مانند اروپا علاقه و حمایت تازهیی را به جنبشهای سوسیالیستی برانگیخت. حزب کمونیست ژاپن در ۱۹۲۲ تشکیل شد، و دیگر حزبهای سوسیالیستی کارگری، دهقانی و جبهه ی مردمی نیز در همان دوره شکل گرفتند. سرمایه ژاپنی با تشدید فرایند انحصارگری به بحران جهانی پاسخ گفت. شرکت مختلط «دی باتسو» که امروزه این همه ویژگی ممیز سرمایه داری کنونی ژاپن به شمار می آید در کارتلهایی ریشه دارد که پس از جنگ روسیه ـ ژاپن شکل گرفتند، ولی در دورهی میان جنگ بود که سرمایهی مالی بهویژه یکپارچه و ادغام شد. گرچمه رشد این مؤسسه های بزرگ به توسیعه و رشید سریع اتحادیههای کارگری انجامید، دستمزدهای شهری و شرایط کار بسیار عقب مانده بر جا ماند، با ارتش ذخیرهی انبوهی که همچنان در روستا به سر میبرد، و ــ در قیاس با کمتر از ۲۰ درصدی که در صنایع تولیدی به کبار اشتغال داشت ... نیمی از جمعیت کارگری را تشکیل میداد که هنوز در کشاورزی و

ماهی گیری به کار گرفتیه می شید (ایتیوه ۱۹۸۰، ص ۱۶). گرچمه احزاب سوسیالیست از پیکارهای میان دهقانان و زمین داران، درخواست حق رأی همگانی و مسایل مربوط به اتحادیدهای کارگری حمایت می کردند، اندیشههای مارکسیستی برای نخستین بار تازه به دانشگاهها راه مییافتند. سمتهای آموزشی در گروههای نوتأسیس اقتصاد و نیز در دانشگاههایی که گروه اقتصاد رسمی نداشتند، اغلب نصیب معلمانی میشد که خود در آلمان آموزش دیده بودند و زیر تأثير فرهنگ ماركسيستى روبهشكوفايي آلمان پيش و پس از جنگ قرار داشتند. ترجمهی آثار مارکسیستی با شتابی صورت گرفت که تقریباً با رشد سرمایهی ژاپن همسنگی می کرد. گرچه نخستین ترجمهی ژاپنی سه مجلدِ سرمایه تا اوایل دههی ۱۹۲۰ منتشر نشد، در ۱۹۲۳ نخستین مجموعه ی آثار کامل مارکس و انگلس در جهان، افزون بر فهرست راهنمایی مفصل که در دیگرترجمهها و مجموعهها نظیر نداشت، در ژاپس انتشار یافت. سرکوب سیاسی شدید در دههای ۱۹۳۰ تأثیرات خود را بر رشد و گسترش مارکسیسم ژاپنی نیز داشت. تقریباً همهی مارکسیستها سمتهای خود را در دانشگاهها از دست دادند، و همچنان که دامنهی منازعه چین \_ ژاپن به جنگ جهانی دوم کشیده شد، بازداشتهای انبوه و سانسور هرگونه تحولی را بیرون از دانشگاه عملاً درهم شکست.

پس از جنگ، مارکسیسم دانشگاهی عمدتاً از همه ی جنبشهای سیاسی جدایی گرفت، و همچنان که سرمایه داری ژاپن به سرعت گسترش یافت، تحولات سوسیالیستی در جنبشهای سیاسی به شکست انجامید. درعین حال مارکسیسم در گروههای اقتصاد چیرگی یافت، و درنتیجه، مدتی به صورت سنت متعارف درآمد. ولی با گسترش مبادلهی دانشگاهی با ایالات متحد آمریکا اقتصاد نوکلاسیک و تاحدی افتصاد کینزی نیز تسلطی یافت، و در این زمان شمار افراد در هر دو مکتب عمده ی اقتصاد مارکسیستی و همدرن» (یعنی غیرمارکسیستی) تقریباً یکسان بود.

این دو مکتب عمدتاً جدا از یک دیگر بالیدند، ولی تعلیم و تربیت اساسی در بیش تر دانشگاههای ژاپن هنوز مرکب از عناصری از اقتصاد مارکسیستی و غیرمارکسیستی است، بهنحویکه، برخلاف غرب، بهش تسر اقتصاددانان نوكلاسيك ژاپس از عناصس مارکسیسم آگاهی دارند. این امر به برخبی تحبولات التقاطي جالب توجه، بهوياره در حيطهي رياضي، انجامیده است. مدلهای ریاضی را کوشیمورا (۱۹۷۵) براى تعميم طرح كلي بازتوليند مناركس بنزاي ملحوظ داشتن بحران های عدم تناسب، و نیز اوکیشیو (۱۹۶۳، ۱۹۶۷) برای قالببندی گرایش نرخ نزولی سود و رشد و گسترش ارتش ذخیرهی صنعتی به کبار گرفتند. به شیوه یی فراگیرتر، موریشیما (۱۹۷۳) کوشید مارکسیسم را در نظریهی رشد فنوننویسان بگنجانند. فنون اقتصادسنجی مدرن را نیز برخی اقتصاددانان مارکسیست در کار تجربی خود به کار گرفتند.

#### مباحثهها

جدلهایی که دربارهی سرشت اقتصاد ژاپن طی دههی ۱۹۲۰ و دههی ۱۹۳۰ درگرفت از لحاظ پیآمیدهای سیاسی بیشباهت به مناقشههایی نبود که در اوایل این قرن در روسیه روی داده بود. کمینترن در ایس موضوع نوسان داشت که: آیا دیگرگونی مهم بعدی که در ژاپسن در شرف وقسوع است به سنوی انقبلاب سوسیالیستی پیش می رود یا این که ژاپس هنوز باید پیش از آن که انقلاب سوسیالیستی آغاز شود انقلابی بورژوازیی را از سبر بگذرانید. حیزب کمونیست ژاپین سرانجام در ۱۹۲۳ موضع اخیر را اختیار کرد و بر ایس عقیده رفت که تجدید پادشاهی میجی سرمایه داری را به ژاپن نیاورده است و ژاپن اساساً همچنان جامعهیی فئودالي باقي مانده است. حاميان اين خط به عنوان مكتب كوزا ـ ها (فئوداليست) مشهوراند و در مقابل مکتب رونا \_ ها (کارگران و دهقانان) قرار میگیرند که مواضع نظری آن را جناح چپ احزاب سوسیالیستی گوناگونی اختیار کردند که بیرون از حـزب کمونیـست رسمی قرار داشتند.

مکتب کوزا \_ ها در حمایت از موضع خود به سرشت استبدادی دولت ژاپن اشاره می کرد که همخوان با دولتهای کشورهای سرمایه داری غربی اصلاح نشده بود. استدلال میشد که تجدید پادشاهی میجی صرفاً مجموعهیی از اصلاحات در نظام ارضی فئودالی صورت داده است که بر اثر آن یک طبقه ی سرمایه دار نوخاسته در اتحادی با زمین داران فئودال قرار گرفت که در آن این دومی تسلط خود را حفظ کرد. وجود مستمر اجارههای بالا \_ که عمدتاً به صورت جنسی پرداخت میشد ــ در بخش کشاورزی فقرزدهی از لحاظ عددى غالب، مؤيد تأكيد اين مكتب بود كه استثمار فئودالي دهقانان كشاورزي شكل مسلط استخراج مازاد در ژاپن است. از سوی دیگر، مکتب رونا ـ ها تجدید پادشاهی میجی را انقلاب بورژوایی ژاپن میشمرد و معتقد بود که پس از آن، بیش تر استثمار سرمایهداری است که بر اقتصاد ژاین مسلط است تا استثمار فئودالي، و بر أن بود كه ساختار طبقانی همراه با پرولتریشیدن سریع دهقانان دگرگون شده است.

از جنگ جهانی دوم به این سو بحث مشابهیی در مکتب کوزا \_ ها در گرفته است در این باره که: آیا با اصلاحات ارضی پس از جنگ که بر اثر اشغال آمریکا تحمیل شد، سرانجام سرمایه داری به ژاپس راه یافتیه است. کوری هارا بر آن است که درنتیجه ی اصلاحات ارضی طبقهی زمین دار عملاً یک سر از میان برخاسته است، ولی غرض این نیست که توسعه ی سبرمایه داری در کشاورزی انجام می گیرد. بلکه، نظارت و تسلط مستقیم دولت بر روابط تولیدی در کشاورزی بدینمعناست که شکلی از سرمایه داری انحصاری دولتی از بالا تحمیل شده است. نظریه پردازان کوزا ـ های راست آیین همچنان به مردودشمردن این دیدگاه ادامه میدهند، زیرا همچنان که منتقدان رونا ـ ها خاطرنشان کردهاند، اگر اصلاحات ارضی بس از جنگ توسعهی سرمایهداری را به هر شکل از بالا وارد كرده است، اين استدلال كه حكومت ميجي

نمی توانسته است پیش از این چنین کاری را انجام دهد سست و معیوب است. از سوی دیگر، اگر تجدید پادشاهی میجی انقلاب بورژوایی نبوده است، زیراکه بیبهره از فاعلی انقلابی بوده و سازمان دهی دوباره یی به شمار می آمده که از بالا تحمیل شده است، همین نکته در مورد دگرگونیهای پس از جنگ نیـز کـه از سوی نیرویی اشغال گر به بار آمده صدق می کند. این منتقدان بر آناند که، درواقع، اشغال بستیبان این تأكيد آنهاست كه ژاپن همچنان پيشاسرمايهداري است؛ و نیز یک ساختار نیمهفئودالی درونی را حفظ کرده است که، از طریق همکاری دولت استبدادی، زير سلطهي حاكميت امپرياليستي آمريكا است. باز هم، این دیدگاه مایهی تقویت تقدم سیاسی انقلاب بورژوایی شد. این موضع نظیری در برابیر رشید و گسترش سرمایهداری ژاپن و درواقع از دههی ۱۹۵۰ به این سو، با تبدیل ژاپن به یک قدرت امیریالیستی مدرن، پشتبانی خود را از دست داد. بااینهمه، تحول گرایشها به سنوی رفورمیسم در حنزب کمونیست ژاپن از این موضع نخستین سرچشمه می گیرد، و حال آن که رد پای مواضعی را که در میان رهبران به مواضع کمونیسم اروپایی نزدیک است، می توان تا توصیف بخشهایی از اقتصاد به عنوان سرمایه داری انحصاری دولتی در سالیان پیش تر دنبال کرد. از سوی دیگر، جای شگفتی نیست که نظریه پردازان رونا \_ ها اصلاحات ارضی پس از جنگ را بـه عنـوان اصلاحات سرمايه دارانهى زمين دارى خصوصى تحليل کردند که، در برابر قدرت زمینداران بنزرگ، منانع توسعهی سرمایه داری می شد. این موضع را جناح چپ حزب سوسیالیست اختیار کرد که بهطورمنسجم به سود انقلاب سوسیالیستی به منزلهی مرحلهی بعدی در دموکراتی کردن ژاپن استدلال می کرد.

بعدی در دموکراتی کردن ژاپن استدلال می کرد. دو جنبه از این مباحثه در باب خصلت اقتصاد ژاپن و ماهیت اصلاحات میجی و اصلاحات پس از جنگ در بحثها و مناظرههای روششناختی آن زمان مهم بودند، و سرانجام به بالیدن یک گروه سوم، یعنی

مکتب مارکسیسم ژاپنی اونو انجامید. نخست، عناصری که مکتب کوزا ـ ها را به توصیف اقتصاد ژاپن به عنوان اقتصاد فئودالی راهبر شده بود، از دید منتقدان آن به صورت شالوده یی در نظر گرفته شد که بر پایه ی آن می شد سنخ ویژه یی از توسعه ی سرمایه داری را توصیف کرد. این امر مسایلی را در باب روابط میان تعیین انتزاعی شیوه ی تولید و قوانین حرکت آن، و شکل ویژه یی که این امور در اقتصادهای خاص به خود می گیرند پیش کشید. دوم، تردید و نوسان دیدگاههای نظری راستآیین (کوزا ـ دابطه ی میان نظریهی اقتصادی و پیکار سیاسی بود، رابطه ی میان نظریهی اقتصادی و پیکار سیاسی را مورد رابطه ی میان نظریه ی اقتصادی و پیکار سیاسی را مورد (۱۹۶۴) تأکید دارد که مارکسیسم می بایست سه تراز تحلیل را بازشناسد و به روشنی متمایز کند:

۱) اصولی که از تحلیل مارکس در سرمایه به دست میآید و در صورت لزوم پرورده میشود. در این سطح قوانین صرفاً اقتصادی حرکت تولید سرمایهداری را میتوان تدوین کرد. اونو استدلال میکند که مارکس در سرمایه اقتصاد بریتانیا را در اوایل نیمه ی سده ی نوزدهم به عنوان نمونه ی اصلی خود به کار میگیرد، زیرا این اقتصاد دستخوش تحولی بود که آن را بر آن میداشت که به سوی پارادایم یک اقتصاد سرمایهداری ناب پیش برود، و درنتیجه میشد انتزاع چنین اصول بنیادینی را از آن به عمل آورد. بااینهمه، این اصول انتزاعهایی بودند که پاره یی از جنبههای هر اقتصاد واقعی نمی تواند با آن تطبیق کند.

۲) تراز بعدی تحلیل، نظریهی مراحل را در باب شکلهایی تاریخی پروراند که در آن قوانین حرکت توسعهی سرمایهداری در سراسر جهان عمل میکند، و نیز سیاستهایی که این قوانین موجب پدیدآمدنشان میشود اونو سه تا از این گونه مرحلهها را طرح میکند: مکتب سوداگری (مرکنتیلیسم)، که در آن سرمایهی تجاری بریتانیا که بنای آن بر صنعت ابریشم است تسلط دارد، سپس لیبرالیسم که در آن سرمایهی صنعتی بریتانیا مسلط است و بر صنعت پنبه متمرکز است، و

سرانجام امپریالیسم هنگامی که سرمایهی مالی، که بر پایهی توسعهی صنعت سنگین در آلمان و ایالات متحد آمریکا و نیز بریتانیا استوار است، تسلط دارد.

۳) تراز سوم، یعنی ثراز تحلیل تجربی، توسعهی اقتصادهای کشورهای خاص را مورد بررسی قرار میدهد و درخور تحلیل دورههای گذار است که در آن ملاحظات سیاسی و نیز ملاحظاتی که دارای خصلت كاملاً اقتصادي است نياز به تحليل دارد. اونو كيل اين عصر را، از جنگ جهانی اول به این سو، چنین دورهیی می داند، یعنی گذاری میان سرمایه داری و سوسیالیسم، و بنابراین، از آنجاکه رویاروییهای سیاسی میان نیروهای سوسیالیستی در درون و برون اقتصادهای سرمایه داری خط مشی را شکل می بخشد، این دیگر مرحلهی ناب توسعهی سیرمایه داری نیست. او بیر آن است که تمایزگذاری روشن ایس سه تبراز تحلیل، از دوراهه یی می پرهیزد که نظریه ی راست آیین هنگامی با آن روبهرو میشود که توسعهی سرمایهداری ژاپن با مدل توسعهی سیرمایهداری که کلیات آن در کتباب سرمایه آمده است تطبیق نمی کنید. نوع توسعهی کتاب *سرمایه* در تراز اصول است، و حال آن که توسعه سرمایه داری ژاپن را می بایست در تراز تجربی در جایی مورد تحلیل قرار داد که خصلت کشاورزی ژاپین و صورتبندی طبقاتی آن را بتوان ارزیابی کرد.

مکتب اونو، هم گام با رهنمودهای روش شناختی که طرح آن در بالا به دست داده شد، همچنین یاریهای فکری جالب توجهی به نظریه ی ارزش و نظریه ی بحران کرده است ( بحران اقتصادی)، و عدم جزماندیشی سالمی از خود نشان داده است که وجه ممیز بسیاری از مارکسیسم ژاپنی نیست. همین عدم جزماندیشی است، که در شیوه یی جلوه گر میشود که بیش تر اعضای مکتب اونو مایل اند دعوی کنند که از لحاظ روی کرد با روی کرد بنیادگذار آن تفاوت دارد، که می تواند علت این امر را توضیح دهد که چرا ایس مکتب نزد مارکسیستهای غربی شناخته تر از دیگرمکتبهای مارکسیستی ژاپنی است. به ویژه دو تن

از اعضای این مکتب در دسترسی به مخاطبان غربی فعال بودهاند: ماکوکو ایتوه، از ژاین، که کارهای خود را هم در مسایل نظری و هم تجربی در غرب منتشر کرد و از سه تراز تحلیـل اونـو بهـره گرفـت (ایتـوه ۱۹۸۰، ۱۹۸۸)، و تامس سکین، که اکنون ساکن کانادا است، اصول اونو را برای مخاطب انگلیسی زبان ترجمه کرد (اونو ۱۹۸۰) و در کار خود بنا بهنرهگینری از تحنولات غرب در اقتصاد مارکسیستی و اقتصاد ببورژوایی تفسیری از نظریه اونو بـه دسـت داد (سـکین ۱۹۸۴). به تازگی، کاریک گروه پژوهشی که سکین تشکیل داده به نگارش نخستین نوشتههای غیرژاپنی دربیارهی اونو و رابطهی کار او با مارکسیسم غربی انجامیده است: آلبریتون (۱۹۸۶) نظریهی اونو را اندیشهیی می شمارد که بدیلی برای ساختار گرایی آلتوسری فراهم می آورد، و حال آن که دانکن (۱۹۸۳) روی کرد اونو را به نظریه با روی کرد یی. پی. تامسن به تاریخ مشخص میسنجد (نیز← مکلین ۱۹۸۱).

یکی از بحثانگیزترین جنبههای مارکسیسم اونو تأكيدش بر اين نكته است كه اقتصاد مي تواند مستقل از جنبشهای سیاسی و ایدئولوژیک باشد. نمونهی اعلای این امر تکامل این مکتب در ژاپن است، که گرچه پیروانی در جناح چپ حزب سوسیالیست دارد، عمدتاً همچنان مکتبی دانشگاهی باقی میماند که پیرواناش یاری فکری عمده ی خود را به دگرگونی سوسیالیستی در حکم شکوفایی ادراک علمی از سرمایه داری می شیمارند. ایسن جداسازی و نیز محدودیتهایی را که این جداسازی بر كار آنها تحميل كرده، مي توان امر ذاتي اين جداسازی روششناختی ترازهای تحلیل شمرد. زیرا شاید تمرکز بیشازحد دقیق و باریکبینانه بر قوانین حرکتی سرمایه داری به نادیده انگاشتن پیکار طبقاتی بیانجامد. اونو این امر را به تراز تجربی و سیاسی تنزل میدهد، ولی دیگران استدلال میکنند که پیکار طبقاتی را می توان ذاتی فرایندی شمرد که به واسطهی آن شیوههای تولید خود را بازتولید می کنند

و بدينسان جزء اصلى تعريف آنها است (و نه فقيط در مرحله های گذار). تیضادهای سرمایه داری، مانند تضادهایی که در شکل کالایی نیروی کار است، و اونو آن را در تراز اصول به منزلهی شالودهی بحرانهای سرمایه داری مورد تحلیل قرار می دهد، نبه تنها علت بيكار طبقاتي بلكه نتيجهي أناند. أن دسته از گرایشهایی که بر این نیاز تأکید دارند که باید پیکار طبقاتی را امر درونزاد قوانین حرکت سرمایهداری شمرد، ممکن است در ایس خصوص در بهدستدادن تحلیلی از وضع کنونی اقتصاد جهان ثمربخش تر باشند. برای آگاهی افزون تـر ← آلبریتـون، آر. ۱۹۸۶؛ برکـت، پل ۱۹۸۳؛ وانکن، سسی. ۱۹۸۳؛ ایتـوه، ماکـاتو ۱۹۸۰؛ ۱۹۸۸؛ کیم، سوهینگ ۱۹۸۲؛ کوشیمورا، شینزابورو ۱۹۷۵؛ مکلین، بی. ۱۹۸۱؛ موریشیما، میـشیو ۱۹۷۳؛ اوکیسشیو، نوبسو ۱۹۶۳؛ ۱۹۷۷۷؛ سنکین، تنی. ۱۹۷۵؛ ۱۹۸۴؛ اونو، کوزو ۱۹۶۴ (۱۹۸۰).

سوزان هیمل ویت

# اقتصادگرایی / اکونومیسم (economism)

اصطلاحی که لنین در ضمن مقالههای متعدد در ۱۸۹۹ («گرایش قهقرایی در سوسیال دموکراسی روسیه»، «راجع به بیان اعتقادات» و مانند آن در ج ۴) به کار گرفت، و پارهیی از گروهها در جنیش سوسیال دموکراسی روسیه را به سبب جداساختن پیکارهای سیاسی از پیکارهای اقتصادی و تمرکز کوششهای خود بر دومی به باد انتقاد گرفت؛ لنین این نگرش را به «اندیشههای برنشتاینی» نسبت مىداد ( $\rightarrow$  برنشتاين). لنين مىنويسد: «اگر مبارزهى اقتصادی را چیزی در نظر بگیریم که بهخودیخود کامل است، هیچچیز سوسیالیستی در آن وجود نسدارد.» لنسین در مقالسهیسی بعسدی (۱۹۱۰) «اکونومیسم» را گرایش جداگانه یمی در جنبش سوسیال دموکراتیک، با این وجوه ممیز تعریف می کند: عامیانه سازی مارکسیسم که عنصر آگاهانه را در زندگی اجتماعی تنزل میدهد؛ کوشش برای

محدود کردن تبلیغ و ترویج و پیکار سیاسی؛ ناکامی در دریافت نیباز به «ایجاد سازمان نیرومند و متمرکزی از انقلابیان». جزوه ی ۱۹۰۲ لنین به نام «چه باید کرد؟» در وهله ی نخست آماج حمله ی خبود را اکونومیسم قرار داد و میان سیاست اتحادیسه خبود را اکونومیسم آردیونیونیسسم و سیاست اتحادیسه خبراتیک تمایز گذاشت و «سر فرودآوردن در برابر خودجوشی» (یعنی اعتقاد به حرکتی خودجوشانه به سوی سوسیالیسم درنتیجسه ی توسعه ی اقتصادی) را محکوم شمرد.

بنابراین، لنین این اصطلاح را عمدتاً در زمینهی سیاست عملی به کار گرفت، و این مفهوم جایگاه خود را در چارچوب فراخ تری از اندیشههای او در باب نیاز به حزبی متمرکز و منضبط که آگاهی طبقاتی بالیده را از بیرون به درون طبقه ی کارگر می آورد، پيدا كرد (← لنينيسم). ولي اكونوميسم همچنين اهمیت و معنایی نظری نیز در بر داشته است، یعنیی به عنوان شکلی از مارکسیسم که بر تعیمین کننمدگی مبنای اقتصادی در کل زندگی اجتماعی (← زیربنا و روبنا) تأکید میورزد (و از نظر منتقداناش بسیش از اندازه تأکید می ورزد)، و نینز به طورکلی بر اصل موجبیت / جبرگرایی نظریهی مارکس پامیفشارد. گرامشی (۱۹۷۱، پ ۲، ب ۱) بحث خبود را در بیاب اکونومیسم با وارسی جلوههای سیاسی آن می آغسازد \_\_\_ اكونوميــسم را بـا سنديكاليــسم، ليبراليــسم آزادگذاری، و انواع شکلهای دیگیر «امتناعورزی انتخاباتی» یکسان میشمارد که همگی بیانگر میزانی از مخالفت با کنش سیاسی و حـزب سیاسی است. بااینهمه، گرامشی در ادامهی سخن این نگرش را به سوگیری نظری وینژهینی در علوم اجتمناعی مرتبط مىداند، يعنى «اعتقاد أهنين به اين كه قوانين عينى تكامل تاريخىيى عينأ همانند قوانين طبيعى وجود دارند، همراه با باور به یک غایتشناسی جبری مانند غایتشناسی جبری دین.»

در مباحثه های اخیر، در جریان نفی الگوی زیربنا /

روبنا و طرد غایت شناسی از سوی مارکسیست های ساختارگرا (← ماختارگرایی)، اکونومیسسم به شدیدترین وجه، گو که به شیوهیی بسیار نارسا، مورد انتقاد این جریان بوده است. پولانتزاس در پژوهش خود در باب سیاست بین الملل کمونیستی در قبال فاشیسم (۱۹۷۴)، استدلال میکند که ایس سیاست بسر نسوع ويسرميسي از اكونوميسسم اسستوار بسود كسه امپریالیسم را به یک پدیدهی صرفاً اقتصادی (فرایندی از تکامل اقتصادی تکجهشه) فرو مسى كاست، و علت ظهور فاشيسم را در ايتاليا عقبماندگی اقتصادی کشور میشمرد، و انتظار ظهور فاشیسم را در آلمان نداشت که دارای اقتصادی بسیار صنعتی و پیشرفته بود. اکونومیسم در رنگهای معنایی متعدد خود، و نقدهای آن، مسایل بنیادی چندی را (که همچنین می توان آن ها را به عبارت دیگری نیز بیان کرد) در خصوص نقش دقیق تکامل اقتصادی (و فنّاورانه) در نظریهی تاریخ مارکس (← ماترياليسم تاريخي، و بهوياره در ايانباره طرح می کند که: چه میزان اهمیت باید برای این تکامل در مقابل نفوذ و تأثیر (بالنسبه) مستقل ایدئولوژی، آگاهی طبقاتی و کنش سیاسی به منزلهی جلوهیی از عاملیت انسانی قایل شد.

برای آگاهی افـزون تـر ← گرامـشی، آنتونیـو ۱۹۲۹-۱۹۳۵ (۱۹۷۱)؛ لنین، وی. آی. ۱۹۰۲.

تام باتامور

# اکولوژی / بومشناسی (ecology)

گرچه مارکس و انگلس گرایش گسترشخواهانه ی سترگ شیوه ی تولید سرمایه داری را شرط لازم گذار به سوسیالیسم می شمردند، ولی بر خشونت ویرانگر ایس شیوه ی تولید تأکید داشتند. بااین همه، همچنان که نظریه ی مارکسیستی بالیدن گرفت، دیدگاه نخست بیش از پیش به نحوی یک سویه مورد تأکید قرار گرفت تا آن که استالین بر تری سوسیالیسم بر سرمایه داری را تنها در توانایی سوسیالیسم برای فراهم آوردن شرایط بهینه

برای رشد نیروهای تولید شمرد.

انگلیس در کتیاب وضیع طبقهی کارگر تاثیرات ویران گر گسترش صنعت بر محیط طبیعی را یادآور می شود و مارکس بر آن است که «دگرگونی سرمایه دارانه ی فرایند تولید در عین حال در حکم شهادت تولیدکنندگان است» و «هر پیشرفتی در کشاورزی در حکم پیشرفتی در هنر نه فقط چاپیدن کارگر بلکه چاپیدن زمین نیز هست»؛ بنابراین، چنین پیشرفتی در درازمدت به «ویرانی منابع پایدار ایس حاصل خیزی اخاک می انجامید» (سرمایه، ج ۱، ف ۱۳). «از این رو، تولید سرمایهداری فنبون و سیازمان فرايند اجتماعي توليد را فقط بهطورهمزمان با تضعيف منابع تمامی ثروت، یعنی: زمین و کبارگر، تکامیل میبخشد» (همان). مارکس در ج ۳ سـرمایه (ف ۴۶) أشكارا به اجبار انسان ها به حفظ ييش شرطهاي اکولوژیکی زندگی بشر برای نسلهای آینده اشاره می کند: «از دیدگاه صورتبندی اجتماعی ـ اقتیصادی بالاتر إيعني سوسياليسم ا مالكيت خصوصي فردي زمین همان اندازه ناپسند جلوه میکند که مالکیت یک انسان به دست انسانی دیگر. حتا اگر کیل جامعه، ملت یا تمامی جامعه ها را با یک دیگر در نظر بگیریم، مالكان مطلق كرهى زمين نيستند. أنها فقط ساكنان و بهرممندان از آناند، و باید که آن را مانند یک رئیس خانوادهی خوب در وضعی بهبودیافته به نسلهای بعدی واگذار کنند.»

برای آگاهی افزون تر ← بارو، رودلف، ۱۹۸۰؛ فسچر، ایرینگ ۱۹۸۲؛ لیس، ویلیام ۱۹۷۲؛ صارتینز ـ آلیس، خوان ۱۹۸۷.

## إيرينگ فسچر

### الهيات رهايي بخش (liberation theology)

نخستین سنگ بنای نظری دینِ مسیح در جهان سوم با هدف آزادی از بند ستم به منزلهی موضوع دینی کلی پایه گذاری شد. الهیات رهایی بخش که دارای خاستگاه آمریکای لاتینی است و قدمت آن به دههی

۱۹۶۰ میرسد، مفه و هایی از علوم اجتماعی را با اندیشه های کتاب مقدسی و الهیاتی درهم می آمیزد. هم متألهان بی تمیز و هم جامعه شناسان همدل ممکن است با نگاهی سطحی الهیات رهایی بخش را به ویژه در بهره گیری آن از نظریهی اجتماعی مارکسیستی و نومارکسیستی به شکلی از نظریهی اجتماعی رادیکال بشمارند که یک اخلاق عرفی مبتنی بر عدالت را در نگرش خود می گنجاند. درواقع، پاسخ رسمی اخیر کلیسای کاتولیک به الهیات رهایی بخش در منزلت معرف تشناسانه الهیاتی که می کوشد بنیادهای ماتریالیستی مارکسیسم و عناصر متعالی مسیحیت را با هم یکی کند تردید روا می دارد. («مجمع آموزهی ایمان» ۱۹۸۴).

شکل پیوندی الهیات رهاییبخش مانعی آغازین بر سر راه تعریف پدید می آورد. می توان پیش تر رفت و گفت كه استفاده از اسم مفرد، يعني الهيات، براي توصيف مجموعهی منابع و مآخذ رهایی بخش، چنان که گویی درهرحال درخور مقايسه با الهيات نظاممنند كلاسبيك است، گهراه کننده است. جندین الهیات رهایی بخش وجود دارد: الهيات رهايي،بخش سياهان (كاني ١٩٤٩)؛ الهيات رهايي بخبش يهبودي (اليس ١٩٨٧)؛ الهيات رهایی بخش آسیایی (سو کوانگسون ۱۹۸۳)؛ الهیات رهایی بخش آمریکای لاتینی (هایت ۱۹۸۵). افزون براين اقلام، الهيات سياسي كذايي هم هست كه زیر تأثیر مکتب فرانکفورت است و شاید بتوان آن را الهيات رهايي بخشي براي جامعهي غرب وصف كرد (متز ۱۹۶۹). به دیگر سخن، بیش تر «الهیات های رهساییبخسش» وجسود دارد تسا یسک «الهیسات رهاییبخش».

گرچه توصیف واحد و بی ابهامی در دست رس نیست، این الهیاتها را می توان زیر عنوانی واحد به هم پیوند داد، زیرا در مفروضاتی درباره ی نیاز الهیات معاصر به جهت گیری حرکت خود، بر پایه ی سه ارزش اشتراک نظر دارند: نخست، تحلیل ستم و شکل رهایی بخش متناظر بنا آن؛ دوم، به کارگیری تحلیل و نظریه ی

اجتماعی به منزله ی اصلاحیه یسی بر شیوه ی «خصوصی شده ی» الهیات سنتی؛ و سوم، بهره گیری از پارادایم رهایی از روی «سِفْر خروج».

#### ستم و رهایی

شیوهی متمایز الهیاتورزی کسه در پیژوهش های رهایی بخش پرورانده شد از آمینزش تحلیل تجربی مفصل شکلهای ستم و تحلیلهای جامعه شناختی و سیاسی این شکلها سرچشمه می گیرد. در آمریکای لاتین نظریه پردازان تعلیم و تربیت از جمله پائولو فریره (۱۹۷۰) توصیفهایی از فقر و ناتوانی در میان تودهها را ارتقا بخشیدند. در جریان ایجاد شکلهای تازهیی از تعلیم و تربیت، این نکته آشکار شد که تحلیل اجتماعی ـ اقتصادی مارکس در تشخیص این شکلها، به منزلهی پی آمدهای ناگزیر اتحاد ثروت و قدرت خاص سرمایهداری، تحلیلی مؤثر و کارآمد است. آن دسته از متألهانی که همراه با مبردم به تأمل در تجربهی فقیر پرداختند، أغیاز به سخن گفیتن از «ساختارهای سرکوب» کردند، و با تفسیر موقعیت از ديدگاه الهياتي، اصطلاح «ساختارهاي گناه» را يذير فتند.

روشن نیست که آیا متألهان رهایی بخش میان شیوه ی الهیات ورزی خاص خود و تحلیل ویژه ی مارکس از ستم در نقد فلسفه ی دولت هگل (۱۸۴۳) پیوندهای متن بنیاد برقرار ساخته باشند. ولی مشابهت ها نمایان است. مارکس طبقه ی ستم گر را به دو طریق تشخیص می دهد: «تجسم محدودیت» آن... «که موجب خطای عمومی می شود» (از دیدگاه الهیات رهایی بخش این می تواند همان ساختارهای گناه باشد که فقر گسترده را پدید می آورد)؛ یا از طریق کاستی و نارسایی قلمرو ویژه یی که به صورت «جرم و جنایت رسوای کل یک ویژه یی که به صورت «جرم و جنایت رسوای کل یک جامعه» درمی آید (که می تواند جایگاه نژادگشی نازی ها را در الهیات رهایی بخش یه ودی نشان دهد) (مارکس ۱۸۴۴، در نوشته های دوره ی نخستین، (مارکس ۱۸۴۴، در نوشته های دوره ی نخستین،

وجه مشخصهی بارز الهیات رهایی بخش گذار از

دریافت شخصی و روان شناسانه از بنیادهای الهیات به تفسیر جامعه شناسانه از واقعیت است. بسرای نمونه، توصیه های کلیسای کاتولیک در خصوص شیوه ی زندگی ذهنی مبتنی بر فقر، در الهیات رهایی بخش جای خود را به «گزینه ی به سود فقیبران» عینی بخشیده است. از آنجا که کلیسا با طبقه ی صاحب شروت سیتمگر از در سیازش درآمیده است، اکنون میبایست در پیکار برای رهایی دست در دست مردم فقیر بگذارد. این توصیه برای «گزینه ی بنیادی به سود فقیران» حاکی از این نظرگاه مارکس است که «اگر قرار باشد طبقه یی به نحو تمام عیار به صورت طبقه ی باشد و رهایی بخش درآید، آنگاه طبقه ی دیگر می بایست طبقه ی ستمگر باشد» (۱۹۷۵).

نتیجه گیری مارکس (با پرواکهای الهیاتی غریب خاصِ خود) مبنی بر این که ستم اجتماعی از این دست به معنای «فقدان تاموتمام انسانیّت است، که بنابراین فقط می تواند از طریق نجات تاموتمام انسانیّت خصود را نجات بخصشد» (ص ۲۵۶)، مصفون خدوند» آخرتشناسی پیکار برای ایجاد «ملکوت خداوند» همگانی را (با پیآمدهای اجتماعی و سیاسیاش) به شکلی سکولار عرضه می کند که در قلب الهیات رهایی بخش جای دارد.

پژواکهای اصل اخوت همگانی در حکمی از این دست، می تواند این سخن وهن آور مارکس درباره ی «یاوه گویی درباره ی عشق همگانی» را به رخ آن متأله رهایی بخشی بکشد که این واگویه ها را نقل می کند. بااین همه، پاره گفتارهایی در دست نوشته های اقتصاد و فلسفی هست که یادآور مضمون هم بستگی در الهیات رهایی بخش است؛ و نتیجه گیری نقد مارکسیستی از مسئله ی یهود نوشته ی بائر یادآور همین مضمون است.

#### نظریهی اجتماعی رادیکال

در خصوصیزدایی از پیام دیانت مسیح، سیر پیشرفت و سرشت الهیات رهاییبخش را نمی توان دریافت مگر با ملاحظه ی آن تا حدودی، نخست، به عنوان واکنشی

در برابر فردگرایی الهیات کلاسیک غیرب، و دوم، در برابر روى كرد نظري اجماعي انديشهى اجتماعي کاتولیکی سنتی. در رفع ضعف نخست دو عامل مؤثر افتاد: الهيات سياسي آلمان كه متز (١٩۶٨، ص ٣) آن را «اصلاحیه بی انتقادی بر گرایش الهیات معاصر به تمرکز بر فرد خصوصی» تعریف می کنید؛ و بازیابی معنای اجتماعی کتاب مقدس از سوی مسیحیان آمریکای لاتینی درگیر در پیکار برای عدالت. الهیات رهایی بخش کوشید ضعف دوم را به این ترتیب رفیع کند که با به کارگیری باریهای فکری مارکسیستی این نکتبه را ثابت کنید کیه تحلیل ستم اجتماعی متضمن نظریهیی در باب همستیزی و کنش است. الهیات مسیحی کوشید در بهرهگیسری از بینشهای مارکسیستی گزینشی رفتار کنید و از پذیرفتن نظام مارکسیستی سر باز زند؛ ولی بسیاری از مفسران مسیحی شک دارند که آیا می توان تحلیل را به کار گرفت بی آن که همچنین تفسیری ماتریالیستی از تاریخ را پذیرفت

آنچه روی کرد الهیات رهایی بخش را از شکلهای پیشین متمایز میسازد، و مهمتر از آن، آنچه معرفت شناسی متمایز آن را تشکیل می دهد، در بهرهگیری آن از اصطلاح پراکسیس خلاصه میشود. متألهان غربی در سنتی تربیت شدهاند که برای شناخت نظرى تقدم قايل است. نخست حقيقت مي آيد و آنگاه کاربست آن. متألهان رهایی بخش در این ترتیب تردید می کنند و بسرای کنش تقدم قایل اند؛ پراکسیس پیش از نظریه میآید؛ راستکنشی پسیش از راست آیینی می آید. بی آن که سودمندی ایس روی کرد به الهيات مورد انكار قرار گيرد، مي توان پرسيد كه آيا این بهرهگیری از پراکسیس چینزی جنز بهنرهگینری ارسطو از این اصطلاح برای توصیف آن مسایلی است که به زندگی در دولتشهر مربوطاند؛ حال آن که در مارکس «پراکسیس» ارجاعی ویژه به آن کنشی دارد که با روابط تولیدی پیوند دارد. بار دیگر، پیوندهای نزدیک میان مفهوم پراکسیس در مارکسیسم و تفسیر

ماتریالیستی از واقعیت میبایست دشواری هایی برای تفسیرِ الهیاتیِ تاریخ پدید آورد.

#### يارادايم خروج

بااینهمه، گهراه کننده است اگر به گونه یی درباره ی الهیات رهایی بخش به بحث پردازیم که گویی پیوستگی منطقی آن منحصراً بسته به تطبیق دقیق و درست آن با مارکسیسمی قطعی و بی چون و چرا است، بسه وی در زمانه یسی که مارکسیسم از دست نخور ده نگه داشتن سرشت جهان شمول و کلی گزاره های اقتصادی خویش خود را بیش از پیش ناتوان می یابد. در این برهه ثاید مارکسیسم باید چیزی از الهیات رهایی بخش باموزد.

در ۱۹۱۲، ارنست بلوخ، در تفسیر نومایه و مستقل خود از مارکسیسم، بر ضد این نظر انگلس و دیگران استدلال میکند که زبانی که تومیاس مونتسر در جنگ دهقانی ۱۵۴۲ به کار گرفت نه شکلی مبدل و پوشیده از هدفهای سیاسی دنیایی، بلکه مظهر تجربههای دینی ژرفی است که تعهد سیاسی را نینز مىپروراند. در الهيات رهايىبخش «سفْر خـروج» در ارتقای کوشش مسیحی برای گسستن از بندهای ستم دارای جایگاهی محوری و پارادیمی است. در داستان خروج، ایمان و سیاست در کنار یک دیگسر قرار میگیرند؛ کنش مردمان و کنش خداونید یکیی است؛ واقعیت سیاسی و رویداد الهیاتی همعناناند. از زاویهی دید خود فرایند رهایی بخش، «سفر خروج» دو وهله را تشخیص میدهد: رهایی از (ستم فرعون)؛ و رهایی به سوی (سیرزمین موعبود). همین پارادیم است که بخش اعظم الهیاتورزی رهایی بخش را هدایت می کنند. پنیش از این در ۱۹۶۸، «کنفرانس اسقفهای آمریکای لاتین» در سند مشهور مدلین (که رسماً به مضمونهای رهایی بخش پرداخت) به نیروی انقلابی تأمل دربارهی رهایی در «خروج» اشاره کرد؛ و گوتیرز (۱۹۷۳، ص ۱۵۹) خاطرنـشان مــیکنــد کــه «آن <"سِفْرِ خروج"> همچنان زنده و معاصر است

زیراکه مردمان خدا دستخوش تجربه های تاریخی مشایه اند.»

برای آگاهی افزون تـر← بـوف، ال. ۱۹۸۵؛ بـوف، آل. و بـوف، آل. و بـوف، سـی. ۱۹۸۷؛ بونینـو، جـِـی. ۱۹۸۳؛ کانـسیلوم ۱۹۸۷؛ کـانی، جِــی. ۱۹۶۹؛ الــیس، ام. ایــچ. ۱۹۸۷؛ فریـره، پـی. ۱۹۷۷؛ گـوتیرز، جـی. ۱۹۷۳؛ هایـت، آر. ۱۹۸۵؛ لین، دی. ۱۹۸۴؛ مارکس، کـارل ۱۹۷۵؛ متـز، جـی. بـی. ۱۹۶۸؛ سـو جـی. بـی. ۱۹۶۸؛ سـو کوانگـسون، دی. ۱۹۸۳؛ سـابرینو، جِــی. ۱۹۷۸؛ سـو کوانگـسون، دی. ۱۹۸۳؛

فرنسیس ہی۔ مک ھیو

# امپراتوریهای روزگار مارکس (empires of Marx's day)

مارکس و انگلس توجه بسیار به امپراتوریها نشان دادند، امپراتوریهایی از انواع بسیار ناهم گون: در اروپای کهن امپراتوری روم، در روزگاری نه چندان دور امپراتوری فروپاشیدهی مغول در هند، و در آن هنگام قدرت در شُرف فروپاشی امپراتوری منچو در چین. مارکس و انگلس در توسعهطلبی اروپایی روزگار خویش در همان پرتوی مینگریستند که سرمایهداری را در درون اروپا. هـر دو بـهخـودیخـود وحـشیانه و نفرتانگیز بودند، ولی برای کسانی که گرفتار آنها بودند انگیزههای ضروری پیشرفت به شمار میآمدند. آفریقا و آسیا زندگی ملال آوری داشتند و مارکس و انگلس یقیین داشتند که شکاف عظیمی میسان ایس مناطق و حتا عقبماندهترین حکومتهای اروپا دهان گشوده است. مارکس احترام فراوان برای کنت گوروسکی، یکی از سخن گویان روسی پاناسلاویسم، قایل بود؛ گوروسکی به عنوان ابزار نفوذ تزاریسم مورد نفرت مارکس بود، ولی احترام او به این سبب بود که گوروسکی از «اتحاد بر ضد اروپا و تصدن اروپایی» پشتیبانی نمی کرد و جولان گاه واقعی توانمندی های اسلاوی را «ویرانی پُرسکون» آسیا میشمرد. در آنجا «روسیه قدرتی تمدن بخش است» (مسئلهی شرق، شمارهی ۹۸). هیچ امپراتوری آسیایی نمی توانست از

چنین فضیلتی برخوردار شود، حتا امپراتوری ترکها که یک پا در اروپا داشت. برای مارکس روشن بود که وضع نیمه توحش منطقه ی بالکان عمدتاً به دلیل حضور امپراتوری ترکها است؛ اگر مردمان این مناطق آزادی خود را به دست می آوردند چندی نمی گذشت که نفرتی شدید از روسیهی تزاری به دل می گرفتند، کشوری که گویی ناگزیر بودند حمایت آن را طلب کنند (مسئلهی شرق، شماره ۱).

مريدان فوريه طرحهاي كلبي ببراي نبوعي امپرياليسم اوتوپیایی همراه با سوسیالیسم اوتوپیایی خود طراحی کردند، و دل بستگی ویژه یعی به آفریقای شمالی به عنوان زمینه توسعه خواهی فرانسه پیدا کردند، و امیدوار بودنید که ایس کار از طریق فراینید عصدتاً مسالمت آمیزی از دوستی با ساکنان این مناطق انجام گیرد. مارکس و انگلس چنین پندارهای خوشبینانهیی نداشتند، ولى ماننـد تقريبـاً تمامي اروپاييـان تـصرف الجزایر به دست فرانسه را پیشرفتی در مرزهای تصدن مىشمردند. بسيار بعدتر، هنگام اشغال مصر توسط بریتانیا، انگلس حاضر بود یک به ده شرط ببندد که عربی پاشا، رهبر ناسیونالیست، آرزویسی بالاتر از ایس نداشت که به جای آن که بگذارد سرمایهداران خارجی دهقانان را بچابند خود بتواند آنها را چیو کند؛ «در یک کشور دهقانی، دهقان فقط برای آن وجود دارد که استثمار شود.» انگلس می افزایسد که مسی توان با تودههای ستمدیده همدردی نشان داد و «قساوتهای انگلیسیان را محکوم شمرد ولی درعین حال بههیچروی طرف هماوردان نظامی کنونی آنها را نگرفت» (نامه به برنشتاین، ۹ اوت ۱۸۸۲).

ولی این دیدگاه کلی مانع از آن نمیشود که او و مارکس در مورد تنوع نهادهای محلی، انگیزهها و روشها گوشیهزنگ و هشیار باشند. هیچ نظریهی واحدی در باب امپریالیسیم مانند آنچه مارکسیستهای بعدی کوشیدند طراحی کنند، نمی تواند تمامی واکنشهای آنان را در بر گیرد. مارکس به همهی فتوحات استعماری روی خوش نشان نداد،

گیرم از این رو که این فتوحات ممکن بود مانع از آن چیزی شوند که او آن را کاری مهم در داخل خود اروپا میشمرد، مانند آنچه در مورد جنگ دوم برمه پیش آمد. مارکس با نکوهش رویکرد بریتانیا در ۱۸۵۳ اعلام مسیکند که جنگهای بریتانیا در آن خطمه توجیهناپذیرترین جنگهای بریتانیا است: در آنجا هیچ خطر استراتژیکی را نمی توان ادعا کرد، چنان که در مرز شمال غربی این خطر هست، و هیچ مدرکی از نقشههای ادعایی آمریکا در دست نیست. درواقع هیچ دلیلی بـرای این کار وجود ندارد جـز «نیـاز بـه اشـتغال بـرای یـک آریستوکراسی نیازمند» \_ عاملی که پیژوهش بعیدی مارکسیستی در باب امپریالیسم بریتانیا می توانست آن را بهشدت كمتر از حد برآورد كند. او هم چنين ملاحظه کرد که به هزینهی همستیزی هایی در آسیا که «بر گردهی هندیان افتاده است»، فروباشی مالیهی هند می توانید چنیدان دور نباشید ( «جنیگ در برمیه » ۳۰ ژوئیهی ۱۸۵۳). در همان سال، مارکس با نسبتدادن شورش و آشوب در چین به فشار مداخله و تجارت بریتانیا، به نحو پیشگویانه این مسئله را پیش میکشد که «چهگونه این انقلاب سرانجام بر بریتانیا، و از طریق بریتانیا بر اروپا تأثیر میگذارد» («نقلاب در چین و در ارویا» ۱۴ ژوئن ۱۸۵۳).

در ۱۸۸۳ طی عملیات نظامی فرانسه در هندوچین، انگلس، به عنوان واپسین الهامبخش امپریالیسم در مناطق استوایی، بر «منافع شیادان بورس» انگشت میگذارد که اکنون «آشکارا و رکوراست» هم در هندوچین و هم تونس سرگرم کاراند (نامه به کائوتسکی، ۱۸ سیتامبر ۱۸۸۳). باز، نظریسهی مارکسیستی بعدی که خود را متعهد به آموزه ی هابسون میلفردینگ لنین در باب صدور سرمایه به منزلهی روح امپریالیسم کرده بود توجه بسیار اندکی به برداشتهای مقدماتی تر مانند این برداشت از سرمایه داری و عملکردهای آن کرد. سال بعد، انگلس فرمان روایی هلند در جاوه را «نمونه یی از سوسیالیسم فرمان روایی هلند در جاوه را «نمونه یی از سوسیالیسم دولتی» شمرد، به این معنا که حکومت تولید محصول

فروشی برای صادرات، و به جیبزدن سودها را «بر پایسه اجتماعیات روستایی کمونیستی کهن» سازماندهی می کند (نامه به ببل، ۱۸ ژانویه ی ۱۸۸۸). به گمان او، جاوه نیز مانند هند و روسیه یک بار دیگر نشان داد که «کمونیسم ابتدایی چه گونه امروز... بهترین و فراخ ترین بنیاد استثمار و استبداد را فراهم می آورد.» و تا چه مایه باید امحای آن را در مد نظر داشت (نامه به کائوتسکی، ۱۶ فوریه ی ۱۸۸۴).

یکی از ویژگیهای بسیار خاص امپراتوری بریتانیا، با درنظر گرفتن جایگاه روسیه در سیبری به عنوان مشابهی یگانه و دوردست، گنجاندن مستعمرات بسیار پهناوری در امیراتوری خود بود که دارای ساکنان بومی بسیار اندک بود. مارکس مانند بیش تر مارکسیستهای بعدی كمتر توجهي به اين مناطق نشان داد تا مناطقي مانند هند، ولى فصل فرجامين جلد نخست سرمايه را وقف طرح گیبون ویک فیلد در باب مهاجرت سازمان یافته کرد. این طرح برای آن ریخته شده بود که نظم اجتماعی انگلیس را به مستعمرات بسط و تعمیم دهند: این کار با دراختیارگرفتن زمام فروش زمین و بالا نگے داشتن بھای آن، بے منظور بازداشتن مستعمرهنشینان از داشتن مزرعههای خاص خود انجام می گرفت که در نظر ویک فیلد به معنای تجزیهی دارایی بود و مانع توسعهی اقتصادی به شیمار می آمید. مارکس مویه و زاری او را بر سر کارفرمایی که انبوهی از کارگران را به غرب استرالیا می آورد، ولی درمی یابد که همین که به مقصد می رسند همه درمی روند، نقل میکند. در این جا تصویری درخشان از سرشت راستین سرمایه داری به دست داده می شود: پول تنها هنگامی میتواند به صورت سرمایه درآید که کاری برای آن باشد تا بتواند استثمارش كند.

انگلس انتظار داشت که «مستعمرات واقعی» مانند مستعمرات موجود در استرالیا دیرگاهی پسیش از آن استقلال یافته باشند (نامه به کائوتسکی، ۱۲ سپتامبر ۱۸۸۸). انگلس هنگام دیدار کوتاهاش از کانادا در ۱۸۸۸ بهطرزیمنفی تحت تأثیر سستی و بیحالی

آن قرار گرفت (او عمدتاً کانبادای فرانسه را دید)، و گمان داشت که تنها ظرف ده سال این کشور شادمان خواهد بود که به ایالات متحد آمریکا منیضم گردد، که داشت در آنجا به تسلط اقتصادی دست می یافت، و بریتانیا هم هیچگونه اعتراضی نداشت (نامه به سورژ، ۱۰ سپتامبر ۱۸۸۸). از نگاه مــارکس، کشتزارهای کهن، که اکنون بنا الغای بردگی دیگرگسون مسیشبدند، در مقولسه «میستعمرات» می گنجید. در ۱۸۶۵، او و انگلس در خشم عمومی گسترده در مورد «رسواییهای جامائیکا»، نامی که انگلس در نامه یی به دوست خود بر این رویدادها مینهد، شریکاند (۱ دسامبر ۱۸۶۵)، و آن سرکوبی سفاکانهیی است که در پی ناآرامی مختصری در میان سیاهانی که از مشقتهای اقتصادی عذاب می کشند، روی میدهد. در منطقهی اقیانوس آرام مهاجران و مستعمره نشینان بریتانیایی هیچ میلی به پیشبرد جاهطلبیهای خاص خود نداشتند؛ و در ۱۸۸۳ انگلس به اظهارنظر دربارهی طرحیی پرداخت برای تصرف گینهی جدید، به عنوان بخشی از جست وجو در پی آنچه عملاً کار بردگی برای کشتزارهای نیشکر کوئینزلند به شمار میآمد (نامه به کائوتسکی ۱۸ سپتامبر ۱۸۸۳).

ایرلند، که تما حدودی نخستین قربانی امپریالیسم انگلیس، و تما حدودی نخستین عرصه ی استعمار انگلیسی داسکاتلندی به شمار میآمد، توجه مارکس و انگلیسی را در سراسر دوره ی اقامتشان در انگلیستان بهشدت برانگیخت. انگلس که طرح نوشتن تاریخ آن را ریخته بود، هنگامی که در ۱۸۵۶ از این جزیره دیدار کرد از فقر و مسکنت و عقبماندگی آن یکه خورد (نامه به مارکس، ۲۳ مه). ممارکس، پس از قحطی و درهمهشکستن نظام اجماره ی کمرشکن کهن، به یادداشت برداری دقیق از گذار اقتصادی از کشاورزی به شمراه بما خلعیدهایی که میزارع را قمادر میساخت خود را تحکیم بخشند، و سیل مهاجرت میساخت خود را تحکیم بخشند، و سیل مهاجرت بیشتر پرداخت (نامه به انگلیس، ۳۰ نوامبر ۱۸۶۷).

مارکس که از ناکامی طبقه ی کارگر بریتانیا پس از چارتیسم برای نشان دادن هرگونه روحیه سیاسی پیکارجو گیج شده بود، یک علت این موضوع را در توانایی صاحبان صنایع برای بهرهبرداری از کار ارزان از ایرلند یافت، و بدین گونه بود که میان کارگران شکاف انداختند: کارگر انگلیسی از اعتصاب شکن ایرلندی نفرت دارد، و در او به چشم عضوی از نیژادی پیست مینگرد. مارکس مینویسد که اگر نیروهای بریتانیا عقب بنشینند، انقلاب ارضی در ایرلند زمان درازی به تعویق نمی افتد، و سرنگونی متعاقب اشرافیت زمین دار به رویدادی مشابه در انگلستان خواهد انجامید، و راه را برای سرنگونی سرمایه داری هموار خواهد ساخت (نامه به مهیر و فوکت، ۹ آوریال ۱۸۷۰). این استدلال ماركس ممكن است برخلاف اغلب استدلالهاى او کمتر قانع کننده بنماید، گویی او در این مورد به تخته پاره یی چنگ زده است.

برای آگاهی افزون تر ← مُشکین، ام. ان. ۱۹۸۱.

وي. جي. کيرنن

# امپریالیسم و بازار جهانی

(imperialism and world market)

از میان تمامی مفهومها در نظریه ی مارکسیستی، شاید امپریالیسم مفهومی باشد که به التقاطی ترین وجه و یا بیش ترین بی اعتبایی به بنیاد نظری یی به کار گرفته می شود که این مفهوم بر آن تکیه دارد. عام ترین کاربرد این اصطلاح در ارجاع محدود به رابطه ی اقتصادی و سیاسی کشورهای پیش رفته ی سرمایه داری و کشورهای واپس مانده است. درواقع، از هنگام جنگ جهانی دوم واژه ی امپریالیسم با سرکوب و «استثمار» کشورهای ضعیف و فقر زده به دست کشورهای قدر تمند مترادف شده است. بسیاری از نویسندگانی که چنین تفسیری از امپریالیسم به دست می دهند از لنین به عنوان مرجع نظری یاد می کنند، هرچند که لنین به عنوان مرجع نظری یاد می کنند، هرچند که این سبب که امپریالیسم را به این سبب که امپریالیسم را به این سبب که امپریالیسم را به این شیوه تعریف می کند سخت به باد انتقاد می گیرد.

امپریالیسم به فرایندی از انباشت سرمایهداری در مقیاس جهانی در عصر سرمایهداریِ انحصاری اشاره دارد، و نظریهی امپریالیسم در حکم پژوهشی است در انباشت در متن یک بازار جهانی که این انباشت پدیدآورندهی آن است. این نظریه دارای سه عنصر است: ۱) تحلیل انباشت سرمایه داری ۲) دوره بندی **سرمایه داری** به عصرها و ۳) موقعیت محلی پدیده در متن تقسیم سیاسی جهان به «کشورها». از آنجا که عنصر نخست بر عنصر دوم دلالت دارد، فقط دو عنصر مجزا در میان است. این عناصر به هم می آمیزند تما خطوط پژوهشی را پدید آورند که به نحو تنگاتنگ به هم پیوسته ولی متمایزاند؛ ۱) روابط میان کشورهای سرمایه داری پیشرفته («رقابت امپریالیستی»)؛ ۲) تاً ثیر سرمایه داری سر صورت بندی های اجتماعی غیرسرمایه داری (بیان شیوه های تولید)؛ ۳) سرکوب مردمی که حاکمیت سرمایهداری به انقیادشان کشیده است («مسئلهی ملی» ← ملت). در چارچوب نظری مارکسیستی راستآیین، کار لنین بنیاد نظریهی امپریالیسم را تسکیل میدهد. مشهورترین کار او دربارهی این موضوع جزوهیی است به همین نیام، ولی خطاست که این جزوه را در حکم یاری نظری لنین به تحلیل توسعهی سرمایه داری در مقیاسی جهانی بگیریم. بنیاد نظری آنچه را لنین «کلیات طرحی عامه فهم» میخواند باید در دو مقالهی طولانی یافت که او تقریباً دو دههی پیش به قلم آورده بود و عنوان آنها عبارت است از «دربارهی "مسئلهی بازار" کندایی» و «توصیفی از رومانتيسم اقتصادي». مقصود اين مقالهها هم دفاع از نظریدی انباشت مارکس در برابر استدلال های حنظریهی > کممصرفی و بدینان پروراندن نظریهیی در باب بازار جهانی سرمایه داری است و هم اثبات سرشت پیشرو سرمایهداری، به منظور انتقاد از سوسياليسم اوتوپيايي (نيز← پرودون).

لنین در جزوهی خود فهرستی از ویژگیهای ممیز این پدیده به دست میدهد که اکنون فهرستی مشهور است: ۱) «صدور سرمایه» همراه با صدور کالاها،

اهمیت درجه ی اول می پابد؛ ۲) تولید و توزیع در تراستها و کارتـلهـای بـزرگ متمرکـز مـیشبود؛ ۳) سرمایهی بانکی و صنعتی در یک دیگر ادغام می شوند؛ ۴) قدرتهای سرمایهداری جهان را به قلمروهای نفوذ تقسیم میکنند؛ ۵) این تقسیم حجهان> تکمیل میشود، و حاکی از کشاکش میان ـ سرمایه داری آتی برای تقسیم دوبارهی جهان است. نخستین مورد از این ویژگیها، «صدور سرمایه»، اغلب در حکم یگانه عامل هويتبخش عصر امپرياليستي گرفته ميهسود. بااینهمه، همانگونه که لنین در دو مقالهی نظری خود یادآور میشود این اصطلاح مبهم است. این ابهام از آنجاست که کالاها سرمایهاند، یکی از شکلهایی هستند که سرمایه در جریان گردش به خود میگیسرد به این گونه، 'M-C...P... C'-M (سرمایهی پیولی ـ سرمایهی تولیدی - سرمایه کالایی، آنگاه باز سرمایهی يولي).

پیش از وارسی این نکته که چرا ویژگی منحصربهفرد امپریالیسم صدور پول و سرمایهی تولیدی است، باید کاربرد واژهی صدور را مورد بررسی قبرار داد. در این منابع و مآخذ، امپرياليسم با اصطلاح حركت سرمايه ممتاز نمی شود بلکه با واژهی ویـژهی صدور مـشخص میشود که میان حرکتهای سرمایهیی که ملیانند و حرکتهای سرمایهیی که بینالمللیاند آشکارا قایل به تمایز میشود. از آنجا که به صرف عبور از مرز یا پست گمرکی تغییری در سرمایه دست نمیدهد، این تقسیم بندی تحلیلی را می بایست توضیح داد که مرزهای سیاسی برای حرکت سرمایه چه معنایی در بر دارد. بــه سـخن دیگــر، بایــد توضـیح داد کــه چــرا مفهمومهای دیگری مورد نیاز است (مثلاً خود امیریالیسم) تا بتوان از یک جامعه ی سرمایه داری مجرد به ضابطهبندی مشخص تری حرکت کرد که تقسیم جهان را بر حسب کشورها مورد وارسی قرار میدهد. آنچه در اینجا آشکارا مورد نظر است معنای منضم به مفهوم یک کشور است. آنچه برداشت لنین از امیریالیسم را از برداشت کائوتسکی متمایز میسازد

نحوهی برخورد آشکار با تقسیمبندی سیاسی است. در عبارتبندی لنینستی، صدور سرمایه در بستر جهانی روی میدهد که طبقات حاکم گوناگون تقسیماش کردهانید و قیدرت آن را دولت هیر کشور نماینیدگی می کند. بندین گونه، صدور سرمایه دال بنر نقیش ميانجي كرانهى دولتها وتعارض بالقوءى منافع طبقهی حاکم است. این تعارض بالقوه می تواند میان دولتهای سرمایهداری (رقابت میانسرمایهداری)، یا میان یک دولت سرمایه داری و یک دولت یا طبقه ی حاکم پیشاسرمایهداری باشد (پیوستگی شیوههای تولیدی و مسئلهی ملی). لنین تأکید ویژهیی بر رقابت میانسرمایهداری ورزید و این نتیجهگیسری سیاسی محوری خود را بسط و پرورش داد که انباشت در عصر امپریالیستی گرایسشی بسه سسوی جنگهسای میان سرمایه داری بدید می آورد. در این چارچوب است کے او جنگ جهانی اول را جنگی امپریالیستی تشخیص داد و این که کمینترن نیز جنگ جهانی دوم را تا هنگام یورش نازیها به اتحاد شوروی به همین صورت تشخیص داد.

از سوی دیگر، کاثوتسکی امپریالیسم را به منزله ی رابطه ی میان کشورهای سرمایهداری پیشرفته و کشورهای توسعهنیافته («مناطق کشاورزی») تعریف میکند، و آشکارا بر آن است که تعارضهای میان طبقات حاکم در کشورهای سرمایهداری طبی عصر امپریالیسم رو به ناپدیدشدن میگذارد. این دو مبنای نظریهی کائوتسکی وجهممیز منابع و مآخذ مربوط به امپریالیسم از پایان جنگ جهانی دوم به این سو، و به منابع تمامی تأکید را بر سلطهی امپریالیستی بر کشورهای واپسمانده نهادهاند، با این دیدگاه پوشیده یا آشکار که طبقهی سرمایهدار ایالات متحد آمریکا، از جنگ جهانی دوم به این سو، چندان نیرومند بوده است که بتواند تمامی دیگر طبقات سرمایهدار را به است که بتواند تمامی دیگر طبقات سرمایهدار را به مرتبهی مشتری کاهش دهد.

این که کدامیک از این تفسیرها در باب امپریالیسم

درست است، هم مسئلهیی تجربی و هم نظری است. نظریهی امپریالیسم لنین از نظریهی انباشت مارکس نتیجه می شود. سرمایه داری نمودار شکل وییژه یی از جامعهی طبقاتی است و قوانین ویژهی تکامل آن حاکی از شیوه بی است که بسر پایسه ی آن فسرآورده یسی اضافی از تولیدکنندگان مستقیم بیسرون کسشیده میشود. این بیرون کشیدن فرآورده ی اضافی در تولید روی میدهد، و در جامعه ی سرمایه داری بسر پایه ی خریدوفروش نیروی کار استوار است. خریدوفروش نیروی کار است که هم حاکی از سرشت ذاتی سرمایهداری است و هم این سرشت ذاتی را معین می کند. این امر حاکی از جدایی کارگران از وسایل توليد است (← انباشت نخستين)، و همينكه اين جدایی حاصل شد جایگاه کالایی نیروی کار شیوه یسی را تحمیل میکند که بر پایهی آن جامعهی سرمایه داری خود را بازتولید می کنید. ایس بازتولید میبایست از رهگذر گیردش کالاها حاصل شود: به كارگران سلبمالكيتشده بايد مزد پرداخت شود تا کالاهایی را خریداری کنند که خود دیگر نمی توانند أنها را توليد كنند؛ سرمايهداران ميبايست كالاها را بفروشند تا سرمایهی پولی به دست بیاورند تـا بتواننـد نیروی کار و وسایل تولیدی به دست آورند و فرایند تولید را از نو آغاز کنند.

از اینجاست که جامعهی سرمایهداری با چرخهی پیوسته مکرری از مبادله، تولید و تحقق (مدارِ سرمایه بازتولید میشود و از همین روست که مارکس سرمایه را ارزشِ خودگستر توصیف میکنید. سرمایه با مبادلهی مقدار معینی از ارزش به شکل پول در قبال نیروی کار و نیز وسایل تولید، فرایند بازتولید را آغاز میکنید، و از تولید انبوه کالاهای دارای ارزش مسیکنید، و از تولید انبوه کالاهای دارای ارزش مسرمایهی پولی تحقق یابد. این فرایند خودگستری، در بستر رقابت، در مقیاسی فزاینده پیش میرود و در حکم نظریهی گسترش سرمایه است. ایس نظریهی

زمینهی مکانی است. همین که به وارسی تقسیم سیاسی جهان بپردازیم، هیچ نظریهی ویژه یی در باب گسترش سرمایه مورد نیاز نخواهد بود. این نظریه که مارکس در سرمایه به پروراندن آن می پردازد، در نقطهی مقابل تحلیل کم مصرفی گرایان، به ویژه تحلیل لوکزامبورگ است که این نتیجه گیری را رد می کنند که سرمایه داری خودباز تولید گر است و بنابراین تصریح بر نظریهی ویژه یی در باب حرکت سرمایه میان مناطق جغرافیایی را لازم می بینند.

رویکرد مارکس به دورهبندی آشکار سرمایهداری به منظور توضيع علىت حركت بينالمللى سرمايه به شکلهای گوناگون آن (سرمایهی پولی، سرمایهی تولیدی، و سرمایهی کالایی) مسیانجامند. چنان که گذشت، سرمایه بنا بر سرشت خود گسترش یابنده است. در مرحلهی آغازین توسعهی سرمایهداری افق حرکت سرمایهی پیولی و تولیندی بنه سبب توسعهنیافتگی روابط اجتماعی تولید محدود است. در سراسر آنچه مارکس آن را «مرحلهی کارگاهی» یا مانوفاکتور میخواند، نهادهای اعتباری سرمایهداری نسبتاً توسعه نیافتهاند، و حرکت سرمایهی پولی را، هم در درون صورتبنیدی اجتماعی سرمایهداری و هم میان این صورتبندی ها و صورتبندی های پیشاسرمایه داری، دشوار می سازند. وانگهی، در این مرحلهی آغازین توسعهی سرمایهداری، بخش بزرگی از جهان پیشاسرمایهداری و نقش پول بسیار محدود بود، و بدینسان حرکت سرمایهی پولی و تولیدی را روابط اجتماعی بیسرون از صورتبندی های اجتماعی سرمایهداری محدود میکرد. پیآمد حرکت بینالمللی سرمایه در این دوره در وهلهی نخست سرمایهی کالایی (تجارت) است، و این تجارت بیشازپیش بازاری جهانی را برای تولید توسعه میبخشد. در این تجارت کالاهای تولیدی دارای خاستگاه سرمایهداری به مبادله در قبال مواد خام و فرآوردههای غذایی گیرایش دارند که در چارچوب روابط اجتماعی پیشاسرمایهداری (مانند بردهداری «بر جدید») تولید می شوند.

پیامد این تجارت برای صورتبندی های اجتماعی پیشاسرمایه داری محل بحث و جدل جشم گیری است و، بهیژه با توجه به تحلیل پیوستگی شیوههای تولیدی، برای نظریهی امپریالیسم دارای جنبهی محوری است. برخی نویسندگان استدلال میکنند که تجارت بهتنهایی کافی است تا صورتبندیهای پیــشاسرمایهداری را بــه لحــاظ مــاهوی عمـــدتاً سرمایهداری کند (سویزی و دیگران ۱۹۶۷)، و اینکه طی سدهی نوزدهم مناطق توسعهنیافتهی جهان درواقع بههمینسان دیگرگون شدهانید (← شیرههای توليدي غيرمسرمايهداري). بااينهمه، ماركس استدلال میکند که تجارت بهتنهایی، زیر سلطهی سرمایهی تجـــاری، رو بــه منجمدسـاختن مناســبات پیشاسرمایهداری میگذارد. با پی گرفتن این خط استدلال، مى توان نتيجه گرفت كه تكامل أغازين بازار جهانی در جهت جلوگیری از توسعهی سرمایهداری در کشورهای به قبول لنین «واپسمانیده» یا مناطق مستعمره یا نیمهمستعمره حرکت میکند. بدین گونیه، در ایسن دوره از حتولیسد> کارگساهی، گسسترش سرمایه داری مناسبات اجتماعی را دگرگون ساخت و نیروهای تولیدی را در کشورهای سرمایهداری توسعه بخشید، ولی همان دیگرگونی و توسعه را در جای دیگر مانع شد.

بااینهمه، در نیمه ی دوم سده ی نوزدهم سرمایهداری وارد مرحله یی شد که مارکس آن را «صنعت مدرن» نامید (سرمایه؛ ج ۱، بهویژه فها ۱۳ و ۱۳)، وجه ممیز آن تولید ارزشِ اضافیِ نسبی بود و با تراکم سرمایه و توسعه ی نهادهای اعتباری برای تسهیل این تراکم همراه بود. این مرحله آغازگر عصری است که زیر عنوان سرمایهداری انحصاری بدان اشاره می رود، و در آن تولید به مقیاسی هر دم رو به گسترش و در آن تولید به مقیاسی هر دم رو به گسترش (تمرکز)، گرایشی به سوی انحصارگری به مقیاسی ملی و بینالمللی پدید می آورد. در ضابطه بندی نظری مارکس و سپستر لنین، این فرایند انحصارگری با رقابت تشدیدیافته همراه می شود. این نکته نیز

بحث انگیز است. چنان که گذشت، کائوتسکی انحصار گری را به معنای واقعی کلمه، به عنوان متفاذ رقابت و به نشانه ی پایان رقابت میان سرمایه داری تفسیر کرد. بوخارین و پرآبراژنسکی موضعی میانه اختیار کردند و بسر آن شدند که در مرحله سرمایه داری انحصاری، رقابت در درون کشورهای سرمایه داری از میان می رود، ولی میان کشورهای سرمایه داری ادامه می یابد. اصطلاح سرمایه داری ادامه می یابد. اصطلاح سرمایه داری انحصاری دولتی به کار گرفته شد تا چنین موقعیتی را توصیف کند.

به پیروی از استدلال مارکس و لنین، ترکیب انحصارگری و رقابت تشدیدیافته در عصر امپریالیسم قد عَلَم میکند. این ترکیب در کشورهای سرمایهداری گرایشی به صورت جنگ میان سرمایه داری پدید می آورد، و در قلمرو اقتصادی این همستیزی شکل صدور سرمایه به خود می گیرد. توسعهی نظام اعتباری ادغام سرمایهی مالی و صنعتی را آسان میسازد (← سرمایهی مالی)، بهنحویکه صدور سرمایهی پیولی در مقیاسی گسترده امکانپذیر میشود. در سراستر عنصر امپریالیسم صدور سرمایهی پولی (و سرمایهی تولیـدی که در پایین مورد بررسی قرار میگیرد) در میان کشورهای سرمایهداری پیشرفته انجام گرفته و انجام میگیرد، و همین نکته در مورد حرکت سرمایهی كالايي نيسز صدق مسيكنسد. ايسن امسر حماكي از توسعهنیافتگی هم مناسبات اجتماعی و همم نیروهای تولیدی در کشورهای وایسمانیده است. دو مبحث محوری در منابع و مآخذ مرببوط بـه امپریالیـسم ایـن است كمه أيما وجمه ممينز ايمن عمصر رقابت میان سرمایه داری است، و این که تأثیر صدور سرمایهی پولی و بهویژه سرمایهی تولیدی بر مناطق توسعهنیافته چه گونه است. مسئلهی دوم، از دیدگاهی مارکسیستی، عبارت از این است که آیا صدور سرمایه در این قالبها رو به دگرگونساختن کشورهای توسعهنیافته دارد و سرمایه داری را در این گونه کشورهای توسعه می دهد. اگر چنین باشد، سرمایهداری در عصر امپریالیسم

پیشرو شمرده خواهد شد، البته تا آنجا که گرایش سرمایهداری با بازتولید خود در کشورهای توسعه نیافته متضمن توسعه ی پیشرو نیروهای تولیدی و پیدایش پرولتاریا همچون نیرویی مهم در عرصه ی پیکار طبقاتی باشد.

در این نقطه از نظریهی امیریالیسم است که وارسی صريح تقسيم سياسي جهان لازم مي آيد. اگر، چنان كه ماركس استدلال مىكند، مبادله بـهتنهـايى توسعهى سرمایه داری را فراهم نمی آورد، پس قهر لازم است تا مناسبات اجتماعی پیشاسرمایهداری را درهم شکند که مانع توسعهی نیسروی کسارمزدی آزاد مسیشسود، و به کار گرفتن قهر نظارت و تسلط دولت را لازم می آورد. چـون بـه لنـين برگـرديم، مكتبـي از انديـشهي مارکسیستی استدلال کرده است که طبقات حاکم در کشورهای سرمایهداری پیشرفته به اتحاد با طبقات حاکم پیشاسرمایهداری در کشورهای واپسمانده متمايل اند و اين كه اين اتحاد بورژوازي محلى کشورهای واپس مانده را از برپاساختن انقلاب بورژوایی موفقیت آمیزی که قدرت دولتی را برای آنها به ارمغان آورد بازمیدارد(← بورژوازی ملی). و بدون قدرت دولتیی بسورژوازی محلبی ضیعیف و سیرمایهداری توسعهنیافته باقی میماند.

در این تحلیل سرمایهداری پیشرو شمرده می شود، ولی سلطه ی امپریالیستی بر جهان به مدد طبقات حاکم سرمایهداری مانع توسعه ی آن در جهان توسعه نیافته می شود. بورژوازی محلی به سبب تضادهایش با بورژوازی امپراتوری بالقوه نیرویی ضدامپریالیستی شمرده می شود. برخی از نویسندگان، بهویژه مائو تسهتونگ، از این سخن نتیجه می گیرند که پیکار انقلابی در کشورهای توسعه نیافته دارای دو مرحله است، یکی مرحله ی ضدامپریالیستی آغازین بسرای سرنگونی حاکمیست مرکب طبقات بسرای سرنگونی حاکمیست مرکب طبقات مرحله ی اولی می آید. مرحله ی انقلاب سوسیالیستی که در پی اولی می آید. مرحله ی نخست، که مائو تسهتونگ آن را «دموکراسی مرحله ی نخست، که مائو تسهتونگ آن را «دموکراسی

نوین» میخواند، اتحاد پرولتاریا، دهقانان و بورژوازی محلی را محلی را که دارای تضادهای نیرومند با سرمایهی امپراتوری است، لازم میآورد.

این گزارهی کلی که پیکاری در وهلهی نخست ضدامیریالیستی پیش شرط انقلاب سوسیالیستی در کشور زیر سلطهی طبقهی حاکم پیشاسرمایهداری است نسبتاً محل مناقشه نيست. بااينهمه، مناقشه بـر سر این است کیه هنگامی کیه کیشوری توسیعهنیافتیه عمدتاً سرمایهداری است، چهگونه باید امپریالیسم را تحلیل کرد. برخی استدلال میکنند همین که كشورها عمدتأ سرمايهدارى مىشوند، مىتوان انتظار داشت که به سطح و ساختاری توسعه و تکامل یابند که مشابه سطح و ساختار کشورهای سرمایهداری پیشرفتهی کنونی است، و اینکه این امبر درواقع در کشورهایی چون برزیل و مکزیک در حال رویدادن است (وارن ۱۹۷۳). از سوی دیگر، نظریه پردازان وابستگی این نظر را حتا به عنوان یک امکان رد میکنند، و برای توصیف صورتبندی های اجتماعی عمدتاً سرمایهداری در جهان توسعهنیافته از اصطلاح «توسیعهی سیرمایهداری وابیسته» (پیا توسیعهی سرمایه داری «کژدیسه») بهره می گیرند. گرچه ایس اصطلاح جذابیت خود را دارد ولی عموماً به شیوهیسی یکسر ذهنی به کار گرفته میشود، و ویژگیهای ممیزی که نظریهی وابستگی به «سرمایهداری وابسته» نسبت میدهد روی همرفته ویژگیهای ممیز کشورهای سرمایهداری توسعهیافتهی کنونی در مراحل آغازین دگرگونی سرمایهدارانهی آنهاست. یک ویژگی ممیز که متفاوت است این است که کشورهای عمـدتاً توسعهنیافتهی کنونی میبایست در عصری دستخوش دگرگونی سرمایهداری شوند که در آن جهان از پیش به زیر سلطهی قدرتهای سرمایهداری درآمنده است. نظریهپردازان وابستگی سراسر تحلیل خود را بر این واقعیت استوار میسازند، بهنحویکه کل پویش کشورهای توسعهنیافتیه به صورت پاسخ صرف به

سلطه ی خارجی درمی آید، و اصطلاح امپریالیسم به معنای بسیار محدود مناسبات کشورهای سرمایه داری پیشرفته و کشورهای واپسمانده به کار گرفته می شود. افزون براین، توسعه ی سرمایه داری وابسته که نظریه پردازان وابستگی آن مفروض را می گیرند، منطقا بر این گزاره تکیه دارد که رقابت در درون و میان کشورهای سرمایه داری پیشرفته است. همین فقدان ادعایی رقابت است که سرمایه ی امپراتوری را به محدود ساختن توسعه ی سرمایه داری در کشورهای محدود ساختن توسعه ی از حفظ موقعیتهای توسعه نیافته به عنوان جنبه یی از حفظ موقعیتهای انحصاری خود علاقه مند می سازد. این دیدگاه لفظی و خطاهری از سرمایه داری انحصاری در سالیان اخیر مورد خمله ی شدید قرار گرفته است (کلیفتون ۱۹۷۷).

گزافه نیست اگر بگوییم که پس از زمان لنین نظریهی امپریالیسم، به جز آثاری که پس از جنگ جهانی دوم انتشار یافته و دارای جنبهی تجربی است، عمدتاً دستخوش رکود ببوده است. بااینهمیه، در دهیهی ۱۹۷۰ مباحثه نظری از نو سر گرفت و موجبـات آن را شرایط عینی، یعنی توسعهی سرمایه داری در جهان توسعهنیافته، فراهم ساخت. این تحول، بهنحومحدود، در بهترین حالت تحلیلی از توسعهنیافتگی به دست میدهد که مبتنی بر یک اتجاد پیشاسرمایهداری امپراتورانه است که راه توسعهی سرمایهداری را سد می کند. در حد افراط دیگر، دیدگاه وابستگی دایر بر این که سرمایه داری در جهان توسعه نیافت جنبه ی عمومی دارد ولی «وابسته» یا «کژدیسه» است، نیازمند شسمار فراوان و نهدیرفتنی استدلالهای تکمنظبوره است تا انباشت سرمایه داری آشکارا موفقیت آمیز را در شماری از کشورهای توسعه نیافت. بگنجاند. حاصل این کار ناآارامی نظری سالمی در میان نویسندگان مارکسیست و علافهمندی مجدد به رقابت میانسرمایهداری به عنوان توضیح محتمل پویایی انباشت در عصر سرمایهداری انحصاری است (نیز→ نظریهی وابستگی؛ مارکسیسم در آمریکای لاتین).

برای آگاهی افزون تر← بروئر، ای. ۱۹۸۰؛ بوخارین، نیکالای ۱۹۸۰ / ۱۹۹۷ (۱۹۷۲)؛ کلیفتون، جِسیٰ. ای. ۱۹۷۷؛ هیلفردینگ، ردولف؛ هیلتون، رادنی ۱۹۷۶؛ وارن، کِمیپ، تسی. ۱۹۶۷؛ لنسین، وی. آی. ۱۹۱۶؛ وارن، بی.۱۹۷۳؛ ویکس، جان ۱۹۸۱.

#### جان ویکس

#### انباشت (accumulation)

«بیانبارید، بیانبارید! ایس حکم موسی و پیامبران است!» (سرمایه ج ۱، ف ۲۴، ب ۳). مارکس با ایس سخنان، در تحلیل خود، چیزی را آشکار میسازد که مهم ترین فرمان یا نیروی محرک جامعه ی بورژوایی است. بهرغم این استعاره ی دینی، مارکس در انباشت، برخلاف ماکس وبر، به چشم پیآمدِ اخلاقِ پروتستانیِ نوخاسته ی صرفه جویی نمی نگرد. هم چنان که انباشت، برخلاف نظر اقتصاد بورژواییِ نوکلاسیکِ استوار بر نظریه ی فایده مندی، حاصل پرهیز و امساک افرادی نیست که می کوشند رجحانی ذهنی را برای همسوف نیست که می کوشند رجحانی ذهنی را برای همسوف در ذات سرمایه است که، مستقل از رجحان ذهنی یا باورهای دینی سرمایه دارانِ منفرد، می بایست انباشته باورهای دینی سرمایه دارانِ منفرد، می بایست انباشته شود.

اجبار بر سرمایه دارانِ منفرد برای انباشتن از طریق سازوکارِ رقابت عمل می کند. از آنجا که سرمایه همانیا ارزش خودگستر است، دست کیم ارزش آن می بایست حفظ شود. به سبب رقابت، صرفِ حفظ سرمایه ناممکن است مگر آنکه سرمایه، افزون بر حفظ، گسترش یابد. در مرحله های گوناگون توسعهی تولید سرمایه داری، سازوکار رقابت به شیوه های گوناگون عمل می کند. در آغاز، انباشت از طریق دیگرگونی روابط تولیدی انجام می پذیرد (ب انباشت نخستین) تا کارِ مزدی را به مدد روشهای تولیدی پدید آورد که به همان صورت [سابق] باقی می ماند. برای روشهای توسعه نیافته ی تولید، که از جامعههای پیشاسرمایه داری به ارث رسیده و پذیرفته شده اند، پیشاسرمایه داری به ارث رسیده و پذیرفته شده اند،

انباشت ضروری است تا گسترش نیروی کار را تضمین کند، مواد خام فراهم آورد و در سرپرستیِ کار امکان افزایش تولید برای پایینآوردن قیمت را فراهم سازد. برای تولید کارگاهی، انباشت ضروری است تا امکان استخدام کار را به نسبتهای مناسب در همکساری و تقسیم کار فراهم آورد. برای هاشین آلات و تولید کارخانه یسی، انباشت سرمایهی ثابت کارخانه یسی، انباشت سرمایهی ثابت کاروسته بدان را استفاده ی گسترده از موادخام و کار پیوسته بدان را فراهم می آورد.

بااینهمه، انباشت صرفاً در حکم ارتباط میان تولید و سرمایهسازی ارزش اضافی نیست. انباشت همچنین حکم ارتباط بازتولید را دارد. از جهت گردش سرمایه، این امر را مارکس در سرمایه ج ۲ و به مقیاسی کمتر در سرمایه ج ۱ وارسی میکند.

بازتولید به عنوان تجسم بخش بازتولید ساده مورد بررسی قرار می گیرد که در آن روابط ارزش و ارزش اضافی تغییر نکرده بر جا میماند، یعنی به عنوان اساسی برای بازتولید بر پایهی مقیاسی گسترشیافته که به سبب آن ترکیب انداموار سرهایه ممکن است افزایش یابد یا نیابد. در هر مورد، نسبت معینی میان می بایست در قالب ارزش و ارزش مسعرفی میان بخشهای اقتصاد تثبیت گردد و این در طسرح کلی بازتولید مورد وارسی قرار می گیرد.

مارکس در سرمایه ج ۳ انباشت را از دیدگاه توزیع (و بازتوزیع) ارزشِ اضافی و سرمایه تحلیل می کند. در مرحلههای آغازین توسعه، اساس انباشت بر تمرکز سرمایه است. در مرحلههای پسین توسعه، تراکم (← ترکز سرمایه) روش مسلطی است که به مدد آن استفاده از مقادیر دمافزون سرمایه سازمان می باید. این کار نظام اعتباری پیشرفته یمی را پسیش فرض می گیرد. موضوعِ انباشت همانا افزایشِ بارآوری است، اما سازوکار دست یافتن به آن از رهگذرِ دست رسی به اعتبار است. درنتیجه، تباینی میان انباشت سرمایه در تولید و انباشت سرمایه در سرمایهیِ مالی پدید می آید. این همانا پایهی سرمایهی فرضی است و هنگامی که این همانا پایهی سرمایهی فرضی است و هنگامی که

انباشت نمی تواند بر مانعهایی چیره شود که سر راه توسعه ی مداوم ارزشِ اضافی قرار می گیرد می تواند به بحرانهای اقتصادی بیانجامد. افزون بر این، تراکمِ سرمایه و آهنگِ ناموزونِ خودِ انباشت را باید با توسعه ی ناموزون اقتصادها و جامعه ها مرتبط شمرد. بنابراین، فرآیند انباشت هرگز صرفاً فرآیندی اقتصادی نیست، بلکه هم چنین مستلزم تکامل عمومی روابط اجتماعی از جمله، برای نمونه، استعمار، امپریالیسم و نقشهای تغییریابنده برای دولت است که در سسنت مارکسیستی همواره مورد تأیید قرار گرفته است.

از دیدگاه مارکس، فرآیند انباشت هرگنز توسعهیی همواره همآهنگ یا ساده نیست: این فرآیند را بحرانها و ركودها بارها از هم مى گسلند. بااين همه، مانعهاى سر راه انباشت سرمایه هرگز مطلق نیستند بلکه به علت تشدید تیضادهای سرمایه داری، که می توانند موقتاً حل گردند تا به مرحلهی تازهیی از توسعه امکان دهند، محتمل اند. مارکس تحلیل توسعه ی این گونه تشدید تضادها را در سطح اقتصادی، بر پایهی قبانون گرایش <mark>نرخ نزولی سود</mark> مورد بررسی قبرار میدهد. گرایش نرخ نزولی سود خود با قانونی پیوند دارد که در تضاد با تأثیرات نیروهای خنثی کننده ی خویش است، قانونی که بر ترکیب انداموار فزایندهی سرمایه استوار است. در اینجا مارکس خود را از ریکاردو که از نظر او کاهش سودآوری بسته به کاهشِ بارآوری در کشاورزی است، و از اسمیت که از نظر او مینزان معینی از بنازار جنبهی حیاتی دارد، متمایز میسازد.

مارکس بخش چشم گیری از تحلیل اقتصادی خود را به پیآمدها و شکلهای فرآیند انباشت اختصاص میدهد، و از بررسی منطقی و تجربی بهره می گیرد. مارکس همچنین برای خود فرآیند کار نیز قانونهایی می پرورانید و میان مرحلههای گوناگون توسعهی روشهای تولید تمایز قایل می شود. او همچنین به وارسی تأثیرهای انباشت بر طبقه ی کارگر می پردازد. با ورود ماشین آلات و تولید ماشینی، سایر روشهای تولیدی به شکلهای افراطی استثمار وادار

میشوند تا بتوانند در عرصه ی رقابت باقی بمانند. خود ماشین آلات و تولید ماشینی ارتش ذخیره ی کار، و همراه آن، «قانون عمومی انباشت سرمایه داری» را پدید می آورد؛ به این معنی که یک بخش از لایه ی راکد آن از لحاظ اندازه فزونی می گیرد درعین حال که رسما فقیر می شود. به شکلی دیگر، طبقه ی کارگر درست همان هنگام که به نحوفزاینده قدرت می گیرد تا از طریق تشکیل اتحادیه های کارگری به پایداری در برابر انباشت به ردازد، در معرض مهارت زدایسی و فرمان های ماشین آلات قرار می گیرد.

در سنت مارکسیستی، ضرورت انباشت سرمایه مورد تأكيد كساني بوده است كه، مانند لنين، استدلال کردهاند که انحصار در حکم تشدید رقابت است و نه نفی آن. از جهات دیگر، نویسندگانی مایل به تأکید بـر یک جنبه یا جنبههای بیش تری از فرآیند انباشت به بهای کلیتی پیچیده بودهاند. کممصرفی گرایان بر گرایشی به رکود تأکید دارند و انحصار را جای گزین رقابت و اجبار به سرمایه گذاری می دانند. بنابراین، کمبود در سطوح تقاضای بازار به صورت کانون توجه درمی آید (چنان که دربارهی نظریهی کینزی این نکته صدق می کند). اغلب به لوکزامبورگ نیز در این زمینه اشاره می رود، هرچند که او بر نقس میلیتاریسم نیز تأکید ورزیده است. باران و سویزی نمایندگان بازپسین تر این خط فکری اند. دیگرانی در سنت نوریکاردویی یا سرافایی با اصل متعارفی شمردن انباشت از مارکس پیروی میکنند، ولیی با انصراف از گنجاندن اجبار به انباشتن در تحلیل خود این نکته را روشن نشده بر جای میگذارند. رقابت صرفاً به کار آن می آید تا نرخ سود و دستمزدها را برابر سازد. آن گاه دستمزدها را کانون تعیمین آهنگ انباشت در نظر می گیرند که وقتی دستمزدها افزایش می یابد در معرض تهدید قرار می گیرد و در غیاب افزایش بارآوری سودآوری را کاهش میدهد.

بن فاین

# انباشت نخستین (primitive accumulation)

مارکس در سرمایه، ج ۱، ق ۷ به تعریف و تحلیل انباشت نخستین می پردازد. مارکس با وارسی قبوانین تکامل تولید از طریق سرمایه، با فرایندی سروکار پیدا می کند که سرمایهداری به واسطهی آن خود به لحاظ تاریخی بنیاد می گیرد. درک مارکس از سرمایهداری، همچنان که تحلیل کلی تر او از شیوهی تولید، پیششرط این امر است، و از تمرکز ضروری بر این نکته نتیجه می شود که چه گونه یک مجموعه از روابط تولیدی طبقاتی به یک مجموعهی دیگر دیگرگون تولیدی می شود. به ویژه، چه گونه است که طبقه ی فاقد مالکیت کارگران مزدبگیر، پرولتاریا، با طبقه یی از سرمایه داران رویاروی می شود که وسایل تولید را به انحصار خود درمی آورد؟

پاسخ مارکس بهطرزآرامشبخشی ساده است. از أنجاكمه روابط توليدي ييمشاسرمايهداري عمدتأ کشاورزی است و دهقانیان دارنیدهی وسیایل تولیندی اصلی، یعنی زمیناند، سرمایه داری فقط می تواند بر اثر خلع مالکیت دهقانان بر زمین پدید آید. بنابراین، خاستگاههای سرمایه داری را باید در دیگر گونی روابط تولیدی در زمین یافت. آزادساختن دهقانان از زمین هم برای سرمایهی کشاورزی و هم برای صنعت سرچشمهی حدسترسی به> کارگران مـزدی اسـت. این ملاحظهی محوری مارکس است و او با اشارهی طنزآمیز به «راز انباشت بهاصطلاح نخستین» بر آن نأکید میورزد. بسیاری از معاصران او سرمایه را حاصل امساک میشمردند. نکتبهی مارکس این است که انباشت نخستین به ایس تعبیر به هیچروی انباشت نیست. امساک تنها در صورتی می توانید به انباشت سرمایه بیانجامد که روابط تولیند سنرمایهداری وجنود داشته باشد. در نظر مارکس، این «راز» را باید به جای گسترش کمی تهیه و تدارک وسایل تولید و معاش، در بازسازمان دهى انقلابي و فراخ دامن تبر روابط توليدي موجود یافت، و او این استدلال را با رجوع به «جنبش حصارکشی در بریتانیا» روشن میسازد. ولی همچنین

به وارسی سرچشمههای ثروت سرمایه داری و قوانینی می پردازد که دهقانان را به کار مزدی می کشاند و پرولتاریا را در شیوه ی تازه ی زندگی تحت انتضاط درمی آورد.

مفهوم ماركس نسبتاً روشن است ولى اين كه آيا ايس مفهوم چارچوب معتبسری بیرای تحلیل گذار به سرمایه داری است محل مناقشه است. گرچه توضیح مارکس برای مورد بریتانیا درست است، نمی تواند نمونهنمای بنیادگیری سرمایهداری در جاهای دیگر، برای نمونه در اروپا، باشد. همین امر نویسندگانی چون سویزی را بر آن داشته است تا استدلال کنند که مبادلهٔ نیسروی فعسال در تجزیسه و فروپاشسی روابسط پیـشاسرمایه داری است و بنابراین خاستگاههای سرمایه داری را باید در شهرها، یعنسی مراکنز تجارت یافت. سویزی با این کار به داب (۱۹۴۶) پاسخ می گفت که موضعی همانند موضع مارکس در ج ۳ سرمایه در پیش گرفته بود؛ مارکس در این مجلد از سرمایه هنگام وارسی تکوین تاریخی اجارهی زمین سرمایه دارانه و سرمایهی تجاری این موضع را بسیش تـر پرورانده بود. نزد داب، سرمایه داری از تضادهای درونی جامعههای پیشاسرمایهداری سرچشمه می گیرد که برای آن تجارت دست بالا در حکم کاتالیزور است و برای آن روابط تولیدی کشاورزی بسیار مهم است.

مباحثهی میان داب و سویزی، همراه با مقالههای دیگری، در مجموعه یی از جانب هیلتون (۱۹۷۶) گرد آمده است (نیز کلار از فئردالیسم به سرمایه داری). این کار صرفاً در حکم تمرینی در تاریخ نیست زیرا برای شیوه یی که امروزه توسعه نیافتگی بر پایه ی آن درک می شود دارای معانی نهفته ی ژرف است ( توسعه نیافتگی و توسعه). پرسش این جا است که آیا سرمایه داری را باید بر پایه ی بسط و گسترش و نفوذ روابط مبادله یی از بیرون تحلیل کرد، یا بر پایه ی روابط طبقاتی درونی بالنده با ارجاع خاص به مالکیت روابط طبقاتی درونی بالنده با ارجاع خاص به مالکیت ارضی. برنر (۱۹۷۷) بر آن است که خاستگاههای فکری دیدگاه نخست، که از جمله با سویزی، فرانک و

ولرستاین مرتبط است، از کار اَدَم اسمیث سرچشمه میگیرد و انحراف از مارکسیسم به شمار میآید.

پر آبراژنسکی در اقتصاد نوین مفهوم انباشت نخستین سوسیالیستی را پیش کشید. این اصطلاح مجموعه بی از سیاستها را در بر می گیرد که برای اقتصاد شوروی در دهه ی ۱۹۲۰ در نظر گرفته شد تا منابع و ذخایری را از طبقات ثروت مندتر به تصاحب در آورد تا به ساختمان سوسیالیسم از طریق برنامه ریزی دولتی یاری برساند. کتاب توسعه ی سرمایه داری در روسیه نوشته ی لنین کاربرد کلاسیک نظریه ی مارکس در باب انباشت نخستین در مورد توسعه ی اقتصادی پیشاانقلابی در روسیه به شمار می آید.

برای آگاهی افزون تر→ آستن، تی. و فیلیپین، سی. ۱۹۴۶؛ برنسسر، آر. ۱۹۷۶؛ ۱۹۷۷؛ داب، ام. ۱۹۴۶؛ ۱۹۷۸؛ داب، ام. ۱۹۷۸؛ ۱۹۷۸؛ لاکلو، ئی. ۱۹۷۸؛ سی. ۱۹۲۸؛ مارگلین، اس. ۱۹۷۴؛ پرِآبراژنسکی، ئی. ۱۹۲۶ (۱۹۶۵). بن فاین

# انترناسيونالها (internationals, the)

انترناسیونال اول (انجمن بینالمللی کارگران، ۷۶-۱۸۶۴) عبارت بود از فدراسیونی بینالمللی از سازمان های طبقه ی کارگر که در اروپای غربی و مرکزی استقرار داشت، جایی که جنبش کارگری پس از شکستهای ۴۹- ۱۸۴۸ داشت از نو جان می گرفت. گرچه انترناسیونال بر اثر کوششهای خودجوش کارگران لندن و پاریس بنیاد گرفت و به ابراز همبستگی با خیزش ملی لهستان در ۱۸۶۳ پرداخت، مارکس (از ۱۸۶۷ تــا ۱۸۷۲) و انگلــس (از ۱۸۷۰ تــا ۱۸۷۲) سهمی اساسی در رهبری آن داشتند. مارکس بسی درنگ تیشخیص داد که «"نیروها"ی واقعی درگیرند»، ولی این را هم دریافت که «پیش از آن که جنبش ازنوبیدارشده امکان جسارت بیان دیرین را بدهد زمانی باقی است» (نامه به انگلس، ۴ نیوامبر ۱۸۶۴). و این وصف حال سازمان کادرهای بینالمللی بسیار کوچکتری به نام «اتحادیهی کمونیستها» نیـز

بود که مارکس و انگلس از ۱۸۴۷ تا ۱۸۵۲ رهبری آن را به عهده داشتند. بنابراین، مارکس تنظیم و کسب نظر موافق برای تصویب خطابهی افتتاحیه و قواعدی را بر عهده گرفت که قرار بود به صورتی تدوین گردد که پایه یی برای همکاری با رهبران لیبرال اتحادیههای کارگری بریتانیا و نیز پیروان قاره یی پرودون، ماتسینی و لاسال فراهم آورد. انترناسیونال هم اعضای منفرد می پذیرفت و هم سازمانهای محلی و ملی وابسته را. شورای همهگانی انترناسیونال، که بهطورعادی در کنگرههای سالانه برگزیده می شد، تا ۱۸۷۲ دارای مرکزی در لندن بود.

در نخستین سال های انترناسیونال، مارکس که پیشنویس تقریباً همهی سندهایی را نوشته بود که شورای همهگانی صادر کرده بود کار خود را به آن «نکتههایی که مجال اتفاق نظر فوری و عمل دستهجمعی کارگران را میدهد» محدود کرد (نامه به كوگلمان، ٩ اكتبر ١٨۶٤). اين نكتهها شامل اقدامهايي بر ضد صدور اعتصاب شكن ها، اعتبراض هايي بر ضد بدرفتاری با زندانیان استقلالطلب ایرلندی و مبارزه با جنگ می شد. هم چنان که انترناسیونال بالیدن می گرفت، مارکس در کسب نظر موافق برای تصویب درخواستهایی که بیشارپیش خصلت سوسیالیستی داشت توفیت یافت. بدین گونه، در ۱۸۶۸، بهرغتم مخالفخواني پرودوني روبهافول، «انجمين بين المللي کارگران» (آی دابلیو ام ای) که بدون هیچگونه تعهدی به مالکیت عمومی کار خود را آغاز کرده بود، درخواست مالكيت جمعي معدنها، خطوط راهآهن، زمینهای مزروعی، جنگلها و وسایل ارتباطی را اعلام

کمون پاریس (۱۸۷۱) نقطه ی عطفی در تاریخ ای دابلیو ام ای به شمار میآید. انگلس انقلاب بهار پاریس را «بی هیچ شک فرزند معنوی انترناسیونال» توصیف کرد، «گرچه انترناسیونال برای پدیدآوردن آن انگشتی نجنباند» (نامه به سورگ، ۱۲ تا ۱۷ سیتامبر ۱۸۷۴). حامیان فرانسوی انترناسیونال، عصدتاً پرودونیها،

نقشی مهم در کمون داشتند و «شورای همه گانی» كارزاري براي هم بستكي بين المللي سازمان داد. مارکس حمایت تاریخی پُرشور خود را از کمون به صورت جنگ داخلی در فرانسه به تصویب اکثریت اعضای شورای همهگانی رساند و ایس اثر سه صورت خطابیهیی به نام این شورا منتشر شد. تجربهی کمون و نیز گسترش حق رأی طبقهی کارگر، مارکس و انگلس را بر آن داشت تا بر نیاز به شکلهای کارآمد عمل سیاسی تأکید بسیار بگذارند در ۱۸۷۱، به ابتکار این دو، آی دابلیـو ام ای در کنفـرانسِ لنـدنِ خـود بـرای نخستین بار بهطوررسمی به سود «متشکلشدن طبقهی کارگر در حزب سیاسی» موضع گرفت (← حزب). این هدف در بند ۷a قانون جدید گنجانده شد که مارکس آن را تنظیم کرده بود و در کنگرهی لاههی انترناسیونال در ۱۸۷۲ مورد قبول قرار گرفت؛ همین کنگره همچنین تصریح کرد که «تصرف قدرت سیاسی به صورت وظیفهی بزرگ پرولتاریا درمی آید».

این مواضع مورد مخالفت باکونین و بستیبانان او در انترناسیونال قرار گرفت که از مقدمات آنارشیستی (← آنارشیسم) به سبود پرهیز از سیاست استدلال مى كردند. «اتحاد بين المللى دموكراسى سوسياليستى» باکوئین در سال ۱۸۶۸ برای ورود بـه آی دابلیـو ام ای درخواست عضویت کبرد. مبارکس بباوجود اکبراهاش از برنامهی این تشکل، سال بعد از پذیرش بخشهای آن به انترناسیونال بر پایهی این اصل به حمایت برخاست که آی دابلیو ام ای باید «بگذارد که هر بخش آزادانه برنامهی نظریهی خبود را شکل دهد» (سندهای *انترناســيونال اول*، ج ۳، صـص ۷- ۲۷۳، ۱۱- ۳۱۰). همستیزی میان هواخواهان مارکس و حامیان باکونین، که در انترناسیونال در فاصلهی سالهای ۱۸۶۹ تا ۱۸۷۲ بالا گرفت. بهویژه گرد این موضوع دور مییزد که أی دابلیو ام ای چهگونه باید سازمان یابد. باکونین «قدرتطلبی» شورای همهگانی را مورد حمله قرار داد، حال آن که درعین حال می کوشید انترناسیونال را تحت قیمومت انجمن یا انجمنهای سری سلسلهمراتبی زیسر

سلطهی خود قرار دهد. مارکس و انگلس که از بیرون با سرکوب دولتی و از درون با اختلافافکنی باکونینی روبهرو بودند بر آن بودند که قدرت شورای همهگانی باید فزونی گیرد. باکونین برای مخالفت خود با این امر، پشتیبانی فعالان سوئیس، ایتالیا، اسپانیا و بلژیک را به دست آورد و نیز حمایت بخش اعظم بریتانیا را جلب کرد.

کنگرهی لاهه (۱۸۷۲) شصتوپنج نماینده از سیزده کشور اروپایی، استرالیا و ایالات متحد آمریکا را گرد هم آورد و این بیش از همهی کنگرههای پیشین بود. کنگره قدرت افزون تری به شورای همه گانی ارزانی داشت و باکونین و رفیقاش، گیوم، را از انترناسیونال اخراج کرد؛ دلیل اخراج سازماندادن انجمنی سرّی در درون انترناسيونال عنوان شد كه با تحقيقات بحثانگیزتری دربارهی کلاهبرداری باکونین همراه گردید. کنگره همچنین با اکثریتی ضعیف پیشنهادی را به نام مارکس و انگلس و حامیان شان برای انتقال مرکز شورای همه گانی به نیویورک به تنصویب رساند. یک انگیزهی مهم این کار احتمالاً بیم از آن بود که احتمال داشت انترناسیونال در لندن زیر سیطرهی مهاجران فرانسوی بلانکی مشرب قبرار گیبرد (← بلانگیسم) که مارکس و انگلس برای شکست باکونین ناگزیر با آنها متحد شده بودند. این امر عملاً پایان آی دابلیو ام ای را رقم زد که سرانجام در کنفرانسی در فيلادلفيا (١٨٧٤) منحل اعلام شد. انترناسيونالي «قدرتطلبستیز» که میکوشید خرقهی آی دابلیو ام ای را به دست آورد در آغاز کامیابیهایی داشت، ولی در ۱۸۷۷ نومیدانه دستخوش انشعاب شد و آخرین تتمهی، صرفاً آنارشیستی، خبود را در کنگرهای در ۱۸۸۱ گرد هم آورد.

سالهای بعدی شاهد رشد درخور توجه حزبهای کارگری در سطح ملی بود که عمدتاً از خصلت مارکسیستی کمتری برخوردار بودند، که آی دابلیو ام ای بهویژه در فاصلهی سالهای ۱۸۷۱ تا ۱۸۷۲ سخت میکوشید آن را بسط و گسترش دهد. مارکس تا

هنگام مرگاش در ۱۸۸۳، و انگلس، حتا در آستانهی به پایه گذاری کنگرهی انترناسیونال دوم با کوششهایی به مخالفت برخاستند که خواهان «درگیرشدن در کار و بار سازمانهای بینالمللاند که در حال حاضر همان اندازه مُحال است که بیفایده» (نامه به لورا لافارگ، ۲۸ ژوئین مُحال است که بیفایده» (نامه به لورا لافارگ، ۲۸ ژوئین را از بینالملل جدید دریغ نکرد.

انترناسیونال دوم (۱۹۱۴ - ۱۸۸۹) در کنگیرهی کارگران بینالملل در ژوئیهی ۱۸۸۹ در پـاریس عمـلاً با سازمان دهی مارکسیستی پایه گذاری شد. انترناسيونال دوم نيز مانند انترناسيونال اول اساسأ ببر جنبش کارگری اروپایی استوار بود، ولی بسیار بزرگتر از سلف خبود ببود. ببر این انترناسیونال عمیدتاً سوسیال دموکراسی آلمان مسلط بود و بسیاری از احزاب وابستهی آن پایهیی تودهیی تدارک دیده یا در جریان تدارک آن بودند. ایس حزبها در ۱۹۰۴ در انتخاباتهایی در بیستویک کشور شرکت جستند و بیشاز ۴/۴ میلیون از آرای انتخاباتی و ۲۶۱ کرسی پارلمانی را از آن خود کردنید. در ۱۹۱۴ چهارمیلیون عضو و یک رأی پارلمانی دوازدهمیلیونی به دست آوردند. انترناسیونال دوم اساساً فدراسیون آزادانهیمی از حزبها و اتحادیههای کارگری به شمار میآمد. در ۱۹۰۰ دفتر سیاسی بینالملل سوسیالیستی، بیشتر با کارکردی فنی و هیمآهنگکننده تا دستوری، با دبیرکلی تماموقت کمی اسمانز، در بروکسل تأسیس گردید. در بیشتر حزبهای وابسته به انترناسیونال دوم، به جز استثنای مهم حزب کارگر بریتانیا (که در ۱۹۰۸ به عضویت پذیرفته شد)، مارکسیسم ایدئولوژی مسلط بود، هرچند که دیگر گرایشها و عاملهای تأثیرگذار نیز حضور داشتند این گرایشها در آغاز شامل آنارشیستهایی میشدند که پس از ناکامیهایی بر سر مسئلهی پیکار سیاسی در کنگرههای ۱۸۹۳ و ۱۸۹۶، از انترناسیونال اخراج شدند. دو نظریهپردازی که یس از مرگ انگلس در ۱۸۹۵ بیشترین یاری فکری را

به خصلتِ مارکسیسمِ رسمیِ انترناسیونال دوم رساندند عبارت بودند از کائوتسکی و پلخانوف.

انترناسیونال کنگرههای خود را همر دو تما چهمار سمال برگزار می کرد تا دربارهی اقدامهای مشترک تصمیم بگیرد و به بحث دربارهی مسایل مربوط به خطمشی بیردازد. از جمله ی اقدامهای مشترک یکی هم سازمان دهی تظاهرات، از ۱۸۹۰ به ایـن سـو، در هـر کشور در اول ماه مه به پشتیبانی از هشت ساعت کار روزانه بود. مبارزههای میان گرایشهای راست، چپ و میانیه، کنه نخبست از حنزبهای ملی سرچشمه می گرفت، به صحنهی بین الملل انتقال یافت. کنگرهی پاریس (۱۹۰۰) بر سر مسئلهی «میلرانیسم» بهشدت به بحثوجدل برداخت: أيا مجاز است مانند ميلران سوسیالیست فرانسوی در سال پیش به حکومتی بورژوایی بپیوندیم. سرانجام قراری مصالحهآمین، که پیشنویس آن را کائوتسکی نوشت، مورد قبول قرار گرفت که این اجازه را داد که چنین گامی میتواند به صورت «تدبیری موقت... در موردهای استثنایی» پذیرفتنی باشد به شرط آن که حزب آن را به تصویب برساند. (نقل از براونتال ۱۹۶۱، ج ۱، صص ۳- ۲۷۲). از کنگرهی بعدی، که در آمستردام (۱۹۰۴) تسکیل شد، خواسته شد تا قطعنامه ی محکومشمردن أرای رویزیونیستی برنشتاین را که سال پیش در کنگرهی حزب سوسیال دموکرات آلمان در درسدن از تصویب گذشته بود مورد تأیید و اعتبار بینالمللی قرار دهد. این درخواست به مباحشهیی تأثیرگذار دربسارهی راهبردی انجامید که در آن رهبر سوسیال دموکراسی آلمان، ببل، به دفاع از حزب خبود بر ضد اتهامهای ژانژورس، رهبر حزب سوسیالیست فرانسه برخاست مبنی بر این که خشکاندیشی عقیدتی حزب سوسيال دموكرات ألمان مسئول و مسبب تعارضي ترساور میان بسط و گسترش حمایت انتخاباتی از این حسزب و ناتوانی آن در دگرگونساختن رژیسم خودکامانهی قیصر <آلمان> است. کنگره با ۲۵ رأی مثبت، ۵ رأی منفی و ۱۲ رأی ممتنع از قطعنامهی

درسدن حمایت کرد، ولی رویزیونیستها در انترناسیونال، همچنانکه در حزب، باقی ماندند و در هـر دو اندیسههای خود را اشاعه دادند (به رویزیونیسم).

دیگر موضوع بحثانگیز مهم استعمار بود که پیشتر کنگردی انترناسیونال (۱۹۰۰)، هنگام جنگ بوتر، به اتفاق آرا آن را محکوم کرده بود؛ هرچندکه اکثریتی از کمیسیون مستعمراتی کنگره ی اشتوتگارت هفت سال بعد استدلال کرد که «نبایید همهی سیاستهای مستعمراتی را در همهی شرایط مردود شمرد، مانند سیاستهایی که در یمک حکومت سوسیالیستی میتواند به کار هدفی متمدنساز بیایید» (براونتال، همان، ص ۲۱۸). پس از بحثوجدلی بیپرده این دیدگاه با ۱۲۷ رأی منفی و ۲۰۸ رأی مثبت رد شد و قطعنامهیی از تصویب گذشت که «سیاستهای قطعنامهیی از تصویب گذشت که «سیاستهای ماهیتشان، موجبات بردگی، کار اجباری و قلعوقمع مردمان بومی را فراهم آورنید» محکوم می کرد (براونتال، همان، ص ۳۱۹).

برای انترناسیونال مسارزه با جنگ جنبهی محوری داشت و از هنگام پایهگذاری آن در قطعنامههای کنگره بازتاب یافته بود. همین شیوهی نگرش بر کنگرهی اشتوتگارت (۱۹۰۷) چیرگی داشت که در فضایی گرد هم میآمدند که ابرهای جنگ در آسمان اروپا متراکم میشد. قطعنامهی نهایی که ــ باوجود اختلاف نظرهای جدی در جریان بحث \_\_ به اتفاق آرا پذیرفته شد، اصلاحیه یی را در قطعنامه گنجاند که لنین، لوکزامبورگ و مارتوف آن را عرضه کرده بودند و پس از آن که اصرار می ورزید که «همه گونه کوشش به کار رود تا از وقوع جنگ جلـوگیری شـود» در ادامه میافزود: «در صورتی که جنگ بههرترتیب اتفاق بیافتد وظیفهی [جنبش کارگری] است که در جهت پایان بخشیدن هرچه سریعتر جنگ دخالت کند، و با تمام قوا از بحران اقتصادی و سیاسی حاصل از جنگ بهره گیرد تا تودهها را برانگیزد و بهایینترتیب

سقوط حاکمیت طبقاتی سرمایهداری را شتاب بخشد» (براونتال، همان، ص ۳۶۳). این بنید در دو کنگرهی بعدی نیز از نو تأیید شد. کنگرهی بیازل در ۱۹۱۲، واپسین کنگرهی پیش از جنگ، به صورت نمایشی انگیزنده برای صلح درآمد و باز به اتفاق آرا، در صورت وقوع جنگ، خواهان عمل انقلابی شد. دو سال بعد، وقوع نخستین جنگ جهانی نشان داد که تأیید چنین سخنانی «فقط در حکم روکشی بود که ناسیونالیسم ریشهداری را عمیقاً می پوشاند» (دویچر ۱۹۷۲، ص ریشهداری را عمیقاً می پوشاند» (دویچر ۱۹۷۲، ص حکومتهای خود پشتیبانی کردند و بدینسان حکومتهای خود پشتیبانی کردند و بدینسان موجبات سقوط ننگآور انترناسیونال را فراهم آوردند. این در حکم اوج کیل دوره یی از بسط و گسترش این در حکم اوج کیل دوره یی از بسط و گسترش سرمایهداری و ادغام ملی جنبش کارگری بود.

فقط حزبهای روسیه، صربستان، ایتالیا، بلغارستان (تسنیاک)، رومانی و ایالات متحد آمریکا \_ همراه با گروههای کوچکی در درون دیگر حزبها ــ به اصولی وفادار ماندند که مکرر مورد ستایش انترناسیونال قرار گرفته بود. پارهیی کوششهای ناکام در دورهی جنگ، بهویژه به همت احزاب کشورهای بیطرف، برای احیای انترناسیونال دوم انجام گرفت که دفتر سیاسی بینالمللی آن به هلند انتقال یافته بود. بااینهمه، در ۱۹۱۹ در کنفرانسسی در بسرن، صسورت مبهمسی از انترناسیونال دوم قسدیم از نسو شسکل گرفست («انترناسیونال برن») و نخستین کنگرهی خود را سال بعد در ژنو با هفده نماینده از هفده کشور برگزار کرد. در ۱۹۲۷ سوسیالیستهای چپ از دَه کشور، از جمله «حزب سوسيال دموكراتيك مستقل ألمان» (يو اس پي دی)، سوسیال دمو کراتهای اتریشی (اس پی کیبو) و ای ال پی بریتانیا در وین دیدار کردند تا اتحادیهی بینالمللی کارگران حزبهای سوسیالیست («اتحادیهی ويـن»)، ملقـب بـه «انترناسـيونال دوونـيم»، را تـشكيل دهند. این اتحادیه کار خود را نخستین گام به سوی بینالمللی فراگیر میشمرد. در ۱۹۲۳، در کنگرهیی در هامبورگ، ایس اتحادیه با انترناسیونال دوم احیاشده

متحد شد تا *انترناسیونال کارگری و سوسیالیستی* را تشکیل دهد، که در ۱۹۴۰ از کار بازماند.

در ۱۹۵۱ ایسن انترناسیونال جای خصود را به انترناسيونال سوسياليست كنوني داد كه اتحياد آزادانهیی از احزاب سوسیالیست و سوسیال دموکرات اصلی در سراسر جهان با ستادهایی در لندن است. «هجدهمین کنگره»ی این انترناسیونال کـه در ۱۹۸۹ در استکهلم برگزار شد، ویلیبرانت را از نو به عنوان رئیس خود برگزید و مرامنامهیی به تصویب رساند که بر تأمین صلح و خلع سلاح، حفظ محیط زیست و روابط بهبوديافتهى شمال حجنبوب تأكيب بسيار میورزید. از ۵۱ عضو وابستهی این انترناسیونال با عضویت کامل (۱۹۸۹)، ۲۳ حزب از کشورهای جهان سوماند که در سالیان اخیر رشد این انترناسیونال در أن بسيار سريع بوده است. حزب كمونيست ايتاليا كمه اکنون به صورت حزب دموکراتیک چپ (پیی دی اس) درآمده است، و پارهیی حزبهای کمونیست پیشین در اروپای شرقی تمایلی به پیوستن به این انترناسیونال ابراز کردماند.

# انترناسیونال سوم (۴۳–۱۹۱۹)

با آغاز جنگ جهانی اول، در پسی ازهمهاشیدگی انترناسیونال دوم، لنسین در نسوامبر ۱۹۱۴ نوشت: «انترناسیونال دوم مُرد، مغلوب اپورتونیسم شد، زندهباد انترناسیونال سوم...» («جایگاه و وظایف انترناسیونال سوسیالیسستی» مجموعه آشار، ج ۲۱، ص ۴۰). انترناسیونال سوم هم که انترناسیونال کمونیستی یا کمینترن نامیده می شد سدر مارس ۱۹۱۹ پس از پیروزی انقلاب اکتبر ۱۹۱۷ در روسیه و هنگام غلیان انقلابی در اروپای مرکزی، به ابتکار بالسویکها پایهگذاری شد. هنگامیکه لنین در حین سخنرانی در نخستین کنگرهی بینالملل سوم اعلام کرد که «پایهگذاری یک جهموری شوروی بینالمللی در جریان است» (مجموعه کی آشار، ج ۲۸، ص ۴۷۷)

«بهرسمیتشناختن دیکتاتوری برولتاریا و قدرت شورایی را به جای دموکراسی بورژوایی» به منزلهی «صبول بنیادین انترناسیونال سبوم» تعریف کرد (مجموعهی آثار، ج ۳۱، صبص ۸- ۱۹۷). «اتحادیهی جهانی جمهوریهای شوروی سوسیالیستی» (دیگرس ۱۹۱۷، ج ۲، ص ۴۶۵) در سراسسر حیات ایسن انترناسیونال به صورت هدف رسمی آن باقی ماند، گیرم پس از ۱۹۳۵ خود را به حاشیه واپس کشید. در دومین کنگرهی آن در ماههای ژوئیه تنا اوت ۱۹۲۰ نمایندگانی از احزاب و سازمانهای چهلویک کشور و نمایندگان مشورتی از حزب سوسیالیست فرانسه و یـو اس پی دی آلمان حضور داشتند، که اکثریتی از اعضای این دومی پیش از پایان سال در کنگرههای متعدد خود به پیوستن به کمینترن رأی داد. این دغدغه که انترناسیونال جدید در معرض فریبکاری عناصر متزلزل سوسیال دموکرات قرار گیرد، سبب شد تا کنگره «بیستویک شرط» غلّاط و شداد عضویت انترناسیونال را وضع کند. همهی احزابی که خواهان عـضویت بودنـد مـیبایـست «رفورمیـستهـا و سانتریستها را از همهی مواضع پُرمستولیت جنبش کارگری حذف کنند، و کار قانونی را با کار غیرقبانونی، ازجمله کار تبلیغات منظم در ارتش، به هم درآمیزند. انترناسیونال سوم با تعریف عصر به عنوان یکی از عصرهای «جنگ داخلی شدید» خواهان «انضباط آهنین» و بیشترین درجهی تمرکز هم در مراکز حزبی، در سطح ملی، و هم در سطح بین المللی، در هئیت اجراییهی کمینترن بود که عمل به تصمیمهای آن در بین کنگرهها الزامآورر بود (همان، ج ۱، صص

کمینترن در مجموعهی مقررات خود اعلام میکند که کمینترن «یکباره از همهی سنتهای انترناسیونال دوم میگسلد، انترناسیونالی که نزد آن فقط مردم سفیدپوست وجود دارند». وظیفهی آن دربرگرفتن و رهانیدن مردم زحمتکش همهی رنگهاست. کنگرهی دوم «تزهایی دربارهی مسئلهی ملی و استعمار» را به

تصویب رساند که پیشنویس آن را عمدتاً لنین نوشته بود و بر نیاز به اتحاد ضدامیریالیستی جنبشهای رهایی بخش ملی و ضداستعماری با روسیهی شوروی و جنبشهای طبقه ی کارگر در حال پیکار با سرمایه داری تأکید می ورزید (همان، ج ۱، صص ۴۴-۱۳۸). جزوهی لنین بیماری کودکانهی کمونیسم «چــپ»، کـه در ۱۹۲۰ بـه قلـم آمـد، کوشـید بـا گرایشهای «چپروانه» در کمینترن دربیافت و به سود شرکت اصولی کمونیستها در انتخابات پارلمانی و کار در درون اتحادیههای کارگری ارتجاعی استدلال کرد. لنین هنگامی با این گرایشها در کنگرهی سوم کمینترن در ۱۹۲۱ رودررو شد که دیـد مـوج انقلابـی واپس نشسته است، احزاب کمونیست پیرون از روسیه بازنمای اقلیتی از طبقه ی کارگرند و تاکتیکهای انقلابی تهاجمی پیشین، که اساساً بنا بنر الگوی تجربهی روسیه شکل گرفته بودند، دیگر برای غیرب مناسب نیستند. کنگره فراخوانی داد مبنی بر جبههی متحد احراب طبقهی کنارگر، در سنطح ملی و بینالمللی، برای پیکار در جهت نیازهای فوری طبقهی کارگر. به دنبال این فراخوان، کنفرانسی از هثیت اجراییهی کمینترن، انترناسیونال دوم و اتحادیهی وین در ۱۹۲۲ در برلین برگزار شد، ولی اختلافنظرها مانع از آن شد که همکاری بعدی در پی باشد.

در اکتبر ۱۹۲۳، پس از شکست انقلاب مورد انتظار برای آلمان، کمینترن دریافت که یک دوره از تثبیت نسبی سرمایهداری آغاز شده است. طبی چند سال بعدی درگیریهای درونی حزب شوروی به کمینترن انتقال یافت. پس از کشمکشهای تلخ، مخالفت تروتسکیستی با سیاستهای استالین بسر سسر سوسیالیسم در یک کشور»، کمیتهی اتحاد اتحادیهی کارگری انگلیس - روسیه، و استراتژی و تاکتیکهایی که باید در انقلاب ۲۷ – ۱۹۲۵ چین دنبال می شد به شکست کشید، و تروتسکی در سیتامبر ۱۹۲۷ از کمیتهی اجراییهی کمینترن اخراج شد. کنگره ششم کمینترن در ۱۹۲۹ برنامهیی فراگیر به تصویب رساند

که پیش نویس آن را عمدتاً بوخارین نوشت. با این کنگره، کمینترن به «مرحلهی سوم» خود یا گذاشت که در أن سوسيال دموكراسي به عنوان «سوسيال فاشيسم» محکوم شد و پیشنهادهایی مبنی بر ایجاد جبههی متحد با رهبران آن مردود شمرده شد. در ۱۹۳۱ هئیت اجراییهی کمپنترن اعلام کرد که لازم است از ترسیم خطی «میان فاشیسم و دموکراسی بورژوایی، و میان شکل پارلمانی دیکتاتوری بورژوازی و شکل فاشیستی أشكار آن» دست بردارند (نقبل از سبوبولوف ۱۹۷۱، ص ۳۱۳). پی آمدهای مصیبتبار این سیاست، بهویژه در آلمان، از ۱۹۳۳ به این سو به بازنگری در استراتژی کمینترن انجامید. در مارس ۱۹۳۳، در پسی ایجاد دیکتاتوری نازیها هئیت اجراییهی کمینترن به احراب عضو خود بهطورعلنی توصیه کرد که با پیشنهاد اقدام مشترک بر ضد فاشیسم به کمیته های مرکزی احزاب سوسیال دموکراسی نزدیک شوند. سپس این توصیه به عمل متحدانه میان کمونیستها و سوسیالیستها در فرانسه انجامید. هفتمین، و واپسین، کنگرهی کمینترن در ۱۹۳۵ که بازنمای بیش از سهمیلیون کمونیست (۷۸۵ هـــزار تـــن در کــشورهای ســـرمایهداری) در شصتوپنج حزب بود برای سدکردن موج خیز فاشیسم، درخواست نیرومندی برای تشکیل جبههی متحد احزاب طبقه ی کارگر و بسط و گسترش آن به «جبهه ی تودهیی» گسترده تر را طرح کرد. دیمتیریف در گزارش اصلی خود تأکید دارد که اکنون گزینش نه میان دیکتاتوری پرولتاریا و دموکراسی بورژوایی، بلکه میان دموکراسی بورژوایی و دیکتاتوری بورژوایی تروریستی بیپرده یی است که فاشیسم مظهر آن به شمار می آید. استراتژی جدید کمینترن الهامبخش جبههی تودهیی در فرانسه و اسپانیا شد. این استراتژی تازه پشتیبانی بین المللی از پیکار جمهوری اسپانیا بنر ضد فاشیسم و نیـز حمایـت از پیـشنهادهای حکومـت شـوروی بـرای تـشكيل جبهـهى صلح ميان اتحاد شوروى و دموکراسیهای بورژوایی غربی برای جلوگیری از یـورش فاشیستی را سبب شد.

کمینترن که همواره عملاً زیر سلطهی حرب کمونیست شوروی بود، از تصفیههای دههای ۱۹۳۰ استالین حمایت کامل کرد، تصفیههایی که طی آن برخی از اعضای برجسته و اصلی آن به هلاکت رسیدند و به سبب اتهامهای سرهمیندیشده به فروپاشی حزب کمونیست لهستان در ۱۹۳۸ انجامید. در پی پیمان عدم تجاوز میان آلمان و شوروی در اوت ۱۹۳۹ و به دستور مستقیم استالین، کمینترن در استراتژی خود، که آن زمان مبتنی بر تمایزگذاری میان دموکراسیهای بورژوایی و دولتهای فاشیستی بود، تجدید نظر کرد. از ۱۹۳۹ تـا ۱۹۴۱، کمینتـرن جنگ را در هر دو طرف ناعادلانه، ارتجاعی و امپریالیستی خواند. پس از حملهی آلمان به اتحاد شوروی در ژوئن ۱۹۴۱، کمینترن حمایت بی دریخ خود را نثار اتحاد شوروی و متحدان غربی آن در پیکار با نیروهای محور کرد. کمپنترن در ژوئن ۱۹۴۳ به پیشنهاد هئیترئیسهی (= پریزدیوم) خود منحل شد؛ مبنای انحلال این استدلال سود که در شرایط متفاوت کنونی کے جنبش کمونیستی بینالمللی بسیار گسترشیافته است، ادارهی آن از يك مركز بين المللي محال است. ايس انحلال همچنین به نیت خشنودساختن متحدان غربی استالین انجام گرفت (← کلودین ۱۹۷۲).

افزون بر «انترناسیونال جوانان کمونیست» (۴۳- ۱۹۱۹) که رسماً بخشی از انترناسیونال کمونیستی به شمار میآمد، پاره بی از «سازمانهای توده بی هوادار برای منظورهای خاص معین» به ابتکار کمینترن تشکیل یافتند و زیر رهبری مؤثر آن به کار پرداختند. این سازمانها بهویژه عبارتاند از: انترناسیونال سرخ اتحادیههای کارگری، یا پروفینترن (۳۷- ۱۹۲۱)؛ یاری بینالمللی (۱۹۲۲ تا جنگ جهانی دوم)؛ همیاری بینالمللی کارگران (۱۹۲۹–۱۹۳۵)؛ انترناسیونال دهقانان، یا کریستنترن (از ۱۹۲۳ تا حدود انترناسیونال دهقانان، یا کریستنترن (از ۱۹۲۳ تا حدود

در ۱۹۸۸ حزب کمونیست شوروی، که از بایگانیهای گستردهی کمینترن در مسکو نگهداری میکنید،

تصمیم گرفت که این اسناد را قدری بیشتر در دسترس پژوهشگرانی از سراسر جهان بگذارد. همراه با این کار، بحث انتقادی تری در این باره و وارسی تاریخ کمینترن در میان تاریخدانان شوروی در گرفت.

انترناسیونال چهارم در ۱۹۳۸ به ابتکار تروتسکی از گروهای کوچکی از حامیان او در مخالفت با انترناسیونال دوم و انترناسیونال سوم بنیاد گرفت که ایسن دو انترناسیونال را به عنوان انترناسیونالهای «ضدانقلابی» محکوم می کرد. انترناسیونال چهارم که خود را «حزب جهانی انقلاب سوسیالیستی» توصیف می کند، بسیار کوچک مانده و در معرض انشعابهای گوناگون قرار گرفته است (ب تروتسکیسم). (نیزب انترناسیونالیسم). برای آگاهی افزون ترب براونتال، جولیوس ۷۱- ۱۹۶۱ (۸۰- ۱۹۶۶)؛ کلودین، فرناندو جلیوس ۱۹۷۱ (۱۹۷۵)؛ کول، جی. دی. ایسچ. ۶۰- ۱۹۵۴؛ کلینز، هنری و آبرامسکی، چیمِسن ۱۹۶۵؛ دیگرس، جسین ۵۶- ۱۹۷۶؛ دویچسر، آیسزاک ۱۹۶۴؛ دیگرس، جسین ۵۶- ۱۹۷۶ (۱۹۷۱)؛ دویچسر، آیسزاک ۱۹۶۴؛ ایک ایک و دیگران ۱۹۷۱)؛ سوبولوف، ای.

مانتی جانستن

### انترناسيوناليسم (internationalism)

انترناسیونالیسم برای اندیشه و عمل مارکس و انگلس، که به اندیشه ی اخوت انسانی مورد نظر انقلاب فرانسه شالوده یی طبقاتی (انترناسیونالیسم پرولتری) بخشیده بودند، جنبه ی محبوری داشت. انگلس در ۱۸۵۴ بررادرخوانی ملتها را، آنسان که اکنون حزب افراطی پرولتری در همه جا آن را به انجام می رساند» در نقطه ی مقابل خودخواهی ملی غریزی کهن و جهان وطنی شخصی – خودخواهانه ی ریاکارانه ی تجارت آزاد» قرار داد. بورژوازی در هر کشور منافع ویژه ی خاص خود دارد و حال آن که «پرولترها در همه ی کشورها منفعتی واحد، دشمنی واحد و پیکاری همه ی کشورها منفعتی واحد، دشمنی واحد و پیکاری واحد دارند» («جشنواره ی ملتها در لندن»). مارکس

و انگلس پایه ی این منفعت مشترک را نه فقط در همکاری و همگامی فرامرزی برای دفاع از منافع طبقاتی آنی قرار میدادند بلکه همچنین آن را شالوده یی برای فراهمآوردن «انقلاب اجتماعی بزرگی» میشمردند که «بر پیآمدهای عصر بورژوایی، بازارِ جهان و نیروهای نوین تولید چیرگی خواهد یافت، و آنها را تابع تسلط و نظارت مشترک پیشرفته ترین مردمان خواهد کرد» (مارکس، «پسیآمدهای فرمان روایی بریتانیا بر هندوستان»).

هنگامی که مارکس و انگلس در ۱۸۴۷ به «اتحادیهی کمونیستها» پیوستند، شعار پیشین این اتحادیه «همهی انسانها برادرند» به شعار «پرولترهای سراسـر کشورها متحد شوید!» دگرگونی پنذیرفت. منارکس و انگلس بیرای مشخص کردن آنچه کمونیستها را متمایز میساخت نخست این واقعیت را پیش گذاشتند که «در پیکارهای ملی پرولترهای کشورهای گونـاگون، كمونيستها، مستقل از تمامي مليتها، بير منافع مشترک تمامی پرولتاریا تأکید دارند و این منافع را مقدم قرار میدهند» (بیانیهی حنرب کمونیست، ق ۲). درعینحال کمونیستها اذعان دارنـد کـه «پیکـار پرولتاریا با بورژوازی، هرچند نه در گوهر خبود، دست کم در شکل خود، در آغاز پیکاری ملی است. البته پرولتاریای هر کشور میبایست اول از همه با بورژوازی خود تصفیه حساب کنند» (همان. ق ۱). مارکس تأکید داشت که «در کوشیدن برای ایجاد کشور لهستان، در حزب كارگران بين الملل مطلقاً هيچ تنضادي وجود ندارد» («برای لهستان»: تأکید از اصل است). و انگلس تأکید داشت که «همکاری بینالمللی صادقانهی ملتهای اروپایی فقط به شرطی مقدور است که هر یک از این ملتها در خانهی خود کاملاً مستقل باشد» (پیشگفتار بر ویراست لهستانی بیانیهی حنرب كمونيست). ماركس كمه براى استقلال ايرلند میکوشید، این کوشش را در حکم محرکی برای انقلاب اجتماعی در انگلستان میشمرد (نامه به اس. مهیر و ای. وُهگت، ۹ آوریل ۱۸۷۰).

گرچے انترناسیونال اول بیرای آن تے کیل شد تا «رسانهیی مرکزی برای ارتباط و همکاری میان "انجمنهای کارگری" موجود در کشورهای گوناگون فراهم آورد» («کلیات قواعد آی دابلیو ام ای»، که پیشنویس آن را مارکس نوشت)، مارکس و انگلس چنین سازمانی را بیرای انترناسیونالیسم همیشه ضروری نمیشمردند. انگلس در ۱۸۸۵ مینویسد که انترناسیونال اول به صورت «غُلوزنجیسری» بر پای جنبش بینالمللی درآمده است که «احساس سادهی هم بستگی استوار بر درک یک سانی موضع طبقاتی کافی است تا آن را ایجاد کند و گرد هم نگه دارد» («دربارهی تاریخ اتحادیه کمونیستها»، نتیجه). امیدهای انگلس بیشازاندازه خوشبینانه بود، ولی مسئله با تکوین «انترناسیونال دوم» حل نشد، انترناسیونالی که با وقوع جنگ در ۱۹۱۴ با غلیان موج ناسيوناليسم درهم شكست.

لنین از ۱۹۱۴ اصرار میورزید که انترناسیونالیـستهـا باید برای «تبدیل جنگ امپریالیستی کنونی به جنگ داخلی» بکوشند («جنگ و سوسیال دمو کراسی روسیه» مجموعهی آثار، ج ۲۱، ص ۳۴). او همچنین به سبود حتق تعينين سرنوشت ببراي ملتهاي ستمدیدهی روسیهی تزاری (و هر جای دیگر) استدلال می کند، البته «نه از آن رو که ما در فکر ازهم پاشاندن اقتصاد کشوریم، یا در اندیشهی آرمان کشورهای کوچکایم، بلکه، برعکس، از آن رو که ما خواهان کشورهای گسترده و اتحاد نزدیک تر و چه بسا درآمیختگی کشورها فقط بر پایهی شالوده یی بهراستی دموكراتيك، بهراستي انترناسيوناليستي هستيم كمه بدون حق آزادی جداشدن کمان نایدیر است» («پرولتاریای انقلابی و حق ملتها در تعیین سرنوشت خویش»، همان، صص ۱۴- ۴۱۳: تأکید از اصل است). لنین در سراسر سالهای جنگ و پسس از آن تأکیدی فزاینده داشت بر نیاز به «تحاد میان پرولترهای انقلابی کشورهای سرمایهداری و پیش رفته، و تودههای انقلابی آن دسته از کشورهایی که در آن یا هیچگونه

یرولتاریایی وجود ندارد یا بهندرت برولتاریایی پیدا می شبود، یعنی تبودههای ستهدیدهی کشورهای مستعمره با شرقی» بر ضد امیریالیسم («گزارش دربارهی موقعیت انترناسیونال و وظایف بنیادی انترناسیونال کمونیستی، در کنگرهی دوم کمینترن»، مجموعهی آثار، ج ۳۱، ص ۲۳۲). بر پایهی این زمینه، لنین موافقت کرد که در شعار میشهور بیانیه ی حزب کمونیست حک و اصلاحی به این صورت انجام بگیرد: «کارگران همهی کشورها و مبردم ستمدیده متحد شوید!» («سخنرانی در جمع فعالان مسکو»، همان، ص ۴۵۳). او تأکید داشت که «انترناسیونالیسم پرولتـری، در وهلهی نخست، ایجاب می کند که منافع پیکار پرولتـری در هر کشور میبایست تابع منافع این پیکار در مقیاسی جهانی باشد و در وهلهی دوم، کشوری که بسر بسورژوازی پیروزی می بابد می بایست بتواند و بخواهد سیش ترین ازخودگذشتگیهای ملی را صرف سرنگونی سرمایهی بین المللی کند» («پیش نویس برنهادههای مقدماتی دربارهی مسایل ملی و مستعمراتی بیرای کنگیرهی دوم کُمینترن»، همان، ص ۱۴۸).

لنين و بالشويكها انتظار داشتند كه انقلاب روسيه در ۱۹۱۷ طليعهي انقلاب سوسياليستي بينالمليل باشيد. انزوای این انقلاب در حاکمیت استالین به ضعف و نقصان میزان بسیاری از انترناسیونالیسم دورهی لنین و نشوونمای خودپرستی ملی و استیلاجویی خاص قدرت بزرگ انجامید. این زشت کاریها تا پس از جنگ جهانی دوم که این انزوا به پایان آمد ناپدید نشد، ولی چنانکه بیانیهی ۳۰ اکتبر ۱۹۵۶ حکومت شوروی اذعان دارد «تخلفها و اشتباههایی دست داده است که اصول حقوق برابر در روابط میان دولتهای سوسیالیستی را خوار شمرده است» (*سوویتنیوز*، ۱۳ اکتبر ۱۹۵۶). سپستر، همکاری متقابل (که بهویش برای کشورهایی چون کوبا، ویتنام و آنگولا مهم بود) و کوشـشهـایی بـرای یـکپارچـهسـاختن «نظـام سوسياليـستى جهانى» با احياى ناسيوناليـسم و همستیزیهایی میان برخی از اینگونه کشورها همراه

شد. از جملهی این جنگهاست، بهویژه، جنگ میان ویتنام، کامبوج و چین، و دخالت نظامی، بهویژه بر ضد جکــسلواکی در ۱۹۶۸، کــه بــه عنــوان «کمــک انترناسیونالیستی علیه ضدانقلاب» قلمداد شد. حرکت اخیر را حکومت شوروری و چهار کشور مهاجم دیگر اکنون حرکتی «غیرقانونی» شمردهاند و این که «فرایند نوسازی دموکراتیک را گسسته است و تأثیرهای منفی یای دار داشته است» (بیانیه ی ۴ دسامبر ۱۹۸۹). کشاکشهای قومی نیز در درون اتحاد جماهیر سوسیالیستی شوروی و دیگرکشورهای چندملیتی «بلوک سوسیالیستی» سابق (و نیز در یوگسلاوی) بیشازپیش تندتر و شعلهورتر شده است و گاه شکلهای خشن به خود میگیرد. تحولاتی از این دست چالشی بسیار جدی در برابر مارکسیستهاست که بهطورسنتی مسلم گرفتهاند که «به نسبتی که تعارض میان طبقات در درون ملت از میان برمیخیزد، دشمنی ملتی با ملت دیگر نیز به پایان می آید» (*بیانیهی حزب کمونیست*، ق ۲).

از اواخر دههی ۱۹۶۰ حزب شوروی (سی پی اس یـو) و احزاب كمونيست متحد نزديك بههم، اصطلاح «انترناسیونالیسم پرولتری» را به کار گرفتند تا معنای پذیرش غیرانتقادی سیاستها و عملکردهای شوروی را برساند. این شد که احزاب «کمونیست اروپایی» این سیاست را بیشازپیش رد کردند، و این کار آشکارا صورت انتقاد از هژهاونی شاوروی را به خاود گرفته است. حزب کمونیست ایتالیا (پی سی آی) در برابر اين اصطلاح مفهوم «انترناسيوناليسم نوين» را قرار داد کے دربرگیرندہی پیوندھای گےستردہ ہے دیگر سازمانهای پیشرو میشود ولی «بدون پیوندهای ویژه یا ممتاز با هیچکس» (قطعنامهی رهبری پی سی آی، ۲۹ دسامبر ۱۹۸۱، برلینگوئر <= بیرلینگیر> ۱۹۸۲، ص ۲۸). چنـــین مفهـــوم فـــراخ تـــری از أنترناسيوناليسم كه كمونيستها، سوسياليستها، سوسیال دموکرات ها، جنبش های رهایی بخش جهان سوم و بخشهای پهناورتری از افکار عصومی جهان را

گرد دفاع از «ارزشهای انسانی جهانروا» در بر می گیرد در سالیان اخیر سخت مورد حمایت گورباچف و سی پی اس یو قرار گرفته است. بااینهمه، حزب کمونیست ژاپن موضع «یک جهانگرایی» شوروی را، که به سود دیپلوماسی دولتی، بهطرزیساختگی پیکار طبقاتی را همپایهی مبارزه با جنگ هستهیی قرار میدهد مورد سرزنش قرار میدهد، و کاسترو از کوبا این سیاست را به سبب دست کم گرفتن پیکار ضدامپریالیستی به باد انتقاد می گیرد. بحث و جدل ضدامپریالیستی به باد انتقاد می گیرد. بحث و جدل همچنان ادامه دارد. (نیز انترناسیونالیسم؛ ملت؛

برای آگاهی افرون تر← برلینگوار، انریکو ۱۹۸۲؛ دویچر، ایرزاک ۱۹۸۲؛ فووا، تبسوزو ۱۹۸۲؛ فووا، تبسوزو ۱۹۸۲؛ گورباچف، میخاییل ۱۹۸۷؛ جانستن، مانتی و دیگران ۱۹۷۸؛ کلوگمن، جیمز ۱۹۷۰؛ لنین، وی. آی. ۱۹۷۰؛ میلیبند، رالف ۱۹۸۰).

مانتی جانستن

### انجمن تعاوني (cooperative association)

هیچ تلقی نظاممندی از همیاری و تعاون به مفهوم جنبش تعاونی یا شکلهای خاص تولید تعاونی در کار مارکس و انگلس وجود ندارد، ولی بیش از آنچه گاهگاه گمان میرود اشارههایی به موضوع، و اشارههایی مثبتتر و مساعدتر به قضیه وجود دارد. لوویت (۱۹۶۲) به شیوه یی سودمند این اشارهها را گرد آورده است، و در زیر اشارههای مهم و اساسی مربوط به آن ذکر می شود.

می توان نکته های کلی چندی را یادآور شد. انجمنهای تعاونی، خواه انجمنهای واقعاً موجود و خواه به صورت هسته های شیوه ی تولیدی ممکن آینده («شیوه ی تولید متحدانه» در ج ۳ سرمایه)، در کبار مبارکس فی نفسه و در گوهر خویش مبورد وارسی قبرار نمی گیرند، ولی در چشمانداز کلی رهبایی طبقه ی کارگر مطمع نظر قرار می گیرند. دوم، «سوسیالیسم او توپیایی» صفتی نیست که در وهله ی نخست متوجه

تعاونیها یا همکاری و تعاون باشد. خود اندیشهی تعاونی محکوم نمی شود، بلکه فقط تحریف هایی که در آن صورت گرفته مردود شمرده می شود. از این جاست که تعاونیهای برخوردار از کمک دولت در پیروس، و دفاع و حمايت سوسياليستي از آن از جانب لاسال، مورد حملهی مارکس قرار می گیرد. انبارهای تعاونی خراشهایی سطحی بر چهرهی سرمایه داری شمرده میشوند، مگر آن که این انبارها جزیتی از انجمتنهای تولیدی را در درون نیروها و روابط تولیدی تشکیل دهند و «نیروهای سازمانیافتهی جامعه» (قدرت دولتی) از طریق فعالیت طبقه ی کارگر به خود تولیدکنندگان انتقال یابد. نزد مارکس، همکاری در حکم نفی کار مزدی است. به معنای مثبت خود، «کار متحدانه کار سخت خود را با دستی در کمال رضا و رغبت، ذهنی آماده و دلی شادمان به کار می گیرد»، کار متحدانه می تواند «کار مزدوری» را چنان منسوخ کند که سرمایه داری کار بردگی یا سرف داری را پیش از این منسوخ کرده است (مارکس خطابهی افتتاحیه، ۱۸۶۴). ولی در چارچوب سرمایهداری، شکلهای انجمن تعاونی ناگزیر از آناند که پوسته های نظام کهن را و نیز بذرهای حظام> نو را بر خود داشته باشند. بااینهمه، چنین تناقضی بیشتر مزیت همکاری و تعاون به شمار میآید تا دلیلی بر بی اعتناگذشتن از کنار آن. خطابهی افتتاحیه خطوط اصلی استدلال را دربارهی این موضوع بهوضوح طبرح میکنند. جنبش تعاونی از هماکنون «واقعیتی بزرگ» و نمودار پیسروزی مقدماتی برای اقتصاد سیاسی کار بر ضد اقتصاد سیاسی مالکیت است. تاکنون، به جای استدلال، با کار و کردار نشان داده شده است که اربابان بیرای تولید بـزرگ لازم نیـستند. بـه همـین دلیـل تعـاونی میـان سالهای ۱۸۴۸ و ۱۸۶۴ بسیاری دوستان دروغین، «موعظه گران انسان دوست طبقه ی متوسط»، یافته است که مشتاق به کارگرفتن آن در جهت مقاصد شیادانهی خود هستند. در برابر اینان بایند ایستاد، همچنان که در برابر هر گرایشی به محلی گری و

خودبسندگی. همکاری و تعاون هرگز نمی تواند انحصار را به زانو درآورد مگر آن که به ابعاد ملی گسترش یابد. تنها قدرت سیاسی است که می تواند تعاون را قادر سازد تا از «چنبرههای تنگ کوششهای گاهگاهی کارگران خصوصی» بگریزد.

مارکس در مورد کسانی که نمی توانستند ببینند که سرمایه داری به سبب تناقض دست خوش چند پارگی است و تمامی آن با حیات مستمرش سیازگار نیست، ناشکیبا بود. طی دهههای ۱۸۶۰ و ۱۸۷۰ مارکس بـر امکان پذیری و در دیـدرس بـودن (نـسبی و محـدود) کمونیسم، در عمل طبقهی کارگر و «در دامن تولید سرمایه داری» تأکید می ورزید. دیدگاههای او دربارهی تعاون و همکاری، به معنایی که در اینجا به کار گرفته میشود، جزیی از این تأکید به شمار میرود. از آنجا که این دیدگاهها در تاریخ بعدی شکلهای مسلط مارکسیسم مورد تأکید قرار نگرفته است، جا دارد از طریق نقلقول برجسته شود. «عوامجماعت قادر نیست شکلهایی را دریابد که در دامن سرمایهداری جدا و فارغ از خصلت متضاد سرمایه دارانه اشان بالیده اند» (سرمایه ج ۳، ف ۲۳). مارکس می اندیسید که از دیدگاه سیاسی این امر میبایست از شکلهای متحدانهی اعضای کمون پاریس آشکار شده باشد. اما:

واقعیتی غریب است. به رغم تمامی پُرگویی ها و این همه نوشته های پُرطول و تفصیل ۶۰ سال گذشته درباره ی رهایی کارگران، همین که کارگران در هرجا به اراده ی خود زمام قضیه را به دست گرفته اند، به یکباره تمامی عبارت پردازی توجیه گرانه ی بلندگوهای عبارت پردازی توجیه گرانه ی بلندگوهای جامعه ی کنونی با قطبهای سرمایه و بردگی میزدی سربر آورده اند... چنان که گویی جامعه ی سرمایه داری هنوز در ناب ترین حالت بی گناهی بکر خود است، با فریبها و بی گناهی بکر خود است، با فریبها و توهم هایی که هنوز سرریز نکرده اند، و با واقعیت های روسپی واری که هنوز بر آفتاب نیافتاده اند. (جنگ داخلی در فرانسه، ب۳)

از دیدگاه صنعتی، کارخانههای تعاونیِ خودِ کارگران نمودار طبقهی کارگر مشابهی است که آینده \_اکنون، درونی \_بیرونی یا دیالکتیکِ مادی را آنسان که ویژگی دریافت مارکس از سرمایهداری است تولید میکنند. این کارخانهها

خود در درون شکل کهنه نمودار نخستین جوانههای نو هستند، گرچه طبعاً در همهجا در سازمان واقعی خود تمامی کمبودهای نظام حاکم را بازتولید می کنند و باید هم بازتولید كنند. بااينهمه، همينها بر تقابل ميان سرمایه و کار چیرگی می یابند، هرچند که تنها از طریق تبدیل کارگران متحد به سرمایهداران خود، یعنی از طریق قادرساختن آنها در به کار گرفتن ابزار تولید برای استخدام كار خود. كارخانهها نشان مىدهنىد كه هنگامی که تکامیل نیروهای مادی تولید و تکامل شکلهای متناظر تولید اجتماعی به مرحلهی خاصی می رسند، چهگونیه طبعاً شیوهی تولیدی نویی از میان شیوهی تولیدی کهنه سر برمی آورد. بدون نظام کارخانه یی که از شیوهی تولیدی سرمایهداری سرچیشمه مىيگىسرد ھىيچگونىيە كارخانىيەي تعساونى نمى توانست وجود داشته باشد. اين كارخانهها نیز نمی توانستند بدون نظام اعتباری که از همان شیوهی تولید سرچشمه میگیرد ببالند. نظام اعتباری نه تنها شالودهی اصلی تبدیل تدریجی بنگاه خیصوصی سرمایهداری به شرکتهای سبهامی عبام سبرمایهداری است، بلکه همچنین ابزاری برای بسط و گسترش تدریجی بنگاههای تعباونی در مقیاسی کمابیش ملی به دست میدهد. شرکتهای سهامی عام سرمایهداری را باید به اندازهی کارخانههای تعاونی شکلهای در حال گذار از شیوهی تولید سرمایهداری به شیوهی متحدانه شمرد، تنها با این وجه ممینز کنه تعبارض در

یکی بهطورسلبی حل می شبود و در دیگری بهطوراثباتی. (سرمایه، جلد ۳، ف ۲۷). (نیسز هستراها؛ خودمدیریتی).

برای آگاهی افزون تر ← لوویت، تی. ۱۹۶۲. استیون یو

#### انسانشناسی (anthropology)

علاقهی مبارکس و انگلیس را بنه انیسان شناسی، در وهلهی نخست، انتشار کتاب جامعهی باستان (۱۸۷۷) نوشستهی ال. ام. مورگان برانگیخست. در فاصلهی سالهای ۱۸۷۹ تا ۱۸۸۲، مارکس یادداشتهای فراوانی دربارهی کتاب مورگان و نیز آثار من، لابک، کووالسکی و دیگر دانشپژوهان جامعههای نخستین به قلم آورد (← کریدر ۱۹۷۲؛ هاراستیک ۱۹۷۷)؛ و خاستگاه خانوادهی انگلس، چنان که خود در پیشگفتار کتاب یادآور میشود، «به یک تعبیر در حکم عملی کردن یک میراث» و انجام وظیف یسی بود که مارکس در برابر خود قرار داده و نتوانسته بود آن را به سرانجام برساند و آن ارزیابی پژوهشهای مورگان در پرتو برداشت ماتریالیستی از تباریخ بود. از این دیدگاه، مارکس و انگلس مخالف «آموزهی پیشرفت تکاملی عمومی که در آن هنگام از سوی قبومشناسان طرح می شد» بودند (کریدر همان، ص ۲)، و به جای آن بر «سازوکارهای تجربی قابل مشاهده»ی ویـژهیـی تمرکز داشتند که بر پایهی آن جامعههای انسانی از مرحلههای فروتر به مرحلههای برتر پیش می وفتند؛ فرآیندی که انگلس (همان) آن را همچون توسعه و پیشرفت بارآوری کار، مالکیت خصوصی و مبادله، درهمشکستن جامعهی کهن استوار بنر گنروههای خوبشاوندی و پیدایش طبقات، پیکارهای طبقاتی و دولت خلاصه می کند.

اما بررسیهای مارکس و انگلس موجب پدیدآمدن هیچ پژوهش مردمشناسانهی مارکسیستی نظاممندی نشد؛ و هنگامی که انسانشناسی مدرن در چند دههی نخست سدهی بیستم به دست بواس (۱۹۴۲–۱۸۵۸)،

مالینوفسکی (۱۹۴۲-۱۸۸۴) و رادکلیف بسراون (۱۸۸۱–۱۸۸۸) پدید میآمد، تأثیر و نفوذ اندیشهی مارکسیستی بر آن ناچیز بود. در این دوره گوردون چایلد باستانشناس است که در خصوص بررسی جامعههای نخستین یاری فکری اصلی مارکسیستی را ارائه میکند (← باستانشناسی و پیشاتاریخ). پژوهشی بنیادی در انهانشناسی (کروبسر ۱۹۵۳) تنها دربردارندهی اشارهیی بسیار شتابزده (و نادرست) به مارکسیسم است، و فیرث (۱۹۷۲) یادآور میشود که «آثار عمومی مردمشناسان که، جز در موارد معدود، با کمال اشتیاق از بهرهگیری از اندیشههای مارکس دربارهی پویایی جامعه صرفنظر میکنند» (ص ۶)، بیش تر تحت تأثیر نیرومند سنت نشأت گرفته از دور کم قرار دارد. اما این وضع در سالیان اخیر به شدت تغییر یافته، و به گفتهی فیرث «همچنان که مردمشناسان اجتماعی با جامعههایی روبه رو شدهاند کمه در شرایط دگرگونی ریشهیی قرار دارند، مسایل تازهیی طرح شده است [که به دغدغههای مارکسیستی نزدیک تر است]» (ص ۷).

درواقع، از اوایل دههی ۱۹۶۰ شکوفایی درخورتوجهی در مردمشناسی مارکسیستی دست داده که دو شکل عمده به خود گرفته است (برای وارسی همهسویهی آگاهی دهنده یی در این زمینه ← کوپنس و سیدون ۱۹۷۸). در آمریکای شهالی همسردمشناسسی دیالکتیکی» رادیکالی سر برآورده است که تمایز میان «آغازین» و «متمدن» را بر پایهی فروتر و برتر مىردود میشمارد و مردمشناسی را جستوجویی در پی انسان «طبیعی» می داند، و به مردم شناس نقش «منتقد بیرحم تمدن خودش» را محول میکنید (دایمونید ۱۹۷۲). از این دیدگاه، مارکسیسم نوعی همردمشناسی فلسفی» است که نخستین بار در نوشتههای دورهی آغازین مارکس (بهویژه در دستنوشتههای اقتصادی و فلسفی) تدوین یافت، و بیوندی تنگاتنگ با نقد روسو از تمدن مدرن دارد. دایموند سپستبر استدلال میکند که اشتغال ذهنی دمافزن مارکس و انگلس، از

دههی ۱۸۷۰ به این سو، با شکلهای آغازین و نخستینهی جامعه تا حدودی مبین «نفرت و تحقیر نسبت به جامعهی سرمایهداری است» (به نقبل از هابسباؤم ۱۹۶۴، ص ۵۰) جنز آنکه تعهدشان به برداشت سدهی نوزدهمی از پیش رفت «مانع از آن شـد که به پیژوهش افزون تر در شرایط واقعی فرهنگ أغـازين بپردازنــد» (دايمونــد، همــان، ص ۴۱۹). از این جاست که انگلس در خاستگاه خانواده به شرح چیزی میپردازد که آن را فرآیند ضروری (و بهطورکلی پیشرو) تکامل میداند و درعینحال گهگاه اشارههایی دارد به «بزرگی اخلاقی سادهی جامعهی کافرکیش کهن». به همین سیاق، مارکس به ستایش از جامعههای کهن باستان برخاسته است که «در آن انسان... همواره چون غایت تولید پدیدار میشود»، و بر آن است که «بنابراین، از یک جنبه جهان کودکوار کهن سنرگ تر مىنمايد... حال آن كه جهان مدرن... بست و بلشت است» (گروندریسه، صص ۸-۴۷۸).

دو مضمون مرتبط با هم در این مردمشناسی رادیکال عبارتاند از: ۱) نقدی پایدار از پیوند تاریخی میان مردمشناسی سنتی و امپریالیسم، پیوندی که هنگامی بیش از هروقت دیگر آشکار شد که مردمشناسی را اعانتی مهم در تربیت و تعلیم کارگزاران استعماری میں شمردند؛ و ۲) دیدگاهی انتقبادی نیسبت به قومشناسی شوروی که استدلال میشد کیه بررسی جامعههای ابتدایی کنونی را نادیده می گیرد و درعوض بر جامعههای نخستین متمرکز میشود (بهکارگیری دادههای باستانشناسی و پیشاتاریخ) تا از «نظریهی پنج مرحله یمی جبرباوری یا دترمینیسم تکاملی، و پیشرفتباور» دفاع کند (دایموند، ۱۹۷۹، صـص ۱۰-۵؛ ولی همچنین بنگرید در همان کتاب به یـو. وی. براملی، منسایل جامعهی ابتندایی در قنومشناسی شوروی»، صص ۱۳-۲۰۱، که چکینده ینی از رویکنرد پژوهندگان شوروی به دست میدهد).

دومین شکل عمده ی انسان شناسی مارکسیستی اخیر که تأثیری ژرف و گسترده داشته است (بنگرید به بلوخ

۱۹۷۵ برای تأثیری که در انسان شناسی بریتانیایی داشته است)، انسان شناسی ساختار گرایان فرانسوی است که آرایشان بعضاً از انسان شناسی ساختارگرای لوی استروس و بعضاً از نوشته های روش شناختی التوسير شيكل مي گيرد ( $\rightarrow$  ساختار گرايي). برجسته ترین نویسندگان این جریان فکری ــ گودلیـه، می یاسو و تری ـ مفهومهای ماتریالیسم تاریخی را در مورد جامعههای ابتدایی به کار میبندند تا به تحلیلی نظری از «شیوههای تولید ابتدایی» به عنوان بخشی از نظریه یی عمومی در باب شیوه های تولیدی دست یابنید. مسئلهی اصلی در این تحلیل تعیین نقش خویشاوندی در جامعه های ابتدایی (جایگاهاش در شیوهی تولیدی) است، و در این جاست که مفاهیم متعدد گوناگونی سر برآورده است (کوپنس و سیدون، همان، صبص ۸-۳۶). گودلینه (۱۹۶۶، صبص ۵-۹۳) استدلال می کند که روابط خویشاوندی همچون روابط تولیدی کارکرد دارد، ولی همچون روابط سیاسی و ایدئولوژیکی نیز کارکرد دارد، بهنحویکه خویشاوندی هم زیربنا و هم روبنا است؛ و در یکی از آثار سیسین (۱۹۷۳، ص ۳۵) خود زیر عنوان «مـسئلهی اصـلی در علوم اجتماعی معاصر» این مسئله را طرح می کند که چـرا یـک عامـل اجتمـاعی خـاص (بـرای نمونـه، خویشاوندی) دست بالا را پیدا می کند و نقش ویژه و کارکرد «یکپارچهکننده»ی همهی دیگر روابط اجتماعی را بر عهده میگیرد. بااینهمه، تسری (۱۹۶۹) با این پیشنهاد که روابط خویشاوندی فرآوردهی تعینی سهتایی (در اصطلاحشناسی آلتوسیر چندعلتی ا چندتعینی) است که بر فرولایه یی معین تأثیر می کند (ص ۱۴۳) رویکردی تقلیل گرانر اختیار میکند، همچنان که می یاسو نیسز (۱۹۶۰، ۱۹۶۴) که روابط خویشاوندی را «مظهر» روابط تولیدی می دانید چنین

این گونه تحلیل تأثیری در دیگر زمینههای پژوهش نیز داشته است. بیرای نمونیه، گودلییه (۱۹۷۳، ق ۴) بیه وارسی اعانتی میپردازد که تحلیلهای لیوی استروس

در بساب منطبق اسطورها بسه نظریسهی روبناهسای ایسدئولوژیک کرده است، و بسه تفسیر پسیآمدهای ایدئولوژیک دگرگونیهایی در روابط تولیدی می پردازد که بر اثر چیرگی اینکاها بر جماعتهای قبیله یی آندی پدید آمده است. به بیان کلی تر، احیای دل بستگی بسه بررسیهای مارکسیستی در زمینسهی اسطوره و آیسین دست داده است. پژوهش در جامعههای قبیله یی و روابط خویشاوندی از دیدگاه شیوههای تولیدی ابتدایی نیز به دل بستگی فراخدامن تر بسه شیوههای تولیدی بیشاسرمایه داری و به مسئلهی زنجیسره های تکاملی پیشاسرمایه داری و به مسئله ی زنجیسره های تکاملی گودلیسه ۱۹۶۶)، و جامعههای دهقانی (مهلسوس ۱۹۶۶)، و جامعههای دهقانی (مهلسوس ۱۹۶۶)، و مسایل جاری «توسعه نیافتگی» (تیلور

سرانجام، رویکرد ساختارگرا مسایل روششناختی مهمی را طرح کرده است. گودلیه (۱۹۷۳، ف ۱) میان روشهای کارکردگرا، ساختارگرا و مارکسیستی تمینز می گذارد؛ سپس از این دو نگرش به انتقاد می پـردازد: I) از کارکردگرایی به سبب تجربه گرایی اش (خلط ساختار اجتماعی با روابط اجتماعی مریی)، برداشتاش از وابستگی همهسویهی کارکردی که مسایل علیت («کارأیی ویژه»ی هر کارکرد) را نادیده می گیرد، و برداشتاش از توازن و تعادل که از وجود «تیضادها» چـشمپوشـی مـیکنـد، و II) از ساختارگرایی لـوی استروس از بابت برداشتاش از تاریخ همچون «توالی محــض رویــدادهای تــصادفی» (ص ۴۷). بــرعکس، ساختارگرایی مارکسیستی که وجود ساختارهای واقعی (هرچند پنهان) را در زیر الگوی رویی روابط اجتماعی به رسمیت میشناسد، افزون بر این «تز قانون نظم در ساختارهای اجتماعی و تغییراتشان» را طرح می کند

این دو روایت انسان شناسی مارکسیستی اخیر از بیخ با هم تفاوت دارند. نگرش نخست با درنظرگرفتن انسان شناسی به عنوان فلسفه یی اومانیستی، که هدف اصلی آن نقد تمدن مدرن است، جهتگیری یکسر

تازهیی به انسان شناسی می بخشد. از ایس جهت، ایس نگرش پیوستگیهای آشکاری با نقد فرهنگی موردنظر مکتب فرانکفورت دارد. ولی منواد و منصالح نقندش را هم چنان از زمینه ی سنتی پاژوهش در انسان شناسی برمی گیرد، و بنا بر ادعای دایمونید (۱۹۷۲، ص ۴۲۴) مدعای خاص آن ایس است که «دریافت ما از جامعههای ابتیدایی اشتراکی سرنمون ما برای سوسیالیسم است.» جریان دوم این اندیشه با ا یجاد شاکلهیمی نظری که در آن مفهلومهای اساسی مفهومهای شیوهی تولید و صورتبندی اجتماعی ـ اقتصادی است (و به صورت یک کبل ساختارمند در نظر گرفته میشود)، انسان شناسی را همچون یک علم بازسازی میکند. در این شکل، انسانشناسی پیوستگی تنگاتنگی با جامعه شناسی دارد (تا به جایی که جامعه شناسی نیز علمی نظری به شمار می آید)، و درواقع می توان آن را جامعه شناسی جامعه های ابتدایی و نخستین به شمار آورد و دنبالهی پـژوهش در دیگـر سنخهای جامعه شمرد. بدین سان، انسان شناسی مارکسیستی امروزه به شکل نمونه و زیدهی خود نمودار شقاقی در اندیشهی مارکسیستی میان «اومانیستها» و «علم گرایان» است. برای آگاهی افرون تر ← بلوخ، موریس ۱۹۷۵؛ کوپنس، ژان و سیدون، دیویسد ۱۹۷۸؛ دایمونسد، استنلی ۱۹۷۲، ۱۹۷۹؛ فيرث، ريمونيد ۱۹۷۲؛ ۱۹۷۳ (۱۹۷۷)؛ هاراستیک، هانس ـ پتر ۱۹۷۷؛ گودلیه، موریس ۱۹۶۶ (۱۹۷۲)؛ كريدر، لارنس ۱۹۶۲؛ مي ياسو، كلود ۱۹۶۰ (۱۹۷۸)، ۱۹۶۴؛ تری، امانوئل ۱۹۶۹ (۱۹۷۲).

تام باتامور

### انقلاب (revolution)

در طرح کلی تاریخ که مارکس و انگلس نخستینبار در اید تولوژی آلمانی طرحی از آن به دست دادند، اندیشهی اصلی اندیشهی توالی اعصاری است که هر یک بر یک شیوهی تولید استوار است؛ و غرض از انقلاب در تام ترین معنای آن جهشی بنیان کن از یکی

از شیوه ها به شیوه ی بعدی است. انقلاب بر اثـر تلاقـی تعارضها دست مى دهد: تلاقى تعارضها ميان نهادهای کهن و نیروهای تولیدی نوینی که در پی آزادی می کوشند، و، بهشیوه یی کمتر بی طرفانه، میان طبقات بالاتر و پایین تر در چارچوب نظم کهن، و میان طبقهی پیشین و طبقهی تازهیی که میبالد تا آن را به چالش بکشد، تا آن که، در تراز انقلاب سوسیالیستی، طبقهی استثماره شدهی کهن و طبقهی مسلط جدید یکی میشوند. سپس، فقط دربارهی انقلابها در اروپای صدرن، در گذشته، حال و آینده است که مارکس و انگلس فرصت کردنید بیه جید بیاندیشند. مارکس در ۱۸۴۳ با پژوهشی دربیارهی انقبلابهای انگلیس، فرانسه، و آمریکا آغازی را پی نهاد (که در دفترهای یادداشت او آمده است). همهی اینها «انقلابهای بورژوایی» بودند (گرچه انقلاب آمریکا انقلاب ملی نیز بود) که رهبری آن به دست بخشهای بلندپرواز طبقهی متوسط بود و در اصل بر اثر نیاز نیروهای تولیدی نوین سرمایه داری برانگیخته شده

از میان تمامی چنین کوششهایی که رفتن کهنه و آمدن نو را جشن می گیرند، چندی نگذشت که مارکس و انگلس جنبش اصلاح دینی لوتر، و جنگ دهقانی ۵-۱۵۲۴ در آلسان را که نخستین و جسورانه ترین مرحلهی خود را به همـراه داشـت ـــ و انگلے دربارہی آن کتابی نوشت \_\_ از نخستین نمونههای این کوششها به شیمار آوردنید؛ گرچیه بیه عنوان کوششی از جانب بورگرها (بورژواها) و دهقانان برای درهمشکستن فرادستی فئودالی فقط به صورت بسیار جزیمی موثر افتاد. کوشش بسیار پخته تر و موفق تر قیام دههی ۱۶۴۰ در انگلستان بود. بااینهمه، مارکس و انگلس بر این باور بودند که این قیام تا بدین حد به پیش رانده نمیشد اگر کشاورزان خُردهمالک و تودههای فرودست شهری بیش ترین سهم نبرد را برای بورژوازی نوخاسته و زمینداران بورژواشده بیر عهده ِنگرفته بودند؛ و از اینجاست آنچه مارکس و انگلس

آن را قاعدهی کلی شیمردند: ایس که همه ی ایس جنبشهای شورشی می بایست به فراتر از نقطه یی که منافع واقعی بورژوایی اقتضا دارد به پیش رانده شوند، اگرچه فروکش نباگزیر امنواج شنورش قبرار نباشند از نقطه یی درگذرد که مصالحه یمی مانند سازش ۱۶۸۸ نمودار آن است (انگلس، درآمد بـر ویراست انگلیـسی سوسیالیسم اوتوپیایی و علمی). قاعده ی کلی دیگر این است که طبقهی ثروتمند جدید که به عرصه میرسد و قادر است حمایت تبودهها را جلب کنید، مى تواند خود را چنين جلوه گر سازد، و حتا غالباً چنين بیانگارد، که در برابر نظم کهن تر نماینده ی کل مردم است. چنین بود بهویژه در آن انقلاب بزرگ بـورژوایی، انقسلاب ۹۴- ۱۷۸۹، کسه طسی آن ژاکسوبنها، تمام عیار ترین حرزب انقلابی، پاره یمی به پشتوانه ی خودانگیخته تودههای پاریس و پارهیمی به تحریک أنها، مرحلهبهمرحله امور را به پیش راندند.

بارهیی از لیبرال های فرانسوی نسل پس از ۱۸۱۵ انقلاب فرانسه را نخستین بار از دیدگاه طبقاتی و به عنوان انتقال قدرت از أريستوكراسي به بورژوازي تفسیر کردند. مارکس و انگلس هنگامی این دیـدگاه را پذیرفتند که در حال پروراندن نظریهی خود در باب تاریخ بودنند که با آن سخت سازگار درمیآمند. بااینهمه، بیانیهی حسزب کمونیست در ۱۸۴۸ دربردارندهی پیشبینی مختصری است مبنی بر این که، به دلیل شرایط ویژهی آلمان، «انقلاب بورژوایی در آلمان فقط پیش درآمدی است بر انقلاب پرولتری که بیدرنگ از پی میآید». در ۴۹- ۱۸۴۸، مارکس و انگلس با شرکت در جناج چپ جنبش رادیکال در ألمان، فرصتي يافتند تا انقلاب بورژوايي را از درون ببینند، و از نمایش تذبذب و ضعف طفره آمیزی که به شکست انجامید نفرت گرفتند. مبارکس و انگلس رفته رفته اندیشه یی را گسترش بخشیدند که در بیانیه به آن اشاره کردند بودند و همان است که «انقالاب مداوم» نامیده می شود. این اندیشه در بیانیه یمی برنامه مند پیش کشیده شند که این دو در مارس

بودند. مطابق این سند، دفعهی بعد که انقلاب درمی گیرد، کارگران می بایست هم از آغاز خود را جداگانه سازمان دهند، طبقهی متوسط را بر آن دارند جداگانه سازمان دهند، طبقهی متوسط را بر آن دارند که اصلاحات بورژوادموکراتیک را به تمامی به انجام برساند، و آنگاه بی درنگ به مرحلهی بعدی به چنگ آوردن رهبری از دستان آنها و برپاساختن قدرت طبقهی کارگر و سوسیالیسم به پیش برود (→ قدرت طبقهی کارگر و سوسیالیسم به پیش برود (→ بلکبرن ۱۹۷۲، صص ۳۳، پانویسها).

چندی نگذشت که این طرح تاحدودی خیال پردازانه به کناری نهاده شد. بررسی تاریخ اقتصادی اخیر مارکس را متقاعد ساخت که طغیان اروپا را رکود تجاری ۱۸۴۷ و نارضایی تودهیی ناشیی از آن به راه انداخته بود، و این که تا زمانی که کسادی افتصادی بعدی تودهها را بار دیگر به میدان عمل بکشاند هیچ شورش تازهیی هیچگونه مجال بروز ندارد. درواقع، ببورژوازی اروپای مرکزی و شرقی که از کارگرانی که در پشت أنها قرار دارند حتا بهمراتب بيشتر هراس دارند تا حکومتهایی که با آنها روددررویاند، هرگنز خطر آزمون دیگری را بر خود هموار نمی کنند، مگر با اکراه در روسیه در ۱۹۰۵. بورژوازی قادر است، اگر نه قدرت سیاسی را، دست کم جایگاهی را در چارچوب کهن حفظ کند که او را توانا میسازد تا هدف رشد صنعتی را بیمانعورادع دنبال کند، و این بهراستی همهی آن چیزی است که برای او اهمیت دارد.

انگلس (در «نقسش قهر در تساریخ») کوشسید بسا «انقلابی»نامیدن اتحاد بیسمارک، این نکته را، در مورد آلمان، با طرح کلی مارکسیستی تطبیق دهد — نمونه ییی از ایس که او و مسارکس بسا چه درجه از انعطاف پذیری می توانند این اصطلاح را به کار برند، نمونه ی دیگر حکم مارکس است در ایس بساره که از هم پاشیدگی دهکده های هندی بر اثر فشار بریتانیا نخستین «انقلاب اجتماعی» در تاریخ آسیا به شمار می رود («فرمان روایی بریتانیا در هند»، ۱۰ ژوئس می رود («فرمان روایی بریتانیا در هند»، ۱۰ ژوئس می رود (باب

مفهوم «انقلاب بورژوایی» در نیمهی آخیر این قیرن پیشرفت چشم گیری داشته است، مشکلات و مسایل بیشمار بر سر این مفهوم پیش آمنده است. در منورد انگلستان هنوز ئابت نشده که امکان دارد بتوان محققاً برخورد میان طبقات را، و میان نظامهای اقتصادی را که این طبقات نمودار آناند به اثبات رساند. حتا مورد ۱۷۸۹ فرانسه، که روی کرد مارکسیستی یا چینزی شبیه به آن پذیرش گستردهتر داشته است، همچنان بهشدت بحثانگیز باقی مانده است، گرچه انکارنکردنی است که این روی کرد بیش از هر روی کرد دیگری پژوهشهای مفصلی را در موضوعی فوقالعاده پیچیده سبب شده است. مباحثه میان مورخان در دویستمین سالگرد انقلاب فرانسه در ۱۹۸۹ نمودار این احساس غالب بود که این نظریه که اشرافیت مورد معارضهی بورژوازی قرار گرفته و به دست آن سرنگون شده است نظریه یی بسیار ساده و شسته رُفته است، و حتا بر وجود همچو طبقهی ناراضی و بلندپروازی که مارکسیستها آن را بورژوازی میانگارند سبایهی شک مىاندازد.

نوع دیگر انقلاب، انقلاب کمونیستی، دیرگاهی در ذهنهای پارهیی کسان در جریان بوده است، ولی مارکس همواره تأکید داشت که پیش از آن که شرایط مادی آن موجود باشد نمی تواند معنای عملی داشته باشند. به سخن دیگر، کمونیسم فقط می تواند پی آمد سرمایه داری باشد، که طبقهی کارگر نوینی را به وجود می آورد، طبقه یی که برای نخستین بار می تواند تصامی شکافهای طبقاتی را از میان بردارد، زیسرا ایس طبقه نمودار شکل دیگر گونهیی از مالکیت نیست بلکه نمایندهی بیگسانگی از تمسامی مالکیست اسست. بهقدرترسیدن این طبقه هم دگرگونی اخلاقی و هم دگرگونی اجتماعی است، زیرا گذشته را پاک مییروبید، طویلههای اوژیاسی بشریت را خالی میکند، و میگذارد كه بشريت آغاز تازهيي داشته باشد (ايدئولوژي آلماني، ق ۱، ب ۲c). عقیده ی دیگری که از همان آغاز شکل گرفت و مارکس و انگلس هرگز از آن دست نکشیدند

این بود که دگرگونی سترگ نمی تواند این جا و آن جا در گوشه موشه های پرت و غریب انجام گیرد، بلکه می بایست کار شمار مهمی از کشورهای صنعتی باشد که در آنِ واحد عمل می کنند.

مارکس از شکست شورش کارگران پاریسی در ژوئن ۱۸۴۸ این نتیجه را گرفت که ایس شورش فقط در حکم آغاز پیکاری است که همان اندازه طولانی است که دربهدریهای اسرائیلیها در برهوت (پیکارهای که دربهدریهای اسرائیلیها در برهوت (پیکارهای محبوب طبقاتی، ب ۳) ـ که بعدها یکی از تعبیرهای محبوب استالین شد. در سالهای بعدی مبارکس و انگلس ناگزیر شدند اذعان کنند که در ۱۸۴۸ دستخوش شتابزدگی دوران جوانی بودهاند، و ایس که انتظار سرنگونی سرمایهداری آن هم هنگامی که این نظام در نخستین مرحلهی راهپیمایی خود در سراسر قاره بود بسیار زودهنگام بوده است. قدرت را نمی توان با حملهی برق اسا و غافل گیرانهی تنی چند آدم پُرشور و پیش تازان پیکارجویی به دست آورد که پشتوانهی توان مند توان مندی کل یک طبقه را ندارند (انگلس، درآمد بر ویراست ۱۸۹۵ پیکارهای طبقاتی).

انگلس برای این حکم استثنایی محتمل در روسیه قایل شد. در ۱۸۷۵ انگلس انقلاب در روسیه را، که بسر اثر جنگ شتاب می گرفت، قریب الوقوع می شمرد («شــرایط اجتمــاعی در روســیه»)؛ و در ۱۸۸۵ بــه خبرنگاری روسی گفت که تنها جاییکه خیال بلانکیستی واژگونی جامعه به دست میشتی توطئه گر مى تواند معنايى داشته باشد روسىيه است، زيسرا كىل ساختار رژیم تزاری چنان بی ثبات و ناپایدار است که یک فشار مصممانه می تواند آن را به زیر کشد (نامه به ورا زاستولیچ، ۲۳ آوریسل). جاهسای دیگسر امسور آهسته تراند، گرچه در بیش تر موارد نقطهی اوج صحنهی آزمون قدرت فیزیکی خواهد ببود. مارکس مایل بود تصور کند که معدودی کشورها، انگلستان با أن سنت سياسي دامنه دارش پيشاپيش همه، ممكنن است از ایس آزمون دشوار بگریزند. تحولات در انگلستان، که در آن طبقه ی کارگر پس از شکست

چارتیسم به اتحادیه گرایی غیرسیاسی واپس نشسته بود، و هیچ مفهومی از «رسالت» سوسیالیستی در حال بردمیدن نبود، نومید گننده بود. در فرانسه روحیه ی سیاسی زنده تر بود، ولی چندی پس از ۱۸۴۸ مارکس دریافت که در یک کشور عمدتاً کشاورزی طبقه ی گارگر محدود نمی تواند بدون یاری دهقانان به پیروزی برسد، و مارکس امید داشت فقر شدیدشان این امر را تضمین کند (هجدهم برومر، ب ۷). در روسیه این امر به وضوح حتا واجب تر بود.

پس از صنعتیشدن سریع آلمان در دهمه ۱۸۷۰ چنین مینمود که در این کشور است که کارگراناش می توانند رهبری را به دست گیرند. چندی نگذشت که جنبش سوسیالیستی نیرومندی به راه افتاد که شمار فزایندهیی از نمایندگان در رایشستاگ داشت. انگلس سخت تحت تأثير رشد جنبش سوسياليستى در قالب نیرویی انتخاباتی قرار گرفت، زیرا او همچنین در مقام کارشناس مسایل نظامی از این امر آگاه بود که تسليحات نوين در حال تقويت و تحكيم تمامي حکومتها از جهت قدرت فیزیکیی است. انگلس در نامهیی به لافارگ در ۳ نوامبر ۱۸۹۲ نوشت که جنگ خیابسانی و سسنگربندی بسه گذشسته تعلسق دارد؛ سوسیالیستها در نبرد با ارتش بهیقین شکست خواهند خورد، و اذعان کرد که برای این مشکل هنوز راه حل روشنی نمی بیند. ولی همین امر در گیرساختن تودهها، گسترش بخشیدن به دامنه ی جنبش تا حید مقدور و در آلمان، مانند پروس شرقی، کشیدن دامنهی آن به خطههای اصلی سربازگیری ارتیش را هرچهبیش تر ضروری ساخت.

انگلس در پیشگفتاری که در ۱۸۹۵ بر ویراست آلمانی پیکارهای طبقاتی مارکس نوشت بر این همشدارها تأکید ورزید. بااینهمه، از ایسنکه ویراستاراناش از ترس سانسور متن او را خبراب کرده بودند خشمگین بود؛ انگلس در نامهیی به کائوتسکی (۱ آوریل ۱۸۹۵) شکوه دارد که این متن از او تصویر نادرستی چون «پرستشگر مسالمتجوی قانونیت» به

دست می دهد. درواقع این اتفاق خیلی زود پیش آمد، زیرا در ۱۸۹۸، سه سال پس از مرگ انگلس، برنشتاین آغاز به طرح اندیشه هایی کرد که به بحث وجدل «رویزیونیستی» (برویزیونیسم) انجامید. در این بحث وجدل پیچیده مدعای اصلی برنشتاین این بود که اجتنابناپذیری ادعای فروپاشی سرمایه داری در اینده ی نزدیک فقط آرزواندیشی است؛ ولی به طورکلی استدلال او در این باره بود که آیا انقلاب به مفهوم دیرین آن هنوز امکانی عملی است، یا این که اکنون دیرین آن منحصراً تکیه بر روش های قانونی باشد.

در روسیه پیش از خیزش ۱۹۰۵ حقوق اساسی وجـود نداشت، و پس از آن هم چندان حقوقی در کار نبود. لنین همهی همت خود را صرف ایجاد حزبی کرد که بتواند برای انقلاب آماده شود و سیس آن را رهبری کند؛ او، برخلاف همهی کسان پیش از خود، اندیشهی انقلاب پیشاپیش طراحی شده را تا منتها درجهی آن پیش بُرد. حزب او کوچکتر و ناآزمودهتر از آن بود که تأثیری سنترگ بـر طغیـان عمـدتاً خودجـوش ۱۹۰۵ بگذارد، و این در بهترین حالت نمی توانست فراتس از محدودیتهای بورژوادموکراتیک، همراه با اصلاحات ارضی گسترده، گام بگذارد. ولی شکست این قیام تزلزل بورژوازی ضعیف روسیه را آشکار ساخت، همانگونه که ۴۹- ۱۸۴۸ تردید و تزلیزل ببورژوازی ألمان را نمودار ساخت. از اینجاست این ناسبازه که انقلاب برای بورژوازی را، یا حتا بهرغم آن را، باید تودههایی بر پا کنند که زمام رهبری شان به دست طبقهی کارگر و حزب آن قرار دارد. چنین اندیشهیی به آسانی به مفهوم فراگیر تر «انقلاب مداوم» می انجامید که در ۵۰– ۱۸۴۸ نظر مبارکس و انگلیس را بیه خبود مشغول داشته بود. این اندیشه بارها در میان سوسیالیستهای روسی مبورد بحث قبرار گرفت، و تروتسکی به نحو بسیار نمایان آن را اختیار کرد.

هنگامی که در ۱۹۱۴ اروپا به فرماندهیِ حاکماناش فرمانبُردارانه سلاح به دست گرفت، لنین کوشید با این اتهام مقابله کند که بینالملل آنقدر احمق بوده

است که پیش بینی کند جنگ در حکم انقلاب است. او نوشت که جنگ هرگز انقلاب را تضمین نمی کنید: هر موقعیت انقلابی به انقبلاب نمیانجامید، و انقبلاب نمے تواند خودبہ خبود بیہ وجبود بیاید («فرویاشی بین الملل دوم» مجموعه ی آثبار، ج ۲۱، صب ۱۴ – ۲۱۳). انقلاب تنها هنگامی می توانید روی دهید که تودهها برای قیام آماده باشند، و باز هنگامی که، افزون براین، طبقات بالا نتوانند در نظم کهنه به حاكميت خود ادامه دهند؛ اينها، مستقل از ارادهى احزاب و طبقات، شرایط عینیاند. در یک جدل زمان جنگ دیگر، در مارس ۱۹۱۶، لنین اعلام کرد که انقلاب سوسياليستي را نمي تبوان يمك تمك ضربهي برق آسا شمرد: انقلاب سوسياليستي ميهايست يك رشته پیکارهای فزاینده در همهی جبههها باشد (مجموعهی آثار، ج ۲۲، ص ۱۴۳). ولی گرچه دیری از أن هنگام نگذشته بود که لنین سوسیالیسم را در روسیه ضعیف تر از آن شیمرده بیود که آمیادهی بهدست گرفتن قدرت باشد، همین که پس از سقوط رژیم تـزاری در ۱۹۱۷ از تبعیـد بـه روسـیه بازگشت یقین کرد که جنگ همهچیز را دیگرگون کرده است؛ حال آن که رفتار حکومت موقت ببورژوایی او را متقاعد ساخت که این حکومت نمی تواند کاری از پیش ببرد و باید بیمعطلی آن را از میان برداشت.

تروتسکی در تاریخ خود (۱۹۳۲-۳، پیوست ۲) نوشت که هیچ انقلابی نمی توانید به تمامی با نیات انقلاب گراناش تطبیق کند، ولی انقلاب اکتبر کامل تر از هر انقلاب پیش از خود چنین کرده است. ولی این انقلاب در یک مورد بسیار مهم به بی راهه افتاد. تروتسکی و لنین امید داشتند که این انقلاب نشان قیام در سراسر اروپا باشد؛ نزد این دو، چنان که پیشِ مارکس و انگلس، در صحنهی بینالمللی بود که تکلیف همه چیز روشن می شد. ولی شرق و غرب از هم ناصله داشتند، و سوسیالیستها در جاهای دیگر اندک آمادگی برای هم چشمی با بالشویکها داشتند، احساس که به حیال خود وانهاده شده بودند تا احساس

رهاشدگی و در پیمان شکنی احساس تنهایی کنند. چندی نگذشت که بحثوجدلی درگرفت که لنین و كاتوتسكي معارضان اصلى أن بودند و موضوع أن اين بود که آیا انقلاب روسیه انقلابی اصیل است یا نه. لنین منتقدان خود را متهم کرد که مارکسیسم را سه سود رفورميسم رها مي كنند. كاثوتسكي بالشويكها را متهم کرد که خود را با توسل به تروریسم در قدرت حفظ می کنند، و نیز با تظاهر به دیکتاتوری پرولتاریا که مارکس آن را ضرورت هرگونه گذار پساانقلابی شمرده ببود. دیندگاههای خبود مبارکس و انگلیس دربیارهی تروریسم، به تفکیک از این دیکتاتوری، به اجمال در نامهیی از انگلس به مــارکس مــورخ ۴ ســپتامبر ۱۸۷۰ آمده است و دورهی وحبشت سال ۱۷۹۳ را حکومت مردانی میداند که خود دستخوش وحشتانید و سه منظور تقويست اعتماديسهنفسس خسود مرتكب ستم کاری هایی می شوند که عمدتاً بی فایده است.

طی چند سال بعدی معدودی قیامهای نافرجام در نقاط دیگر در اروپا به شکست انجامیند. تروتسکی، در تبعید، به نظریهی خود چسبید و همچنان به بسط و گسترش آن، بهویاژه در انقالاب مداوم، پرداخت. او عمدتاً دغدغهى تأكيد بر جنبهى بينالمللى انقلاب را داشت: انقلاب سوسیالیستی نمی تواند در چارچوب مرزهای ملی تکمیل گردد. انقلاب اکنون می بایست به مفهومی افزون تر «مداوم» باشد، همچنان میهبایست ادامه یاب د تا سراسر جهان سوسیالیست گردد ـــ دیدگاهی کسه، منتقدی یادآور شده، تمامی ناپیوستگی های تاریخ را نادیده می گیرد (کلودین ۱۹۷۵، ص ۷۸). تأملات گرامشی، در فراغت زندان، او را به نتیجه گیری های مناخادی در باب آن چیزی کشاند که آن را «فرمولهای ژاکوبنی/ چهلوهشتی» انقلاب مداوم نامید. ایس گونه انقلاب فقط هنگامی توجیه پذیر به نظر رسیده است که دولت هنوز ابتدایی و جامعه نایخته و سیال بود؛ از ۱۸۴۸، و باز بیشتر از آن از ۱– ۱۸۷۰ به این سو، بنر اثنر رشند و گنسترش بارلمانتاریسم، اتحادیه گرایی، احزاب، و دیوان سالاری ها

سیاست دیگرگون شده است (۱۹۷۱، صص ۷۹، ۲۲۰، ۲۴۳). گرامشی به نمایزی پرداخت مبتنی بر رویدادهایی در ایتالیای سدهی نوزدهم میان قیامهای فعالی چنون قیام ماتسینی و «انقبلاب انفعالی» که مظهر آن کاوُر، و روش آن آمادگی صبورانه بود و از راه «دگرگـونی مولکـولی» در ذهـن آدمهـا ترکیبـی تغییریافته از نیروهای اجتماعی پدید می آورد. او گمان داشت که هر دو صورت برای ایتالیا ضرورت دارد، و بقیهی اروپای ۱۸۴۸ را اروپایی میدانست که به سوی صورت «انفعالی» پیش می رود. او دربارهی انقبلاب بورژوادموکراتیک، یا ملی بورژوایی مینوشت؛ میتوان گفت که پس از ۱۹۱۸، و بهنجوسنجیده تبر پس از ۱۹۴۵، سوسیالیسم اروپایی تغییر جهت مشابهی را انجام داد. در غرب پیروی از هدف انقلاب درواقع در حکم باور به دگرگونی تمامعیار جامعه گرفته شد و در نقطهی مقابل هرگونه رفع و رجوع کردن محض جامعهی کهن از راه تکهپارههای جزیی اصلاحات. در ا ج ش س حركتى آهسته تر در همان خط سير مشهود بوده است؛ در اوایل دههی ۱۹۶۰ نظریهی شوروی آماده بـود ایـن دیدگاه را اختیار کند که اکنون با ایجاد و تثبیت سوسیالیسم در بخش اعظم جهان، در جاهای دیگر مى توان با مراحل مسالمت أميز به قدرت رسيد.

زیر فشار آموزههای پُرالتهاب مائوئیسم (← مائو تسهتونگ) که برای رهبری اردوگاه سوسیالیسم با مسکو به رقابت می پرداخت، و باز بر خصلت بینالمللی پیکار پا می فشرد، بر این برنهاده صحه گذاشته شد. در سالهای اخیرتر پکن اداواطوار فوقانقلابی خود را کنار گذاشته است. ولی از آن هنگام که پیش از ۱۹۱۴ لنین به چشماندازهای جنبشهای انقلابی در جهان مستعمراتی به عنوان نیروهای کمکی جنبشهای انقلابی در اروپا خوشآمد گفت، شورش مسلحانه از اروپا به جهان سوم منتقل شد. در جهان سوم انقلاب همچنان مسئله یی حاذ باقی می ماند، زیرا به نظر می رسد حاکمیت نظامی دست راستی با پشتیبانی خارجی در سراسر بخش بزرگی از آسیا و آمریکای

لاتین چارهی دیگری را باقی نگذاشته باشد. سوسیالیسم و احساس ملی یا ارضی اغلب درهم تنیدهاند، ولی در بسیاری از مناطق مارکسیسم یا اقتباسی از مارکسیسم است که سررشتهی راهنما را فراهم آورده است.

بسرای آگساهی افسزون تسر ← بریسسیانر، سسرژ ۱۹۷۸؛ بلک پرن، رابین ۱۹۷۸؛ گرامشی، آنتونیسو ۳۵– ۱۹۲۹ (۱۹۷۸) دارل (۱۹۷۱)؛ هابسباؤم، ئی. جی. ۱۹۷۳؛ کائوتسکی، کارل ۱۹۷۲؛ لنسسین، وی. آی. ۱۹۸۵ (۱۹۶۵)؛ مسارِک، فرانتس ۱۹۶۶؛ تروتسکی، لئسون ۲۳– ۱۹۳۲ (۱۹۶۷)؛ وادیس، جیْ. ۱۹۷۲.

وي. جي. کيرنن

# انقلاب علمي و فنّاورانه

### (scientific and Technological revolution)

اصطلاحی است که دانش مندان علوم اجتماعی در اج ش س و اروپای شرقی وسیعاً آن را به کار گرفتهاند و ظاهراً به مرحلهی تازهیی از تاریخ اشباره دارد. کسانی که این اصطلاح را به کار میبرند تأکید دارند که انقلاب علمی و فتّاورانه را بایند بنر بستر «روابط اجتماعی خاص نظام اجتماعی معینی» ملاحظه کرد (ریچتا ۱۹۷۷)، و آن را در «همنسبتی با فرایندهای ژرف تکامل اجتماعی که شالوده ی انقبلاب اجتماعی روزافزون را تشکیل میدهد قرار دارد» (فدوسیف ۱۹۷۷)، ولی درواقع روی کرد اینان تقدم را به نیروهای تولیدی همچون نیروی انگیزندهی تباریخ می بخشد، درعین حال که روابط تولیدی را عمدتاً اشتقاقی به شمار می آورند. افرون براین، در این برداشت، علم نیروی پیشرو بیابهامی شمرده میشود که (همینکه کژدیسگیهای حاصل از سرمایهداری از میان برداشته شود) به ناگزیر به کمونیسم خواهد انجامید. تعریف پُربار مارکس از تولید اجتماعی همچون چیزی بیش از امری فنی ـ همچون امری انسانی، اخلاقی، سیاسی، و دربرگیرندهی شیوه های هم کاری و سازمان ـ به نیروی کار فنی صرف فیرو کاسته میهشود. از سنوی

دیگر، انقلاب علمی و فنّاورانه امری شمرده می شود که تضادهای جامعههای سرمایه داری را، و لذا امکان دگرگونی اجتماعی انقلابی را گسترش می بخشد. در هرحال، منتقدان این مفهوم آن را صورت دیگری از جبرگرایسی فنّاورانه در مارکسیسم می شمارند که پیوندهایی با اکونومیسم و با مارکسیسم تکاملگرای بینالملل دوم دارد که پویایی پیکار طبقاتی را نادیده می گیرد و می کوشد «جریان عینی پیشرفت اجتماعی می گیرد و می کوشد «جریان عینی پیشرفت اجتماعی می انسان را» توصیف کند (عرب اوغلی ۱۹۷۱، ص ۳۷۹). (نیز به فرایند کار).

برای آگاهی افزون تر ← عرب اوغلی، ثبی. ای. ۱۹۷۱؛ کلارک، سایمن ۱۹۷۷؛ کاریگن، فیلیپ و دیگران ۱۹۷۸؛ فدوسیف، پی. ۱۹۷۷؛ ریچتا، آر. ۱۹۷۷؛ یانگ، رابرت ام. ۱۹۷۷.

رابرت ام. یانگ

# انقلابی که بدان خیانت شد

#### (Revolution Betrayed, The)

انقلابی که بدان خیانت شد، اتحاد شوروی چیست و به کجا میرود؟ که در ۱۹۳۶ در نروژ نوشته شد آخرین کتابی بود که تروتسکی به تکمیل آن دست یازید؛ و بسیاری کسان آن را وصیتنامهی سیاسی او مىدانند. اين كتاب طى ساليان بـ صورت يكى از تأثیر گذار ترین کتابهای این سده درآمده و سرشار از نومایه ترین اندیشه ها است؛ همچنین دربردارندهی تناقضها و احکام احتمالی و تردیدآمیزی است که به نویسندگانی با عقاید بهشدت متفاوت امکـان مـیـدهــد که از آن استفادههای نابهجا کنند. تروتسکی در این اثر بسیار پیچیده تحلیل قطعی خود را از جامعهی شوروی و از خاستگاه و تاریخ استالینیسم به دست می دهد. او می کوشد مدعیات استالین را دربارهی دستاورد سوسیالیسم در اج ش س با مواجه ساختن واقعیت های خشن و هولناک با بینش مارکسیسم کلاسیک از سوسیالیسم ابطال کند. بدینسان، همچنین مسئولیت اخلاقی مارکسیسم را از بابت کژروی استالین

از اندیشهی مارکسیستی رد میکند.

انقلابی که بدان خیانت شد کیفرخواستی کلاسیک بر ضد دیبوان سالاری در بر دارد که در روسیهی پساانقلابی به قدرتی ترسناک دست یافت. علمت ایس امر واپسماندگی و فقر کشوری است که در آن، در میان نابرابریهای نمایان، گروه حاکم از منافع و امتیازات خود در برابر نارضایی تبودههای محروم محافظت می کند. این جا، از قضا، تروتسکی هشداری را پیش می کشد مبنی بر این که پاره بی از بقایای چنین تعارضی حتا در ثروت منسدترین کشورها نیبز بر جا تعارضی حتا در ثروت منسدترین کشورها نیبز بر جا «بنا بر نیاز» به کارگر پاداش دهد. امر «بنا بر نیاز» هنگامی می تواند دست دهد که جامعه به ترازهای هنگامی می تواند دست دهد که جامعه به ترازهای بی سابقه بی از تولید و معیار همگانی آموزش و پرورش فکری را پُر کند.

طی دوره ی گذار به سوسیالیسم، دولت انقلابی فقط تا آنجا سوسیالیستی است که از مالکیت اجتماعی وسایل تولید دفاع کنید، ولی تا آنجا خیصلت «بورژوایی» خود را نگه آگیدارد که بر توزیع نابرابر کالاها نظارت دارد. بااینهمه، این عنصر «بورژوایی» «سرمایهداری دولتی» را تشکیل نمیدهد. «کوشش برای بازنمودن دیبوانسالاری شوروی به عنوان برای بازنمودن دیبوانسالاری شوروی به عنوان نمی آورد» (ص ۲۳۶). این دیوانسالاری که از جانب استالین مرتبا مورد تصفیه، هجوم و پراکندگی قرار گرفته، قادر نبوده است ویژگی همگن یک طبقه را به دست آورد و آن را تحکیم بخشد. دیوانسالاری دارای امتیازات است ولی وسایل تولید را در اختیار ندارد؛ افزونبراین، نمی تواند با انتقال این امتیازات به اولاد خود آن را تداوم بخشد.

فصلی از این اثر که با شدت هرچه بیشتر مورد بحثوجدل بوده است فصلی است که در آن تروتسکی پیشبینیهای جسورانهیی دربارهی آیندهی اتحاد شوروی طرح میکند. «وسایل تولید به دولت تعلق

دارد. ولی دولت، به تعبیری، به دیوانسالاری تعلق دارد» (ص ۲۳۶). اگر «ین روابط باید تحکیم یابند و به صورت هنجار حقوقی درآیند، در درازمدت به زوال کامل پیروزی اجتماعی انقلاب پرولتری میانجامند» (همان).

دیوانسالاری ـ قشرهای «انگلی» مسلط ـ از مالکیت دولتی به منزلهی سرچشمهی قدرت و درآمد خود دفساع مـیکنـد. «در ایـن جنبـه از فعالیـت خـود دیـوانسالاری هنـوز بـه صـورت سـلاح دیکتاتوری پرولتاریا باقی میماند» (همان). از آنجا کـه مـیتـوان دیوانسالاری را مدافع مالکیت دولتی شمرد، «کارگران از آن بـیم دارنـد کـه مبـادا بـا بیـرونانـداختن دیوانسالاری، راه را برای اعـادهی سـرمایهداری بـاز دیوانسالاری، راه را بـرای اعـادهی سـرمایهداری بـاز کنند» (ص ۲۸). از سوی دیگر، تروتسکی افزونبـراین میگوید که دیوانسالاری «تنهـا تـا آنجـا بـه حفـظ مالکیت دولتی ادامه میدهد که از پرولتاریا میترسـد» مالکیت دولتی ادامه میدهد که از پرولتاریا میترسـد»

تروتسکی از انتظارات پیشین خود مبنی بر این که ایس همستیزی می تواند به شیوه یی رفورمیستی حل گردد دست می کشد، و تاحدودی با تردید، راه حلی انقلابی اختیار می کنید. در تحلیل نهایی، مسئله را «پیکار نیروهای اجتماعی زنده...» فیصله می دهید (ص ۲۴۱)، نیروهای اجتماعی زنده...» فیصله می دهید (ص ۲۴۱)، پایان نیافته دارند در برابر برگزیدن فرمول ها مطلق و پایان نیافته دارند در برابر برگزیدن فرمول ها مطلق و بی چون و چرا هشدار می دهید. تروتسکی پیش بینی می کوند که دیبوان سالاری که با تسلط و امتیازات مصرفی خرسند نیست، می کوشد مالکیت عمومی را تصرف کند: «فرماندهان صنعت» و میدران کشاورزی سهام، اوراق قرضه و اوراق بهادار به دست می آورند؛ هم چنین به انحصار تجارت شوروی پایان می بخشند (ص ۲۴۰). بازگشت رژیم در حالِ گذار به سرمایه داری کلاً امکان پذیر است (ص ۲۴۱).

تروتسکی مسلماً قدرت ماندگاری رژیم استالینی را دستِ کم میگرفت. او در جنگ جهانی دوم از خلال منشور جنگ اول مینگریست، انتظار داشت که انقلاب

پرولتری در غرب به عمر این رژیم پایان دهد؛ او گمان داشت که تنها به این طریق است که روسیهی استالینی می تواند از این زورآزمایی پیروزمند سر برآورد.

تروتسکی در یکی از قیاسهای تاریخی روشنگر خود به وارسی آن چیزی میپردازد که مارکسیستها تاکنون مسلم انگاشتهاند: اینکه دولت کارگران که از انقلاب پرولتری سر برمیآورد فقط میتواند دموکراسی پرولتری باشد. تروتسکی ثابت میکنند که دولت کارگران نینز مانند نظم پساانقلابی بورژوایی که شکلهای سیاسی گوناگونی را پرورانده است به مشروطه، سلطنتی یا خودکامانه به میتواند در شکلهای سیاسی گوناگون، از استبداد دیبوان سالارانه تا حکومت سبویتهای دموکراتیک، وجود داشته باشد.

نویسنده ی انقلابی که بدان خیانت شد در مقام نظریه پرداز میراث مارکسیستی را غنا می بخشد؛ در مقام مقام تحلیل گر بی همتاست؛ در شور و جوشِ جدلیِ خود مرتکب خطاهایی می شود، ولی کیفیت خطاهای او چنان است که از ارزش شگرف و بی همتای اثر چیزی نمی کاهد.

برای آگاهی افزون تر $\rightarrow$  تروتسکی، لئون ۱۹۳۷.  $\overline{\textit{تامارا دویچر}}$ 

# انگلس، فریدریش (Engels, Friedrich)

زاده ی ۲۸ نوامبر ۱۸۲۰ در بارمن؛ درگذشته ی ۵ اوت ۱۸۹۵ در لندن. انگلس که فرزند ارشد صاحب یک کارخانه ی نساجی در ویرتال در وستفالی به شمار میآمد، کالونی مذهبی سختگیر بار آمد و همین که دوره ی دبیرستان را گذراند برای حرفه ی تجارت در بریمن آموزش دید. بااین همه، از مدرسه به بعد، بلندپروازی ها ادبی رادیکال در سر پروراند. نخست جذب نویسندگان ناسیونالیست دموکرات جنبش جنب نویسندگان ناسیونالیست دموکرات جنبش «آلمان جوان» در دهه ی ۱۹۳۰ شد و سپس رفته رفته تعت تأثیر هگل قرار گرفت. با اغتنام فرصت خدمت نظام وظیفه برای به تعویقانداختن کار تجاری، در نظام وظیفه برای به تعویقانداختن کار تجاری، در

۱۸۴۱ به بسرلین رفت و از نزدیک درگیسر محفل «هگلیان جوان» در پیرآمون برونو بائر شد. در آنجا به سبب آنکه با نام مستمار بر نقد شلینگ از هگل حمله برد، مختصر شهرتی به هم زد.

در باییز ۱۸۴۲، آلمان را به قصد انگلستان ترک گفت تا در مؤسسهی پدرش در منجستر کیار کنید. انگلیس کیه تحت تأثیر مبازس هس قبرار داشت از همان هنگام کمونیست بود و به پیروی از کتاب سهسالاری اروپایی هس معتقد بود که انگلستان در راه انقلاب اجتماعی است. اقامتی تقریباً دوساله در منطقهی کارخانجات نساجی و تماس با اوونسی ها و چارتیست ها او را از جرگهی باثر دور کرد. این تجربه، که در وضع طبقهی کارگر در انگلستان به ثبت رسید، او را مطمئن ساخت که طبقهی کارگر، یعنی نیروی تازهی متمایزی که آفریدهی «نقلاب صنعتی» است، ابزار دگرگونی انقلابی خواهد بود. در فاصلهی میان تبرک انگلیستان و نوشتن کتاباش، انگلس نخستین دیدار جدی با مارکس را به هم رساند. از آنجا که این دو دریافتند دارای موضعی مشترک در قبال گروه بائراند و نیز به همینسان تحت تأثیر اهمیت جنبش طبقهی کارگر در بیسرون از آلماناند، توافق کردند که اثری مشترک پدید آورند که بیان گر موضعشان باشد و آن کتاب خانوادهی مقدس است. این کار نمودار آغاز هم کاری سراسر عمر این دو تن است. در آن هنگام کمونیسمی که آنها به حمایت از آن برخاسته بودند هم جنان به شدت زیر تأثیر فويرباخ مانده بود، گرچه اين كمونيسم از لحاظ اهميت بسیار فراوانی که این دو برای طبقهی کارگر و سیاست قایل بودند متمایز بود.

بااینهمه، از آغاز ۱۸۴۵، تا حدی تحت تأثیر نقد اشتیرنر از فویرباخ در کتاب سن و خود او، مارکس موضع نظری خود را هم در پیوند با فویرباخ و در پیوند با هگلیان جوان روشن کرد. این کار نمودار آغاز برداشت «مارکسیستی» متمایزی از تاریخ است. بنا بر شرح خود انگلس، نقش او در این فرایند ثانوی است. بااینهمه، کار او در زمینه ی اقتصاد سیاسی و در

زمینه ی ارتباط میان انقلاب صنعتی و تکامل آگاهی طبقاتی در انگلستان عناصر حیاتی در سنتز فراگیر مارکس وارد کرد. افزون بر این، انگلس به میران چشم گیری به اثر مشترک ناتمامشان ایدئولوژی آلمانی که این برداشت تازه را طرح کرد یاری رساند.

دورهی میان ۱۸۴۵ و ۱۸۵۰ یکی از دورههای همکاری بسیار نزدیک میان آنها است. انگلس از پدرش بیونید می گسلد و خود را تماموقت وقف مبارزهی سیاسی به همراهی مارکس در بروکسل و پاریس میکند. بلندپروازی مشترکشان این است که نظر موافق کمونیستهای آلمانی را جلب موضع خود کنند و پیوندهای بینالمللی با جنبشهای طبقه ی کارگر خارجی را بر پایهی پلاتفورم پرولتری انقلابی مشترک برقرار سازند. به این منظور، آنها به «جمعیت آلمانی انصاف» (که نام «اتحادیهی کمونیستها» گرفت) میپیوندد و برای ایس جمعیت بیانیهی حزب کمونیست را در آستانهی انقالاب ۱۸۴۸ منتشر میسازند. طی این انقلاب، انگلس به همراه مارکس در کلن در نویه راینیشه تسایتونگ به کار می بردازد. هنگامی که در سپتامبر ۱۸۴۸ مسورد تهدید قسرار میگیرد به فرانسه می رود، ولی در آغاز ۱۸۴۹ باز میگردد و از ماه مه تا ژوئیه در مراحل پایانی مقاوست مسلحانه در برابر پیروزی ضدانقلاب شرکت میجویند. دل بستگیاش به امور نظامی از همین دوره آغاز میشود و تفسیر عمومیاش از انقلاب در انقلاب و ضدانقلاب در آلمان (۱۸۵۱–۱۸۵۲) به ثبت میرسد

پس از مدتی اقامت در سوئیس و لندن که در آنجا «اتحادیه یکمونیستها» سرانجام از هم پاشید، انگلس در ۱۸۵۰ در منچستر سکنا گزید و از نو به مؤسسه ی خانوادگی خود پیوست و تا ۱۸۷۰ در آنجا ماندگار شد. افزون بر فعالیت تجاری موفقیت آمینش، یاور سیاسی و فکری اصلی مارکس بر جا ماند، و موضع مشترکشان را در مجموعه ی گسترده یی از مقاله های روزنامه نگارانه به کار بست. همچنین از اواخر دهه ی ۱۸۵۰ است که او بیش از پسیش به ایجاد

پیوندهای دیالکتیکی میان برداشت ماتریالیستی از تاریخ و تحولات علوم طبیعی علاقهمند می شود (به علوم طبیعی). اثر ناتمام او پیرامون این مضمونها سرانجام گردآوری می شود و در دههی ۱۹۵۰ با عنوان دیالکتیک طبیعت در مسکو منتشر می گردد.

در ۱۸۷۰ انگلس می تواند با خیال آسوده بازنشسته شود و راهی لندن گردد. هنگامی که سیلامت مبارکس رو به ضعف گذاشت، انگلس سهم فزاینسده یسی در کار سیاسیشان، بهویژه گرداندن بینالملل اول در واپسین سالهای آن، بر عهده گرفت. در همین نقش سیاسی است که انگلس بر ضد جریانهای پوزیتیویستی در حزب سوسيال دموكرات آلمان دخالت مى جويىد و آنتی دورینگ را منتشر می کنید، و ایس نخستین کوشش در بازنمود کلی موضع مارکسیستی است. ایس اثر و چکیدههایی از آن مانند سوسیالیسم اوتوپیایی و سوسیالیسم علمی پایهی شهرت فراوان او را در ميان جنبشهاى سوسياليستى جديد ميان سالهاى ۱۸۸۰ و ۱۹۱۴ تشکیل میدهد. آثار بعدی، بهوینژه خاستگاه خانواده و لودویک فویرباخ، جایگاه او را در مقام فیلسوفی بهمراتب با اهمیت تر از مبارکس طبی دوران بین الملل دوم تحکیم می بخشد. پس از مرگ مارکس در ۱۸۸۳، انگلس بیشتر اوقات خود را صرف ویراستاری و انتشار دومین و سومین جلید کتاب سرمایه در ۱۸۸۵ و ۱۸۹۴ میکنند. ولنی هنمچنین نقشی فعالانه در شکل گیسری بسین الملسل دوم برعهده مىگيرد ( $\rightarrow$  بينالمللها)، كه او در آن هــم بـه چــشم بهترین ابزار برای تکامل بیشتر سوسیالیسم مینگرد و هم به چشم سدی در برابر خطر جنگی ویرانگر میان فرانسه و آلمان. درست هنگامی که انگلیس داشت بیه کار جلند چهارم سنرمایه (که سیس تنزیا عنوان نظریه های ارزش اضافی منتشر شد) می پرداخت از بیماری سرطان درگذشت.

پیش از ۱۹۱۴ انگلس از شهرتی بیمانند برخوردار بود. او، به مراتب بیش از مارکس، مسئول اشاعهی مارکسیسم به منزلهی یک جهانبینی در جنبش

سوسیالیستی به شمار آمده است (→ مار کسیسم، تکاملی). بااینهمه، پس از ۱۹۱۴ و انقلاب روسیه اعتبار و منزلت او محل مناقشهی بیشتر قبرار گرفت. مارکسیستهای شبوروی بسر علیمگرایسی آشکار نوشتههای او به عنوان بخشی از فلسفهیسی رسمی در باب «ماتریالیسم دیالکتیکی» تأکید داشتند، و حال آنکه سوسیالیسستهای غربسی او را مستهم بسه پوزیتیویسم و رویزیونیسم میکردند. این هر دو خط تفسیر از بابت کاستیهای جدی مقصراند، زیرا انگلس به نسلی پیشاپوزیتیویستی تعلق داشت. پس از خود مارکس، آموزگاران او هگل و فوریه بودند و تفسیر سوسیالیسم او را باید در این پرتو دریافت.

برای آگاهی افزون تبر ← کارور، تریل ۱۹۸۱؛ ۱۹۸۳؛ ۱۹۸۸؛ هندرسون، دابلیو. او. ۱۹۷۶؛ مک لِلُن، دیوید ۱۹۷۷؛ مارکوس، اس. ۱۹۷۴؛ استدمن جَونز، گُرِت ۱۹۷۸؛ (۱۹۸۲).

#### خرت استدمن جونز

# ايدئاليسم (idealism)

مارکس با ایدئالیسم به شکلهای متافیزیکی، تاریخی و اخلاقی آن مخالفت میورزید. ایدئالیسم متافیزیکی واقعیت را مبتنی بر، یا متکی بر، ذهنهای (بی کران یا کران مند) یا ایدههای (خاص یا فراگذارنده) می شسمارد؛ ایدئالیسم تاریخی نیروی محرک نخستین یا بگانه نیروی محرک دگرگونی تاریخی را در عاملیت ایدهها یا آگاهی قرار می دهد؛ ایدئالیسم اخلاقی یک موضع («بالاتر» یا «بهتر») را به منزلهی شیوهی داوری کردن یا عقلانی کردن عمل پیش می کشد که از لحاظ تجربی یا عقلانی کردن عمل پیش می کشد که از لحاظ تجربی مارکس قصد انکار وجود و / یا کار آیی علی ایدهها را منارد (برعکس، در تضاد با ماتریالیسم تقلیل گرا بر این ندارد (برعکس، در تضاد با ماتریالیسم تقلیل گرا بر این نکته تأکید دارد)، بلکه خودمختاری و / یا تقدم توضیحی منسوب به آنها را منکر است.

آثار مارکس را میان سالهای ۱۸۴۳ و ۱۸۴۷ می توان نقدی بسطیافته از ایدنالیسم شمرد، که در جریان آن

او و انگلس به یک باره با «وجدان فلسفی پیشین» خود تصفیه حساب کردند و به ترسیم زمینه ی پژوهشهای علمی بنیاد خود پرداختند. این نقد مرکب از حرکتی مضاعف بود: در وهله ی نخست، که مشخصاً پویه یی فویرباخی است، ایده ها هم چون خصیصه های ذهنهای متجسم کران مند در حجایگاه معینی قرار داده می شوند؛ در وهله ی دوم، که مشخصاً پویه یی مارکسی است، این ذهنها به نوبه ی خود هم چون فرآورده های روابط اجتماعی و تاریخی بالنده حدر جایگاه معینی

هنگامیکه مارکس به پویسهی نخست مییپردازد، در آغاز توجه را معطوف به دیالکتیک هگلی می کند و کار را بر نقدی از وارونه گیهای موضوع محمول سهگانهی هگل مبتنی میسازد و جهت کار را بر ضد هستى شناسى ايدئاليستى مطلق، معرفت شناسى نظرورزانهی عقبل گرای هگل، و جامعه شناسی ایداالیستی خودبنیاد، و نقد همسرشتی هگلی موضوعهای وارونه گیها قرار میدهد به نخست فروكاست هستى به دانستن، كه ماركس وضع رمزآلـود آن را چون پوزیتیویسمی غیرانتقادی مجزا میسازد، سپس فروکاست علیم به فلیسفه، کنه مبارکس نیشان مىدهد كه بى آمد أن انعطاف سذيرى تام و تمام ایدئولوژی است. مارکس با تکمیل نقد فویرباخی از ایدئالیسم، حال به جای معضلهی فویرباخی سرشت انسان ثابت و تغییرناپذیر، معضلهی تباریخی ماتریالیستی یک جامعه گرایسی انسانی بالنده را مینشاند: «ذات انسان انتزاعی نیست که ذاتی هر تکفردی باشد. این ذات در واقعیت خود مجموعه یی از روابط اجتماعی است» (برنهادههایی دربارهی فويرباخ، برنهادهي ششم). درعين حال، مارکس تأکيد دارد که تاریخ «هیچ نیست مگر فعالیت انسانها در پی جویی هدفهای خود» (خانوادهی مقدس)؛ هنگامیکه مارکس به عبارتبندی برداشت خود از باز تولید و دیگر گونی شکلهای اجتماعی، و به طور کلی فرایند تاریخی در پراکسیس انسانی با کار انسانی

میپردازد، هماناندازه نگران است که از فرضیههای هستی شناختی بپرهیزد که از فردگرایی ذاتگرا، هماناندازه نگران پرهیز از شیءوارهگی است که از ارادهگرایی.

گرچه هم انگلس و هم لنین جدلهای نیرومندی بـر ضد شک گرایی و ایدئالیسم ذهنی برانگیختنید، سینت ماتریالیسم دیالکتیکی که این دو بنیاد نهادند، اغلب به ورطهی ماتریالیسمی جزماندیش و دروننگر درغلتیـد. از سوی دیگر، **مارکسیسم غربی،** که لوکاچ و کُرش آغازگر آن بودند، در تأکید دوباره بر جنبههای ذهنی و انتقادی ماتریالیسم مارکس اغلب به این یا آن شکل از ایدئالیسم معرفتشناختی گرابید. «طبیعتگرایی اخلاقی» مارکس را هم کانتیهای بین الملل دوم مردود شمردند و هم بسیاری از فیلسوفان اومانیـست و اگزیستانسیالیست که در دورهی بسااستالین پس از جنگ جهانی دوم سر برآوردند. درعین حال، معنا و جایگاه دقیق ماتریالیسم تاریخی در روزگار کنونی محل بحث و مناقشه است. بدین گونیه، بیه هرطریق، موضوع ایدنالیسم، همچنان که در آغاز، نزدیک به محور اندیشهی مارکسیستی باقی میماند. (نیز→ شناخت، نظریهی)

روی پاهاسکار

### ایدئولوژی (ideology)

دو خط سیر اندیشه ی فلسفی انتقادی پیشین بر برداشت مارکس و انگلس یکراست تأثیر میگذارند؛ از یک سبو، نقد دین از سبوی ماتریالیسم فرانسوی و فویرباخ، و از سوی دیگر، نقد معرفتشناسی سنتی و ارزیابی دوباره ی فعالیت سوژه یا فاعل از سوی فلسفه ی آگاهی آلمانی (ب ایدنالیسم) و بهویژه هگل. فلسفه ی آگاهی آلمانی (ب ایدنالیسم) و بهویژه هگل. بااینهمه، گرچه این نقدها در پیونددادن تحریفهای دینی یا متافیزیکی با اوضاع اجتماعی خاص توفیق نیافتند، نقد مارکس و انگلس در پی آن است که وجود خلقه یی ضروری میان شکلهای «وارونه» ی آگاهی و حلقه یی ضروری میان شکلهای «وارونه» ی آگاهی و هستی مادی انسانها را آشکار سازد. مفهوم ایدئولوژی

در اشاره به تحریف اندیشه یمی که از تضادهای اجتماعی سرچشمه گیرد و این تضادهای را پنهان می دارد، همین ارتباط را بیان می کند ( نشاد). درنتیجه، ایدئولوژی هم از آغاز خود دارای معنای ضمنی منفی و انتقادی مشخصی است.

در نقطهی مقابل خوانشی صرفاً همزمان از نوشتههای مارکس، لازم است مفهوم ایدئولوژی را در زمینهی مرحلههای گوناگون سیر بالندگی فکری مارکس مبورد ملاحظه قرار دهیم، درعین حال که هرگونه «گسست معرفتشناختی» چشمگیر را میان این مرحلهها مردود بشماریم. همچنان که مارکس موضع خود را کمال می بخشد و با مسایل تازه دست به گریبان می شود، هستهی متعالی بنیادینی ابعاد تازهیی به خود میگیرد. مرحلهی نخیست دربرگیرندهی نوشیتههای دورهی آغازین مارکس است و تا ۱۸۴۴ بسط می یابد. شاخص این دوره عبارت از بحث و نظری فلسفی است که در أن محلهای ارجاع اصلی هگل و فویرباخاند. اصطلاح ایدئولوژی هنوز در نوشتههای مارکس پدیدار نمیشود، ولی عناصر مادی مفهومی که پس از این خواهد آمد از هماکنون در نقد مارکس از دین و نقد برداشت هگلی از دولت حضور دارد که همچون «وارونهگیها»یی کسه خصیصهی واقعی چیزها را پنهان میسازد توصیف میشود. «وارونهگی» هگلی مبتنی است بر تبدیل ذهنی به عینی و بالعکس، بهنحویکه با آغازیدن از این پیشفرض که ایده به ضرورت خود را در جهان تجربی جلبوه گبر میسازد، دولت پیروس بنه منزلهی خودتحقق بخشی ایده، و همچون «کُلّی مطلق»ی پدیدار میشود که به جای آنکه جامعهی مدنی آن را معین کند، جامعهی مدنی را تعیین میکند.

بااینهمه، وارونه گی هگلی فرآورده ی دریافتی توهمی نیست. اگر دیدگاه هگل انتزاعی است از آن رو است که «این "انتزاع" انتزاع دولت سیاسی است». (نقب فلسفه ی دولت هگل، قوه ی قانون گذاری). به این تعبیر، باور بر این است که سرچشمه ی وارونه گی ایدئولوژیک وارونه گی در خود واقعیت است. همین

اندیشهٔ نقد مارکس از دین را نیز شکل می دهد. گرچه مارکس این باور بنیادی فویرباخ را می پذیرد که انسان دین را می سازد در حکم وارونه گی است، با اقامه ی این استدلال که این وارونه گی چیزی به مراتب بیش از بیگانگی فلسفی یا توهم محض است، از فویرباخ فراتر می رود؛ این وارونه گی مبیّن تضادها و رنجهای جهان واقعی است. دولت و جامعه دین را پدید می آورند، «که عبارت است از آگاهی وارونه یی از جهان، زیرا که آنها حولت و جامعه > جهانی وارونه اند». («نقد فلسفه ی حقوق هگل، درآمد»). وارونه گی دینی در حکم جبران واقعیتی نارسا و ناکامل در ذهن است؛ این وارونه گی در تخیّل راه حل منسجمی را بازسازی می کنید که فراسوی جهان واقعی است تا بدین ترتیب در حکم جبران مراسوی جهان واقعی است تا بدین ترتیب در حکم جبران مافات تضادهای جهان واقعی باشد.

مرحلهی دوم با گسستن از فویرباخ در ۱۸۴۵ می آغازد و تا ۱۸۵۷ به درازا می کشد. بیر این دوره ساختمان ماتریالیسم تاریخی به دست مارکس و انگلس چیرگی دارد؛ در این هنگام است که مقدمات کلی رویکرد آنها به جامعه و تاریخ دامنه میگیرد و سوگیری فویرباخی مرحلهی نخست قاطعانه به کناری نهاده میشود. در این زمینه است که مفهوم ایدئولوژی برای نخستین بار عرضه می شود. مفهوم وارونه گی حفظ میشود، ولی مارکس اکنون این مفهوم را چندان بسط میدهد تا نقدی را در بر گیرد که هگلیان جوان از دین و از فلسفهی هگل به عمل آورده بودنـد. مارکس درمی یابد که نقد هگلیان جوان وابسته به همان مقدمات هگلی است، زیرا که آنها بر این باورند که وظیفهی پیشرو وارهانیدن انسانها از اندیشههای اشتباه است. مارکس می گوید: «بااینهمه، آنها فراموش می کنند که در برابر این عبارات فقط عبارات دیگری قرار میدهند، و این که آنها بههیچروی با جهان واقعی موجود پیکار نمی کنند» (اید تولوژی آلمانی، ج ۱، ق ۱). بدینسان، وارونگییی که مارکس اکنون آن را ایدئولوژی میخواند، هم شامل هگلیان پیر و هم جوان میشود و عبارت است از آغازیدن از

آگاهی به جای آغازیدن از واقعیت مادی. برعکس، مارکس تصدیق دارد که منسایل واقعی انتسان اندیشههای اشتباه نیستند بلکه تضادهای اجتماعی واقعیاند و این که اندیشههای اشتباه حاصل تضادهای اجتماعی واقعیاند.

درواقع، مادام که انسانها به دلیل شیومی مادی محدود فعالیتشان قادر به حل این تضادها در عمل نیستند، می کوشند این تضادها را به شکلهای ایدئولوژیک آگاهی طرح کنند، یعنی به صورت راه حلهای صرفاً ذهنی یا استدلالی که عملاً هستی و خصیصهی این تضادها را پنهان میسازد یا غلط نشان میدهد. تحریف ایدئولوژیک با پنهانساختن تضادها به بازتولید این تضادها یاری میرساند و بنابراین به خدمت منافع طبقهی حاکم درمی آید. از این جاست که ایدئولوژی به صورت مفهومی منفی و محدود پدیندار می شود. ايدئولوژي منفي است زيرا تحريف و غلطنمايي تضادها را لازم می آورد. ایدئولوژی محدود است زیرا همهی انواع خطاها و تحریفها را در بسر نمیگیسرد. رابطهی میان اندیشههای ایدئولوژیک و غیرایدئولوژیک را نمی توان به صورت رابطهی عام میان خط و حقیقت تفسیر کرد. به باری نقد نمی توان بر تحریفهای ایدئولوژیک چیرگی یافت، تحریفهای ایدئولوژیک فقط هنگامی میتوانند از میان برونید که تیضادهای پدیدآورندهی آنها از لحاظ عملی حل گردند.

مرحلهی سوم با نگارش گروندریسه در ۱۸۵۸ آغاز می شدود و وجه ممینز آن تحلیل مشخص روابط اجتماعی سرمایهداری پیشرفته است که در کتاب سرمایه به اوج میرسد. اصطلاح ایدئولوژی تقریباً از این متنها غایب است، بااینهمه، ارتباط تحلیلهای مارکس با این مفهوم با کاربرد مستمر و بازبینی مفهوم وارونه گی نمودار می شود. مارکس تا اینجا به این نتیجه رسیده بود که اگر پاره یی اندیشهها واقعیت را تحریف یا «وارونه» می کنند از آن روست که خود تحریف یا «وارونه» می کنند از آن روست که خود واقعیت سروته است. ولی این رابطه بی واسطه و

سرمایه داری مارکس را به نتیجه ی دیگری رساند مبنی بر این که رابطه ی میان «آگاهی وارونه» و «واقعیت وارونه» با سطحی از نمودها وساطت می شود که تشکیل دهنده ی خود واقعیت اند. این قلمرو «شکلهای پدیداری» از عملیات بازار و رقابت در جامعههای سرمایه داری تشکیل می شود و جلوه های وارونه یی از قلمرو تولید و سطخ بنیادین «روابط واقعی» به شمار می آید. چنان که مارکس می گوید:

در رقابت همه چیز وارونه می نماید. الگوی نهایی روابط اقتصادی آن سان که در سطح به چشم می آید، در هستی واقعی خود و از این رو در مفهومهایی که به مدد آن حاملان و عاملان این روابط در پی فهیم این روابط برمی آیند، بسیار متفاوت با الگوی بنیادین درونی ولی پنهان خود و مفهومهای منطبق بیر آن، و درواقیع کاملاً وارونه ی آن است بیر آن، و درواقیع کاملاً وارونه ی آن است (سرمایه، ج ۳، ف ۱۲).

از این رو، ایدئولوژی با تمرکز بر شیوه یی که بر پایسهی آن روابط اقتصادی در سطح پدیدار می شوند، الگوی بنیادین پنهان را نهان میسازد. این جهان نمودها که از قلمرو گردش تشکیل مییابید نبه تنها شکلهای اقتصادی ایدئولوژی را پدید می آورد بلکه همچنین همان بهشت حقوق فطری انسان است. در ایسنجا فقط آزادی، برابری، مالکیت و بنستم فرمان روایی میکند». (سرمایه، جلد ۱، ف ۶). تا بدینجا، بازار همچنین سرچشمهی ایندئولوژی سیاسی بورژوایی است: «بدینسان، برابری و آزادی نه تنها در مبادلهی مبتنی بر ارزشهای مبادله یی تکمیل میشوند، بلکه، همچنین، مبادلهی ارزشهای مبادلهیی در حکم شالودهی مولید تمامی برابری و آزادی است» (گروندریسه، «فصل سرمایه»). ولی البته ایدئولوژی بورژوایی آزادی و برابسری آنچه را در زیسر فرایند ظاهری مبادله میگذرد پنهان میسازد، یعنی جایی که «این برابری و آزادی فردی ظاهری ناپدید میشود و نابرابری و ناآزادی از کار درمیآید» (همان).

از نقد دین دورهی بسیار أغازین تا پردهبرگرفتن از نمودهای اقتصادی پیچیده در رازوری و افشای اصول بهظیاهر آزادی خواهانه و برابری خواهانه، انسجامی چشم گیسر در فهسم مسارکس از ایسد تولوژی وجسود دارد. مفهبوم وارونه گی مضاعف، هم در آگاهی و هم در واقعیت، در سراسر این ایام حفظ می شود، گرچه در فرجام کار این مفهوم با تشخیص جنبهی دوگانه یسی از واقعیت در شیوهی تولید سرمایهداری پیچیدهتر میشود. بنابراین، در سراسر کار ایدئولوژی معنای ضمنی انتقادی و منفی خود را حفظ می کند، ولی فقط برای آن دسته از تحریفهایی به کار گرفته میشود که با پنهانسازی واقعیتی متناقض و وارونه پیونند دارنند. بنه این تعبیس، تعریف به کرآت نقل شدهی اید اولوژی هم چون آگاهی كاذب تا أنجا كه نوع تحريف مورد انتقاد را مشخص نمیسازد کافی و وافی نیست، و بدینسان راه سر خَلط ایدئولوژی با همهی انواع خطاها می گشاید.

بنی درنگ پس از منزگ منارکس مفهنوم ایندئولوژی رفتهرفته معناهای تازهیی به دست آورد. در آغاز، ایدئولوژی لزوماً معنای ضمنی انتقادی خود را از دست نداد، بلکه گرایشی پیدا شد که به این جنبه جایگاهی ثانوی بخشید. این معناهای تازه دو شکل عمده به خود گرفتند؛ یعنی، برداشتی از ایدئولوژی به منزلهی کلیتی از شکلهای آگاهی اجتماعی ــ که با مفهوم «روبنای ایدئولوژیک» به بیان درمیآمد ــ و برداشتی از ایدئولوژی به منزلهی اندیشههای سیاسی یعی که بنا منافع یک طبقه پیوند دارند. گرچه این معناهای تنازه حاصل بازبینی نظاممنید این مفهوم در چارچوب مارکسیسم نبودند، سرانجام جای معنای ضمنی منفی نخستین را گرفتند. علتهای این فرایند جانشینی پیچیدهاند. در وهلهی نخست، عناصر برداشتی بیطرف و خنشی از ایدئولوژی را میتسوان در پارهیی از ضابطهبندهای خود مارکس و انگلس یافت. بهرغم وجود هسته یی اصلی در خط سیر یک مفهوم منفی، نوشتههای مارکس و انگلس از ابهامها و اظهارنظرهای ناروشن برکنار نیست که گاهگاه به نظر میرسد به خط

سیر متفاوتی دلالت دارد. برای نمونه، گرامشی اغلب پارهگفتاری را نقل میکند که در آن مارکس به شیکل حقوقی، سیاسی، فلسفی و «خلاصه به شکلهای ایدئولوژیکی» اشاره می کند که «در آن انسانها از این تعارض آگاهی می یابنید و برای آن می جنگنید» (پیشگفتار بر گامی در نقد اقتصاد سیاسی)؛ گرامشی این کار را به این منظور انجام میدهد تا تفسیر خود را از ایدئولوژی به منزلهی قلمرو روبنایی فراگیری به اثبات و تأیید برساند که در آن انسانها از رواسط اجتماعي متناقض خود أكاهى مى يابند (گرامیشی (۱۹۷۱)، صبص ۱۳۸، ۱۶۴، ۳۷۷). انگلیس نیسز در معدودی موارد از «روبنای اید تولوژیک»، «قلمروهای ایدئولوژیک» و «حیطهی ایدئولوژیک» با چنان کلیتی یاد میکند که کافی است تا این امکان را بدهد که باور کنیم ایدئولوژی کلیت شکلهای آگاهی را در بر می گیرد (آنتی دورینگ، ف ۹).

دیگرعامل یاریبخش مهم در تکامل به سوی مفهوم مثبتی از ایدئولوژی این واقعیت است که دو نسل نخست اندیشهوران مارکسیست پس از مارکس به ایدئولوژی آلمانی دسترس نداشتند که تا میانهی دههی ۱۹۲۰ منتشرناشده مانید. از ایس رو، پلخانوف، لابریولا و، مهمتر از همه، لنین، گرامشی و لوکاچ در نوشتههای نخستین خود با برهان آوری بسیار استوار مارکس و انگلس به سود مفهومی منفی از ایدئولوژی أشنایی نیافتند. در غیاب این اثر، دو منن بسیار تأثیرگذار برای بحث در باب این مفهوم «پیشگفتار» ۱۸۵۹ مارکس و آنتی دورینگ انگلس بود که نسلهای تازهی مارکسیستها به کرات از آنها نقل می کردند. بااین همه، این دو متن دربردارندهی الهامهایی مهماند و بهیقین تمایز کافی میان رابطهی زيربنا ـ روبنا و پديدار ايندئولوژيک قايل نمي شبوند. بدین گونه است که بهطورفزاینده مفهوم روبنایی ایدئولوژیک از رهگذر نوشتههای نویسندگانی چون كانوتسكى، مرينگ و بلهخانف تثبيت مى شود. ولى هیچیک از این نویسندگان نیسل اول تیا ۱۸۹۸، خود

مارکسیسم را آشکارا ایدئولوژی نمیخواندند. نخستین اندیشهوری که مسئله یی در این باب طرح کرد که آیا مارکسیسم ایدئولوژی است برنشتاین بود. یاسخ او این است که گرچه اندیشههای پرولتری در خط سیر خود واقع گرایانهاند، زیرا کمه بمه عاملهای مادی اشاره دارند، که تکامل جامعهها را توضیح میدهند، بااینهمه هنوز بازتابهای فکریاند و بنابراین أیدئولوژیکاند. برنشتاین در یکیشمردن ایدئولوژی با ایدهها و ایدئالها کاری جز تکرار آنچه مرینگ و کائوتسکی پیشتر گفته بودند نکرد. ولی او نتیجهی روشنی گرفت که آنها نگرفته بودند؛ و آن این که مارکسیسم میبایست یک ایدئولوژی باشد. ایس نشانهی غیبت هرگونیه اندیشهی روشن دربارهی مفهومی منفی از ایدئولوژی است که گرچه برنشتاین در آن هنگام به دلیل «تجدید نظر» (← تجدید نظرطلبی / رویزیونیسم) در مارکس مورد حمله بود، هیچیک از منتقدان مارکسیست او از بابت این مسئله به او نپرداختند. این امر نشان میدهد که نخستین نسل مارکسیستها دفاع از جنبهی منفی ایدئولوژی را جزو ذات ماركسيسم نمي شمردند.

بااینهمه، مهمترین علت تکامل در مفهوم ایدئولوژی، مثبت است و در پیکارهای سیاسی واپسین دهمهای سده ی نوزدهم، بهویژه در اروپای شرقی جای دارد. مارکسیسم توجه خود را معطوف به نیاز به آفریدن نظریه یی در باب عمل سیاسی می کند و بنابراین تکامل آن بسیشاز پسیش با پیکارهای طبقاتی و سیازمانهای حزبی پیوند دارد. در ایسن بسستر، اندیشههای سیاسی طبقات در حال ستیز اهمیتی تازه به دست می آورند و نیاز بدان دارند که از دیدگاه نظری توضیح داده شوند. لنین با گسترش بخشیدن به معنای مفهوم ایدئولوژی راهحل را فراهم آورد. در موقعیت رویارویی طبقاتی، چنین مینماید کمه ایدئولوژی با منافع طبقه ی زیر منافع طبقه ی داده اشد؛ به سخن دیگر، نقد ایدئولوژی طبقه ی زیر طبقه ی حاکم، و نقد آن با منافع طبقه ی زیر طبقه ی حاکم، و نقد آن با منافع طبقه ی زیر طبقه ی حاکم، و نقد آن با منافع طبقه ی زیر طبقه ی حاکم، و نقد آن با منافع طبقه ی با با با

توسع ـ از دیدگاه ایدئولوژیکی متفاوتی انجام میگیرد. از ایس رو، نیزد لنین، ایدئولوژی به صورت آگاهی سیاسی یی درمیآید که با منافع طبقات گوناگون پیونید دارد و او، بهوییژه، توجه را بر تقابیل میان ایدئولوژی بورژوایی و سوسیالیستی معطوف میکنند. بنابراین، با لنین فرایند دگرگونی در معنای ایدئولوژی به اوج خود میرسد. ایدئولوژی دیگر تحریف ناگزیری نیست که تضادها را پنهان میسازد، بلکه به صورت مفهومی خنثی و بیطرف درمیآید که به آگاهی سیاسی طبقات، از جمله طبقه ی پرولتر اشاره دارد.

برداشت لنین بسیار تأثیرگذار شد و از آن هنگام به بعد سهم تعیین کننده یی در شکل بخشیدن به رسالههای تازهیی در باب این موضوع داشته است. برای نمونه، این امر در لوکاچ مشهود است که در نخستین مقالههای خبود اصطلاحهای ایدئولوژی و ایدئولوژیک را به کار گرفت تا هم به آگاهی بورژوایی اشاره کند و هم آگاهی پرولتری، بی آنکه به نهان معنای منفی ضروری دلالت داشته باشد. نود لوکاچ، مارکسیسم «بیان ایدئولوژیک پرولتاریا» یا «ایدئولوژی پرولتاریای درگیر نبرد» است، درواقع «توان مندترین جنگ افزار» پرولتاریاست که به «تسلیم ایدئولوژیکِ» بورژوایی حدر برابر ماتریالیسم تاریخی> انجامیده است (لوکاچ، ۱۹۲۳، صب ۹- ۲۵۸، ۲۲۷ و ۲۲۸). اگر ایدئولوژی بورژوایی کاذب است از آن رو نیست که بهطورکلی ایدئولوژی است، بلکه از آن روست که موقعیت طبقاتی بورژوایی از لحاظ ساختاری محدود است. بااینهمه، ایدئولوژی بورژوایی چیرگی دارد و از آگاهی روان شناختی پرولتاریا جلوگیری می کند. توضیح لوکاچ در باب این پدیدار از شرح لنین فراتر می رود. نزد لنین فرودستی ایدئولوژیک پرولتاریا از آنجاست که بورژوازی ایدئولوژی دیـرینتـری را در اختیار دارد و وسایل نیرومندتر نیشر و اشاعهی اندیشهها را در کف دارد، و حال آنکه نزد لوکاچ صرف موقعیت و عمل پرولتاریا در نمودهای شیءوارهشدهی اقتصاد سرمایه داری است که موجب فرودستی

ایدئولوژیک پرولتاریا میشود. از سوی دیگر، چنان که لوکاچ سپستر در جریان زندگی تشخیص داد، او پیوسته به نقش ایدئولوژی و پیکار ایدئولوژیک در نوشتهی نخستین خود بیشازاندازه اهمیت میدهد، تا آنجا که به نظر میرسد ایدئولوژیک و پیکار ایدئولوژیک به صورت جانشینی برای عمل سیاسی واقعی و پیکار طبقاتی واقعی درمیآیند.

رویکرد لنین به ایدئولوژی همچنین بر گرامشی تأثیر می گذارد که آشکارا برداشتی منفی را مردود میشمارد. بااینهمه، تصور گرامشی از برداشت منفی با تصویر مبارکس سبازگار نیست، بلکه بیش تر به «تبیینهای اختیاری افراد ویژه» اشاره دارد (گرامشی ۱۹۷۱، ص ۳۷۶). از اینجاست که او تمایزی میان «ایدئولوژیهای اختیاری» و «ایدئولوژیهای اُرگانیک» پیشنهاد میکند، و بر ایدئولوژیهای اُرگانیک تمرکز می یابد. به ایس تعبیر، ایدئولوژی عبارت است از «برداشتی از جهان که تلویحاً در هندر، در حقوق، در فعالیت اقتصاد و در تصامی تجلیات زندگی فردی و اجتماعی جلوهگر می شبود» (همان ص ۳۲۸). ولی ایدئولوژی چیزی بیش از دستگاهی از مضاهیم است؛ ایدئولوژی همچنین با توانایی الهامبخشیدن نگرشهای مشخص و فراهمآوردن سوگیریهایی برای عمل پیوند دارد. ایدئولوژی از لحاظ اجتماعی فراگیر و نافذ است، زیرا انسانها نمی توانند بدون قواعد رفتاری و بدون سوگیری عمل کنند. از این رو، ایدئولوژی به صورت «زمینه یی درمی آید که انسان ها بر پایه ی آن حرکت می کنند، از موضع، پیکار و غیرهی خبود آگاهی می یابند» (همان ص ۳۷۷). بنابراین، در ایدئولوژی و با ایدئولوژی است که یک طبقه می توانید بر طبقات دیگر هژمونی اعمال کند، یعنی، میتوانید هیواداری و اجماع تودههای گسترده را تأمین کند. لنین و لوکاچ ایدئولوژی را در سطح نظریه مطمح نظر قرار می دهند، و حال آن که گرامشی چهار درجه یا چهار سطح در ايدئولوژي تشخيص مي دهد؛ يعني، فلسفه، ديس، فهم متعارف و فرهنگ عامله یا فولکلور در سامان رو بله

کاهشی از جدیت و انسجام فکری.

گرامشی با تحلیل نقش **روشنفکران** و دستگاههای ایدئولوژیک (آموزشوپرورش، رسانهها و مانند آن) در تولید ایدئولوژی، به شیوه یعی بسیار برانگیزاننده راه تازهیی میگشاید. لنین و لوکیاچ نتوانسته بودنید بر فاصلهی میان ایسدئولوژی سوسیالیستی و آگاهی خودانگیخته، میان آگاهی «منسوب» یا «ممکنن» و آگاهی روانشناختی طبقه پلی بزنند، حال آنکه گرامشی جریان مضاعفی از گرایشها میان آنها مىيابد. حقيقت اين است كه ايدئولوژى سوسياليستى را روشن فکران می پرورانند، ولی میان روشن فکران و غيرروشن فكران تمايز مطلقي نمي تواند وجود داشته باشد و، افزونبراین، خود طبقه روشن فکران ارگانیک حود را می آفریند. بدین گونه، هیچ بحثی در باب علمی که از بیرون به طبقهی کارگر عرضه میشود در میان نيست؛ بلكه وظيفه اين است كه فعاليت فكرى هماکنون موجود را نوسازی و انتقادی کند. ایدئولوژی مارکسیستی جانشین نوعی آگاهی ناکافی و نارسا نیست بلکه بیانکنندهی ارادهیی جمعی و سوگیری تاریخی است که در طبقه حضور دارد.

وجود دو برداشت عصده از ایسدئولوژی در سنت مارکسیستی سرچشمه ی بحث و جدلهای فراوان است. پاره یی از نویسندگان روزگار کنونی بر آناند که فقط یکی از این دو روایت بهراستی روایتی مارکسیستی است، و حال آن که دیگران، که نمی توانند تفاوتی میان مارکس و لنین بپذیرند، می کوشند میان ایس دو روایت مارکس و لنین بپذیرند، می کوشند میان ایس دو روایت اشتی برقرار سازند. از جمله ی این کسان آلتوسر است که تأثیرگذار ترین شرح را از ایدئولوژی در دو دهه ی اخیر به دست داده است. او میان دو نظریه در باب ایدئولوژی قایل به تمایز می شود: یکی نظریه در باب ایدئولوژی بهطوراعم، که نزد آن کارکرد ایدئولوژی عبارت است از تأمین انسجام در جامعه، و در تمایز با آن غلریه یی در باب ایدئولوژیها بهطوراخص، که نزد آن کارکرد یکی پیشگفته را کارکرد تازه ی تأمین سلطه ی کارکرد کلی پیشگفته را کارکرد تازه ی تأمین سلطه ی یک طبقه به نحوچند علتی تعیین می کند. ایدئولوژی تا

آنجا می تواند این کار کردها را انجام دهد که «بازنمودی از رابطهی تخیلی افراد با شرایط واقعی هستیشان باشد» (ألتوسر ۱۹۷۱، ص ۱۵۳) و باز تا أنجا كه افراد را فرامی خواند و آنها را همچون فاعلهایی برمی گمارد که نقش خود را در درون نظام روابط تولیدی می پذیرند. از سوی دیگر، آلتوسر نیز وجبود ایندئولوژی مسلطی را می پذیرد که اعتبراض طبقات استثمار شده را بیان مى كند. آلتوسر تأكيد دارد كه علم نقيض مطلق ایدئولوژی است، ولی درعین حال ایدئولوژی را به منزلهی سطحی عینی از جامعه وصف میکنید که نیستاً خودمختار است. دشواری این رویکرد از اینجاست که مُحال است وجود ایدئولوژی یی انقلابی را با ایس حکم أشتى داد كه تمامي ايدئولوژي افراد را تابع نظام حماكم مىسازد. افزونبراين، أشتىدادن ايىدئولوژى همچون غلطنمایی مخالف علم با ایدئولوژی همچون روبنای عینی جامعه بسیار دشوار است، مگر آن که روبنا دربردارندهی هنیچچینز مگر تحریفهای ایدئولوژیک نباشد و علم در جای دیگری قرار بگیرد، که این نیز مسئله آفرين است.

برای آگاهی افزون تر ← آلتوسر، لویی ۱۹۷۱؛ گرامشی، آنتونیــو ۳۵- ۱۹۲۹ (۱۹۷۱)؛ ۱۹۸۳؛ لنــین، وی. آی. ۱۹۰۲ (۱۹۶۱)؛ لوکاچ، جی. ۱۹۲۳ (۱۹۷۱).

خورخه لارين

### ايدئولوژي ألماني (German Ideology)

مارکس و انگلس به اتفاق یسک دیگر دست نوشته یسی قطور را زیر عنوان Die deutsche ideologie در ۱۸۴۵ در بروکسل به قلم آوردند. عنوان فرعبی پیشنهادی عبارت بود از «نقد فلسفهی نوین آلمان بر پایهی نمایندگان آن فویرباخ، ب. بائر و اشتیرنر و نقد سوسیالیسم آلمانی بر پایهی پیامبران گوناگون آن». چنان که از این عنوان برمی آید هدف این اثیر عمدتاً بحث جدلی است. ولی نیست از آن، درعین حال، عرضهی اندیشههای اساسی در باب ماتریالیسم تاریخی به عامهی خوانندگان بود. این دو تن که برای

این اثر ناشری نیافتند، چنان که مارکس بعدها گفت (۱۸۵۹) «دستنوشته را به نقد جونده و فرساینده ی موشها واگذاردند». درواقع، مارکس بعدتر گفت که ایس کتباب در وهله ی نخست به منزله ی اشری در روشن گری خویش در نظر گرفته شده بود که ضمن آن خود را از همراهیهای پیشین با هگلیان جوان متمایز میساختند.

مارکس و انگلس توانایی انجامدادن این کار را داشتند زیرا برای نخستین بار به اتفاق یک دیگر به «اندیشهی سترگ» خود \_\_ برداشت ماتریالیستی از تماریخ \_\_ رسیده بودند و از این رو توانایی آن را داشتند که از این دیدگاه به نقادی تمامی ایدئولوژی بپردازند. آنها بر آن بودند که تمامی گرایشهای پساهگلی ــ خواه سوسیالیسم اخلاقی (کرون) و خواه آنارشیسم فردگرا (اشتیرتر) و خواه ایدئالیست (بائر) و خواه ماتریالیست (فویرباخ) ـــ همه در همان نقص بیشاز اندازه برآوردکردن اهمیت نبرد اندیشهها شریکاند و از بازشناختن سرچشمهی اندیشههای خود و نیز کل ایدئولوژی در شرایط مادی زندگی ناتوان اند. اندیشهها از خاک نظامهای اجتماعی خاص سر برمی آورند. اگر «در هر عصر اندیشههای حاکم اندیشههای طبقهی حاکمانید»، پس مورخانی که این اندیشه ها را همانگونه که هست میپذیرند بهاین ترتیب در «توهم عصر» شریکاند.

استدلال می شود که تولید و بازتولید شالوده ی مادی زندگی اجتماعی اساس هر چیزی را تشکیل می دهد. غرض این است که «مجموعه یی از نیروهای تولیدی، رابطه ی تاریخاً پدیدآمده ی میان افراد با طبیعت و با یک دیگر... از پیشینیان هر نسل به ارث می رسد... و شرایط زندگی خود را به آن نسل تجویز می کند». بنابراین «همانگونه که شرایط انسانها را می سازد انسانها نیز شرایط را می سازند». این به دیدگاه تازه یی انسانها نیز شرایط را می سازند». این به دیدگاه تازه یی از کمونیسم می انجامد. کمونیسم حقیقتی جاودانی، از کمونیسم که واقعیت خود را با آن تطبیق خواهد داد» ، بلکه حاصل مقدماتی است که در جریان حرکت

تاریخ پدید می آید و موجب پدید آمدن «جنبشی واقعی می شود که وضع کنونی را برمی اندازد». در میان «شکلهای مراوده» (مارکس در این هنگام روابط تولیدی را این گونه می نامید) بیش تبرین توجه صَرف قسیم کار می شود؛ این بحث هم حاکی از تأثیر اسمیث و هم فوریه است؛ و به پیش بینی مشهوری درباره ی برافت ادن تقسیم کار در کمونیسم ختم می شود.

بهرغم نظر بعدی انگلس (۱۸۸۶/۸) مبنی بر ایس که این حکتاب فقط نشان داد که «شناخت ما از تاریخ اقتصادی در آن هنگام تا چه پایه ناکامل بود»، فیصل نخست («فویرباخ») بهویژه منبع حیاتی و ناگزیری

برای جلوههای «دیدگاه ماتریالیستی» به شمار میآید (دریغ است که این فصل به کیمترین مقدار «اتمامیافته» به شمار میآید، و ویراستهای نخستین را بر آن داشته است که به سامانبخشی دوبارهی مطالب بپردازند؛ مجلد ۵ مجموعیهی آتار نزدیک ترین صورت ممکن به دست نوشته است). از هنگام نخستین انتشار فصل ۱ در دههی ۱۹۲۰، و انتشار کل اثر در ۱۹۳۲، ایدئولوژی آلمانی مرجع مهمی برای بحیثهای مارکسیستی دربارهی ایدئولوژی بوده است.

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  آر تور، سی. جی. ۱۹۸۶. hoرتور کریستوفر جی، آر تور

### بائر، اوُتو (Bauer, otto)

زادهی ۵ سیپتامبر ۱۸۸۱ در ویسن؛ درگذشتهی ۴ ژوئیهی ۱۹۳۸ در پاریس. در دانشگاه وین به تحیصیل فلسفه، حقوق و اقتصاد سیاسی پرداخت. بائر در ۱۹۰۴ مقاله یی درباره ی نظریه ی مارکسیستی بحران های اقتصادی برای انتشار در دی نویه تسایت برای کارل کائوتسکی فرستاد و از آن پس نویسندهی داییم ایس نشریه شد. ویکتور آدار، رهبر حزب سوسیال دموکرات اتبریش (اس پی کیبو) از او خواست کمه پژوهمشی دربارهی مسئلهی ملیتها و ملیگرایی به قلم آورد که در ۱۹۰۷ منتشر شد و به صورت یک اثر مارکسیستی کلاسیک در زمینهی این موضوع درآمد. در همان سال دبیر پارلمانی اس پی کیو شد و همراه با آدولف بـراؤن و کارل رنر مجلهی تئوریک حیزب را با عنوان نبرد بنیاد نهاد که او ویراستار اصلی آن به شمار می آمید. پس از فروپاشی امپراتوری اتریش مهنگری بائر مدت کوتاهی (از ۱۹۱۸ تا ۱۹۱۹) وزیر امور خارجه شـد. در ۱۹۱۹ بهشدت با فكر انقلابي بالمشويكي (بـه تأسـي از الگوی مجارستان) در اتریش به مخالفت برخاست، و در سالهای بعدی به شرح و بسط برداشت های اش از «انقلاب آهسته» و «خشونت دفاعي» پرداخت. در اين زمینه پژوهشی جامع از انقالاب اتریش، و تحلیلهای متعددي دربارهي انقبلاب روسيه منتشر ساخت (مهم تسرین مجموعه در ایسن زمینمه را مسی تسوان در ترجمه یعی فرانسوی، بورده ۱۹۶۸، یافت). در میان نوشتههای واپسیناش به پاژوهش چشم گیاری در زمینهی فاشیسم (۱۹۳۶) و تحلیلی از توجیه عقلاتی اقتصاد سرمایه داری پس از جنگ جهانی اول (۱۹۳۱) برمی خوریم. پس از قیام ۱۹۳۴، بائر ناگزیر به ترک اتریش شد، و نخست در برنو (چکاسلواکی) و سپس در 

برای آگاهی افرون تر  $\rightarrow$  باتر، اوت و ۱۹۰۷؛ ۱۹۲۳؛ ۱۹۲۸، ۱۹۶۸؛ براؤنتال، جولیوس ۱۹۶۱.  $\overline{\it تام}$  باتامور

#### بازتولید (reproduction)

صرفنظر از شکل اجتماعی فرایند تولید ایس فرایند باید مداوم باشد، باید مرتباً همان مراحل را تکرار کند. جامعه همان اندازه نمی تواند از تولید کردن بازایستد که نمی تواند از مصرف کردن بازایستد. بنابراین، هر فرایند اجتماعی تولید هنگامی که هم چون یک کل به هم پیوسته، و در سیلان دایمی نوبه نوشدن بی فقه اش در نظر گرفته شود، در عین حال فرایند باز تولید است (مارکس، سرمایه ج ۱، ف ۲۳).

بنابراین، بازتولید هم مستلزم تولید است و هم ایجاد شرایطی که بر پایهی آن تولید می تواند به پدیدآمدن ادامه دهد. ولی گسترهی آن «شرایطی که تحت آن» <چنین فرایندی انجام میگیرد> و رابطه شنان با شیوهی تولید، در سالیان اخیر موجب مباحثه اساسی دربارهی معنای بازتولید در میان مارکسیستها شده است. از یک سو، ادعا شده است که فرایندهایی کمه بسراي بازتوليد روابط توليد سرمايهداري لازماند می بایست شامل مبنای اقتصادی باشند، و بنابراین بهنحوپوشیده بخشی از خود شیوهی تولید را تشکیل دهند. از سوی دیگر، استدلال شده است که بازتولید بسته به فرایندهایی است که بیرون از شیوهی تولید قرار دارند، و این که خودفرمانی نسبی این فرایندها است که بازتولید هر شیوهی تولید را مسئله آفرین، محتمل الوقوع و درنتيجه موضوع ممكن پيكار طبقاتي ميسازد.

شرح مارکس از بازتولید ساده و گسترده (طرح کلی بازتولید) به تمرکز بر بازتولید خود رابطهی سرمایه ـ

کار همچیون هستهی استثمار در سرمایهداری می گراید. زیرا از آنجا که هر شیوهی تولید، اگـر قـرار است عصري تاريخي را وصف كند، مي بايست بتواند به هستی خود ادامه دهد، آن شرایطی که امکان میدهـ د که تولید انجام پذیرد میبایست همچنین بازتولید را نیز امکانپذیر سازد. ولی ملاحظه ی بازتولید، روابط تولید را در پرتو متفاوتی قرار میدهد. از اینجاست که حتا بازتولید ساده، که در آن همه ی ارزش اضافی را طبقهی سرمایه دار به مصرف می رساند و انباشت نمی شود، اگرچه دقیقاً عبارت از تکرار مداوم فرایند تولید است امکان میدهد که پیارهیمی ویژگیهای گهراه کنندهی گردش یگانهی تولید نایدید گردد و خصلت استثماری تمامعیار رابطهی میان سرمایه و طبقهی کارگر بهطورکلی پدیدار گردد. زیرا استخراج مداوم ارزش اضافی، که بسرای آن تکسرار فرایسد تولید سرمایه داری لازم میآید، تضمین میکند که، هرطور هم که سرمایهیی در آغاز به دست آمده باشد، سرانجام كاملاً متشكل از ارزش اضافي انباشته است. از ايس ویژگی ممیز بازتولید سرمایهداری است که مارکس نتیجهی زیر را می گیرد: «بنابراین کارگر خود پیوسته ثروت عینی را به شکل سرمایه تولید می کند، حیعنی بهشکل> قدرتی بیگانه که بر او چیرگی می گیرد و استثمارش می کند» (همان). گرچه ایس سخن دقیقاً در مورد هر فرد کارگر صدق نمی کند، همچنان که در مورد هر گردش منفرد سرمایه صادق نیست، همین که فرایند بازتولید مبورد رسیدگی قبرار گیبرد، در مبورد طبقهی کارگر بهطورکلی مصداق مییابد.

ولی سخن مارکس در این خصوص روشن است که نه تنها کار سرمایه را پدید میآورد بلکه، همچنان که این بند ادامه مییابد: «همانگونه که سرمایهدار پیوسته نیروی کار را تولید میکند، منتها به شکل سرچشمهی ذهنی ثروت که انتزاعی است، صرفاً در هیئت فیزیکی کارگر وجود دارد، و از وسیلهی عینیتیابی و تحقق خود -بدا میشود؛ کوتاهسخن، سرمایهدار کارگر را همچون کارگر مزدی تولید میکند» (همان). در اینجا

رابطه یی هست که بر پایه ی آن کارگر مزدی همچون فروشنده ی کار با سرمایه رویاروی می شود که به دست سرمایه دار «تولید می شود» و ایس را نیخ بیش تر رسیدگی به گردشهای مکرر آشکار می سازد تا گردش یگانه ی تولید. زیرا کارگران می بایست دست مزدهایی را که در پایسان یک دوره ی تولید دریافت کردهاند جای گزین نیروی کار هم اکنون مصرف شده ی خود سازند. بنابراین کارگران در همان موقعیتی باز تولید می شود که در پیش از آن، حیمنی جدا از وسایل می شود که در پیش از آن، حیمنی جدا از وسایل تولید و فقط همراه با آن «سرچشمه ی ذهنی ثروت»، خیمنی نیروی کارشان، برای فروش.

از اینجاست با همدیگر قرارگرفتن بازتولید سرمایه و بازتولید نیروی کار: «بنابراین فرایند تولید سرمایهداری همچون فرایندی تام و بههمپیوسته، یعنی فرایند بازتولید، در نظر گرفته میشود که نه تنها کالاها را تولید میکند، نه تنها ارزش اضافی را پدید میآورد، بلکه همچنین خود رابطهی سرمایه را تولید و بازتولید میکند؛ از یک سو سرمایهدار را، و از سوی دیگر کارگر مزدی را» (همان).

دیگرنوشتههای مارکس، و آثار مارکسیستهای بعدی، مفهوم بازتولید را گسترش بخشیده است تا فرایندهایی را بیرون از فرایند خود تولید در بـر گیـرد، کـه بـرای هستی مداوم شیوهی تولید ضروری شمرده می شود. مارکس نمونهیی به دست میدهد از این که چه گونه سرمایه، به منظور تضمین بازتولید نیروی کار «ش»، آماده است که برای جلوگیری از مهاجرت کارگران ماهر در ایام بی کاری شدید از وسایل سیاسی بهره گیرد (← جمعیت). و مارکس در درآمد گروندریسه از فرایند «بازتولید اجتماعی» سخن می گوید، فرایندی که تولید فقط یک وهله از آن به شمار می اید. اما ایس بند، کیه بخشی از بحث روش شناختی او را در باب اقتصاد سیاسی در بر می گیرد، آنقدر مبهم هست که این نکته را نامشخص بر جا بگذارد که کدام فرایندها باید بازتولید شوند تا بازتولید اجتماعی انجهام گیرد. و پرامون همین موضوع است که بحثوجدلهایی

درگرفته است هم در باب فرایندهای اساسی شیوه ی تولید که بدون بازتولیدش این فرایند از هستی بازمی ماند و هم در باب این که کدام فرایندهای (ممکنن) دیگر لازم است تا این بازتولید به نحوموفقیت آمیز انجام پذیرد.

تمایز میان این دو سنخ فرایند را می توان در حکم بسط و گسترش تمایز مارکسیستی کلاسیک میان زیربنا و روبنا شمرد؛ در اینجا عناصر «روبنایی» عناصری هستند که در عمل برای بازتولید «زیربنا» ضروریانید، ولی از دیدگاه تعریفی بخشی از آن نیستند. از این جاست که عناصر ساختاری می توانند بدون دگرگونشدن شیوهی تولید شکلهای متفاوت به خود گیرند، ولی نیاز به تضمین بازتولید فرایندهای اساسی چنین شکلهایی را محدود میسازد. بدین سان، برای نمونه، فرایندهای ایدئولوژیک، ماننید آن فرایندهایی که آزادی فرد برای مبادلهی سرمایه و در اختیارداشتن سرمایه را توجیه می کند، برای تداوم شیوهی تولید سرمایهداری لازم است، ولی جزئی از تعریف آن نیست که متکی بر روابط اقتصادی به تنهایی است، و دیگر ایدئولوژیها، مثلاً ایدئولوژیهای رسته گرا، می توانند گاه گاه جای آنها را بگیرند. دریافتن این نکته آسان است که این دیدگاه از بازتولید چهگونه از گریختن از اتهام کارکردگرایی دچار مشکل است، زیرا این نکته را القاء میکند که گویی شیوههای تولید فقط از آن رو وجود دارند که خود را بازتولید کنند، و اگر نیازی به طلب کردن منابع دیگیر فرايندهاي غيراقتصادي داشته باشند اين فرايندها به طور خود کار وظیفه ی غایت شناسانه ی خود را انجام میدهند (← کیلارک و دیگیران ۱۹۸۰؛ ادهبولم و دیگران ۱۹۷۷).

ضابطه بنندی بالیبار چندان نمی تواند از این اتهام بگریزد، هرچند که امکان دگرگونی را در بر می گیرد (آلتوسر و بالیبار ۱۹۷۰). نیزد او، سه وهله یا عمل وجنود دارد، وهله یا عمل اقتصادی، ایندئولوژیک و سیاسی، و همگی آن ها می بایست به گونه یمی باز تولید

گردند که کلیت ساختارمند که همانا شیوه ی تولید است بتواند بازتولید شود. این دیدگاه در این مورد که همر سطح چهگونه بازتولید شود گونهگونی و خودفرمانی نسبی را به حساب میآورد، ولی سطحها ثابت باقی میمانند و امکان دگرگونی از تضاد در سطح اقتصادی نتیجه میشود. یک موقعیت میتواند چندعلتی باشد، یعنی مستلزم تضادهایی در بیش از یک سطح باشد، ولی، اگر قرار است دگرگونی بنیادی نتیجه شود، این سطوح میبایست در تحلیل نهایی مشتمل بر امر اقتصادی به عنوان امیر تعیین کننده باشد. از این جاست که نزد آلتوسر و بالیبار، بازتولید و باشد در سطوح ساختاری گوناگون روی میدهند. اولی از کارکرد کل شیوه ی تولید نتیجه میشود، و دومی میتواند در سطح عملهای ویژه معین گردد، که از آن میان امر اقتصادی قطعی و تعیین کننده است.

در پی آمد این نگرش، پساآلتوسریانِ منتقد این برداشت از بازتولید، نخست جای آن را به مفهوم شرایط زیستی، که تحت آن روابط تولیدی معین می توانند عمل کنند، دادند (هیندس و هرست ۱۹۷۷) و سپس روابط تولید را از چنان جایگاه «ممتاز»ی در این طرح کلی تنزل رتبه دادند، پهنهیسی را که در آن بازتولید اجتماعی انجام می گیرد گسترش بخشیدند و از دادن هرگونه مرز ویژهیی بدان تین زدند (فریدمن ۱۹۷۷).

فمینیستها (→ فمینیسم) نظرگاه مارکسیستی سنتی را در باب بازتولید از آن رو به باد انتقاد گرفتهاند که مقدار زیادی از فرایندی را که به واسطهی آن مردم و نیروی کارشان بازتولید میشود نادیده میگیرد، و بدینسان جزء سازندهی تعیینکننده یسی از تولید اجتماعی را از قلم میاندازد. این کار در دو سطح انجام میگیرد؛ نخست در سطح بازتولید نیروی کار هم به مفهوم روزانه و هم نسلی، و دوم در سطح بازتولید انسانی یا زیستشناختی که بازشناختن مردم همچون چیزی بیش از صرف تأمینکنندگان نیروی کار آن را از مورد نخست متمایز میسازد. در خصوص

مورد نخست، نوشتههایی در باب کسارِ خسانگی ثابت کرده است که چهگونه تبدیل دستمزد به نیروی کسار صرفاً فرایندی از مسرف نیست، زیبرا نیسروی کسار از مصرف مستقیم پول نتیجه نمی شود بلکه کسار و نیسز تولید ارزشهای مسرفی را لازم می آورد، که تحت روابط تولیدی انجام می گیرد که بسرای وجبود مستمر سرمایه داری ضروری است ولی از روابط تولیدی کسارِ مزدی برای سرمایه متمایز است.

ولی بازتولید نیروی کار همچنین فرایندی میاننسلی است و انسانهای تازه یی نیز باید بازتولید شوند. در سرمایه داری، که در آن تولید کنندگان از وسایل تولید جدا هستند، فرایند تولید بچهها از فرایند ارزشهای مصرفی جدا می شود. پی آمدهای این جدایی موضوع بحث این نکته است که آیا بازتولید مردم در سرمایه داری ذات آ مبهم و نامعین است (اولافلایین سرمایه داری ذات آ مبهم و نامعین است با قوانین حرکت به هم پیوسته ی خاصِ خود که مستلزم مناسبات تسلط بر زنان هم چون بازتولید کنندگانی مناسبات تسلط بر زنان هم چون بازتولید کنندگانی است که با کسانی که زنان به عنوان تولید کننده تابع آنها هستند تفاوت دارند (ادهولم و دیگران ۱۹۷۷).

ملاحظهی بازتولید بستر بهخودی خود برخی نویسندگان را به اظهار این نکته کشانیده است که هر جامعه می بایست از لحاظ تاریخی دربردارنده ی شیوه ی بازتولید ویژه یی باشد که با شیوه ی تولیدش همخوان یا مشابه باشد (برای نمونه روبین (۱۹۷۵) از «اقتصاد سیاسی جنسیت» سخن می گوید). درواقع انگلس در این سخن خود که بسیار نقل شده است همین کار را

بسر طبسق برداشت ماتریالیستی، عامسل تعیین کننده در تاریخ، در وهلهی نهایی، تولید و بازتولید حیات بیواسطه است. ولی این خود دارای خصلتی دوگانه است. از یک سو، تولید وسایل معاش، خوراک، پوشاک و سرپناه و ابزارهای لازم برای آنها؛ از سوی دیگر؛ تولید

خودِ انسانها، تولید مثل نوع. (خاستگاه خانواده، پیشگفتار ویراست یکم).

ولی انگلس نتوانست رهنمود خود را به جدت بگیرد و در شرح خود از تکامل شکلهای خانواده کلاً شکلهای تولید قرار داد. شکلهای بازتولید را تابع شکلهای تولید قرار داد. درواقع، بهرغم نیّات اعلامشده ی حاکی از عکس این قضیه، چنین مینماید که هم مارکس و هم انگلس بازتولید (تولید مثل) انسانی را اساساً فرایندی طبیعی در نظر می گرفتهاند که تابع عاملیت انسانی آگاهانه نیست (هیمل ویت در اثری که بهزودی منتشر می شود).

دیگر نویسندگان گفتهاند که این جیدایی خطا است، بتواره پرستی یی است که به جای آن که دوگانگی یی فراتاریخی باشد مقولههای ویژهی شکلهای بازتولید را در سیرمایه داری طبیعتی جلوه می دهید (ادهبولم و دیگران ۱۹۷۷). از آنجاکه تفاوت جنسی منوط به نقشهای بالقوه متفاوت در بازتولید انسان است، تلفیق درکی از تقسیمبندیهای جنسیتی، حیمنی> آن شکل اجتماعی که از راه آن تفاوت جنسی بیان میشود با در کی از تقسیمبندیهای طبقاتی، که روابط تولید موجد آن است، تنها میتواند از طریق تسخیص نَفس جدایی میان بازتولید و تولید، میان تولید انسانها و تولید چیزها، چون چیزی که خود شکلی اجتماعی و درنتیجه تابع دگرگونی است به دست آید (هیمل ویت ۱۹۸۴). تنها بر این پایه است که می تواند تحلیلی حاصل شود که هدفهای جنبش فمینیستی و جنبش سوسیالیستی را یکانه میسازد.

برای آگاهی افزون تر← آلتوسر، ال. و بالیبار، ئی. ۱۹۷۰؛ کلارک، اس. و دیگران ۱۹۸۰؛ کاتلر، ای. و دیگران ۱۹۷۷؛ کاتلر، ای. و دیگران ۱۹۷۷؛ فریدمن، جی. ۱۹۷۷؛ هیملویت، اس. ۱۹۸۴؛ اثری که بهزودی منتشر میشود؛ هنیدس، بی. و هرست، پی. ۱۹۷۷؛ میاسو، سی. ۱۹۷۷؛ اولافلایسن، بی. ۱۹۷۷؛ روبین، جی. ۱۹۷۷.

سوزان هیملویت

### باستان شناسی و پیشاتاریخ

(archaeology and prehistory)

تحلیل مشهور مارکس از فرآیند کار و تولید ارزشهای

مصرفی بسر اهمیست مسواد و مطالسب مربسوط بسه
باستانشناسی تأکید دارد. (سرمایه ج ۱، ق III ب ۱):

آثار بازمانده از ابزارهای کار روزگاران گذشته
برای پژوهش در شکلهای اقتصادی منسوخ
جامعه دارای همان اهمیتی هستند که
استخوانهای سنگواره یی برای تعیین انبواع
انقراضیافته ی جانوران. آنچه ما را توانا
انقراضیافته ی جانوران. آنچه ما را توانا
میسازد تا میان عصرهای اقتصادی گوناگون
تمیز بگذاریم نه چیزها و اقلام ساخته شده
بلکه این است که این چیزها چهگونه ساخته
ملاکی به دست میدهد از درجهی رشد و
ملاکی به دست میدهد از درجهی رشد و
ابزارها شاخصهای شرایطی اجتماعیاند که
این کار در آن انجام میگیرد.

این پارهگفتار، که استالین در ماتریالیسم دیالکتیکی و تاریخی آن را نقل میکند، کاربرد ماتریالیسم تاریخی را در پژوهش های باستان شناسانه در اتحاد شوروی سخت تحت تأثیر قرار داد (آرتسیخوفسکی ۱۹۷۳) و در همنهادهای پیشاناریخی تأثیرگذار وی. گوردون چایلد در باستان شناسی غیرب گنجانیده شید (۱۹۴۷، صص ۷۱-۲۰؛ ۱۹۵۱ صص ۱۸، ۷-۲۶). ولی جالب این جاست که شناخت مارکس و انگلس از باستان شناسی و پیشاتاریخی اندک بود و اندکی بیش از این آگاهی عمومی بنود کنه آلات سنگی در غارها یافته شده است (مارکس، همان) و ویرانههایی در مناطق بی آب وعلف خاور نزدیک مورد کاوش قرار گرفتهاند که اهمیت نظامهای آبیاری را در جامعههای آسیایی به ثبت می رسانند (نامهی مارکس به انگلس، ۶ ژوئن ۱۸۵۳؛ ← جامعهی آسیایی). مارکس بر این نکته آگاه بود که اسکاندیناویاییها پیشگامان پژوهش باستانشناسانهاند (نامهی مارکس به انگلس، ۱۴ مارس

۱۸۶۸) و پسی بسرده بسود کسه مسی تسوان یافتسه هسای پیشاتاریخی و دورههای به تازگی تعریف شسده هسم چسون دوره ی پارینسه سسنگی را بسه شسیوه یسی هسم آهنگ با مرحله هایی از تکامل اجتماعی تفسیر کرد که مورگان بیسان کسرده است (بستنجید بسا یادداشت هسای کتاب شناختی مارکس در کردر ۱۹۷۲ ص ۴۲۵).

بااین همه، در سنت مارکسیستی، شرحهای قومشناسانه از مردمان ابتدایی و تاریخ روزگار باستان یونان و روم تا سدهی بیستم همچنان به صورت منابع اساسی برای بازسازی جامعهی ابتیدایی و خاستگاه دولت باقی ماند. برای نمونه، در مقالهی پلخانوف زیر عنوان برداشت ماتریالیستی از تاریخ ارجناع ها به یافته های باستان شناختی تقریباً در حکم هیچ است و فقط برای حمایت از مفهوم تکاملی تکجهتهیی به کار گرفته میشود که همهی مردمان از رهگذر مرحلههای همانندی از بالندگی اجتماعی از آن گذر کردهاند (← مرحلههای تکامل). پلخانوف مینویسد: «تصورهای ما از "انسان ابتدایی" صرفاً مشتی حدس و گمان است» زیرا «معلوم شده است... انسانهایی که اکنون بر کرهی زمین ساکناند... بسیار دور از آن لحظه یی هستند که انسان از زیستن صرفاً جانوری دست کشید.» چنین حکمی به این معناست که دادههای باستان شناختی اساساً قادر به بازسازی شکلهای آغازین جامعه نیستند و این سخن مشهور جانسن را به ذهن می آورد که یک سده پیشتر نوشته شد و بر آن بود که پیشاتاریخ «بهتمامی حدس و گمان دربارهی چیزی بی فایده است.» البته، تکامل اجتماعی در نوشته های مارکسیستی دورهی آغسازین، بهویسژه در خاسستگاه خانواده انگلس، موضوعی مهم به شیمار مییرود، ولی مطالعهی دقیق نشان میدهد که پیشاتاریخ تقریباً یکسر از روی پاژوهشهای قلومشناختی و تاریخی بازسازی شده است (یادداشت انگلس بر ویراست انگلیسی ۱۸۸۸ بیانیهی حزب کمونیست جایی که عبارت آغازین اصلاح می شود چنین است: «تاریخ مكتوب تمامي جامعههاي تاكنون موجود...»).

نادرست و ناکافی است که علت این بی اعتنایی به مدارک و شواهد باستان شناسی را صرفاً این بدانیم که كشفيات باستان شناسي مهم، مانند كشف كاخهاي عصر مفرغ در کرت به دست اونز تنها در پایان سده ی بیستم انجام گرفته است. در زمان حیات مارکس و انگلیس هیروگلیف و خبط میخیی خواننده شنده و محلهای باستان شناسی مصر و بنین النهرین مورد كاوش قرار گرفته بودند اما به دلايسل جامعه شناختی مرتبط با عمل و ساختار باستانشناسی دورهی آغازین توجه آنها را جلب نکردند. بررسی آثار بازماندهی باستان شناختی بخشی از آموزش وپرورش کلاسیک آن روزگار را تشکیل نمی داد، و باستان شناسان سدهی نوزدهم اساساً سروکاری با مسایل تکامل اجتماعی نداشتند کے مورد علاقہی بنیادگذاران ماتریالیسم تاریخی بود. انگیزهی مهم پژوهش باستان شناختی در اروپا رشد و گسترش ناسیونالیسم بود (کریستین سن ۱۹۸۱، ص ۲۱)، حال آنکه کار در خاور نزدیک بیش تر از میل به اثبات صحت تاریخی کتاب مقدس الهام می گرفت. علاقه به تکامل انسانی را داروین سبب شد، ولی باستانشناسان پارینهسنگی دورهی آغازین هم چون جنی. دو مورتیه در زمینه ی علوم طبیعی آموزش دیده بودند، و انتظار داشتند که پیشاتاریخ به صورت فرأیندی طبیعی، و نه اجتماعی، در یک رشته از عصرهای پیاپی پدیدار شود که با عصرهایی قابل مقایسه باشد که در تاریخ زمین معین شده است. باستان شناسی جاذب ہیے رومانتیک داشت کے نظر اعضای طبقهی مرفه را به خود جلب می کرد (برای نمونه ← دانیـل ۱۹۷۶، ص ۱۱۳)، و آثـار باسـتانی در دسترس کسانی قرار داشت و به دست مردمانی کشف میشد که در نواحی روستایی به سر میبردند و نه در مناطق شهری. بدین سان، توضیح خیال انگیز ضد گودلیه (۱۹۷۸) در مورد جمود آشکار مرحلههای صورتبندی های اجتماعی داقتصادی مارکس، و شكاف يهناور ميان عمل باستان شناختي وعمل مارکسیستی دورهی آغازین موجب این شبهه میشود

که آیا شناخت یافتههای باستانشناختی پسین است که بهطرزچشم گیری بحث انگلس در باب پیدایش جامعه ی طبقاتی را حک و اصلاح می کند یا بحثهای اصلاح شده ی پیشین درباره ی سرشت و کلیت وجه تولید آسیایی.

باستان شناسی نخستین بار پس از انقلاب روسیه در اتحاد شوروی در سنت مارکسیستی گنجانده شد. در ۱۹۱۹ لنین «فرهنگستان تاریخ فرهنگ مادی» را تأسیس کرد که به صورت نهاد اصلی پیژوهش باستان شناختی درآمد، و در واپسین سالهای دهه ی بیست باستان شناسان جوانی چون ای وی. آرتیستی خوفسکی در مسکو و وی. آی. راوادونیکاس در لنین گراد کاربست منظم و روش منید مبانی ماتریالیسم تاریخی را در داده های باستان شناختی آغاز کردند و هم بر امکان پیذیری و هم ضرورت بازسازی شکلهای نخستین جامعه بر پایه ی ماتریالیسم تاریخی تاکید ورزیدند (ماسون ۱۹۸۰).

در دههی ۱۹۳۰ باستانشناسان شوروی، همچون پسی. پی. افیمن کو نظام «سه عصری» (سنگ، مفرغ و آهن) را به کناری نهادند و جامعه های پیشاتاریخی را به صورت پیشاطایفه (dorodovoe obshchestvo)، کافرکیش (rodoroe) و صورتبندی های طبقاتی طبقهبندی کردند، طرح و شاکلهیی که بیدرنگ مورد نقادی چایلد قرار گرفت (۱۹۵۱، ص ۳۹) و باستانشناسـان شـوروی نیـز در اوایـل دهـهی ۱۹۵۰ شکل جزمی مبتنی بر نظریه مراحل این نگیرش را مبردود شیمردند (کلایین ۱۹۷۷، صبص ۱۴–۱۲). در جمهوری خلق چین چنین مراحلی هنوز مهماند و علایق پژوهشی را به خود معطوف می کننید، هرچنید که اجماعی دربارهی مسایلی از این دست وجود ندارد که چین از کی از جامعه ی برده داری به جامعه ی فنودالی گذر کرده است (چنگ ۱۹۸۰، ص ۵۰۱). در چین طرحهای پژوهشی باستان شناختی که از روی ملاحظات دقيقاً يروهش كرانه ضابطه بندى شده باشد در قیاس سا برنامههای عمومی یا نجاتگرانهی

باستان شناختی نسبتاً کمیاب است. نهاد پژوهشی اصلی، مؤسسه ی باستان شناسی فرهنگستان علوم اجتماعی چین (سی ای اس)، از روی الگوی شوروی طراحی و در ۱۹۵۰ بنیاد نهاده شد، گو که جالب این جاست که باستان شناسی پارینه سنگی جدا نگه داشته شد و اکنون بخشی پژوهشی از مؤسسه ی پارین شناسی مهره داران و پارین انسان شناسی فرهنگستان علوم چین (CAS) به شمار می آید.

باستان شناسی غرب همچنان بیرون از سنت مارکسیستی به سیر پیشرفت خود ادامه داده است. تفسیرهای ناسیونالیستی و چه بسا نژادپرستانه از بیشاتاریخ بخش اعظم کاری را تشکیل میدهد که در اوایل سدهی بیستم در اروپا انجام گرفته است، و پیش از جنگ جهانی اول بیشتر کاوشهای مهم در کشورهای خارجی از محل منابع خصوصی و موزههایی تأمین مالی میشد که به کشف آثار هنری زیبا دل بستگی داشتند. برای نمونه، در خاور نزدیک، ساختمانهای بزرگ عمومی ـ پرستشگاهها و کاخها ــدر مراکز بزرگترین محلهای شهری به تقریب منحصراً مورد کاوش قرار گرفت و آگاهی اندکی از زیرساخت اجتماعی یی به دست داد که ساخت چنین بناهایی را امکانپذیر ساخته بود. بررسیهای الگوی آبادی یا تحلیلهای توزیع انواع مختلف آبادیها \_\_ روستاها، دژها، محلهای تولیدی خاص و مانند آنها \_ که به منظور تشخیص این امر انجام می گرفت که کل جامعه چهگونه عمل می کند، به عنوان روش کار باستان شناختی در باستان شناسی غرب از جانب جی. ویلی در اوایل دههی ۱۹۵۰ و تقریباً پانزده سیال پیس از آن عرضه شد که چنین روشهایی را اس. پی. تالستوف در آسیای مرکزی شوروی به کار گرفته بود. وی. گــوردون جایلــد (۱۸۹۲-۱۹۵۷) پژوهنــدهی استرالیایی ـ بریتانیایی پیشاتاریخ، پژوهشگری مهم در غرب است که می کوشد مفهومهای مارکسیستی را با مواد و مصالح باستان شناختی در آمیزد. جایلید بهشدت با سوءاستفادههای نژادپرستانه از دادههای

باستان شناختی درافتاد و کوشید شکل های جامعه را با نوآوری های فناورانه مرتبط سازد. او دریافت که تحولات فناورانه در نیروهای تولیدی به طورخودگار موجب دگرگونی اجتماعی نمی شود و به درستی پی برد که سند و مدرک باستان شناختی، با همه نقص های اش، منبع مقدماتی برای ثبت تکامل اجتماعی به شمار می آید و بر نظرورزی های مبتنی بر مانی کلی یا قیاس هایی که از قومنگاری برگرفته می شود ترجیح دارد:

نیازهای بسری از هنگام پیدایش انسان از پیشاانسان در او متصلب و فطری نبودهاند؛ این نیازها نیز... مانند هرچیز دیگری تکامل یافتهاند. تکامل این نیازها برا می توان با روشهای قیاسی و تاریخی درست مانند تکامل دیگر جنبههای این فرآیند مورد وارسی قرار داد... از این رو، مرتبه هیچگونه دستافزار یا فرآیند فنّی را در سلسلهمراتب تکاملی نمی توان از هیچگونه اصل کلی تکاملی نمی توان از هیچگونه اصل کلی باستان شناختی نتیجه گرفت. یگانه امتیاز ملاکهای فنّاورانه بر ملاکهای سیاسی یا اخلاقی این است که احتمال بازشناختن مدرک باستان شناختی در مدارک فنّاورانه بیشتر است. ۱۹۵۱، ص ۲۱).

با وجود ایس گرایش تجربی، چایلد درباره ی دگرگونیهای جامعه ی پیشتاتاریخی خلاقانه و مبتکرانه قلم میزد و اصطلاحهایی میساخت بنویسندگی و انقلابهای شهری که مورد پذیرش همگانی قرار می گرفت. بااینهمه، نوشتههای او را نه از جهت تمرکز بر فنآوری بلکه باید از آن رو مورد انتقاد قرار داد که به جای توضیح فرآیندهایی که بر پایه ی آن جامعهها از یک سطح به سطح دیگر تکامل می یابند یا می بالند، به تأکید توصیفی بر مراحل قطعی و متمایز و جداگانه ی پیشتاتاریخ می پردازد. متأسفانه این دل بستگی به توصیف ایستای مراحل انتزاعی هنوز

هم بر پژوهشهای باستان شناسانه یی مسلط است که در پاره یی از کشورها، به ویژه در آمریکای لاتین، خود را آشکارا مارکسیست می نامند (برای نقدی تند و گزنده بسنجید با لورنزو ۱۹۸۱، ص ۲۰۴).

گرچه باستان شناسی غربسی عصدتاً جدا از سنت مارکسیستی بالیده است، یافتههای پیشاتاریخی ـ که در وهلهی نخست از رهگذر التقاطهای چایلد انتقال یافته است \_ بر بحثهای مارکسیستی دربارهی تکامل اجتماعی، در نیمهی دوم سدهی بیستم، بهشدت تأثیر داشته است. برای نمونه، مباحثههایی دربارهی مراحل در تکامل اجتماعی (برای نمونه: *مارکسیسم تـودی،* ۱۹۶۲) اغلب به کار باستان شناسانه یی ارجاع می دهد که ترتیب سنتاً پذیرفته شده ی صورت بندی های اجتماعی \_ اقتصادی را حک و اصلاح یا دیگرگون کرده و مفهوم کمونیسم ابتدایی را پالوده است. یافتههای بیشاتاریخی گسترهی زمانی هستی انسان را سخت گسترش بخشیده است و چشماندازهایی میگشاید که بنیادگذاران ماتریالیسم تاریخی بدان نیاندیشیده بودند. به پیبروی از چایلند، اروپا را به اینن نحو در نظر می آوردند که در سراسر بیشتر تاریخ خود در حاشیهی بربرصفت خاور نزدیک زیسته بود و تا زمانی که از قید شکل ساکن و مطلق حکومت وینژهی خاور نزدیک باستان آزاد شود از این ارتباط بهرهمند بوده است (هابسباؤم در همان منبع، ص ۲۵۴). شاید مهم تر از این، مارکسیستها وقوف یافتند که جامعه ی طبقاتی نخست طی روزگاران پیشاتاریخ پدیسد آمد، وقوفی که، به سخن دیگر، دومین تصحیح را در مورد عبارت آغازین بیانیهی حزب کمونیست لازم آورد. فروپاشی جامعهی مبتنی بر خویشاوندی، آغاز نابرابری اجتماعی و خاستگاه دولت، مسایلی بودنید کیه اکنون می بایست با رجوع به دادههای باستان شناختی با آن

درعین حال، احیای اندیشهی تکاملی و بازبینی در توضیحهای ماتریالیستی / اکولوژیکی پدیدههای فرهنگی در انسان شناسی غربی ( انسان شناسی) در

باستان شناسی سخت تأثیر گذاشت. در ایالات متحد آمریکا باستان شناسانی چون تیلور کوشیدند «در پس پشت دستساختههای بشر سرخ پوستان را کشف کنند.» (به سخن دیگر، بازسازی جامعهی «زمینه» که در آن بازماندهها ساخته شدهانـد)، و در دهـهی ۱۹۶۰ «باستان شناسی نوین»ی کوشید ملاک هایی باستان شناسانه براى بازشناختن مراحل پیچیدگی اجتماعی ـ سیاسی، مانند دسته ها یا سردسته ها، تدوین کند. برخی از باستان شناسان، بهویره آر. مکسی آدامز (۱۹۶۶) از این تحولات تأثیر پذیرفتند و به مقایسهی زنجیرههای تکاملی مناطق گوناگون علاقهمند شدند و بهطرزی پوشیده به وام خود به سنت مارکسیستی اذعان کردند. بااینهمه، بسیاری کسان از مارکسیسم بسی خبر ماندنید و درسارهی هندف های پژوهش باستان شناختی مستقلاً به نتایجی رسیدند که ـ گرچه بر دیدگاهی بهمراتب پوزیتیویستی تر و پیچیده تر از علم استوار بود ــ بیش تر با نتایجی مشابهت داشت که باستان شناسان شوروی در اواخر دههی ۱۹۲۰ از آن هواختواهی میکردنند (ماستون ۱۹۸۰، ص ۲۰؛ کلاین ۱۹۷۷، ص ۱۳).

بازسازی شکلهای گذشته ی جامعه و توضیح در این باره که این شکلها چه گونه خود را تکامل بخشیده و دگرگون ساختهاند، هدفهایی هستند که تقریباً روی همرفته راهنمای پژوهش باستان شناختی معاصر است. پیشرفتهای اخیر در روشهای باستان شناختی، روشهایی چون رواج فنون باستان شناختی، روشهایی چون رواج فنون تاریخ گذاری مبتنی بر زمان سنجی، بهره گیری گسترده از تحلیلهای فیزیکی شیمیایی برای تعیین منشأ دست ساختههای بشر، بازیابی مورد پذیرش همگان مواد و مصالح گیایی و زیایی که فعالیتهای معیشتی مواد و مصالح گیایی و زیایی که فعالیتهای معیشتی آبادی منطقه یی، به انجام رساندن این هدفها را به شیوه یی میسر می سازند که چایلد هرگز تصورش را هم شیوه یی میسر می سازند که چایلد هرگز تصورش را هم نمی کرد. امروزه برخی از باستان شناسان غرب مانند نمی کرد. امروزه برخی از باستان شناسان غرب مانند

بهطرزیخلاقانه از مفه ومهای مارکسیستی بهره می گیرند، اما بسیاری از شرحهای ماتریالیستی کنونی از دگرگونی نیز هم ستیزی اجتماعی را دست کیم می گیرند و پیشاتاریخ انسان را شکلی از تطبیق با زمینه ی زیست محیطی ویژه یا بسط و گسترش محض تاریخ طبیعی می شمارند. امکان بالقوه ی بازسازی شکلهای اجتماعی گذشته، یا خوشبینی باستان شناختی، که به صورت پوشیده در بحث مارکس از دست افزارهای اولیه وجود دارد، عموماً مورد پذیرش باستان شناسان معاصر قرار گرفته است، هرچند کم تر باستان شناه ده است. تلفیقی معتبر و پذیرفتنی از پیشاتاریخ که بر صورت بندی های اجتماعی گذشته و روابط تولیدی شان تأکید داشته باشد هنوز باید نوشته شود.

برای آگاهی افزون تر ← آدامز، آر. مکسی ۱۹۶۶؛ چنگ، کسی. سسی ۱۹۸۰؛ چایلد، وی. جسی. ۱۹۴۷؛ ۱۹۵۱؛ گیلمن، ای ۱۹۸۱؛ گودلیه، ام. ۱۹۷۸؛ گرین، اس. ۱۹۸۱؛ کلایسن، ال. اس. ۱۹۷۷؛ کریستین سسن، کی. ۱۹۸۱، لورنزو، چِیْ، ال. ۱۹۸۱ تریگر، بسی. جسی.

فيليپ ال. كوهل

### باكونين، ميخائيل (Bakunin, Michael)

زادهی ۳۰ مه ۱۸۱۴ در پریمو خینو؛ درگذشتهی ۱۶ ژانویهی ۱۸۷۶ در برن. باکونین، پسر یک زمیندار اشرافزادهی روسی، بنیادگذار آنارشیسم به منزلهی جنبش انقلابی بینالمللی و هماورد اصلی مارکس در نخستین بینالمللها است. باکونین به عنوان «هگلی جوان» بر اهمیت امر منفی در فرآیند دیالکتیکی تأکید داشت: «شور انهدام نیز شوری آفریننده است!» (دالگوف ۱۹۷۱، ص ۵۷). هنگامی که باکونین به هیأت یک انقلابی اجتماعی درمیآمد تحت تأثیر ویلهلم و ایتلینگ و پرودون قرار داشت. بااینهمه، در دورهی نخسستین کار خصود، اندیسشههای دورهی نخسستین کار خصود، اندیسشههای

مردمان اسلاو در پیکارشان بر ضد حاکمان خودکامهی روسیه، آلمان و اتریش بیان می شد. به سبب نقشی که در خیزشهای متعدد در فاصلهی سالهای ۱۸۴۸ تا ۱۸۴۹ داشت، به عنوان یک انقلابی سهمناک آوازهیسی به دست آورد. هنگامی که پس از شکست قیام درسدن دستگیر شد به مدت هفت سال به زندان افتاد و سپس به سیبری تبعید شد و در ۱۸۶۱ از آنجا گریخت. پس از شکست شورش لهستان در ۱۸۶۳ دیگر باور خود را به امکان بالقوه انقلابی جنبشهای رهایی بخش از دست داد، جنبشهایی که او با آمال و آرزوهای دولتگرای آنها مخالف بود. سپس کوشید انقلاب اجتماعی را در مقیاسی بینالمللی پیش ببرد. اندیسشههای آنارشیستی خیاص او در شیماری از سازمانها، از جمله سازمان نیمهمخفی «اتحاد بین المللی سوسیال دموکراسی» به کار بسته شد که در ۱۸۶۸ درخواست پیوستن به بین الملل اول کرد. ایس درخواست رد شد اما، پس از آنکه این «تحاد» خود را منحل اعلام کرد، شاخهی ژنوی آن پذیرفته شد. در میان بخشهای «بینالملل» آرای باکونین، بـهویـژه در اسپانیا، جنوب ایتالیا، و بخشهایی از فرانسه و سوئیس حمایت روزافزون به دست آورد. آنگاه مبارزهی فرقه بی تلخی درگرفت که در کنگرهی لاهه در ۱۸۷۲ به اوج رسید. به تحریک مارکس باکونین اخراج شد و دلیلاش این ذکر شد که «اتحاد» همچنان یک انجمن سرّی بینالمللی مانده است که سیاستهایاش مخالف سیاستهای «بینالملل» است و هدفاش ایجاد شکاف و انشقاق در آن است. اخراج باکونین که با تصمیم انتقال مقر شورای عمومی از لندن به نیویورک همراه شد، بینالملل را به دو پاره کرد، و هبر دو پاره ظرف پنج سال بعدی از هم یاشیدند.

در جریان بحث و جدل، تفاوتهای میان مارکسیسم و آنارشیسم به عنوان نظریههای انقلابی رقیب شکل گرفت و مشخص شد. از جملهی این تفاوتها، دیدگاههای متعارضی است در اینباره که «بینالملل» چهگونه باید سازمان یابد؛ مارکس در جهت

تمرکزبخشیدن به جنبش استدلال می کرد و باکونین بر ساختار فدرالی تأکید داشت که بر بخشهای خودفرمان استوار بود. می توان از دو تفاوت ایدئولوژیک دیگر نیز یاد کرد. الف) گرچه مارکس اعتقاد داشت که دولت بورژوایی باید سرنگون گردد، تأکید داشت که پرولتاریا باید به جای آن دولت خاص خود را ایجاد کند، که هنگامی که در یی اقدامهای اجتماعیسازی، طبقات برافتادند، آنگاه (به سخن انگلس) حین دولت هم> «مىپژمرد.» باكونين، بهعكس، استدلال مىكرد که دولت، و اصل قیدرتی که تجسم می بخشد، می بایست در جریان انقبلاب اجتماعی برافتید. او پیشبینی میکرد که هرگونه دیکتاتوری پرولتاریا به صورت دیکتاتوری بر پرولتاریا درمی آید و به نظام نیرومند تر و شریرانه تری از حاکمیت طبقیاتی مى انجامد. ب) ماركس معتقد بود كه پرولتاريا فقط با تشکل خود در یک حزب سیاسی متمایز می تواند به صورت یک طبقه عمل کند، حزبی که مخالف همهی حزبهای کهنی است که طبقات دارا تشکیل دادهانید؛ بنابراین، عمل سیاسی پرولتاریا، از جمله عمل در عرصهی پارلمانی برای دستیابی به امتیازهایی که در رشد و ارتقای طبقه مفید باشد ضروری است. باکونین، برعکس، در این باور پرودون شریک بود که تمامی حزبهای سیاسی، بدون استثنا، «گونههای رنگارنگ استبداد»اند؛ از اینن رو، او مخالف عمل سیاسی به مفهوم مارکسیستی بود. گرچه باکونین باور داشت که انقلابیان باید سازمان یابند، و گاه حتا به صورت مخفی، بااینهمه وظیفهی انقلابیان را اساسا برانگیختن و تشویق و ترغیب طبقات ستمدیده ـــ دهقانان و دیگر گروههای حاشیهیی و نینز کارگران شهری ــ به سرنگون کردن نظم موجود به مـدد عمـل مستقیم خودشان میدانست. آنگاه مردم بر ویرانههای این نظم «سازمان اجتماعی آینده را... که منحصراً از پایین به بالا و به دست مجمع یا فدراسیونی آزاد از کارگران، نخست در اتحادیههاشان و سیس در کمونها، مناطق، ملتها و سرانجام در یک فدراسیون

بینالمللی و جهانی شکل میگیرد» بنا میکنند. (لینیگ ۱۹۷۳، ص ۲۰۶).

مارکس در «نگاهی به کتاب دولتگرایی و آنارشی باکونین» (۵-۱۸۷۴) به تکرار ایس دیدگاه خود میپردازد که مادام که دیگر طبقات وجود دارند، پرولتاریا «میبایست اقدامهای زورآمیز، یعنی اقدامهای حکومتی، به کار گیرد.» مارکس همچنین بر آن است که باکونین «هیچچیز دربارهی انقلاب اجتماعی نمی فهمد؛ همه ی آنچه درباره ی انقلاب اجتماعی میداند عبارت پردازی های سیاسی است. از نظر او پیش شرطهای انقلاب اجتماعی وجود ندارد... پایه ی انقلاب اجتماعی وجود ندارد... پایه ی انقلاب اجتماعی وجود ندارد... پایه اقتصادی.»

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  کار، ئی. ایسچ ۱۹۳۷؛ داگوف، سَم ۱۹۷۱؛ لینیگ، آرتر ۱۹۷۳؛ مارکس، انگلس، لنین ۱۹۷۳.

#### بالشويسم (Bolshevism)

گرچه اصطلاح بالشویسم اغلب مرادف لنینیسم به کار میرود، به عمل، یا جنبشی برای انقلاب سوسیالیستی ماركسيستى اشاره دارد، حال أنكم لنينيسم تحليل نظری (نظریه و کردار) انقلاب سوسیالیستی به شمار مىآيد. لنين بنيادگذار اين گرايش سياسي است، ولي این گرایش رویکردی به دگرگونی اجتماعی انقلابی است که بسیاری از مارکسیستها (از جمله استالین، تروتسکی و مائوتسه تونگ) در آن شریکاند. بالشویسم در کنگرهی دوم حزب سوسیال دموکرات روسیه (آر اس دی ال پی) در۱۹۰۳ متولد شد. از همـان هنگـام، لنين وجود بالشويسم را به عنوان «جرياني از انديشه سیاسی و همچون حزبی سیاسی» به رسمیت شناخت. در بحثهای کنگره دربارهی مادهی یک مقررات حزبی، لنین و حامیاناش بر سر شرایط عضویت در آر اس د ال پی بر انشعاب از مارتوف اصرار می ورزیدنید. لنين از عضويت حزبي فعال و از لحاظ سياسي تعهدآمیز حمایت می کرد، که نه مانند عضویت مبتنی

بر اتحادیههای کارگری ببود و نبه عضویت مشارکتی دیگر حزبهای سوسیال دموکرات در آن زمان. حـزب نوبنیاد حسوسیال دموکرات روسیه> بر سر این مسئله به دو جناح تقسیم شد: بالشویکها (یا جناح «کثریت» برگرفته از واژهی روسیی bol'shinstvo) و منشویکها (به معنای «اقلیت» یا به لفظ روسی menshinstvo). تا گردهم آیی هفتم (آوریل) حزب در ۱۹۱۷ اصطلاح «بالشویک» رسماً در عنوان حزب (حسزب کسارگران سوسسیالدمسوکرات روسسیه «بالشویکها») نیامده بود؛ از مارس ۱۹۱۸ این حـزب، حزب کمونیست روسیه (بالشویکها) نامیده شد و در دسامبر ۱۹۲۵ این عنوان بار دیگر به حزب کمونیست سراسری (بالشویکها) تغییر نام یافت. این اصطلاح از ۱۹۵۲، از هنگامی که این نام سرانجام به حزب کمونیست اتحاد شوروی تغییر کرد، دیگر در توصیف حزب شوروی به کار نرفت.

در بن موضع بالشويكي استراتري سياسي يبي وجبود داشت که بر درگیری فعال در سیاست همراه با حـزب سیاسی مارکسیستی به عنوان «پیشتاز» یا رهبر طبقهی کارگر تأکید میورزید. حزب میبایست مرکب از مارکسیستهای مبارز و فعالی باشد که به «انقلاب سوسیالیستی» متعهداند، ولی کسانی که با اندیشهی سوسیالیستی صرفاً همدلی دارند، و اعضای نافعال باید از عضویت کنار گذاشته شوند. حزب وظیفهی تأمین رهبری در مبارزهی انقلابی با بورژوازی (و دیگر طبقات حاکم ستمگر از جمله حکومتهای خودکامه) را بس عهده دارد؛ حزب همچنین نقش مهمی در بردن نظریمی مارکسیستی و تجربهی انقلابی به میان تبودهها دارد، زيبرا از ديندگاه بالشويكي تبودهها بهطورخودانگیخته دیدگاه سیاسی مبتنی بر آگاهی طبقاتی را اختیار نمی کنند. این مهم بر عهده ی حزبی «طراز نوین» است که در آن تصمیم گیری بر پایهی اصل «سانترالیسم دموکراتیک» استوار است. اعضا در تنظیم و تدوین خط مشی و در انتخاب رهبران شرکت میجویند، ولی هنگانی که خط میشی تعیبین شد

تمامی اعضا مسئول انجامدادن آناند و از اعضا وفاداری کامل به رهبری انتظار می رود. استدلال می شود که تنها به این طریق است که حزب می تواند سیلاح میؤثر پرولتاریا در مبارزهی انقلابیاش با بورژوازی باشد. لنین الگویی از تشکیلات حزبی را مید نظیر داشت که در مقابل شرایط سیاسی ستم گرانهی روسیهی تزاری قرار داشت، حال آن که بالشویک هایی که در جامعه های ليبرال تري ميزيستند با شدت و قوت بيش تري بر عنصر دموکراتیک تأکید داشتند. بدین سان، در بالشويسسم ميان اجراى سازندهي سانتراليست و دموکراتیک آن ابهام یا کشاکشی وجود دارد، و فعالان گوناگون بر مناسبت و اقتضای این یا آن مفهوم تأکید مىورزند. تصرف موفقيت آميز قدرت يه دست حزب بالشویک در ۱۹۱۷ پیآمدهایی برای دیگر حزبهای سوسیایستی در بر داشت. بین الملل کمونیستی در دومین کنگرهی خود در دههی ۱۹۲۰ بر پایهی الگوی حزب روسی سازمان دهی شد و با بیستویک اصل همراه بود که شرایط عضویت را معین میکرد (← کار ١٩٥٣، صص ۶-١٩٣٣). از أن پس بالشويسم به صورت جنبشي با مقياس بين المللي درآمد.

با صعود استالین در روسیه ی شوروی، بالشویسم با سیاستهای او پیوند گرفت: صنعتی کردن پُرشتاب، سوسیالیسم در یک کشور، دستگاه دولتی متمرکنز، اشتراکی کردن کشاورزی، تبعیت منافع دیگر حزبهای کمونیست از منافع حزب شوروی. در دوره ی حاکمیت استالین نقش مهمی، به شکل دولت، به عهده ی روبنای (به زیربنا و روبنا) واگذار شد که به گمان او مبنای اقتصادی سوسیالیسم را از طریق صنعتی سازی سوسیالیستی ایجاد می کرد. همین که دستیابی به این هدف در اتحاد شوروی در ۱۹۳۶ اعلام گردید، استالین دیدگاهی اقتصادگرایانه (= اکونومیستی) از سوسیالیسم اختیار کرد که بر این فرض استوار بود که برا توسعه ی افزون تر نیروهای تولیدی روبنای سوسیالیستی نیز توسعه خواهد یافت. استالینیستها همچنین دولت شوروی را مظهر سیاسی طبقه ی

کارگر (جهان) می شمردند. بدین سان، بالشویسم در شبکلی که استالین به آن بخشید دیدگاهی اقتصادگرایانه از ساختمان سوسیالیسم را با دیدگاهی ابزارانگارانه از سیاست درهم می آمیزد.

گرچه رهبران شوروی بالشویسم را جنبش سیاسی یگانه یی میشمردند، پاره یی اختلاف نظرهای مهم در آن وجود داشت. اختلافها و ناهم گونی های مهمی را می توان در سیاستهای تروتسکی و پیرواناش در بين المليل چهارم (← تروتسكيسم) و در نظريهى مائوئیسم مشاهده کرد. بینالملل چهارم در عینحال که از اصل پیشوایی حزبی دفاع میکنید اعضا را به مشارکت بیشتر و نظارت و تسلط مؤثرتر بسر رهبسری فرامی خواند. تعبیر استالینی از بالشویسم را تعبیری «تباهی:ده» به شمار می آورد که بر پایهی آن رهبران نفوذ سلطه آميز نامشروعي بر طبقه اعمال مي كنند. افزون بسر آن، بسين المليل چهارم بسر سرشت جهاني سرمایه داری و امکانناپنذیری تکمیل ساختمان «سوسیالیسم در یک کشور» تأکید دارد. رهبری جنبش بالشويكي بايد براى انقلاب جهاني شرايط را فراهم آورد و انقلاب روسیه به عنوان وسیلهی رسیدن به این هدف تعبیر می شود. یاری فکری اصلی مائوئیستها تأکید بر دگرگونیها در روبنا، مستقل از دگرگونیها در زیربنا، به عنوان امری ضروری در تكامل سوسياليسم بوده است. مائوئيستها بـ عـاى آن که مانند حزب شوروی دگرگونی ها در روابط اجتماعی را پیآمد دگرگونیها در توسعه ی نیروهای تولیدی بسشمارند، بسر اهمیت ایجاد روابط سوسیالیستی میان مردم، حتا پیش از آن که اقتصاد به تراز بالایی از رشد و بلوغ رسیده باشد، تأکید داشتند. چنین روابطی باید در مشارکت مستقیم تودهها و در به حداقل رساندن اختلاف دستمزدها میان سنخهای گوناگون کارگران و میان کادرها و تودهها جلوه گر شود. بر نقش ایدئولوژیکی دولت در ریشه کنساختن گرایش های سرمایه داری در جامعه یی سوسیالیستی، و در اشاعه ی اندیشه های

سوسیالیستی در میان تودهها نیز با حدّت و شدّت تأکید می رود.

مخالفان ماركسيست بالشويسم انتقادهاي بنيادي از أموزه و كردار بالشويسم به عمل أوردهاند. رُزا لوکزامبورگ در اصل مخالف اندیشهی سیازمان حزبیی متمرکز و پیشوایی حزبی است و بر آن است که این امر فعالیت انقلابی طبقهی کارگر را محدود میسازد. تروتسکی نیز، هنگامی که پیش از انقلاب اکتبر با لنین مخالفت میورزید، مدعی بود کنه حبه این ترتیب> حزب جایگزین طبقهی کارگر خواهد شد. منشویکها از مارکسیسم تعبیری تکاملی تر اختیار کردند، نظریه و تاکتیک انقلابی بالشویکها را زودهنگام شمردند و بسر آن شدند که دگرگونی انقلابی فقط می توانید از طریق اتحادیههای کارگری استوار بر حزب سوسیالیستی در پیشرفته ترین کشورهای سرمایه داری روی دهد. سلطهی دولت در جامعههای تحت حاکمیت بالشویکی حاصل واپسماندگی نیروهای تولیدی و نبود آگاهی کافی در میان تودههای مردم برای بهانجامرساندن انقلاب سوسیالیستی شمرده می شود. از این دیدگاه، بالشويسم اراده گرايانه و از لحاظ سياسي فرصتطلبانه است.

نظرگاه راستآیین در دولتهای کمونیستی و حزبهای بالشویکی در خارج از این کشورها همچنان به قوت خود باقی است که بالشویسم یگانه استراتژی درست برای کسب و تحکیم قدرت به دست طبقه ی کارگر است، هرچند که این برداشت را گرایش سیاسی چون کمونیسم اروپایی از دههی ۱۹۷۰ به این سو بیشازپیش مورد انتقاد قرار داده است. این ملاحظات انتقادی را مبلغان جنبشهای مخالف خوان مراوپای شرقی و اتحاد شوروی به کار گرفتند، و با فروپاشی حکومتهای کمونیستی پس از ۱۹۸۹ نفوذ و فروپاشی حکومتهای کمونیستی پس از ۱۹۸۹ نفوذ و عمدتاً از میان رفت.

برای آگاهی افزون تر ← کار، ئی. ایچ، ۱۹۵۳؛ کاریگن، پی، رمزی، ایچ. آر. و سَیر، دی. ۱۹۷۸؛ هاردینگ، ان.

۱۹۷۷ و ۱۹۸۱؛ کنی پیاز، بیی ۱۹۷۸؛ لین، دی. اس. ۱۹۷۸؛ لنسین، وی. آی ۱۹۰۸ (۱۹۶۱)؛ لوکیاچ، جسی ۱۹۸۸؛ لنسین، وی. آی ۱۹۰۲ (۱۹۶۱)؛ لوکیاچ، جسی ۱۹۲۴ (۱۹۶۰؛ مهیر، ای. جی ۱۹۵۷؛ استالین، جی. ۱۹۲۴ (۱۹۷۲) در فرانکیل، بی

ديويد لين

بانکها ← سرمایهی مالی؛ سرمایهی مالی و بهره.

#### بتواره کی / فتیشیسم (fetishism)

مارکس استدلال می کند که در جامعه ی سرمایه داری اشیای مادی دارای خصیصههای معینی هستند که به سبب روابط اجتماعی چیره سه آنها ارزانی شده، و چنان در نظیر گرفته می شوند که گویی چنین خصیصههایی به سرشت آنها تعلق دارند. مارکس این دردنشان ها را، که جنبهی همه فراگیر تولید سرمایه داری است، بتواره کی / فتیشیسم کالایی، به منزلهی مخرن، یا حاصل ارزش می خواند. قیاس تمثیلی او دین است که در آن مردم به یک چینز قدرتی خیالی ارزانی میدارند. بااینهمه، این قیاس تمثیلی نادقیق است، زیرا خصیصههایی که در اقتصاد سرمایه داری به اشیای مادی ارزانی می شود، به نظر مارکس، واقعیاند و نبه فرآوردهی تخیل. اما این خصيصه ها، خصيصه هايي طبيعي نيستند؛ بلك اجتماعیاند. این خصیصهها نیروهایی واقعی را تشکیل می دهند که انسان ها زمام اختیار آن ها را به دست ندارند، بلکه درواقع آنها بر انسانها تأثیر و نفوذ دارند؛ آنها «شکلهای نمود» عینی روابط اقتصادی معرف سرمایه داری اند. اگر این شکلها طبیعی انگاشته میشوند از آن روست که محتوا یا گوهر اجتماعیشان بىدرنگ نمايان نمىشود بلكه فقط بىا تحليىل نظرى أشكار مي كردد.

آموزهی بتوارهگی مارکس و نظرینهاش در بناب ارزش بهطرزجدایی ناپذیری به هم پیوستهاند، گرچه این امر

همیشه مورد تأیید نیست. آنها شکل ویژهیی را برجسته میسازند که کار صرفشده در جامعهی بورژوایی به خود می گیرد. خود کار بیرای جامعههای انسانی جنبهی عام دارد. ولی فقط با تولید و مبادله کالاهاست ــ که در سرمایه داری عمومیت می یاب د ـــ که کار به منزلهی خصیصهی عینی فرآوردههای خبود، به منزلهی ارزش، جلوه گر می شود. در دیگر سنخهای اقتصاد، هم اقتصاد اشتراکی و هم استثماری، کار را مى توان به طور مستقيم از بابت آنچـه هـست، يعنى فرایندی اجتماعی، بازشناخت. کار، خواه به دست قدرت و خواه با توافق، بهخودی خود آشکارا تنظیم و هــمآهنــگ مــیشــود. در ســرمایهداری، بــرعکس، تولیدکنندگان منفرد کالاها مستقل از یکدیگر کار می کنند و آنچه به نام هم آهنگی وجبود دارد بهطورغیرشخصی ـ به قولی پشت سر تولیدکنندگان منفرد ـ از طریق بازار انجام می گیرد. آنها همگی در درون تقسسیم کاری پیچیده و پُرتفسیل عمل مىكنند. بااينهمه، اين رابطهى اجتماعي ميان آنها فقط به شکل رابطهی میان فرآوردههاشان، کالاهایی که میخرند و میفروشند انجام می پذیرد؛ خصوصیت اجتماعی کار فقط بهطورغیرمستقیم، در ارزشهای این کالاها، پدیدار میشود، که بر این پایه، از آنجا که همهی این ارزشها به تساوی تجسمهای کارند، سنجیدنی اند. چیزها به صورت حاملان خصیصهی اجتماعي تاريخاً ويژهيي درمي آيند.

توهم بتواره گی از همآمینزی خصیصه ی اجتماعی و شکلهای مادی آن نشئت می گیرد: چنین می نماید که ارزش ذاتی کالاها، و طبیعی این چیزها باشد. با بسط و گسترش این بتواره گی مقدماتی، در نقش پول، یک چیز ویژه، برای نمونه طلا، به صورت تجسد ارزش درمی آید، عصاره ی نابی که علی الظاهر از قدرتی برخوردار است که، درواقع، اجتماعی است. بر همین قیاس، در بستواره گی سرمایه، روابط اقتصادی ویژه یمی که وسایل تولید را از جایگاه سرمایه برخوردار می سازند مبهم و تیره اند. چنین سرمایه برخوردار می سازند مبهم و تیره اند. چنین

مینماید که نیروهایی که سرمایه زیبر فرمان دارد، تمامی امکانات تولیدی کار اجتماعی به طورطبیعی متعلق به آناند، نمودی رازورانه که جلوهی اعلای آن ظرفیت و توانایی سرمایه، حتا بدون دستیاری کار مولد، برای ایجاد بهره است.

بنابراین، در خصیصه هایی که به اشیای فرایند اقتصادی ارزانی میشود، نیروهای واقعی که مردم را تابع سلطهی اشیا میسازند، و روابط ویـژهی سـرمایه نوعی نقاب بر چهره دارند. این امر موجب توهمهای مربوط به منشأ طبيعي اين نيروها ميشود. بااينهمه، خود نقاب توهم نيست. نمودهايي كه دريافت خودانگیخته از نظم سرمایهداری را رازناک و کژینه مىكننىد واقعىانىد؛ ايىن نمودها همانا شىكلهاى اجتماعی عینی اند که به طور هم زمان هم به واسطهی نیروهای زیرین معین می شوند و هم این نیروها را مسبهم و پوشسیده مسیدارنسد. ایسن گونسه اسست کسه سرمایه داری خود را جلوه گر می سازد: در لباس مُبدل. از این جاست که واقعیت کار اجتماعی خود را در پس پشت ارزشهای کالاها نهان میکند؛ باز، از اینجاست که دستمزد، استثمار را پنهان میسازد زیرا، دستمزد که فقط معادل ارزش نیروی کار است به صورت معادل ارزش بیشتری جلوهگر می شود که نیروی کار در جریان عمل پدید می آورد. آنچه درواقع اجتماعی است به نظر طبیعی مینماید؛ رابطهیی استثماری به نظر رابطه یی منصفانه می آید. وظیفه ی نظریه است که محتوای نهانی بنیادی را در هـر شـکل نمایان کشف کند. بااینهمه، چنین شکلها یا نمودهایی به این طریق از میان نمیروند. آنها تا خود جامعهی بورژوایی برجاست میپایند. از نظر مارکس، با برآمدن کمونیسم، فرایند اقتصادی برای تولیدکنندگان شفاف خواهبد شبد و بنه زيبر تبسلط نظارت أنهبا درخواهد آمد.

برای آگاهی افنزون تسر ← کنوئن، جسی. ای. ۱۹۷۸؛ جیراس، نورمن ۱۹۷۱.

نورمن جیراس

#### بتواره كي كالايي (commodity fetishism)

تحلیل مارکس از بتواره گی کالایی کمابیش منحصر به کتاب سرمایه ج ۱ است (ف ۱ ب ۴). مارکس پس از آن که ثابت می کند که تولید کالا رابطه یی اجتماعی میان تولیدکنندگان تشکیل می دهد، رابطه یی که انواع، مهارتها و کمیتهای گوناگون کار را در قالب ارزشها معادل یک دیگر قرار می دهد (← ارزش)، به یی جویی در ایس قبضیه میهبردازد کنه ایس رابطته در نظر تولیدکنندگان، یا کلی تر از آن در نظر جامعه، چهگونه جلوه گر می شود. در نظر تولید کنندگان ایس رابطه «چون رابطه یی اجتماعی جلوه می کند، که نه میان خودشان بلکه میان فرآوردههای کارشان وجود دارد.» رابطهی اجتماعی میان خیاط و نجار بیشتر به صورت رابطهی میان کُت و میز، برحسب نسبتی که بر پایهی أن این چیزها با هم مبادله میشوند، پدیدار میشود تا بر حسب کارهایی که در آنها تجسم یافتهاند. اسا مارکس بیدرنگ یادآور میشود که این نمود روابط كالايي همچون رابطهيي ميان چيزها امىرى دروغين نيست. ايس نمود وجود دارد، ولي رابطهي ميان تولیدکنندگان را پنهان میدارد: «روابطی که کار یسک فرد را با کار بقیهی افراد پیوند میدهند نه به صورت روابط اجتماعی مستقیم میان افراد در حال کار بلکه به صورت آنچه بهراستی هستند، به صورت روابط مادی میان اشخاص و روابط اجتماعی میان چیزها نمودار میشوند.»

نظریهی مارکس در باب بتواره گی کالایی دیگر هرگز دوباره بهصراحت و به تفصیل نه در کتاب سرمایه و نه جای دیگر از سر گرفته نمی شود. بااین همه، تأثیر ایس نظریه را به و ضوح می توان در نقدهای او از اقتصاد سیاسی کلاسیک تمییز داد. بستواره گی کالایی ساده ترین و کلی ترین نمونه ی شیوه یسی است که به موجب آن شکلهای اقتصادی سرمایه داری روابط اجتماعی بنیادین را از نظر پنهان می سازند: برای نمونه، هرگاه که به جای ارزش اضافی، سیرمایه، هرطور که درک شده باشد، سرچشمه ی سود شمرده هرطور که درک شده باشد، سرچشمه ی سود شمرده

شبود. سادگی بستوارهگی کالایی آن را به صورت آغازگاه و نمونه یی برای تحلیل روابط غیراقتصادی درمی آورد. این بستواره گی کالایی دوشاخگی یی میان نمود و واقعیت نهان شده (بی آن که نمود لزوماً دروغین باشد) برقرار می سازد که می توان آن را در تحلیل ایدئولوژی به کار گرفت. این نگرش به بحث درباره ی روابط اجتماعی آن گونه که به شکل روابط میان کالاها یا چیزها اداره می شوند می پردازد و این در نظریه ی بی بی بردارد دارد. (نیز ← بسیءواره گی)

برای آگاهی افزون تسر ← فاین، بسن ۱۹۸۰، جیسراس، نورمن (۱۹۷۲)؛ مون، سایمن ۱۹۷۹.

بن فاین

# بحران در جامعهی سرمایهداری

(crisis in capitalist society)

بنا بر سنت، مارکسیستها بحران را درهم شکستن اصول فعال و عملی جامعه میشمارند. عقیده بر این است که در جامعهی سرمایهداری ایسنگونه درهمشکستگی را فرایند انباشت پدید می آورد که به واسطهی گرایش نرخ نزولی سود معین می شود (← بحرانهای اقتصادی). ولی، از یکسو، باید میان بحران محدود یا درهم ریختگی و، از سوی دیگر، بحرانی که به دگرگونی جامعه یا صورتبندی اجتماعی می انجامد، تمایز قابل شد. مورد نخست به پدیدههایی چون دور سیاسی ـ تجاری اشاره دارد که بهظاهر متضمن رونقهای بیپایانی است که به دنبال کسادی هایی در فعالیت اقتصادی روی میدهد و یکی از ویژگیهای رایج سرمایهداری است. مورد دوم به تضعیف هسته یا اصل سازمانی جامعه اشاره دارد؛ یعنی به زوال یا انهدام آن روابط اجتماعی که افق و گستره و نیز محدودیتهای دگرگونی (از جمله) فعالیت اقتصاد و سیاسی را معین میکند.

مارکس اصل سازمانی جامعهی سرمایهداری را رابطهی کارمزدی و سرمایه میداند؛ و هم او تضاد بنیادین ایـن

سنخ جامعه را تضاد میان تولید اجتماعی و تصاحب خصوصی، به سخن دیگر تولید اجتماعی برای گسترش بخشیدن به منافع ویژه، میشمارد. به فرض ایس که درباره ی این نکته حق به جانب مارکس باشد، مسایل زیر طرح میشود: آیا رویدادهای یک صد سال گذشته شیوه یی را تغییر داده است که بر پایه ی آن تضاد بنیادین سرمایه داری بر نیروهای پویه آفرین جامعه تأثیر می گذارد؟ آیا منطق بحران از راه رشد بحران زده و انباشت بی ثبات به چیزی از بیخ و بن متفاوت دگرگونی پذیرفته است؟ اگر چنین است، پی آمدهای در برای الگوهای پیکار اجتماعی چیست؟

مارکس بهدرستی گرایشی عملومی را در تمامی جامعههای سرمایهداری به سنوی صنایع سنرمایهبنر و تمركسز فزاينسدهى سسرمايه بسيشبينسى كسرد مارکسیستهای بعدی با سند و مدرک به اثبات این نکته پرداختند که مؤسسات و صنایع چهگونه به طور فزاینده به یک دیگر وابسته می شوند. (گرلنید ۱۹۴۱، نیومن ۱۹۴۴؛ باران و سویزی ۱۹۶۶). گرچه تحلیل سرمایه داری کنونی بر پایهی شمار بخشها سودمند است (بخشهای خصوصی رقابتی و انحصار چندقطبی، بخش کار میازاد و بخیش دولتی) جالب است که دارایی های بسیاری از بنگاهها و صنایع چه گونه با هم گره خوردهاند. شبکهی وابستگیهای دوسویه، دست کم، تعادل اقتصادی ظریفی را تضمین می کنید. هر گونیه آشیفتگی بیا اختلالی در زندگی اقتصادی می تواند بالقوه سراسر نظام را دست خصوش چندشاخگی کند. بسرای نمونه، ورشکستگی مؤسسه یا بانکی بنزرگ می تواند دارای بی آمدهایی برای بنگاههای متعدد بهظاهر سالم، کل جمعیتها، و لذا پی آمدهایی برای ثبات سیاسی باشد. از این رو، اگر قرار باشد نظیم اقتصادی و سیاسی جامعه های کنونی حفظ شود، دخالت دولتی گسترده لازم می آید. در پرتو این دیسدگاه، شیکوفایی فعالیت دولتی در سدهی بیستم و گسترش «دسـتگاه دخالت گر» را می توان ناگزیر دانست. یی آمدهای

گسترده ی دگرگونی ها در درون نظام (نرخهای بالای بی کاری و تورم در افتوخیزهای دور سیاسی تجاری) و / یا تأثیر عاملهای بیرونی (برای نمونه، کمبودهای موادخام در پی رویدادهای سیاسی بینالمللی) باید بهدقت تمام رتقوفتق شود.

کوشش برای تنظیم فعالیت اقتصادی و رشد پایدار، کوششی کے بانحوتنگاتنگ با کینے و اندیشہی مدیریت مالی و پولی پیوند دارد (و یکی از ویژگیهای برجستهی زندگی سیاسی از دههای ۱۹۵۰ تـا اوایـل دههی ۱۹۷۰ به شمار می آید) دخالیت دولتی را در عرصههای باز هم بیش تری تشدید کرد (← سرمایه داری انحصاری دولتی). این دخالت گری خبود دشواریهایی پدید میآورد که حاکی از این است که حتا به فرض هم که دولتهای خاصی در بهحداقل رساندن نوسانهای اقتصادی کامیاب بودهاند، این کار فقط با به تعویق انداختن دشواری ها و بحران های بالقوه به دست آمده است (هابرماس ۱۹۷۳). بـرای پرهیــز از بحرانهای اقتصادی و طغیان سیاسی، حکومتها و دولتها باید سهم فزایندهیی از هزینه های تولید را به گردن بگیرند. افزون بر این، حکومتها و دولتها به منظور ایفای نقشهای متنوع فزایندهی خود، می بایست ساختارهای دیوان سالارانه ی خود را گسترش بخشند، و به این ترتیب پیچیدگی درونی خود را افزایش دهند. این پیچیدگی فزاینده بهنوبهیخود نیاز فزاینده به همکاری را در پی می آورد، و مهمتر از آن، بودجهی دولتی فزاینده را لازم میآورد. دولت میبایست خود را از طریق مالیات و وامگیری از بازارهای سرمایه تأمین مالی کند، ولی نمی تواند این کار را به شیوه یی انجام دهد که مانعی بر سر راه فرایند انباشت ایجاد کنید و رشد اقتصادی را به خطر اندازد. این محدودیتها به ایجاد موقعیت تورم و بحران تقریباً مداوم در بخشهای مالی عمومی کمک کرده است (اوکانر ۱۹۷۳). اگر دولت نتواند راهبردهای سیاستگذارانهی کافی را در درون محدودیتهای نظاممندی که با آن رویاروی میهشود توسعه بخسد محتمل است که حاصل الگویی از

دگرگونی و درهمشکستگی مداوم در سیاستگذاری و برنامهریزی باشد (بِسْت و کانالی ۱۹۷۶). مسایل چنان بهژرفی ساختار یافتهاند که، درواقع، بسیار نامحتمل مینماید که حکومتی بتواند جیز در دورههای بسیار کوتاه این تحولات را معکوس کند. کوششهایی که در دههی ۱۹۸۰ برای «پسراندن دههی ۱۹۸۰ برای «پسراندن دولت» انجام گرفت، فقط موفقیت محدودی به دست آورد (به هلد ۱۹۸۹).

پیآمدهای سیاسی این موقعیت به شیوههای گونـاگون تفسیر شده است. هابرماس (۱۹۷۳) و اوفه (۱۹۷۲) بر آناند که اگر مسایل اقتصادی و کیشاکش های بعدی میان دولت های ملی به جنگ نیانجامد، بحران مشروعيت شدت يابننده يسي الريبان دموكراسي هاى طبقاتی غرب را خواهد گرفت. دولت در دام تضادها گرفتار میشود: دخالت در اقتصاد اجتنابناپذیر است، بااین همه اعمال نظارت و تسلط سیاسی بر اقتصاد خطر بهمعارضه طلبيدن شبالودهى سبنتي مشروعيت کلی نظم اجتماعی را در پی دارد ــ یعنی این باور که هدفهای جمعی بهواقع فقط می تواند به دست افراد خموصی تحقق یابد که در انتزوای رقبابتی عمل میکنند و هدفهای خبود را با کیمتبرین مداخلهی دولتی پی میگیرند. نفس دخالت در اقتصاد و حسوزه های دیگر، توجه را به مسایل گیزینش، برنامهریزی و نظارت جلب میکنید. «دست دولت» مرئی تر و فهمیدنی تر از «دست نامرئی» بازار است. عموم مردم شاهد سیاسی شدن عرصه های هرچه بیش تری از زندگی هستند، به این معنا که (از طریق تسلط حکومت) زیر نظارت و تسلط بالقوهی آن قرار می گیرند. این تحول بهنوبهی خود درخواست های افزون تری را از دولت سبب میشبود؛ بیرای نمونیه، درخواست مشارکت و مشورت بر سبر تبصمیمها. اگر این درخواستها را نتوان در چارچوب بدیلهای در دسترس ببرآورد، دولت ممكين است بنا «بحيران مشروعیت» روبهرو شود. کشاکشها و درگیریهایی، از جمله، بر سر درآمد، نظارت بر محل کار، نوع و کیفیت

کالاها و خدمات دولتی می تواند به فراتر از مرزهای نهادهای موجود مدیریت اقتصادی و نظارت سیاسی گسترش یابد. در این وضع دگرگونی بنیادین نظام را نمی توان منتفی دانست؛ محتمل نیست که این تحول از یک رویداد، مانند سرنگونی انقلابی قدرت دولتی، حاصل شود، ولی محتمل تر این است که با فرایندی از فرسایش و زوال مداوم ظرفیت نظیم موجدد در باز تولیدکردن خود و نیز شکلگیری فزایندهی نهادهای بدیل همراه باشد.

کسانی که این سناریو را طراحی کردهاند به کوچک شمردن و دست کم گرفتن نیروهای اجتماعی یی گراییدهاند که تجربههای مردم از جهان اجتماعی را باره یاره، اتمیزه و لذا خصوصی می کننید. عامیل هایی چون ساختارهای تبعیض آمیز دستمزد، تـورم، بحـران در منابع مالی حکومت و توسعهی اقتصادی ساموزون که پی آمدهای بحران اقتصادی را روی «گروهها»یمی چـون منصرف کننـدگان، سالخوردگـان، بیماران و بچەمدرسەيىيھا سرشىكن مىيكنىد، ھملە جزيىي از سلسلهی پیچیده یی از تحولات اند که با هم ترکیب میشوند تا جبهههای مخالفت و اعتبراض طبقاتی را مکرر در مکرر دستخوش پراکندگی سازند و آنها را کمتر قابل فهم کنند (هلد ۱۹۸۲؛ ۱۹۸۹). ویژگی برجستهی این گرایشها ظهور آن چینزی است در بسیاری از جامعههای غربی که آن را «تمهیدات رستهیی» میخوانند. دولت در کوشش خود برای حفظ تداوم نظم موجود اغلب بهطور گزینشی از حمایت گروههایی برخوردار است که رضایت و پستیبانیشان تعيسين كننسده اسبت، يعنسي سسرمايهي انحسصاري چندقطبی و کار سازمان یافته. سیس نمایندگان این «گیروههای استراتژیک» (اتحادیههای کارگری یا کنفدراسیونهای تجاری) در کنار نمایندگان دولت دخالت میکنند تا تهدیدهایی را که متوجه ثبات سیاسی است از طریق فرایند مذاکره و چانهزنی بسیار غیررسمی و فراپارلمانی در قبال گسترش منافع رسته یی خود فیصله بخشند (اشمیتر ۱۹۷۷؛ پنیچ

۱۹۷۷؛ اوف ۱۹۷۷؛ از ایسنجاست که «سازشی طبقاتی» میان قدرتمندان دست می دهد، ولی به هزینه گروههای آسیب پذیر، مثلاً سال مندان، بیماران، غیراتحادیه بی ها، غیرسفید پوستان، و مناطق آسیب پذیر، مانند آن مناطقی که با صنایع «رو به زوال» خود دیگر برای اقتصاد جنبه ی محوری ندارند (هلد و کریگر ۱۹۸۲). از ایسنجاست که جبهههای تعیین کننده ی مبارزه ی اجتماعی می تواند به کرآت پراکنده و پاره پاره پاره شود. در ایس وضع پی آمدهای سیاسی نامطمئن و اتکانا پذیر باقی می مانند.

بااینهمه، گرایشهایی هست که احتمال بحران وخسیم را افزایش می بخشد. پارتی بازی نسبت به گروههای حاکم از جانب استراتژی های رسته باور و ایا معاملههای شیرین «ویژه»، پایههای حمایت انتخاباتی / پارلمانی گروههای آسیبپذیر را میفرساید، حمایتی که ممکن است برای بقای حکومت لازم باشد. بنیادی تر از این، تمهیدات رسته یی می تواند پایه های مقبولیت تبوده گیبر نهادهایی را که بهطورستنی تعارضها را جهت میدهند ــ برای نمونه، نظامهای حزبی و پیمان نامههای مذاکرات و چانه زنیهای جمعی را ــ تخریب کند. بدین گونه، تمهیدات تبازه می توانید نتیجهی عکس دهد، و شکل گیری جنبشهایی را تشویق و تقویت کند که به مخالفت با وضع موجود برمی خیزند و بر کسانی اتکیا دارنید که از فرایندهای تصمیم گیری کلیدی کنار گذاشته شدهاند، کسانی چون کارگران کارخانه به تفکیک از کارمندان و مدیران اداری و نمایندگان اتحادیهها، کسانی که با مسایل زیستمحیطی سروکار دارند، و فعالان جنبش زنان (اوفه، ۱۹۸۰).

گرچه شکاندیشی گسترده درباره ی سیاستورزی سنتی در کار است، بااینهمه بی اطمینانی چشمگیری نیرز درباره بدیلهای وضع موجود وجود دارد: نگرشهای جنگ سردی و، البته، ظهور و سقوط استالینیسم، اندیشههای سوسیالیستی را در چشم بسیاری کسان از اعتبار انداخته است. بی اطمینانی

چشم گیری در اینباره وجود دارد که کدام گونه نهادها مى تواند وجود داشته باشد و نيز در اين باره كه كدام مسیرهای سیاسی کلی را می توان در پیش گرفت. بدین گونه، دلیلی هست تا باور کنیم که شک و کنارهجویی رایجی که بسیاری از مردم نسبت به نهادهای سیاسی حاکم احساس میکنند می تواند شالودهی نارضایی سیاسی بیشتر در آینده به شمار آید. ولی هم چنان که امکاناتی برای دیندگاههای ستیزجویانه بر ضد دولت به تحقق می رسد، هم چنین جوانههای بسیاری از دیگر انواع جنبش سیاسی، بـرای نمونه، جنبشهای «راست جدید» نینز سر می زنید. نگرانی از بابت دگرگونی فاقد سمتوسو می تواند به نیاز به برقراری و تثبیت دوبارهی سنت و قدرت دامن بزند. این بنیادی است برای توسل «نو»محافظه کاران ـــ یا راست جدید \_ به مردم، به ملت و بسیاری از کسانی که بهشدت احساس می کنند که نمایندگی نمی شوند

مهم است تأکید شود که گرایشهایی از این دست، با همهی پیچیدگی و ابهامشان، نمی توانند جدا از شرایط و فــشارهای بــین المللــی تفــسیر گردنــد. جهــان سرمایه داری به اتکای بازاری بین المللی پدید آمده و هرچه بیش تر متکی بر تجارت بین المللی است. کشرت ارتباط اقتصادی میان دولتهای ملی که از نظارت و تسلط هبر یک از این گونیه دولیت ها فراتبر میهرود (وَلرستاین ۱۹۷۴)؛ توسعهی اقتیصادی بی تناسب و توسعهی اقتصادی ناموزون بهطور کلی در درون و میان جامعههای صنعتی پیشرفته و کشورهای جهان سوم، احتمال پیکارهای جانانهیی را بر سر این که چه کسی در مرکز و چه کسی در پیرامون نظم اقتصادی است، و نیز بر سر این که چه کسی بر چه منابعی نظارت و تسلط می یابد، افزایش می دهد. آنچه را نمی توان نادیده گرفت ماهیت فوق العاده محتمل و ذاتاً خطرناک نظام بین المللی دولتهای ملی است که خاستگاههای آن به پیش از توسعهی سرمایهداری باز می گردد ولی عميقاً تحت تأثير توسعهي سرمايهداري قبرار داشبته است (پوگی ۱۹۷۸).

از ایس رو، برای درک گرایشهای بحران در وضع كنوني، تحليلي متمايز در باب شرايط بين المللي كه محدودیتها و قیدوبندهای سیاستورزی جامعههای مدرن، و زمینهی آن را شکل میدهد، ضبروری است. دقیقاً تلاقی فرایندها و رویدادهایی در عرصههای ملی ــ بحران شکلهای دولتی ویـژه، ظهـور جنـبشهـای اجتماعی و سیاسی جدید، تعارضهایی در رابطهی میان حکومتها، حزبها و نهادهای اقتصادی ـــ با تحسولات بسین المللسی اسست کسه از عامسل هسای تعیین کننده ی قطعی بحرانهای دگرگون کننده یمی به شمار آمده است که بسر اصل سیازمانی جامعیه تاثیر می گذارد (اسکوسپول ۱۹۷۹). بااین همه، دشوار بتوان دریافت که چنین شرحی چهگونه میتواند شکلی را به خود بگیرد که مارکسیسم کلاسیک تجویز میکند، آن هم با تأکیدی که مارکسیسم کلاسیک بر تاریخ به منزلهی افزایش بالندهی نیروهای تولیدی یا تاریخ به منزلهی تکامل فزایندهی جامعهها از رهگذر مبارزهی طبقاتی دارد (گیدنز ۱۹۸۵). به نظر میرسد تحولات درون و میان جامعهها مرزهای این شاکلهی مفهومی را درهم کوبیده است. ابزارهای مارکسیسم به عنوان پایهیی برای نظریهی بحران معاصر ناکافیاند.

برای آگاهی افزون تر ← بست، مایکل و کانالی، ویلیام ۱۹۷۶؛ گیسدنز، آنتسونی ۱۹۸۵؛ گرلنسد، ای. آر. ال. ۱۹۷۶؛ گیسدنز، آنتسونی ۱۹۷۵؛ گرلنسد، ای. آر. ال. ۱۹۴۱؛ هابرماس، یورگن ۱۹۷۳ (۱۹۷۶)؛ هلد، دیوید ۱۹۸۳؛ و همراه با کریگر، جُسل ۱۹۸۲؛ اوکسانر، جیسز ۱۹۷۳؛ اوف، کالؤس ۱۹۷۲؛ اسمیتر پی.سی. ۱۹۷۷؛ اسکوسپول ۱۹۷۹؛ ولرستاین ایمنوئل ۱۹۷۴. دیوید هلد دیوید هلد دیوید هلد

# بحران در جامعهی سوسیالیستی (crisis in socialist society)

اندیشه ی بحران در یک جامعه ی سوسیالیستی تا همین تازگیها بخشی از اندیشه ی مارکسیستی را تشکیل نمی داد. برعکس، سوسیالیسم حل قطعی

تضادها و بحرانهای سرمایه داری شمرده می شد که نظریهی مارکسیستی در وهلهی نخست با تحلیل آن سروکار دارد. مارکس و انگلیس خبود از گمانهزنیی دربارهی ترتیبات اجتماعی جامعهی آینده، که از نگاه آنان بر مبنای بنیادهای خاص خود میبالید، خودداری داشتند، ولی بهروشنی مسلم میدانستند که این فرایند تکاملی همآهنگ است و دیگر دستخوش تعارضهای طبقاتی نیست و در آن «تولیدکنندگان متحد» بهطورجمعی (و تا حدودی خودجوش) عمل میکنند تا به پیشبرد خیر عمومی یاری رسانند. بهیقین برخی مارکسیستهای نسل بعد بر این امر وقبوف داشتند که ساختمان اقتبصاد و جامعهی سوسياليستي، كه بههيچرو مسئلهيي سياده نيست، بسیاری مشکلات پیش می آورد. کائوتسکی (۱۹۰۲) در نوشتهی خود دربارهی «روز پس از انقلاب» پارهیی از این دشواریها را بررسی کرد، حال آن که اوتو باثر (۱۹۱۹) بر أن است كه فرايند ساختمان سوسیالیستی، پس از آن که طبقه ی کارگر قدرت سیاسی را به دست آورد، به حکم ضرورت آهسته و دشوار خواهد بود، زیرا «نه فقط می بایست به توزیع منصفانه تر كالاها دست يابد، بلكه همچنين مىبايست تولید را بهبود بخشد؛ نمیهایست نظام تولید سرمایه داری را نابود کند بی آن که درعین حال سازمانی سوسیالیستی برقرار سازد که بتواند دست کم به همان كارآمدى كالاها را توليد كند.» بااين همه، بـهطـوركلي ماركسيستها براي وظيفهي پيش برد اقتصاد جديد آمادگی نداشتند، جنان که نوبرات (۱۹۲۰) با اشاره به «کمیسیون سوسیالیستیسازی صنعت» که در ۱۹۱۸ در آلمان تأسیس شد می نویسد: «تکنیک اقتصاد سوسیالیستی سخت نادیده گرفته شده ببود. درعوض، فقط جامعهی سرمایهداری به باد انتقاد گرفته می شد»؛ درنتیجه، «بحث وجدل های دور و دراز و سترون انجام مي گرفت و نمايش كر انواع و اقسام اختلاف نظرها بود.»

ولی در روسیهی پس از ۱۹۱۷ بود که این مشکل به

حادترین صورت خود را نشان داد، مشکلی مرکب از عقبماندگی صنعتی و ویرانی ناشی از جنگ، جنگ داخلیی و دخالیت خیبارجی. در دهیهی ۱۹۲۰ بحثوجدلهای سخت و پُرشوری درگرفت که بهوییژه لنین، بوخارین و پرآبراژنسکی را درگیر آن ساخت؛ بااینهمه، بحثهایی که توجه آن بیشازپیش بر صنعتی کردن سریع (ارلیخ ۱۹۶۰) و چیـزی معطـوف بود که «ساختمان سوسیالیسم در یک کشور» نامیده میشد ـ تا آنکه دیکتاتوری استالین به آن پایان بخشید \_ از همان هنگام نشان از سلطهی تمامعیار حـزب کمونیـست و سیاسـتهای استالین در مـورد صنعتی کردن و اشتراکی کردن اجباری داشت. پس از ۱۹۴۵ این نظام تمامتخواه (*ب تمامتخواهی*) بر کشورهای اروپای شرقی تحمیل شد (گرچه یوگسلاوی در ۱۹۵۰ آغاز به گریز از این نظام کرد)، ولی پس از مرگ استالین در ۱۹۵۳ بی ثباتی این نظام رفته رفته رو به فزونی گذاشت، چنان که توالی شورشهای دهههای ۱۹۵۰ و ۱۹۶۰ گواه این سخن است. نشانههای بحران از آغاز دههی ۱۹۷۰ باز هم نمایان تر میشود و سبیس در دههی بعدی (در چین و نینز در اروپا) بهسرعت فزونی می گیرد و در طغیان های پایان ۱۹۸۹، که آغازگر بازسازی ریشه یمی جامعه می شود، به اوج

بحران را می توان به تقریب به این معنا «کلی» توصیف کرد که عمیقاً بر کل چارچوب اجتماعی ــ اقتصادی، سیاسی، اجتماعی و فرهنگی ـــ تأثیر می گذارد. در قلمرو اقتصادی، مشکلات برنامه ریزی فوق العاده متمرکز در اقتصادهای پیشرفته تر، متنوع تر و در حال دگرگونی پیوسته رو به فزونی بود ( به برنامه ریزی منعتی)، و اندیشه ی «اقتصاد بازار سوسیالیستی» بدیل ( موسیالیستی بدیل به شکلهای مختلف به شدت مورد حمایت واقع شد. در اتحاد شوروی این آمیزه ی برنامه ریزی و بازار اکنون بستری را فراهم می آورد که در آن اصلاحات اقتصادی انجام می گیرد، ولی در برخی از کشورهای اروپای

شرقی رژیمهای جدید به رد و نفی تمامعیارتر هرگونه برنامه ریسزی اقتصادی و مالکیت اجتمعاعی روی آوردهاند، و جنبش های نیرومندی برای استقرار دوبارهی اقتصاد بازار آزاد سرمایهداری سر برآوردهاند. بحران سیاسی نینز در جنبش های شورشی به همین گونه شدید و حاد است، و از اهمیتی فوری تر برخوردار است، جنبشهایی که درخواستهای اصلی شان احیای دموکراسی، انتخابات آزاد و پایان بخشیدن به انحصار قدرت کمونیستی و بهویژه امحای نیروهای پلیس مخفی همهجاحاضر است. مخالفت سياسى همچنين خواهان رهايي زندگي فرهنگی از قید سانسور و پایان بخشیدن به تحمیل مارکسیسم جزمیاندیش به عنوان آموزهی رسمی و فراهم آوردن موجیات آزادی مطبوعات و دیگرر رسانه هاست؛ و بسیاری از برجسته تعرین رهبراناش نویسندگان، هنرمندان، آموزگاران و دانیشجویانانید. انگیسزهی اصلی جنبشهای مخالف از همین درخواست های همگانی بیرای دموکراسی و حقوق اساسى شهروندى ــ از جمله حق تشكيل انجمـنهـا و اتحادیهها در سراسر جامعهی مدنی، مستقل از نظارت و تسلط دولتی ــ سرچشمه میگیرد. در اروپای شرقی جهت این جنبش عموماً بر ضد کل نظام سیاسی موجود بوده است، و از میانهی دههای ۱۹۸۰ فقیط در اتحاد شوروی (و در بستری متفاوت در یوگسلاوی) دگرگونیها از درون خود حکومتهای کمونیستی آغاز شد. اما در پایان همین دهه، در این دو کشور، همچنان که آزادی بحثوجدل سیاسی گسترش یافت، مشكلات این حكومتها رو به فزونی گذاشته است، حزبهای تازهیی تشکیل یافتهاند و رفتهرفته انتخابات آزاد برگزار میشود؛ و نیز بر اثر باززایی احساسات ملی و جنبشهای ناسیونالیستی از دیرباز سرکوبشده (که همچنین بر کل اروپای شرقی تأثیر گذاشته است) این دشواریها دوچندان شده است. جنبشهای مخالف طی دههی ۱۹۸۰ در چین نیز رو به گسترش داشته است، و گرچه ایس جنبشها در تابستان ۱۹۸۹ با

خشونت سرکوب شدند، آشکار است که نارضایی گسترده از شرایط اقتصادی و فقدان دموکراسی همچنان پایداری میورزد، و حکومت موجود همچنان بیثبات است.

بحران در کشورهای «سوسیالیسم واقعی» که بهوییژه در یک رشته تکنگاری دربارهی «بحران در نظامهای نوع شوروی» (ملی نر ۱۹۸۹-۱۹۸۲) مورد تحلیل قرار گرفته است، و دگرگونیهای چشمگیری که طبی زمستان ۱۹۸۹ تا ۱۹۹۰ آغاز شده است، مسایل مهمی را در برابر اندیشهی مارکسیستی طبرح می کند. در وهلهی نخست، لازم است در نظریهی تاریخ بازاندیشی كرد. اگر برخي كشورهاي اروپاي شرقي اكنون سرمایه داری را احیا کردهاند، پس آن شاکلهی تاریخی که گذاری ضروری، یا درهرحال گذاری محتصل را به سوسیالیسم پیش بینی می کرد ناگزیر است با پدیدهی نامنتظر گنذار از سونیالینسم بنه سیرمایهداری دستوپنجه نرم کند. راست است که می توان این مسئله را با طرح این استدلال حل کرد که این جامعهها سوسياليستي نبودهانيد بلكيه «سرمايهداري دولتی» یا «دولتهای کارگری منحط» یا «اقتصادهای دولتی تمامتخواه» بودهاند که در آن طبقهی حاکم یا نخبهی تازهیی سر برآورده است یا در راه تثبیت خبود گام برمیدارد، همچنان که بسیاری از منتقدان مارکسیست جامعه های نوع شوروی ساز جمله كائوتسكي، ماركسيستهاى اتريشي، تروتسكي، اندیشهوران گروه پراکسیس یوگسلاوی و مکتب فرانكفورت چنين كردهاند.

بااین همه، در همین مورد مسئله ی تاریخی دیگری، و شاید مهم ترین مسئله ی تاریخی، سر برمی آورد و آن توضیح این نکته است که چه شد که انقلاب هایی که به الهام از مارکسیسم درگرفتند، در پی آمد خود این جامعه های ستم گر و سرانجام بحران زده را پدید آوردند. بسط و گسترش این نوع تحلیل و تبیین، بی گمان، مستلزم جهت گیری دوباره و ریشه یسی اندیشه ی مارکسیستی است. مارکسیسم کلاسیک

بهویژه با تحلیل سرمایهداری و توسعه ی آن سروکار داشت، ولی مارکسیستهای آتی ناگزیراند دست کم اهمیست و توجهی برابر برای تجربه ی تاریخی سوسیالیستی قابل شوند. سوسیالیستی قابل شوند. این بررسیهای تازه بازبینی بنیادین مفهومهای مارکسیستی یی چون طبقه، سرشت انسان و انقلاب و نیز مفهومهای یکسر تازه ی قدرت سیاسی و ساختار اقتصادی را لازم می آورد.

در قلب این بحران در جامعههای سوسیالیستی تضادهایی میان این اندیشه که: «تولیدکنندگان متحد» شرایط اقتصادی و اجتماعی زندگی خود را معین میکنند و «تاریخ خود را میسازند»، و واقعیت دیکتاتوری سیاسی، سلطه ی گروه اجتماعی ممتازی بر اقتصاد، و مشکلات رو به فزونی در برنامهریزی و تنظیم اقتصاد از طریق دستگاهی متمرکز قرار داشته است. اکنون همین «تضادهای سوسیالیسم» است که به تحلیل تمامهار و جدی نیاز دارد.

برای آگاهی افزون تر ← باتامور، تام ۱۹۹۰؛ گولوبوویچ، زد. و استاد یانوویچ، اس. ۱۹۸۶؛ ملینر، زدنک (مـدیر) ۹–۱۹۸۲؛ نوتی، دومنیکو ماریو ۱۹۸۸؛

تام باتامور

## بحرانهای اقتصادی (economic crises)

در بحث از نظریههای بحران، باید میان بحرانهای که مستلزم فروپاشی گسترده در روابط اقتصادی و سیاسی بازتولید است، با بحرانهای جزیی و دورهای تجاری، که ویژگی متعارف تاریخ سرمایهداری است، تمایز قایل شویم. در تولید سرمایهداری میل فردی به سود بهطورادواری با ضرورت عینی تقسیم کار اجتماعی برخورد پیدا می کنید. بحرانهای جزیبی و دورهای تجاری صرفا روش ذاتی نظامانید بیرای از نو یک پارچه کردن این دو. هنگامی که نظام سالم است، بهسرعت از تشنجهای ذاتی خود بهبود می یابید. ولی هرقدر ناسالم تیر باشید، دورههای نقاهی شاهداش دراز تیر

می شود، دوره های بهبودش کمرمق تر می گردد، و احتمال ورودش به مرحله ی دراز آهنگ رکود افزون تر می شود. برای نمونه، در ایبالات متحد آمریکا، گرچه طی ۱۵۰ سال از ۱۸۳۴ تبا به امروز سی و پنج دور اقتصادی و بحران وجود داشته است، فقط دوتیای این ها در کودهای بزرگ ۱۸۷۳ تبا ۱۸۹۳ و ۱۹۲۹ تبا ۱۹۴۱ در برسشی که اکنون رویاروی جهان سرمایه داری قرار دارد این است که آیا رکود بزرگ دهه ی ۱۹۸۰ نیز روزی به فهرست افزوده خواهد شد یا نه (مندل ۱۹۷۲؛ برنز ۱۹۶۹).

مارکس در تحلیل نظام سرمایهداری پیوسته به «قوانین حرکت» آن اشاره میکنید. بیرای نمونیه، او از گرایش نرخ نزولی سود به عنوان قانونی کلی سخن می گوید، ولی درعین حال گرایش های خنتی گر گوناگونی را به دست میدهد «که پی آمدها و آثار قانون کلی را ابطال و ملغا میکنند.» بدین سان، بهطبع، این پرسش طرح میشود: چهگونه از گرایش و ضدگرایش، «قانون» سر برمی آورد؟ برای پاسخ به این پرسش دو شیوهی اساسی وجود دارد. یک امکان ایس است که گرایشهای گوناگون را به صورت اموری در ذهن مجسم کنیم که بر مبنایی مساوی عمل میکنند. سرمایهداری موجب پدیدآمیدن مجموعهیی از گرایشهای متعارض میشود، و در آن صورت توازن و تعادل نیروهای موجود در یک «بزنگاه» تاریخی خاص مسیر نهایی نظام را تعیسین میکند. در این دیدگاه، به نظر میرسد اصلاح ساختاری و دخالت دولتی دارای امکانات نهفتهی بزرگی هستند، زیبرا در اوضاع و احوال مناسب می توانند کفهی ترازو را بر هم زنند و از این رو واقعاً حاصل را تنظیم کنند. این دیدگاه کلی، چنان که خواهیم دید، شالودهی نوترین نظریههای بحران مارکسیستی را تشکیل میدهد و دارای مفهومهای ضمنی سیاسی مهمی است.

از سوی دیگر، مارکس رویکردی کمابیش متفاوت به این موضوع داشته است. در نظر او، بسیار مهم است که میان گرایش چیره و گرایشهای تعدیل گر تبعی

گوناگون تمایز قایسل شویم، زیسرا ایسن دومی در محدودههایی عمل میکند که اولی فراهم میآورد. از آنجا که گرایشهای چیره از سرشت خود نظام سرچشمه میگیرند و شتاب بسیار نیرومندی به آن میبخشند، گرایشهای تبعی بهنحومؤثری در درون محدودههای پُرجنبوجوش عمل میکنند و، به تعبیری، در مسیری معین هلاایت میشوند. (در این محدودهها گرایشهای تبعی میتوانند به خوبی صرفا به صورت گرایشهای ستیزنده بر مبنایی مساوی عمل کنند.) از این دیدگاه، آن اصلاحات ساختاری، دخالت دولتی و حتا پیکارهای طبقاتی که سرشت بنیادی دولتی و حتا پیکارهای طبقاتی که سرشت بنیادی نظام را دستنخورده به حال خود میگذارند دارای امکانات محدودی هستند، دقیقاً از آن رو که با تعبیشدن نسبت به پُرجنبوجوشی ذاتی نظام کارشان به پایان میآید.

اکنون می توانیم دو سنخ عمده ی نظریه های بحران را، بر طبق دو رویکرد روش شناختی متفاوت به تاریخ سرمایه داری، تشخیص دهیم: نظریه های امکان، که بر پایه ی مفهوم قانون به منزله ی امر حاصل آمده از گرایش های متعارض استوار است که در آن بحران های عمومی روی می دهند اگر و هنگامی که پیوستگی معینی میان عاملهای تاریخی دست دهد؛ و نظریه های ضرورت که بر پایه ی مفهوم قانون به منزله ی مظهر گرایش چیره ی ذاتی یی استوار است که گرایش های تعدیل گر را تابع می کند و در آن وقوع ادواری بحران های عمومی ناگزیر است (گرچه، البته، ادواری بحران های عمومی ناگزیر است (گرچه، البته، شکل ویژه و زمان بندی را در درون محدوده ها، عامل های تاریخی و نهادین تعیین می کنند). خواهیم دید که نظریه های مارکسیستی نوین در باب بحران نمودار این دو رویکرد است.

نظریههای امکان در اینجا می توانیم دو گروه عمده را مشخص کنیم: نظریههای کیممصرفی / رکود، و نظریههای انقباض دستمزد.

الف) نظریه های کم مصرفی / رکود

در جامعهی سرمایهداری ارزش پولیِ فرآوردهیِ خالصِ

آن برابر است با مجموع دستمزدهایی که به کارگران پرداخت می شود به *اضافهی* سودهایی که عاید سرمایه داران می شود. از آنجا که به کارگران کیمتر از ارزش كيل فيرأوردهي خيالص دستميزد برداخيت میشود، مصرف کارگران هرگز تکافوی خریدن آن را نمی کند: مصرف کارگران «شکاف تقاضا»یی پدید می آورد، و هر اندازه که سهم سودها نسبت به دستمزدها در ارزش افزوده بیشتر باشد، این شکاف تقاضا بیش تر می شود. البت ه سرمایه داران بخشی از سودهای خود را مصرف میکننید، و این به پُرکردن مقداری از این شکاف کمک میکند. بااینهمه، بخش اصلی درآمدشان پسانداز میشود، مصرف نمیشود، و به شیوهی کینزی این پساندازها «تراوشیی» از تقاضا شمرده میشوند که شالودهی نهاییاش همچنان بر درآمد و مصرف محدود تودهها استوار مىماند. اگر ايسن بخش از شکاف تقاضا کیه ناظر بر پساندازهای سرمایه داران است پر نشود بخشی از فرآورده به فروش نمی رود، یا دست کم به قیمتهای عادی فروخته نمیشود، بهنحوی که کل نظام دست خوش انقباض میشود تا آن که سودها چنان نزول میکند که سرمایه داران ناگزیر می شوند همه ی درآمد خود را مصرف کنند ــ در آن صورت دیگر هیچ سرمایه گذاری (خالص) و لـذا هـیچ رشـدی در کـار نخواهـد بـود. بدینسان، گفته میشود که منطق درونی اقتصادی اقتصاد سرمایه داری آن را مستعد رکود میسازد.

البته شکافِ تقاضا را نه تنها مصرف بلکه همچنین تقاضای سرمایه گذاری (تقاضا برای کارخانجات و تجهیزات) نیز نمی تواند پُر کند. هر اندازه که این تقاضا بیش تر باشد، هرقدر سطح تولید و اشتفال در نظام در هر لحظه از زمان بالاتر باشد، سریع تر هم رشد می کند. بنابراین، سرانجام، حرکت نهایی نظام بسته به کنش و واکنش میان گرایش به سوی رکود، که بر اثر طرحهای پسانداز سرمایه داران پدید می آید، و گرایش تعدیل گر به سوی توسعه و رونق است، که بر اثر طرحهای سرمایه گذاری پدید می آید. سرمایه داران

پسانداز میکنند زیرا به عنوان سرمایهداران منفرد باید بکوشند رشد کنند برای آن که بقا پیدا کنند ولی فقط هنگامی می توانند سرمایه گذاری کنند که امکانات عینی وجود داشته باشد، و این بهنوبهیخود بسته به دو عامل است. به بیان دقیق تر، بنیاد تجارت و دادوستد هنگامی فراهم می آید که استیلای یک کشور سرمایه دار خاص (بریتانیا در سدهی نوزدهم و ایالات متحد آمریکا در سدهی بیستم) به آن امکان میدهد که ثبات سیاسی و اقتصادی بینالمللی را سامان دهی و تحکیم کند. و انگیزهی سرمایه گذاری گسترده هنگامی فراهم میآید که انبوه مهمی از فرآوردههای تازه، بازارهای جدید، فنّاوریهای نو همگی از قیضا بیا هم مصادف میشوند. هنگامی که بنیاد و انگیزه در همزیستی با یکدیگر قرار میگیرند، عاملهای گسترشخواهانیه برتبری میهجوینید. از سبوی دیگیر، همچنان که انگیزه به آخر میرسد و رقابتهای میان ــ سرمایه داری دمادم بنیاد را سست می کنید، در نقطهیی، عاملهای متضاد خود را به کرسی مینشانند و ركود به صورت دستور روز درمي آيد ــ البته تا آن كه نظم هژمونیک تازهیی (که شاید از طریق جنگی جهانی ایجاد میشود) و فوران تازهیی از کشفیات، باز عصر دیگری از رشد را آغاز مینهد.

هیچیک از اینها را مسئله ی قدرت انحصاری از بیخ و بن دگرگون نمیکند. گفته می شود که در سرمایه داری مدرن معدودی از مؤسسه های قدرت مند بر هر صنعت چیره اند و با محدود کردن بازده و بالابردن قیمت ها قادرند در آمد را به نفع خود و به بهای کارگران و مؤسسه های سرمایه داری کوچک تر از نو توزیع کنند. از آن جا که سرمایه داران بزرگ تر نسبت بالاتری از در آمد را پسانداز می کنند، کل پساندازها فزونی می گیرد؛ از سوی دیگر، به منظور بالا نگه داشتن قیمت ها و سودها، مؤسسه های بزرگ تر دامنه ی سرمایه گذاری را در صنایع خود محدود می کنند، و بدین ترتیب خروجی های سرمایه گذاری در دست رس را محدود می سازند. انحصارها، با افزایش بخشیدن به شکاف می سرمایه گذاری به میکاف

تقاضا و به طورهم زمان تضعیف فرصت های سرمایه گذاری، از لحاظ نظری، رکود را عملاً اجتناب ناپذیر می سازند. البته، در عمل، «سرمایه داری انحصاری» پس از جنگ تا همین تازگی ها «از رونقی دیرپا برخوردار بوده است... در بسیاری از موارد از هر چیزی در تاریخ پیشین خود برمی گذرد» (سویزی). و بدین گونه، بار دیگر، غیبت رکود به مدد حضور عاملهای تعدیل گر نیرومند نامعمول توضیح داده می شود: استیلای پس از جنگ ایالات متحد آمریکا، فرآورده های تازه و انواع فناوری ها، و هزینه های نظامی.

در چنین چارچوبی، روشن است که هرگونه دخالت اقتصادی که عامل گسترش خواهانه را تقویت و هدایت کند می تواند در اصل بر تهدید رکود چیرگی یابد. برای نمونه، اقتصاد کینزی مدعی است که دولت، خواه از طریق مخارج خبود و خبواه از راه تحریک مخارج خصوصی، می تواند به سطوح اجتماعی دل خواه بازده و اشتغال دست بابد و بدین سان، در تحلیل غایی قانونهای حرکت اقتصاد سرمایه داری را تعیین كند (← كينز و ماركس). كممصرفي گرايان اين امكان را رد نمیکنند. آنها صرفاً ادعا دارند که ایس کار در حال حاضر عملی نیست، زیرا وجه ممینز سرمایهداری مدرن انحصار است و نه رقابت: انحصار گرایش سرمایه داری را به رکود فزونی میبخشد؛ هنگامی که این رکود آغاز می شود دولت با ایجاد تحریک در تقاضای کل به رویارویی با آن برمیخیزد؛ ولی سپس انحصارگران، به جای گسترش بخشیدن به تولید و اشتغال (مانند مؤسسههای رقابتی)، با بالابردن قیمتها واکنش نشان میدهند. بدین گونه، بـنبست حاصل آمده میبان قندرت دولتنی و قندرت انحیصاری رکود توام با تورم را پدید می آورد: «رکود تورمی» (سویزی؛ هارمن ۱۹۸۰؛ شیخ ۱۹۷۸). اگر دولت از کشمکش واپس بنشیند و به صرفهجویی بپردازد، أن گاه با رکود سروکار خواهیم داشت. از این دیدگاه، بروز بحران، به دلیل بیمیلی دولت به پرداختن به انحصارات، رویـدادی اساسـاً سیاسـی اسـت. نظریــهـی

کینزی مدعی است که دولت توانایی اقتصادی برای ادارهی نظام سرمایهداری را داراست و همین که این مقدمه یدیرفته شود، هم وجود بحران و هم بهبود از بحران مسایلی مربوط به هدفهای سیاسی اند که این توانایی در جهت آن به کار بسته می شود. بدین گونه، کار به این نتیجه گیری می انجامد که برنامه ی سیاسی محدودکردن انحصارها از طریق کنترل قیمتها، وضع قوانین و برنامهریزی اقتصادی نیرومند پشت تورم را خواهد شکست، و در همان حال هزینههای فزایندهی رفاه اجتماعی و حتا دستمزدهای بالاترنه تنها طبقهی کارگر را برخوردار خواهد سماخت بلكه (با كاستن از شكاف تقاضا) به سود کل نظام سرمایه داری نینز خواهد بود. بنابراین، تناقضهای اقتصادی نظام را می توان در چارچوب قلمرو سیاسی از میان برداشت و حل کرد، به شرط آن که بتوان فشار کافی آورد تا بر دولت تأثیر گذاشت.

سویزی خوآگاهانه از نتیجه گیریهای سیاسی مستتر در استدلال خود پرهیز می کند، هرچند که هشدار می دهد که سرمایه داران خود می توانند شیوه های تازه یی برای اداره ی نظام کشف کنند (۱۹۷۹، مانتلی ریویو، دوره ی ۳۱، شماره ی ۳ صص ۱۲ تا ۱۳). ولی دیگران بسیار کم تر توداراند. (برای نمونه ← هرینگتون دیگران بسیار کم تر توداراند. (برای نمونه ← هرینگتون ۱۹۷۲، ف ۱۲ و ۱۹۷۹، ص ۲۹؛ شماره های گوناگون نشریه ی Dollars and Senses به ویژه اکتبر ۱۹۷۹ و ژوئیه \_اوت ۱۹۸۱؛ و گوردون و دیگران ۱۹۸۲ صص ژوئیه \_اوت ۱۹۸۱؛ و گوردون و دیگران ۱۹۸۲ صص

#### ب) نظریه های انقباض دست مزد

نظریههای انقباض دستمزد میکوشند بحرانهای عمومی را با افت مداوم نرخ سود پیوند دهند (← نرخ نزولی سود). آغازگاه، تشخیص این امر است که ــدر شرایط مساوی ــ هنگامی که دستمزدهای واقعی فزونی میگیرند و / یا طول مدت یا شدت روز کار کاستی میگیرد، نرخ بالقوهی سود نزول میکند. به بیان مارکسیستی ــ در شرایط مساوی ــ نـزولِ نـرخِ بیان مارکسیستی ــ در شرایط مساوی ــ نـزولِ نـرخِ بیان مارکسیستی ــ در شرایط مساوی ــ نـزولِ نـرخِ بیان مارکسیستی ــ در شرایط مساوی ــ نـزولِ نـرخِ

ارزش اضافی نزولی در نرخ کلی سود پدید می آورد. بااینهمه، این صرفاً بدینمعناست که بگوییم افزایسی در دستمزدهای واقعی (که از بابت طول مدت و شدت کار تنظیم میشود) نرخ سود را متناسب با روند آن *پایین می آورد.* اگر نرخ سود مستقل از این جریان رو به نزول بگذارد، آنگاه افزایش دستمزدهای واقعی (تنظیم یافته) صرفاً نزول از پیش موجود در نرخ سود را تشدید میکند. چنان که در بخش بعدی خواهیم دید، این آن چیزی است که مارکس استدلال میکند. ولی اگر نرخ سود به شکل دیگری رو به فزونی بگذارد، آنگاه فقط افزايش كاملأ سريع دستمزدهاى واقعى مى تواند علت نزول نرخ سود را توضيح دهد. ايـن مـدعايي اسـت که نوعاً نظریهپردازان انقباض دستمزد طرح میکنند و میپندارند که در غیاب تغییرهایی در دستمزد واقعی، دگرگونی فنی به افزایش نرخ سود و افزایش نسبت سودها به دستمزدها گرایش می یابد.

در یک روایت از این نظریه، این نرخ سود فزاینده سپس مستقیماً به رونق سرمایه گذاری دامن می زند؛ در روایت دیگر، که درواقع نوعی بسط و گسترش نظریهی کیمصوفی / رکبود است، نسبت سبود ـ دستمزد فزاینده و قدرت انحصاری رو به فزونی، شکاف تقاضا و لذا گرایش نظام به سوی رکود را تشدید می کند، ولی دولت قادر است آن را تعدیل و جبران کند و بدینسان رونی را استمرار بخشد. در هر دو مورد، اگر رونق برای بازار کار آنقدر بپاید که بازار بسیار محدود شود و کارگران چنان روحیهی پیکارجویی پیدا کنند که تقاضای دستمزدشان افتیی مستمر در نرخ سود واقعی پدید آورد، آنگاه بحران سرانجام به وقوع خواهد پیوست. طبق معمول، نظریهی انقباض دستمرد، افرایش سریعتر دستمزدهای واقعی نسبت به بارآوری را شاهدی بر این میگیرد که کار است که در پس پشت بحران قرار

برای نمونه، تلقی ریاضی سنتی از بهاصطلاح انتخاب تکنیک دال بر نرخ سود فزاینده است مگر آن که

افزایشهای دستمزدهای واقعی جریان آن را وارونه کند (شیخ ۱۹۷۸ه، صص ۲۴۲ تا ۲۴۷). این نکته را مدرن ترین هواخواهان نظریهی انقباض دستمزد، چون رومبر (۱۹۷۹)، ببولز (۱۹۸۱)، و آرمسترانگ و گلین (۱۹۸۰) ذکر کردهاند. دیگران، کسانی چنون هاجنسن (۱۹۷۵، صص ۷۵ تا ۷۶) صرفاً ثبات تجربی ترکیب انداموار را ویژگی سرمایهداری مبدرن ذکر کردهانید. سرانجام كالتسكى (١٩٧١) را معمولاً به عنوان منبع این استدلال ذکر میکنند که دخالت دولت گرایش کممصرفی را به انقباض دستمزد تبدیل میکند. باید یادآور شد که حتا در چارچوب منابع و نوشتههای مربوط به انتخاب تكنيك سنتي، افزايش دستمزد واقعی متناسب با بارآوری برای ایجاد نرخ نزولی سود نه لازم است و نه کافی، این نکته به آسانی در نمودارهای شیخ (۱۹۷۸۵، ص ۲۳۶) نیشان داده شیده است و در آن، حداکثر نرخ دستمزد (عرض از مبدأ) فرآوردهی خالص هر کارگر است.

آنچه در اینجا ذکر آن مهم است این است که چون بحران فقط هنگامی روی میدهد که افزایش دستمزد کارگران «مفرط» میشود، در این نظریه جای فراوانی برای بینشی در باب سرمایهداری وجود دارد که مى تواند هم دستمزدهاى واقعى فزاينده به كارگران بپردازد و هم نرخ سود فزایند به سـرمایهداران، از ایـن دیدگاه، دولت در اصل می تواند بهبود را طراحی و اجرا کند به شرط آن که هم کارگران و هم سرمایهداران سازشها و توافقهای کافی کنند، و نینز می توانید از بحرانهای آتی جلوگیری کند به شرط آنکه هر دو سو قدری میانهروی از خود نشان دهند. این در کل وجه ممیز نظریههای امکان است که چون در سرانجام کار دولت را از قدرت تعیین قوانین اساسی حرکت سرمایه داری برخور دار می سازند، هم امیدها و هم نویدهای مدافعاناش سخت متکی بر این نظر میشود که حتا در حاکمیت سرمایهداری، سیاست می تواند زمام فرماندهی نظام را به دست گیرد اگر این مقدمه كاذب باشد، أن كاه، دست كم، تاكتيك ها و

استراتری پیرامون آن در معرض تردید جدی قرار می گیرد. این دقیقاً آن چیزی است که، چنان که بعدتر خواهیم دید، از نظریههای ضرورت بحران برمی آید.

#### نظریهی ضرورت

نظریهیِ ضرورتِ بنیادیِ مدرن همانا نظریهی نرخ نزولی سودِ مارکس است. در گذشته، حتا برخی از روایتهای نظریهی کیممصرفی (مانند نظریهی لوکزامبورگ) نظریههای ضرورت بودند، ولی بهطورکلی این نکته مورد قبول است که این امر در وهلهی نخست به سبب دریافت اشتباه آمیز از منطق استدلالهای خود این کسان پیش آمده است. قانون نرخ نزولی سود می کوشد توضیح دهد که چرا شما برمایه داری دست خوش دورههای دراز آهنگ رشد شما بهی از رشد آهستهرو و بحرانهای متعاقب را در فاهر عاملهای بیرونی مانند فوران اکتشافات توضیح می دهند، مارکس از طریق عاملهای درونیِ مبتنی بر حرکتهای نرخ سود بالقوه توضیح می دهد.

نیروی انگیزنده ی تمامی فعالیت سرمایه داری سود است، و ارزشِ اضافی شالوده ی پنهان آن است. به منظور استخراج هرچمه بسیشتر ارزشِ اضافی، سرمایه داران می بایست طول مدت و / یا حدت و شدت روز کار را افزایش دهند، و به ویژه بارآوری کار را فزونی بخشند. و بمه منظور رقابت مؤثر در برابر دیگر سرمایه داران، می بایست به طورهم زمان به هزینه های واحد تولید پایین تر دست یابند. افرایش سرمایه ی فابت راه حلی برای هر دو مشکل است. کوتاه سخن، ثابت راه حلی برای هر دو مشکل است. کوتاه سخن، تولید) وسیله ی ثابت متناسب با کار (ماشینی کردن تولید) وسیله ی اصلی کاستن از هزینه های واحد تولید است. بااین همه، می توان نشان داد که رشد سرمایه ی ثابت نیز در روش های پیشرفته تر تولید به پایین آوردن نرخ سود گرایش دارد (← مراجعی که در مدخل نرخ نرخ سود گرایش دارد (← مراجعی که در مدخل نرخ نرخ سود آمده است). برای سرمایه داران منفرد که

نخست این روشهای فراختر و سرمایهبرتر را اختیار می کنند، هزینههای پایین تر واحدشان آنها را قادر می سازد تا از قیمتها بکاهند و به بهای رقیبان خود کار خود را گسترش بخشند، و بدین گونه از طریق سهم بزرگ تری از بازار، نرخ سود اندک تر را جبران کنند. اما برای نظام به طور کلی، این امر سبب می شود که میانگین نرخ سود رو به کاهش بگذارد. گرچه عاملهای گوناگون می تواند موقتاً این گرایش را خنثی کند، این عاملها در چارچوب محدودههای دقیق عمل می کنند، به نحوی که نزول دیرپا در نرخ سود به صورت گرایشی غالب سر برمی آورد.

طی دوره یی طولانی از زمان، تأثیرهای این گرایش نزولی نرخ سود بر سرمایه گذاری «مموجی بلند» در انبوه کل سود بالقوه پدید می آورد، که نخست شتاب مى بخشد، و سبس آهاسته مى كند و بنه ركود میکشاند. در مرحلهی اخیبر تقاضّای سیرمایه گذاری كاهش مى بابد و ظرفيت اضافى كسترش مى كيرد، درعین حال که فقدان سرمایه گذاری جدید رشد بارآوری را کُند میکند، بهنحویکه دستمزدهای واقعی میتواند متناسب با بارآوری مدتی افزایش یابد. به سخن دیگر، هم پدیدهی کم مصرفی و هم پدیدهی انقباض دستمزد به صورت بي آمدهاي بحران سودآوری پدیدار میشوند. ولی این پدیدهها علت بحرانهای عمومی نیستند، زیرا سازوکارهایی ذاتیی در انباشت سرمایه داری هست که ظرفیت را با تقاضای مؤثر تنظیم و همآهنگ می کند و افزایش دستمزدها را درون محدوده های افزایش بارآوری نگه میدارد (سرمایه، ج ۱، ف ۲۵، ب ۱؛ گاریگنانی ۱۹۷۸).

هر بحران عمومی انهدام گستردهی سرمایههای ضعیف تر را تسریع می کند و حمله به کار را شدت می بخشد، که به احیای انباشت از طریق تمرکز و تراکم و از طریق افزایشدادن کل بارآوری مدد می رساند. این ها سازوکارهای بهبود «طبیعی» نظاماند. ولی به سبب نزول دیرپای نرخ سود، وجه ممینز هر جهش دراز آهنگ موفقیت آمیز این است که نرخهای سود و

رشد درازمدت کیلاً پایین تر است، به نحوی که در جهانی که سرمایه داری بر آن مسلط است مشکلات رکود و بی کاری جهان گیر طبی زمان وخیم تر میشود. از آنجا که این مشکلات از خود انباشت سرمایه داری سرچشمه می گیرد و نه از رقابت ناکافی یا دستمزدهای مفرط، این مشکلات را نمی توان صرفاً با دخالت دولت، صرف نظر از این که در نیت خود تا چه پایه مترقی باشید، «رفع و رجوع» کیرد. سیاست نمی تواند بر نظام فرمان براند و این کار را نخواهد کرد مگر آن که بخواهد اذعان کند که راه حل سرمایه دارانه برای بحران *نیازمند* حمله بر طبقه ی کارگر است، و این که راه حل سوسیالیستی نیز بهنوبه ی خود نیازمند حمله بر خود نظام است. همان گونه که یافی (۱۹۷۶) یادآور میشود، اتکای خاص نظریههای امکان بر قدرت دولت می تواند توهمی خطرناک باشد. (نیـز ← بحران در جامعههای سرمایهداری)

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  آرمسترانگ، پسی. و گلین ای. ۱۹۸۰؛ برــــولز، اس ۱۹۸۱؛ برنــــز، ای. اف. ۱۹۸۹؛ گاریگنــانی، پــی ۱۹۷۹؛ هــارمن، ســی ۱۹۸۰؛ هیلفردینـگ، رودلـف ۱۹۲۰؛ هاجـسن، جـی ۱۹۷۵؛ هیلفردینـگ، رودلـف ۱۹۷۰؛ کالتسکی، ام ۱۹۳۴ (۱۹۷۱)؛ جکوبی، راسـل ۱۹۷۵؛ کالتسکی، ام ۱۹۳۴ (۱۹۷۱)؛ منـدل، ثـی ۱۹۷۸؛ رومـر، جِسیْ. ثـی ۱۹۷۸؛ شیخ، ای ۱۹۷۸؛  $\mathbf{b}$  ۱۹۷۸؛ سویزی، پل ۱۹۷۹–۱۹۸۲؛ مقالـههـای شـاخص در مــانتلی ریویــو دورهی ۳۱ مقالـههـای شـاخص در مـانتلی ریویــو دورهی ۳۱ (شـمارهی ۵)، دورهی ۳۲ (شـمارهی ۵)، دورهی ۳۲ (شـماره ۲)؛ یـافی، دی ۱۹۷۶.

#### انور ثسيخ

#### برابری (equality)

نظریهی مارکسیستی دوگونه برابری را، بر طبق دو مرحله از جامعهی پساانقلابی، بازمیشناسد. در نخستین مرحله اصل «ز هر کس بنا بر تواناییاش، به هر کس بنا بر مقدار کار انجام شده» فرمانفرما میشود. این اصل توزیع ــ برخلاف ادعاهای مدافعان

جامعهی سرمایه داری کنونی نخست باید فقط در جامعهی بساانقلابی تحقق یابد، جایی که همهی دیگر معیارهایی که بر پایهی آن توزیع انجام گرفته است به عنوان معیارهای نامشروع و ناعادلانه ملغا خواهد شد. بااینهمه، از آنجا که تفاوتها در دستاورد فردی دست کم تا حدودی به سبب تفاوتها در استعداد و توانایی است که یا ذاتی اند یا فرآوردهی اوضاع محیطی، و از آنجا که موقعیتها و شرایط خانوادگی زندگی افراد گوناگون بسیار تفاوت دارد (از تفاوتها در جـسمانیّت و نیازهای همانند به پوشاک و تغذیه تا بارهای متفاوتی که بر اثر تفاوت اندازهی خانواده تحمیل می شود و مانند آن)، این اصل توزیع هنوز به معنای برابری منصفانه (برخورد برابر) نیست. مادام که در مورد تمامی افراد بهطورصوری ملاکی به کار بسته می شود که از «دید انتزاعی منصفانه» است، درواقع افراد با برخوردی «ز دید مادی نابرابر» روبهرو میشوند.

اصل «از هر کس بنابر تواناییهایاش، به هر کس بنابر نیازهایاش» با مرحله ی کمونیستی بالاتر جامعه ی بساانقلابی تطبیق می کند. تنها در کمونیسم است که با انسانهای نابرابر با تمامی نیازهای لزوماً نابرابرشان برخورد برابر خواهد شد. برای نمونه، یک نوازنده سازی را دریافت میکند که بیدان نیاز دارد، ولو در محلی عمومي آن را ننوازد، و مانند آن. البته در ايـنجـا ايـن امر پیشفرض گرفته میشبود که در جامعه سی که معاش مادی کافی را برای همه کس تضمین می کنید و در آن دیگر خبری از سلسلهمراتبهای قدرت و اعتبار نیست، کوشش های همگانی برای گردآوری هرچه بیش تر دارایی خودبهخود از میان برخواهد خاست. در باسخ به این انتقاد گسترده که این دیدگاه «اوتوبیایی» است، می توان به پیدایش خودانگیخته ی «ارزشهای بسامادی» در بسیاری از جامعههای بسیار صنعتی اشاره کرد. هنگامی که هرکس از فعالیتهای رضایتبخش (و امكان متنوع ساختن اين فعاليتها) اطمينان حاصل کند، و روابط اجتماعی این فعالیتها را تـداوم بخـشد و بیان کند، می توان استدلال کرد که انگیزه برای کسب

مال و دارایی به دلخواه رو به افول میگذارد و نوعی «میانهروی عقلانی» ایجاد خواهد شد.

برای آگاهی افزون تر ← هلر، آگنس ۱۹۷۶.

إيرينگ فسچر

بردگی (slavery)

كار تحت نوعى اجبار اقتصادى قاعدهى بيش تر تاريخ بوده و هنوز پدیدهیی مکرر است (کلوستربور ۱۹۶۰). از آنجا که برده مشهورترین و چشم گیرترین سنخ بنده است بیش تر این باور رواج داشته است که برده هم چنین عام ترین سنخ بوده است؛ از این جاست کاربرد استعاری «برده»، «بردهداری»، «بردهوار» در زمینههایی غیر از کار در زبانهای غربی از یونان باستان به این سو. بااینهمه، واقعیت این است که در تاریخ جهان بهطورکلی، شمار سنخهای کمتر کلی ناآزادی (گرچه شمار دقیق این سنخ کمتر در دسترس است) بسیار بیش از بردگان بوده است. خود برده کالایی خصوصی بود که تا ابد از مالکیت وسایل تولید محروم بود، از نظارت و اختیار بر کار خود یا فرآورده های کار خود و بر بازتولید خود سیبهره بود. این نکته در مبورد سرف (← سرفداری)، بردهی وامدار، دهقان کمابیش وابسته در جامعهی آسیایی، غلامان اسپارتی و دیگر انواع بندگان صدق نمی کنید. بردهدار منفسرد همسواره مسي توانسد به بردگان خسود امتیازهایی بدهد، و آن را تا آزادکردن و اعطای آزادی گسترش بخشد. ولی این کارها خدشه یمی در تعریف وارد نمیکند، یا گسستی در نظام بردگی پدید نمی آورد، هرچند که به عنوان شاخصی از شیوهی دقیقی که بردگی بر پایهی آن در جامعهیسی معین کارکرد دارد دارای اهمیت است \_ بهآشکارترین وجه در تقابل میان کثرت آزادکردن بردگان در رُم باستان و قلت آن در ایالات متحد آمریکا.

بحثی بر سر این واقعیت نیست که بردگان تاحدی متفاوت با دیگراناند، ولی در این باره که آیا تأکید بر این تمایز متهبه خشخاش گذاشتن محض است، اختلاف نظر شدید وجود دارد. به طورکلی، گزینه میان ایس دو

شق است که آیا باید بردگی را نبوعی از جنس «کار وابسته (یا غیراختیاری)» شمرد یا بردگی را جنس شمرد و دیگرها را نوع. حفظ تمایز برده/ سرف حتا از جانب کسانی که تفکیک بیش تر را مردود می شمارند کلیدی برای راهیابی به پاسخ به دست می دهد که، از دیدگاه مارکسیستی، در مفهوم شیوهی تولید و مفهوم صورتبندی اجتماعی جای دارد. سرفها شکل مناسب کار در فئودالیسم (ب جامعهی فئودالی) بودند، و بردگان در جامعهی باستان، عنصر مهمی در روابط اجتماعی تولید همراه با مالکیت خصوصی و تولید کالایی.

پیچیدگیها پس از این است که آغاز میشود. نخست، در جهان یونانی ـ رُمـی، نـه تنها بردگـی در مناطق گسترهی شرقی، که روزگاری بخشی از شاهنشاهی ایران به شمار میآمد، بیاهمیت است، بلکه به نظر میرسد در بیشتر استانهای شمالی و غربی امپراتبوری رُم ناچیز نیبز ببوده است (← جامعهی باستان). در این جا نیروی کار وابسته تابع درجات گوناگون، ولی کمتر، ناآزادی (بندگی) است؛ برای نمونه، این نیروها خود کالا به شمار نمی آمدند و اغلب دست کم صاحب ابزارهای تولید خود بودند (فینلی ۱۹۸۱، ق ۲). بــه سـخن دیگــر، کــار وابــسته در جامعه هایی موجود بنود و کارکرد داشت که دارای روابط تولیدی اجتماعی گوناگون بودند (خواه ایس جامعهها بخشهایی از یک واحد سیاسی تک، بهویژه امپراتوری رُم بودند و خواه نبودند). پس، مسئلهی حلنشده، و با پیآمدهای نظری مهم، این است که آیا روابط تولیدی آنقدر متفاوت بودند که مانع گنجاندن چنین جامعههایی در صورتبندی اجتماعی واحدی باشند که در آن شیوهی تولید بردگی مسلط بود.

دوم، با علاقه مندی کمابیش اخیر به بردگی در جامعه های ساده تر آفریقا و آسیا مشکلات مشابهی پیش آمده است. چنین می نماید که روی کرد غالب در میان انسان شناسان این است که با حذف جنبه ی مالکیت از تعریف بردگی و کیفیت «غریبه» ی

بیخویشاوند به عنوان ویژگی برده، بر مشکلات فایق آیند. بااینهمه، انسانشناسان مارکسیست باید با تفاوتها در شیوهی تولید نیز دستوپنجه نرم کنند (به انسانشناسی). بدینسان می یاسو (۱۹۷۵) شکوه دارد که هیچ «نظریهی کلی وجود ندارد که به ما امکان دهد که بردگی را تشخیص دهیم» و ایس که «بهراستی روشن نیست که بردگی فقط یک رابطهی "تولید" است». و موریس بلوخ (در واتسون ۱۹۸۰) می گوید که «باید تمامی این حق را حفظ کنیم که برای مقصودهایی که پیش چشم داریم شیوههای برای متعدد یا معدود ترتیب دهیم».

پیچیدگی سوم از وجود تردیدناپذیر جامعههای بردگی «ینگهدنیا» بهویژه آمریکای جنوبی، منطقهی کارائیب و برزیل سرچشمه می گیرد (پدگاگ ۱۹۷۶). چنان که مارکس در گروندریسه (چاپ پنگوئن، ص ۵۱۳) نوشت: «این واقعیت که اکنون نه تنها مالکان کشتزار را در آمریکا سرمایه دار می نامیم، بلکه آن ها سرمایه دار هستند، مبتنی بر هستی ناهنجار آنها در بازار جهانی است که بر کار آزاد استوار است». این وضعیت نابه هنجار مطمئناً کلید راهیابی به این تمایز است که بردگی ینگهدنیا ملغا میشود، حالآن که بردگی باستان ملغا نمی شود. بردگی آمریکایی از طریق متممی در قانون اساسی در ۱۸۶۵ یکباره به پایان آمد و جای خود را به کار آزاد داد؛ بردگی یونانی ـ رُمی طی دورهیی چندقرنه جای خود را نه به کار آزاد بلکه به نوع دیگری از کار وابسته داد که سرانجام طی فرایندی و با آهنگی که هنوز سخت محل بحث است (برای نمونه دوکس ۱۹۷۹) به سرفداری تکامل یافت. و هرگز بهتمامی جا خالی نکرد: بندگان به شمار بسیار فراوان تا اواخر سدههای میانه همچنان به هستی خود ادامه دادند گرچه دیگر شکل مسلط کار نبودند (ورلیندن ۷۷- ۱۹۵۵).

چنین «بقا»یی ذاتی مفهوم صورتبندی اجتماعی است. بردگان در سراسر بیشتر تباریخ انسان حضور داشتهاند، ولی به عنوان نیبروی کار مسلط، فقط در

غـرب در چنـد دوره و منطقـه وجـود داشـتهانـد. بههمینسان، شمار دهقانان آزاد کـه روی زمـینِ خـود کار میکردند و پیشهوران مستقل آزاد در شـهرها در جامعههای بردهداری فراوان ماندند، بـهویـژه در جهـان باسـتان کـه در آن وجـود ایـن کـسان بـرای عملیـات موفقیتآمیز تولید مبتنی بر بردگی معمولاً اساسی بود (گارنسی ۱۹۸۰). محـک آزمـون چنـدوچون سـلطهی شیوهی تولید بردگی نه در شـمارهی بردگـان بلکـه در جایگاهشان، یعنی در دامنه یی است که نخبگـان بـرای ثروت خود بدان وابستهاند.

برای آگاهی افزون تر ← أمپلو، سبی و پوچی، جسی. ۱۹۸۲؛ دوکس ۱۹۷۹؛ فینلی، پسی. ۱۹۷۹؛ فینلی، ام. آی. ۱۹۸۸؛ گارنسی، پسی. ۱۹۸۸؛ گارنسی، پسی. ۱۹۸۸؛ کلوستربور، دابلیسو. ۱۹۶۰؛ مسییاسسو، سسی. ۱۹۷۵؛ کلوستربور، دابلیسو. ۱۹۷۸؛ ورلینسدن، سسر ۷۷–۱۹۷۵؛ واتسون، جی. آل. ۱۹۸۵؛ (نیبز فهرست برای آگاهی افزون تر جامعهی باستان؛ و برای کتابنامهی افزودهی گسترده، فینلی، ۱۹۸۰؛

موزز فینلی

#### برشت، برتولت (Brecht, Bertolt)

زادهی ۱۰ فوریهی ۱۸۹۸ در اوگسبورگ؛ درگذشتهی اوت ۱۹۵۶ در برلین.

برشت، نمایشنامهنویس، شاعر و نظریه پرداز، کار نویسندگی را به عنوان شاعر نفرینشدهی شاد و شنگول و نوآیین و با عشق به چیزهای آمریکایی آغاز کرد («دربارهی طفلکی به به بعل، در جنگل شهرها)، و نیز کوشید نمایش آلمان را هم از قید افراطهای احساساتی و هم افراطهای اکسپرسیونیستی بهاند.

بحرانهای اقتصادی جمهوری وایمار بر برشت تأثیر نهاد و در ۱۹۲۸ به تصمیمی در جهت طراحی و ساخت و پرداخت «تئاتری برای عصر علم» انجامید. نمایش نامه ها، دکورها، بازی ها و کارگردانی سرد، سرگرم کننده و بااین همه آموزشی نمودار دوراهه های

ناخوشایند جامعه ی مدرناند که در آن فرد تنها بی یارویاور است (مضمون نمایش «آدم آدم است» این است که «یک آدم هیچ کس نیست») و تنها راههای تازه ی اندیشیدن، سازماندادن و بارآوری «هنگامی که انسان به انسان یاری می دهد» (مضمون نمایش بادن بازیگری می آموزد) می تواند زندگی یی را از نو انسانی سازد که خود خواهی و سود پرستی کورکورانه ی سرمایه داری و حشیانه اش کرده است.

برشت شکاندیش و فاضل ایس بینش اخلاقی را با مطالعهی تمام عمر آثار مارکس، و تا حدودی لنین تکمیل کرد. هنگامی که برشت در گیر بررسیهای مقدماتی برای نمایشنامه ی قدیسه یوهانای کشتارگاه ها بود کتاب سرمایه را کشف کرد. او به ئی. هاؤپتمان (یکی از همکاران متعددش) گفت که «من باید همهی آن را بفهمم» (اکتبر ۱۹۲۶). بیست سال بعد بیانیهی حزب کمونیست را به «شکل شعر بسیار بلندآوازهی لوکرتیوس، دربارهی سرشت چیزها، دربارهی چیزی شبیه به غیرطبیعی ودن شرایط بورژوایی» به نظم درآورد (فولکر ۱۹۷۵، صص ۴۷، ۱۳۴).

مارکسیسم برشت را تا حدودی مدعیات علمی حزب کمونیست آلمان و تا حدودی نیز معلمان و مرشدانی شکل بخشیدند که او به عنوان دوست و همتای خود برگزیده بود و از جملهی برجستهترین آنان می توان از فریتس اشرینبرگ، کُرش و بنیامین نام برد. برشت دیالکتیک آدورنو را به سبب آن که توپُر (ماتریالیستی) نبود مردود می شمرد، و گروه مکتب فرانکفورت را به عنوان روشن فکران درباری عصر بورژوایی ریشخند می کرد (رمان دوپولی، توران دخت). برشت نظریهی و رئالیسم ادبی را به عنوان نظریهیی نادیالکتیکی و متمایل به سرکوب تخیل و زایایی خوانندگان رذ می کرد («فراخنا و گونه گونی شیوهی رئالیستی می کرد (بیزاری خود را از قدرت ادبی ـ سیاسی که نگارش»)، و بیزاری خود را از قدرت ادبی ـ سیاسی که لوکاچ در مسکو از آن برخوردار بود ابراز داشت.

برشت خود از تأثیر و نفوذ در اتحاد شوروی بی بهره بود. هنرمندان اندیشهوران خویشاوند او، کسانی

لهستان رقم زد.

چون دوستاش سرگی ترتیاکوف پیا وی. مایر هولت سربهنیست شدند، و فقط *آیرای سه پولی* در زمان حیات برشت به روی صحنه رفت. برشت که در روز بهقدرترسیدن هیتلر شال و کلاه کرده و از آلمان به تبعید رفته بود، امیدوار بود که سرانجام بتواند روی صحنهی تئاترهای تجاری برادوی به موفقیت دست یابد؛ اما نه توانست خود را تو دل سرمایه گذاران جا کنند و نه چپ آمریکا را اغوا کند که متاع دندان گیری برای عرضه در چنته دارد. سالهایی که در سانتامونیکا و نیویورک گذراند (۴۷-۱۹۴۱) به تنزلی فرصتطلبانه در روش کارش میدان داد، درعین حال که این سال ها فقط بهطورحاشیهیی دامنهی دسترسی به کارهای او را افزایش داد. برشت به اروپا بازگشت تا نمایشنامهها و روشهای خود را به یاری گروه خود برلین آنسامبل به اجرا درآورد (گروهی که ادارهی آن به عهدهی همسرش، بازیگر بزرگ تشاتر، هلنه وایگل بود)؛ سفرهای این گروه تئاتری شیوهی عمل تئاتری قطعیی دهه ۱۹۵۰ را در فرانسه، بریتانیای کبیبر، ایتالیا و

برشت قصد داشت مارکس تئاتر پساسرمایهداری و پساذهنی گرایی باشد. دستورعملهایی که او برای روشنساختن کردار خود عرضه کرد به مفهوم تئاتر «اپیک» / «حماسی» (و سپستسر «دیبالکتیکی»)، و تکنیکهای «فاصله»آفرین در ببازیگری، کارگردانی و نوشتن بهمه برداشتهایی ضروری در زیبایی شناسی مدرناند. اما باید دید که این دستورعملها در جریبان عمل چه از کار درمی آیند، و نمایش نامههایی جون مادر، قدیسه یوهانای کشتارگاهها، اقدامهای به عمل آمیده، نسه دلاور، صعود مقاومت پذیر آرتورو اوئی، امیده، نسه دلاور، صعود مقاومت پذیر آرتورو اوئی، دارای دایرهی گچی قفقازی و گالیله او گالیلهیی هم دارای دایرهی گچی قفقازی و گالیله او گالیلهییی میم دارای می دارد.

برای آگاهی افزون تر ← بنتلی، اریبک ۱۹۸۱؛ برشت، برتولت ۱۹۸۱؛ ۱۹۶۲؛ ۱۹۷۲؛ ۱۹۷۶؛ ایبون، فردریبک

۱۹۶۷؛ فیسوجی، جان ۱۹۷۲؛ مونسک، آمریکیا ۱۹۷۲؛ شوئیس، کارل ایسچ.و ۱۹۷۷؛ فیولکر، کیلاؤس ۱۹۷۵؛ ویلت، جان ۱۹۶۸.

لى بكسندال

## برنال، جان دزموند

#### (Bernal, John Desmond)

زادهی ۱۰ مه ۱۹۰۱، استان ننـاگ ناحیــهی تیپـراری ایرلند؛ درگذشتهی ۱۵ سپتامبر ۱۹۷۱ در لندن. برنال را دوستان و ستایش گراناش به سبب گستردگی دانش و ژرفا و گسترهی شناختاش از پدیدههای طبیعی و اجتماعی، «حکیم» میخواندند. یکی از دوستان او را «مزبله یسی همه جا حاضر» نامید. او بهیقین بلندآوازه ترین دانشمند لز «دانشمندان سرخ» دههی ۱۹۳۰ به شمار میرفت که تأثیر و نفوذش برای مفهوم علم در مارکسیسم راستآیین بهویژه در بریتانیا و اتحاد شوروی مهم بود. در مقام دانشمند کار مهمی در بلورشناسی اشعهی ایکس انجام داد که یاری رساند تا بنیادهای زیستشناسی مولکولی را پیریبزی کنند. نقش برانگیزاننده یی او نیز به اندازه ی کشفیات اش مهم بود. دو تن از شاگرداناش دروتی حاجکین و ماکس پروتس از نامآوران جایزهی نوبل اند. برنال به عضویت انجمن سلطنتی (اف أر اس) درأمد و به استادی كالج بیربک لندن رسید و هم برندهی جمایزهی استالین شد (که سپستر با ظرافت و سنجیدگی به جایزهی لنین تغییر نام یافت) و هم مدال آزادی با درخت نخل ایالات متحد أمریکا. شاید قوهی تخیل او بیش از آن بی تاب بود که بتواند مدت زمانی دراز و چنان که باید و شاید با ژرفاندیشی بر مسئلهی خاصی متمرکز شود تیا کارش آنگونه که سنتاً گمان میرود به برتبرین دستاوردهای علمی بیانجامد. رویکرد او به حلوفصل مسئلههای پیچیده، در باری رسانی او به جنبهی علمی کوشش های جنگ جهانی دوم، بهویتره در عملیات ائتلافی در برنامهریزی دی دی (= روز ۶ ژوئین ۱۹۴۴، روز پـورش و استقرار ارتش متفقین در فرانسه)، یعنی بنزرگ تبرین يبورش دريبايي تباريخ، جبولان گاهي درخبور يافيت.

برنال در اوایل دههی ۱۹۲۰ در کیمبسریج کمونیست شد و در اشاعهی اندیشههای مارکسیستی در میان دانش مندان بسیار فعال بود. او سخت تحت تأثیر حفور هیسات نمایندگی شوروی در ۱۹۳۱ در «کنگرهی بین المللی تاریخ علیم و فناوری» در لندن قرار گرفت که ضمن آن بوخارین و دیگران با زبانی شیوا استدلال کردند که بیرخلاف باورهای سینتی به خصلت خودبسندهی علم، علم را باید در ارتباط با تكامل توليد ملاحظه كرد. برنال از هر نظر پرشورترين و افسون کننده ترین نماینده ی این دیدگاه بود که علیم بهدقت تمام تکامل اقتصادی را بازتاب میکند و شاید مهمتر از آن باید در علم به چشم راهنمای سیاست گنداری اجتماعی نگریست. او مقالمه ها و کتابهای بی شمار نوشت که تأثیر گذارترین آنها کارکرد اجتماعی علم (۱۹۳۹).و علم در تاریخ (۱۹۵۴) است که به صورت آثار متعارف مارکسیستی راستآیین در موضوعهای موردبحث خبود درآمدنید و هم چنان نیز معتبراند. «برنالیسم» به این معناست که اگر بتوان انحرافها و کژنماییهایی را که سرمایهداری و دیگر صورتبندی های اجتماعی اقتصادی غیرسوسیالیستی در پسی آوردند از میان برداشت، جامعه می تواند در راستای خطوطی حرکت کنید که عقلانیت علمی حکم می کند. علم هم چراغ راهنمایی است که راه رسیدن به کمونیسم را روشن می کند و هم نیروی محرک پیشرفت است؛ برنال می اندیسید که در کشورهای سوسیالیستی «دگرگونی بنیادی در علم دست داده است، دگرگونییی که درهای علم را به روی کل مردم می گشاید... [و این] می بایست قدرت سترگ تازهیی برای کشورهایی که این اتفاق در آن روی داده بــه ارمغــان آورد» (۱۹۵۴، صــص ۹۰۰ ــ ۹۰۱). دیدگاههای برنال هم در بریتانیا و هم در اتحاد شوروی تأثیرگذار بود و همچنان نیز در اتحاد شوروی به تأثیرگذاری خود ادامه داد، بااینهمه گرفتار مخمصهی جنگ و رسوایی لیستکوئیسم در شوروی شد. برنال آشتی میان وفاداری به مدل شوروی

پیشرفت با استالینیسم و نابودی همولانگیز پیژوهش علمی، بهویده در زمینهی موردنظر خودش زیستشناسی را، دشوار یافت. او که از دولت شوروی به عنوان چیزی چون بنگاه اندوختهی کامل هواخواهی می کرد، رفته رفته خلاف این نظر را پیدا کرد. او هر گز آشكارا بر ضد كمونيسم راست أيين سخن نگفت، بااینهمه همچنان که دیگر شیوههای اندیسیدن به روابط اجتماعی علم به تدریج سر برآوردند که در مورد نقش عقلانیت علمی و فناورانه هم در جامعههای سرمایه داری و هم در جامعههای بهظاهر سوسیالیستی دیدگاه انتقادی داشتند، تأثیرگذاری او دمبهدم رو به افول گذاشت. برنال سهمی اساسی در تثبیت موضوع روابط اجتماعی علم در «انجمن بریتانهایی» داشت و همچنین در «همایشهای پوگواش» فعال بود؛ بااینهمه در ۱۹۴۹ به دلایل ناشی از جنگ سرد از «شورای انجمن بریتانیایی» برکنار شد. او همچنین در پسیش بسرد اتحادید گرایسی علمسی فعسال بسود و در بنیادگذاری انجمن بریتانیایی مسئولیت اجتماعی در علم تأثير مهمي داشت.

برنال در رویکرد مارکسیسم سده ی بیستم به علم به عنوان نیرویی به وضوح پیشرو نقش مهمی داشت، اما بسیاری از مارکسیستها بعدها درباره ی نقسش متخصصان و ثمرههای پیژوهششان بسیار مرددتر بودند. تا همین تازگی ها سوسیالیستها رویهمرفته همچنان علم را امری نسبتاً بی مشکل می شمردند، اما منتقدان برنالیسم و راستآیینی مارکسیستی رفته رفته استدلال کردهاند که اگر مسایل سیاسی و ارزش گذارانه به کناری نهاده شوند یا فقط به تلویح به حال خود واگذار شوند، کاربست خود علم به تنهایی در خصوص سازمان اجتماعی تنها در حکم مصادره بر مطلوب است. مسایل ارزش اجتماعی، اولویتها و پاسخگویی را باید با ملاکهای خاص خودشان در زمینه ی فرهنگ طرح کرد، و نه این که به نخبگان جدید یا مجموعه بی طرح کرد، و نه این که به نخبگان جدید یا مجموعه بی

بـرای آگـاهی افـزون تـر ← برنـال، جِـی. دی. ۱۹۳۹

(۱۹۶۷)؛ ۱۹۵۴ (۱۹۶۹)؛ بوخارین، نیکالای و دیگران ۱۹۸۰؛ ۱۹۸۰ (۱۹۸۰)؛ گلد استمیث، متوریس ۱۹۸۰؛ گلداستمیث، متوریس و متکلی، ای. ال. ۱۹۶۶؛ گلداستمین، متوریس و متکلی، ای. ال. ۱۹۶۰؛ هاجکین، دروتی ۱۹۸۰؛ روزنتال، جاناتان و دیگران ۱۹۸۸؛ ورسکی، گری ۱۹۸۸؛ یانگ، رابرت ام. ۱۹۸۰. وابرت ام. یانگ

#### برنامهریزی اقتصادی (economic planning)

بااینهمه، در اوایل سده ی بیستم انتقاد نظری از سوسیالیسم بر پایه ی این فرض پا گرفت که مالکیت عمومی وسایل تولید به حکم ضرورت مستلزم برنامهریزی اقتصادی متمرکز است. این امر به همباحثه ی محاسبه ی سوسیالیستی معروف انجامید که در دهه ی ۱۹۳۰ به اوج خود رسید و در آن میزس و هایک استدلال میکردند که در چنین نظامی محاسبه ی اقتصادی عقلانی محال است و اسکار میکرد.

مباحثه با این نکته سروکار داشت که آیا تخصیص کارآی منابع به شیوهی پارهتو (ملاکی آرمانی که اقتصاددانان نوکلاسیک در محاسبهی رفاه به کار می گرفتند) می تواند در غیاب بازارها و قیمتها برای وسایل تولید به دست آید. شرح سنتی از این مباحثه این است که میزس بر آن بوده است که این امر از لحاظ نظری مُحال است، و هنگامی که استدلالاش مردود شمرده شد، هایک استدلال کرد که گرچه این

امر از لحاظ نظری ممکن است، در عمل ناممکن است. معمولاً هایک را به این صورت تفسیر میکنند که بنای استدلال خود را بر ناممکنی گردآوری و آمایش اطلاعات مورد نیاز برای طراحی متمرکز تخصیص کارآی منابع میگذارد. گمان بر این است که او استدلال میکند که در عمل تخصیص کارآی منابع فقط می تواند از عملیات نیروهای بازار نتیجه شود، و همراه با آن قیمتهای معینشده از سوی بازار نقشی محوری در انتقال اطلاعات به تصمیمگیرندگان نامتمرکز ایفا میکنند.

لانگه به مصاف این چالش رفت و نشان داد که از طریق به کارگیری «قیمتهای حسابداری» امکان پذیر است کے مالکیت عمرومی وسایل تولید را با تصمیم گیری نامتمرکز درهم آمیخت. این قیمتها را هیئت برنامهریزی مرکزی تعیین میکند و نه بازار، و تا هنگامی که عرضه و تقاضای برنامهریزی شده مساوی باشند، متغیر خواهد بود. حاصل تعادل کلی کارای پاره تویی است که عین آن چیزی است که در تعادل کلی کاملاً رقابتی اقتصاد نوکلاسیک موجود است. بر پایهی این تفسیر، لانگه در مباحشه چیره شد، ولی منتقدان اتریشی اخیر استدلال کردهاند که این تفسیر نادرست است، و ادعا دارند که هایک کاری به شرایط مورد نیاز برای تخصیص کارآی منابع پارهتویی ایستا نداشت. آنها تأکید دارند که دغدغهی هایک متوجه فرایند ب*از* تخصیص منابع حاصل از واکنشهای مداوم تصمیم گیرندگان نامتمرکز به اطلاعات همواره در حال تغییس در دسترس آنها، همسراه بنا قیمستهای معینشده از سوی بازار بود که نقش همآهنگ کنندهی تصمیمهای مستقل آنها را داشت.

همه ی مارکسیستها راه حل ِ لانگه یعنی کوشش برای تشبه به سازوکار بازار و اثبات این امر را که اقتصاد مبتنی بر مالکیت عمومی وسایل تولید می تواند به تخصیص منابعی با همان خصیصههای کارآیی اقتصاد مبتنی بر مالکیت خصوصی برسد، نپذیرفتند. بهویژه موریس داب استدلال می کند که برنامه ریزی اقتصادی

دقیقاً از آن رو مطلوب است که نتایجی را امکان پذیر می سازد که با نتایجی که عملیات نیروهای بازار پدید می آورد تفاوت دارد. از این دیدگاه، جوهر برنامه ریزی اقتصادی این است که همآهنگی تصمیمهای وابسته به هم را، پیش از آن که به اجرا درآیند، امکان پذیر می سازد. این دیدگاه، هم آهنگی برنامه ریزی شده و آگاهانه ی تصمیمهای /زپیشی را جای گزین سازوکار بازار مبتنی بر تصمیم گیری برنامه ریزی نشده ی /زپسی به عنوان واکنش اتمیستی تصمیم گیرندگان به قیمتهای متغیسر بازار و فرصتهای سودبری می کند.

وابستگی چندسویه در فعالیت اقتصادی در ارتباط با سرمایه گذاری کلان بسیار مشهود است. داب تأکید داشت کسه تمایزگذاری میان عدم اطمینان داشتی از فقدان اجتنابناپذیر و عدم اطمینان ناشی از فقدان اجتنابناپذیر شناخت تصمیم گیرندگان اتمیزه از کنشهای مورد نظر رقیبان، برای برنامه ریزی حائز اهمیت است. تصمیمهای سرمایه گذاری در اقتصادهای سرمایه داری بر پایه ی انتظارات سودآوری آینده صورت می گیرد. سودآوری آینده تا حدودی بسته به تأثیر و پی آمد مرکب همه ی طرحهایی است که به طورهم زمان بر عهده گرفته می شوند.

بااینهمه، در تصمیمگیری چندپاره، اتمیسی و مبتنی بر بازار، تصمیمهای سرمایهگذاری فردی در بیاطلاعی از کنشهای دیگران گرفته میشوند. از این رو، انتظاراتی که در بُن آنها جای دارد در کل نمی تواند برآورده شود.

برنامهریزی اقتصادی ایس امکان را میدهد که ایس وابستگی چندسویه به حساب گرفته شود. تصمیمهای سرمایه گذاری، برای آن که عقلانی باشد، باید بر پایه ی الگوی آینده ی مورد انتظار از هزینه ها و قیمت ها استوار باشد و نه الگوی موجود. عدم اطمینان از بابت کنشهای دیگران، تصمیم گیرندگان اتمیازه را از ارزیابی های آینده باز میدارد که در اقتصاد برنامه ریزی شده به بهترین وجه ممکن امکان پذیر است. در اقتصاد برنامه ریزی شده، سرمایه گذاری های عمده یمی

که دگرگونیهای غیرنهایی به بار می آورند می توانند به اتفاق یک دیگر برنامه ریزی و پیشاپیش قبل از آن که منابع اختصاص یابند هم آهنگ شوند.

این واقعیتهای اجتنابناپذیر گاهگاه به اختیارکردن شکلهایی از برنامه ریزی اقتصادی در کشورهای سرمایه داری پیشرفته و کشورهای کم توسعه یافته انجامیده است. این امر در مورد بریتانیا طی جنگ جهانی دوم بسیار مشهود بود؛ در این هنگام برنامه ریزی به منظور بسیج کل اقتصاد برای کوششهای جنگی پا به عرضه گذاشت. در آن هنگام امری عموماً مورد پذیرش بود که وقتی بسیج کلان یا به کار گیری مجدد منابع مطلوب است، برنامه ریـزی سازوکار تخصیص برتری است. استدلال های مشابه، پذیرش گستردهی برنامههای اقتصادی را در کشورهای رو به توسعه تحت تأثیر قرار داد، هرچند که به دلایل عدیده این طرحهای عمدتاً روی کاغذ ماندند و پیآمد عملی اندکی در بر داشتند. در سه دههی پس از جنگ جهانی دوم، بسیاری از کشورهای سرمایهداری پیشرفته تیدابیر دخالت دولتی را، از برنامهریزی ارشادی تا سیاست صنعتی را، برای پیشبرد بازسازی و رقابت بنین المللسی پذیرفتند. حتا پس از چالش نولیبرالی دهههای ۱۹۸۰ و ۱۹۹۰، این امر همچنان به قوت خود باقی است که در هیچیک از کشورهای سرمایه داری اختصاص منابع یک سر به عهده ی عملیات نیروهای بازار واگذار نمیشود.

بااینهمه، برنامهریزی اقتصادی در وهله ی نخست با اتحاد شوروی، و توسعاً، با اروپای شرقی پیوند داشته است. نظام برنامهریزی مرکزی شوروی طبی دهه ی ۱۹۳۰ پس از درپسیشگرفتن «نخستین برنامه ی پنجساله» در ۱۹۲۹ پا گرفت و ۶۰ سال بعد برچیدن آن آغاز شد. صورت متمایز این نظام برنامهریزی را هدفهای پیاپی صنعتی کردن سریع، بسیج برای هدفهای پیاپی صنعتی کردن سریع، بسیج برای «جنگ بزرگ میهنسی» در برابر متجاوزان نازی، بازسازی پس از جنگ و تداوم جنگ سرد شکل داد.

توسعه ی منطقه یی به شمار میآمد، اشتغال کامل و نرخهای تورم پایین را حفظ می کرد و با افزایشی در سطح معاش و شکوفایی فرهنگی همراه بود. نظام برنامه ریزی مرکزی با سرکوب و نقض هولناک آزادی های فردی همزیستی داشت و وسیله یی بود برای تصمیم گیری دل بخواه، ناکار آیی و اتلاف، آلودگی و تباهی زیست محطی گسترده، کم بود رایج و نارضایی مصدف کننده.

الگوی شوروی نظام دستوری و اداری بسیار متمرکزی بود که بر پایهی طرحهای سالانهیمی استوار بود که مرکب از هدفهای الـزام آور بـرای هـر مؤسسه بـود و مقادیر و غایتهای بازده و کاربرد و منابع عوامل تولید را در بر می گرفت. روش اصلی که برای تهیه و تنظیم برنامه به کار گرفته میشد روش «تعادل مواد» بود. ایس امسر مسستلزم گزارشی از کاربُردها و منسابع برنامهریزی شده ی عرضه برای هنر فنرآورده ی عمنده، همراه با ناهمسازیهایی آغازین میان تعادلهای به هم وابستهیی بود که از طریق یک یا چند نوبت بازنگری مکرر مورد وارسی قرار می گرفت. اطلاعاتی که بیرای ساختمان طرح مورد استفاده قرار مى گرفت از طىرف مؤسسهها تأمين ميشد و، از آنجا كه نظام تشويقي مرکب از پاداشهایی بود که به هدفی انجامیافته تعلق می گرفت، مؤسسهها انگیزهیمی برای تأمین اطلاعات جهتدار داشتند تا به این ترتیب به هدفهای آسان دست یابند.

این الگو دستخوش ضعفی فراگیر بود که به اطلاعات و انگیزش مربوط بود که مادام که برنامه ریخی مبتنی بر اولویت حاکم بود از آن جلوگیری می شد، و منابع در شمار محدودی از بخشها متمرکز می شد، و حیطه های بی بهره از اولویت، به ویژه بخش کالاهای مصرفی، پسمانده شمرده می شدند. بااین همه، در میانهی دههی ۱۹۷۰ اقتصاد شوروی رو به کسادی رفت و سطح معاش و تأمین موادغذایی رو به وخامت گذاشت. فرارسیدن عصر گورباچف در ۱۹۸۵، فرایند کشداری از اصلاحات ناکام را در پسی می آورد که

نتیجه ی آن در حال حاضر هنوز بسیار نامعلوم است. در ضمن، بسیاری از کشورهای اروپای شرقی رژیمهای کمونیستی خود را برانداختهاند و کاملاً در راستای مسیری حرکت میکنند که به رواج اقتصادی میانجامد که بهنحوی بر نیروهای بازار استوار است، هرچند که شکل آن ممکن است در کشورهای مختلف تفاوت بپذیرد.

دگرگونیهای مشابهی نیز در اندیشههای نظریهپردازان سوسیالیست در غرب دست داده است. تقابیل تاریخی میان برنامهریزی و بازار عمدتاً به کناری نهاده شده و شكلي از سوسياليسسم بسازار به منزلهي الكوي اقتصادى اصلى مورد حمايت اقتصاددانان سوسياليست سر برآورده است. بااین همه، تجربهی اروپای شرقی، بهویـژه تجربـهی «سازوکار اقتـصادی نـوین» کـه در ۱۹۶۷ در مجارستان رواج گرفت، به شک آوری فزاینده در باب امکانپذیری هر چیزی شبیه به مفهومهای ماركسيستي پيشين دربارهي برنامهرينزي اقتصادي انجامید. استدلال اساسی این است که برای آنکه مؤسسهها انگیزهیی داشته باشند تا از منابع و شناخت محلی در اختیار خود استفادهی کارآمد به عمل آورند، باید کاملاً خودمختار باشند. این مؤسسه ها فقط به شرطی کاملاً خودمختار می گردند که تصمیمهای خود را، از جمله تصمیمهای مربوط به سرمایه گذاری را، خود بگیرند و برحسب ایس که موفق یا ناموفقانید بهرهمند شوند یا زیان ببینند. این امر بازار کار و سرمایه را لازم می آورد، همراه با تصمیمهای سرمایه گذاری که هم آهنگ می شوند و منابع از طریق عملیات نیروهای بازار از نو تخصیص می یابند.

در برخی از الگوهای سوسیالیسم بازار، مؤسسه ها در مالکیت عمومی اند، و در برخی دیگر در مالکیت کثوپراتیوهای کارگران اند؛ در همیجیک از موارد مؤسسه ها به سرمایه داران تعلق ندارند، و به این تعبیر در مالکیت خصوصی کسی نیستند. بااین همه، گرچه این مؤسسه ها کاملاً خودمختاراند و بنا بر موفقیت خود پاداش یا کیفر می یابند، به تعبیری دیگر در مالکیت

خصوصیاند؛ وجبود تبصمیم گیبری پراکنده از طریق مؤسسههای اتمیزه مانع هر آن چیبزی می شود که بتواند به طرزمعقولانه فکر برنامه ریبزی اقتصادی را به ذهبن راه دهبد. در ایبن الگوها سبهم مهمی ببرای سیاستهای مالی و پولی، و نیز ببرای سیاستگذاری صنعتی و گاه حتا برای برنامه ریبزی ارشادی در نظر گرفته می شود. بااین همه، هم آهنگی آگاهانه ی /زپیشی تصمیمهای سرمایه گذاری کلانِ به هم وابسته، که داب آن را جوهر برنامه ریزی اقتصادی می شمرد، قاطعانه به کناری نهاده شده است.

امروز تنها اقلیتی از اقتصاددانان مارکسیست سوسیالیسم بازار را رد میکننسد. کسانی که سوسیالیسم بازار را مردود میدانند به سود شکلی از برنامهریزیِ مشارکتی استدلال میکنند که نه بازگشتی از دولت به مالکیت خصوصی دوفاکتو بلکه پیشروی به سوی مالکیت اجتماعی را پیش چشم دارد.

برای آگاهی افزون تر ← بروس، ولودیزمیرز و لاسکی، کازمیرز ۱۹۸۹، بیبوکنن، ألس ۱۹۸۵؛ دیبواین، پَت کازمیرز ۱۹۸۹؛ داب، مبوریس ۱۹۵۵؛ ۱۹۶۰؛ ۱۹۸۳؛ هبوروت، برانکو ۱۹۸۳؛ لاوؤی، دان ۱۹۸۵؛ نوو، الک ۱۹۸۳؛ پیت دیواین

#### برنشتاین، ادؤارد (Bernstein, Eduard)

زادهی ۹ ژانویسه ی ۱۸۵۰ در بسرلین؛ درگذشسته ی ۱۹۳۲ در بسر دسسامبر ۱۹۳۲ در بسرلین. برنسشتاین کسه پسسر لوکوموتیورانی یهودی بود از ۱۸۶۶ تا ۱۸۷۸ در بانکی به کار مشغول شد. او در ۱۸۷۱ به حزب کارگران سوسیال دموکرات آلمان (Eisenacher) پیوست و تحت تأثیر مارکس و بهویژه انگلس، که با هر دو در ۱۸۸۰ دیدار کرده بود، مارکسیست شد. برنستاین از ۱۸۸۰ تا ۱۸۹۰ سردبیری نشریه ی سوسیال دموکرات ارگان حزب را (که بنا بر قانون ضدسوسیالیستی ارگان حزب را (که بنا بر قانون ضدسوسیالیستی بیسمارک غیرقانونی اعلام شده بود) نخست در زوریخ و سپس در لندن بر عهده گرفت، شهری که از ۱۸۸۸

تا بازگشتاش به آلمان در ۱۹۰۱ در آن به سر برد. در لندن به حلقهی دوستان نزدیک انگلس درآمد و انگلس او را وصی ادبی خود کرد. در همان هنگام با فابیانها نیز پیوند برقرار کرد و تحت تأثیر آنها قرار گرفت.

برنستاین از ۱۸۹۶ تیا ۱۸۹۸ سلسلهمقالههایی در نشریهی زمان نو منتشر سیاخت که می کوشید در أنچه او آن را عناصر منسوخ، جزمى، غيرعملى يا مسبهم در مارکسیسسم مسیشسمرد بازنگری کند، درعین حال منکر آن بود که هسته ی اساسی مارکسیسم را مردود میدانند. در ۱۸۹۹ اندیشههای خود را به شکلی بسیار جامع در پیش شرط های سوسياليسم، يعنى كتاب مهم تجديدنظرطلبي ا رویزیونیسم کلاسیک به رشتهی تحریر کشید و در آن پیش بینی های مارکسیستی را در باب تمرکز صنعتی فزاینده و قطببندی طبقاتی محل مناقشه قبرار داد و استدلال کرد که طبقهی متوسط نه تنها در حال ناپدیدشندن نیست بلکه هم از نظر اندازه و هم پیچیدگی روبه افزایش است. او مدعی شد که تکامل تاریخی نشان داده است که بحرانهای اقتصادی به جای آن که حادثر شوند کیمتر شدهانید و نظریهی افزایش فقر و فلاکت (rerelendung) طبقهی کارگر را باطل و بی اعتبار کرده است. «واکنش اجتماعی... بر ضد گرایش های استثمار گرانهی سرمایه همواره بخشهای هرچه بیشتری از زنیدگی اقتیصادی را زیبر نفوذ و تأثیر خود قرار می دهد.» برنشتاین به سود چشماندازی از «پیشروی مستمر» از جانب طبقه کارگر بر ضد «برخوردی فاجعهبار» استدلال می کرد. باید کوشید توافقهایی با طبقهی متوسط لیبرال و دهقانان بر ضد دولت تمامت خواه ديوان سالار، يونگرها و تجارت بزرگ صورت داد. تسخیر قدرت سیاسی به دست طبقهی کارگر گسترش حقوق سیاسی و اقتصادی این طبقه را در پی میآورد که بهتدریج «دولت را در جهت دموکراسی دگرگون میسازد.» دموکراسی «درعینحال هم وسیله و هم هدف است.» برنشتاین اندیشهی انقلاب قهرآمیز و

دیکتاتوری پرولتاریا را مردود می شمرد و دست به دامن سوسیال دموکراسی میشد که «به نظر می رسید درواقع همانچیزی است که اکنون هست، یعنی حیزب دموکراتیک و سوسیالیستی اصلاحات.» دیندگاههای برنشتاین را در آلمان **کائوتسکی و رُزا لوکزامبورگ و** از خارج پلخسانوف، که دلبستهی دفاع از میسرات مارکسیستی کلاسیک بودند، با حدت و شدت به معارضه گرفتند. گرچه کنگرههای پیایی حیزب دیدگاههای برنشتاین را محکوم کردند، او از ۱۹۰۲ تـا ۱۹۰۶، از ۱۹۱۲ تـــا ۱۹۲۸ و از ۱۹۲۰ تــا ۱۹۲۸ نماینــدهی سوسسيال دموكراسسي آلمسان در مجلسس ملسي آلمسان، رایشستاگ، بود. او در نوشتهها و سخنرانیهای بعدی خود به بسط و گسترش انتقادهای خود از دیدگاههای مارکس پرداخت، و مواضع نوكانتي اختيار كرد (→كانتيسم و نو کانتیسم) و از زاویهی آن به سود سوسیالیسمی استوار بر زمینههای اخلاقی استدلال کرد.

برنشتاین طی جنگ جهانی اول خواهان قرارداد صلح بود و در دسامبر ۱۹۱۵ بر ضد اعتبارات جنگی رأی داد. پس از ترک حزب سوسیال دمومکراتیک <آلمان> در ۱۹۱۷ به حزب چپتر سوسیال دموکرات مستقل (يو اس پ د) پيوست. پس از جنگ از نو به حـزب سوسیال دموکرات پیوست و در فاصلهی سال های ۱۹۲۰ تا ۱۹۲۱ در تهیهی پیشنبویس برنامهی ایس حزب شرکت جست. قدردانی از برنشتاین نه تنها در محفلهای سوسیال دموکراسی آلمان جانی نو گرفت بلکمه همچنین از ۱۹۸۹ به ایس سو پارهیی از ایدئولوژیـستهای مهم شبوروی نیبز کمه ممدعی مشاهدهی رشد سناختارها و روابط سوسیالیستی در جامعههای سرمایهداری معاصر بودند (یوری کراسین و اولگ بوگومولوف) آشکارا آن را بر زبان آوردنـد و آرزو کردند که از «این حکم ادؤارد برنشتاین اعادهی حیثیت شود که بر ضد آن در زمان ما حکم تکفیری صادر شده است: "هدف نهایی هیچ نیست؛ جنبش همه چینز است"» (اولسگ بوگومولسوف). (نیسز ← تجدیدنظرطلبی / رویزیونیسم؛ سوسیال دموکراسی)

برای آگاهی افسزون تسر ← برنستتاین، ادؤارد ۱۸۹۵؛ ۱۹۵۸؛ ۱۹۵۹؛ کول، جی. دی. ایسچ. ۱۹۵۶؛ کول، جی. دی. ایسچ. ۱۹۵۶؛ کسولتی، لوچسو ۱۹۹۹ (۱۹۷۲)؛ گِسی، پیتسر ۱۹۵۲، کائوتسسکی، کسارل ۱۸۹۹؛ لوکزامبسورگ، رُزا ۱۸۹۹؛ کائوتسسکی، کسارل ۱۸۹۹؛ لوکزامبسورگ، رُزا ۱۹۷۰)؛ سویزی، پل ام. ۱۹۴۶؛ تیودور، ایچ و تیودور، جی. ام ۱۹۸۸.

#### مانتی جانستن

#### بلانكيسم (Blanquism)

این عنوان برای آموزه ی سیاسی محوری انقلابی بزرگ فرانسوی لویی ـ آگوست بلانکی (۸۱–۱۸۰۵) به کار میرود. هدف بلانکی، در صتن سنت توطئه گرانه ی بابوف و بووناروتی، سازمان دادن یک جمع نخبه ی نسبتاً کوچک، متمرکز و سلسله مراتبی است که قیامی را به انجام می رساند تا به مدد دیکتاتوری انقلابی خود به جای قدرت دولتی سرمایه داری بنشیند. چون معتقد بود فرمان برداری دیریاز از جامعه ی طبقاتی و دین اکثریت مردم را از بازشناختن منافع راستین خود بازداشته است، تا هنگامی که مردم دوره ی درازی از بازشنوی را تحت این دیکتاتوری در پاریس طی نکرده باشند با حق رأی همگانی مخالفت می ورزید. سرانجام، باشند با حق رأی همگانی مخالفت می ورزید. سرانجام، در حاکمیت کمونیسم «غیبت حکومت» دست خواهد داد (به نقل از برنستاین ۱۹۷۱، ص ۳۱۲).

مارکس و انگلس بلانکی را در مقام یک رهبر انقلابی دلاور بهشدت می ستودند. این دو مدت کوتناهی بنا حامیان بلانکی در ۱۸۵۰ (ریسازانوف ۱۹۲۸) و در حامیان بلانکی در ۱۸۵۰ (ریسازانوف ۱۹۲۸) و در ۱۸۷۱ در پی وقوع کمون پاریس متحد شدند؛ پیش از آن، مارکس کوشش نافرجامی بنه کار برده بود تنا بلانکی را به بین الملل بکشاند. بااینهمه، مارکس و انگلس رویکرد توطئه گرانه ی «کیمیاگران انقبلاب» را که به نحوساختگی می کوشیدند «بنر فرآیند تکامل انقلابی پیشدستی کنند» مردود می شسمردند ( NRZ می شماره ی ۴، ۱۸۵۰). مارکس و انگلس برخلاف بلانکی جنبش پرولتاریایی را «جنبش خودآگاهانه و بلانکی جنبش پرولتاریایی را «جنبش خودآگاهانه و مستقل اکثریت عظیم» می شمردند (بیانیه ی حزب

کمونیست ب ۱) و «یکسر به بالندگی فکری طبقه ی کارگر که بیگمان از کنش مشترک و بحث و گفتوگوی متقابل به دست میآمد، اعتماد داشتند.» (انگلس). برنشتاین و دیگران «سخنی با اتحادیه ی کمونیستها»ی مارکس و انگلس (مارس ۱۸۵۰) را خطابه یی بهشدت بلاتکیستی میشمردند. بااینهمه، این خطابه استدلال میکرد که مرحلهی بعدی انقلاب در آلمان مستلزم یاریدادن به دموکراتهای خرده بورژوا برای کسب قدرت است، درعین حال که کارگران آلمانی بیش از آن که خود قدرت را به دست گیرند نیاز دارند که «تکامل انقلابی درازمدتی» را پشت سر بگذارند.

این عقیدهی رایج که اصطلاح دیکتاتوری پرولتاریا از بلاتکی نشئت می گیرد و مارکس این اصطلاح را از او برگرفته است تصوری بیپایه است. نه تنها دامنگت (۱۹۵۷ ص ۱۷۱) و اسپیتزر (۱۹۵۷ ض ۱۷۶) هر دو اذعان دارند که بلانکی هرگز این تعبیر را به کار نبسرد، بلکه انگلس دقت و کوشش بسیار به کار برد تا به تفاوت بنیادی میان این مفهوم مارکسی و دیکتاتوری انقلابی موردنظر بلانکی تأکید ورزد. انگلس مینویسد: «از برداشت بلانکی از هر انقلاب به عنوان شبیخون یک اقلیت کوچیک انقلابی، بهخبودی خبود ضرورت دیکتاتوری پس از موفقیت شبیخون در پی می آید: البته نه دیکتاتوری کل طبقهی انقلابی، یعنی پرولتاریا، بلکه دیکتاتوری شمار اندکی از کسانی که شبیخون را به انجام رساندهاند و خود بیشاپیش تحت دیکتاتوری یک یا چند تن سازمان یافتهاند.» («برنامهی پناهندگان بلانکیست کمون»، ۱۸۷۴).

اتهام بلانکیست را منشویکها (بهویژه پلخانوف) بر ضد لنین و بالشویسم، هم پیش و هم پس از انقلاب اکتبر ۱۹۱۷ به کار بردند. پاره یی از نویسندگان اخیر بر آناند که «راهنمای عمل لنین از بُن از سنت بلانکیسم ژاکوبنی برگرفته شده است که تکاچف لپوپولیست سده ی نوزدهمی آن را به رنگ روسی درآورده بود» (فیشمن ۱۹۷۰، ص ۱۷۰). بااینهمه،

لنسین در آوریسل ۱۹۱۷ بلانکیسم را از آن رو محکوم شمرد که همیکوشد با پشتیبانی اقلیتی قدرت سیاسی را به چنگ بگیرد. در مورد ما مطلب یکسر تفاوت دارد. ما هنوز یک اقلیتایم و نیاز به کسب اکثریت را درک میکنیم («گزارش دربارهی موقعیت کنونی و نگرش به حکومت موقت»). بالشویکها مدعی بودند که این حمایت اکثریت برای انقلاب را در اکتبر ۱۹۱۷ به دست آوردهاند. گرچه مخالفان بالشویکها در این دعوی مناقشه کردهاند، درگیرشدن توده یی کارگران، دهقانان و سربازان از طریق شوراها به یقین انقلاب بالشویکی را از الگوی بلانکیستی آن بهشدت متمایز میسازد.

برای آگاهی افزون تر ← اگولون، ام و دیگران ۱۹۸۶؛ برنستاین، سمیوئل ۱۹۷۰ (۱۹۷۱)؛ پلانکی، لویی ـ آگوست ۱۹۷۷؛ کول، جی. دی. اینچ ۱۹۵۶ دامنگت، موریس ۱۹۵۷؛ دریبر، هَل ۱۹۸۶؛ فیشمن، ویلیام جِنی ۱۹۸۳؛ جانستن، ام ۱۹۸۳؛ ریازانوف، داوید باریسوویچ ۱۹۲۸؛ اسپیتزر، الن بی. ۱۹۵۷.

مانتی جانستن

## بلوخ، ارنست (Bloch, Ernst)

زادهی ۸ ژوئیسهی ۱۹۸۵ در لودویسگ شسافن؛ درگذشتهی ۳ اوت ۱۹۷۷ در اشتوتگارت. بلوخ نیز مانند دوستاناش لوکاچ و بنیامین بر اثر وحشتهای جنگ جهانی اول به سوی مارکسیسم کشیده شد که در آن دفاعی میدید بر ضد جنگ، سرنوشتی که می توانست بشریت را فرو ببلعد. بلوخ در دورهی نازیها به ایالات متحد آمریکا پناهنده شد؛ پس از آن کوشید جاپایی در جمهوری نوبنیاد آلمان شرقی پیدا کند، ولی مارکسیسمِ ناراستآیین او اندک همدلی و حمایتی در آنجا به دست آورد و او در ۱۹۶۱ آلمان شرقی را ترک گفت و بقیهی عمر خود را در توبینگن شرقی را ترک گفت و بقیهی عمر خود را در توبینگن گذراند. از آن هنگام تأثیر و نفوذ سترگ او بسیار فراتر از مارکسیسم رفت.

مارکسیسم مقاله یی و غیرنظاممند او (در بهترین حالت) بیش تر موعظه وار است تا تحلیلی. در هستهی

أموزش او نجاتباورییی دنیوی وجود دارد، این آموزهی یهودایی که نجات همبواره در روزگار ما و در همین جهان میسر است. او باور داشت که گرچه جهان «نجاتیافته» ناگزیر از بُن با این جهان تفاوت دارد ... و به این تعبیر یک «اوتوپیا» است ــ بااینهمه، بـدون تسلیم و رضا به فرجاماندیشی مسیحی مرگ و زایس دوباره، نیز میسر است. این مضمون که نخست در روح اوتوپیا (۱۹۱۸) به کار گرفته شد، در اصل امید (۱۹۵۹) به شکوفایی تمام رسید. در ایـنجـا بلـوخ بـه بازخوانی دوشاخگی ارسطویی قوه (ماده) و فعل (عقل) بر پایهی تحقق پیشرو قوه در جهانی می پردازد که بهتمامی به نیروی عقل روشن شده است. بـ دین سان، این آموزهی اهل مدرسه که مادهی ازلی علت نخستین جهان است در تاریخ ما بیشتر به صورت افقی، بر پایهی بهشتی دسترسناپذیر، تفسیر میشود تا به صورت عمودی، مارکسیسم خود بخشی از «پیکربندی» تاریخی این فرآیند است؛ برای نمونه، بلوخ در کتاب خود دربارهی توماس مونتسر (۱۹۲۱) انقلاب آناباپتیستی سدهی شانزدهم را همچون پیشگمانش آن چیزی میشمارد که تازه اکنون در انقلاب بالشویکی بهتمامی به تحقق میرسد. بلوخ می گوید که تاریخ، به معنایی که در «برنهادهها»<یی دربارهی فلسفهی تاریخ> والتر بنیامین در ۱۹۴۰ نیز بازتاب یافت، «آن چیـز پیوسـته مورد اشارتی» (das stetig Gemeinte) است که آتش پیکارهای کنونی را برمیافزود.

برای آگاهی افزون تر ← بنیامین، والتر ۱۹۴۰؛ بلوخ، ارنست ۱۹۴۷ (که شامل اقلام زیـر مـیشـود): ۱۹۱۸؛ ۱۹۲۸؛ ۱۹۵۸؛ ۱۹۸۲؛ ۱۹۸۸،

جولين رابرتس

#### بنایارتیسم (Bonapartism)

در نوشتههای مارکس و انگلس این اصطلاح به شکلی از حکومت در جامعهی سرمایهداری اشاره دارد که در آن بخش اجرایی دولت، تحت حاکمیت یک تن، بر همهی دیگر بخشهای دولت و بر جامعه قدرتی

دیکتاتورمآبانه به دست میآورد. بدینسان، بناپارتیسم جلوهگاه افراطی آن چیزی است که در نوشتههای مارکسیستی اخیر دربارهی دولت «خودفرمانی نسبی» دولت نامیده شده است (برای نمونه در پولانتزاس ۱۹۷۳). نمونهی مهیم این شکل از حکومت در ایام زندگی مارکس حکومت لویی بُناپارت برادرزادهی ناپلئون اول است که پس از کودتای ۲ دسامبر ۱۸۵۱ ناپلئون سوم شد. این رویداد الهامبخش یکی از مهمترین ناپلئون سوم شد. این رویداد الهامبخش یکی از مهمترین و درخشانترین نوشتههای تاریخی، مجدهم برومر، شد. انگلس نیز به سهم خود توجه چشمگیر به حاکمیت بیسمارک در آلمان نشان داد، و رژیم بیسمارکی را از بسیاری جهات شبیه به بُناپارتیسم یافت.

نزد مارکس و انگلس بُناپارتیسم فرآوردهی موقعیتی است که در آن طبقهی حاکم در جامعهی سرمایهداری دیگر قادر نیست حاکمیت خود را از طریق وسایل قانون مند و پارلمانی حفظ کند؛ اما درعین حال طبقهی کارگر نیز قادر نیست پیشوایی خود را بر کرسی تصدیق بنشاند. مارکس، پس از آن که امپراتوری دوم بناپارت سوم زیر بار شکست در جنگ فرانسه \_ پروس از هم پاشید، در نبرد طبقاتی حدر فرانسه > می گوید که بُناپارتیسم «یگانه شکل ممکن حکومت در هنگامی بود که بورژوازی حاکمیت را از دست داده بود، و طبقهی کارگر هنوز قوهی حکومت بر کشور را به دست نیاورده بود» (ف ۳). به همین سان، انگلس در خاستگاه خانواده می گوید که دولت بهطورکلی دولت طبقهی حاکم است «بااینهمه، استثناناً دورههایی روی میدهد که در آن طبقات در حال ستیز در چنان تعادل تنگاتنگی با یکدیگر قرار دارند که قدرت دولتی، به عنوان واسطهیی ظاهری، به مدت یک لحظه درجهی معینیی از استقلال از هر دو اینها به دست می آورد» (ف ۹). این ضابطهبندی ها بر میزان بالایی از استقلال دولت بناپارتيستى تأكيد دارند؛ اما خصلت ديكتاتورمآبانهى آن نیز به همین نسبت درخور تأکید است.

استقلال دولت بناپارتیستی، و نقش آن به عنوان «واسطه یی ظاهری» میان طبقات درحالستیز، به قول مارکس، آن را «معلق در هوا» به حال خود نمیگذارد.

مارکس همچنین می گوید که لویی بناپارت دهقانان خرده پا، ایسن پُرشسمار ترین طبقه در فرانسه را «نمایندگی می کرد»، و غرض او از بنه کارگرفتن ایس عبارت می تواند این باشد که لویی بناپارت مدعی بود که به سود این طبقه سخن می گوید و مورد حمایت آن است. مارکس همچنین می گوید که، بااین همه، لویی بناپارت مدعی است که به سود همه ی دیگر طبقات جامعه نیز سخن می گوید. درواقع، قرار است وظیفه ی واقعی دولت بناپارتیستی تضمین امنیت و وظیفه ی واقعی دولت بناپارتیستی تضمین امنیت و ثبات جامعه ی بورژوایی و هموارساختن راه توسعه و گسترش شتابان سرمایه داری باشد.

مارکس و انگلس در نوشتههای خود دربارهی دولت بناپارتیستی، همچنین مفهومی مهم دربارهی دولت به دست دادند، یعنی درجه یی که دولت بسر پایه ی آن منافع کسانی را نمایندگی میکند که واقعاً آن را اداره می کنند. مارکس در مجدهم برومر از «ین قدرت اجرایی با آن سازمان دیوانسالار و نظامی عظیماش، با آن ماشین دولتی گسترده و ساختگیاش، با مجموع کارمنداناش که سر به نیممیلیون تن می زند، افرون بر ارتشی نیممیلیونی، این مجموعهی طفیلی ترسناک، که پیکر جامعهی فرانسه را چون پسردهی جنینی فرامی گیبرد و تمنامی خُلل و فُنرج آن را مسدود مىسازد...» (ف ۷) سخن مىگويد. <اما> آنسان ك مارکس در نبرد طبقاتی اذعان دارد، درواقع دولت بناپارتیستی تمامی خُلل و فُرج فرانسه را مسدود نمیکند؛ زیرا، آنگونه که او در آن هنگام نوشت، زیـر سیطره و نفوذ دولت بناپارتیستی است که «جامعه بورژوایی، فارغ از ناملایمات و نگرانی های سیاسی به پیشرفتی دست یافت که حتا خود نیز انتظارش را نداشت» (ف ۳). بااینهمه، این امر از اهمیت این نکته نمیکاهد که دولت بناپارتیستی میکوشید به منافع خاص و نیز منافع سرمایه خدمت کند.

برای آگاهی افزون تر ← دریپر، هَل ۱۹۷۷؛ پولانتزاس، نیکوس ۱۹۷۳؛ روبل، مَکس میلیَن ۱۹۶۰.

رالف میلی بند

## بنيامين، والتر (Benjamin, Walter)

زاده ی ۱۵ ژوئیه ی ۱۸۹۲ در برلین؛ درگذشته ی ۲۷ سپتامبر ۱۹۴۰ در پورت بو اسپانیا. بنیامین احتمالاً مهم ترین نظریه پرداز فرهنگی در سنت مارکسیستی است. او که در سراسر حیاتاش کم تر شناخته بود، از هنگام جنگ جهانی دوم به این سو بسیار تأثیرگذار بوده است. بااین همه، نهان معناهای دقیق کار او میان دو دسته همچنان محل بحث و مناقشه ماننده است: کسانی که در او به چشم چهره یی آنجهانی و کمابیش تراژیک مینگرند که از نعمت استعدادهای تقریباً مرموز برخوردار بوده است، و کسانی که او را به سبب مارکسیسم سرسختانهاش میستایند.

آثار أغازين بنيامين از نوعي دل بستگي پيچيده به الاهيات مایه می گیرد. نخستین مقالهی اساسی او دربارهی رمان خویشاوندیهای انتخابی نوشتهی گوته کوششی است برای رودررو قراردادن نمادپردازی نااخلاق گرای نظریهی فرهنگی اوایل سدهی بیستم با اخلاق نسبتاً پاک دینانهی خودش. این نگرش در پایاننامهی دکتری او با عنوان «خاستگاه درام تراژیک آلمان» به نقد تمامعیار «رواقیمشریی» غیرسیاسی زندگی روشـنفکسری در برابـر درام لوتری سدهی هفدهم بدل شد. این اثیر که هنگامی تكميل شد كه بنيامين سيوسه ساله بود، جامع ترين بينان نظری است که او پدید آورده است. اما این اثر، همچنان که خود او میگوید، در حکم «پایان دور ادبیات آلسانی من است». از میانهی دههی ۱۹۲۰ به اینسو، بنیامین کمابیش منحصراً خود را وقف مسایلی کرد که دریافت مارکسیستی از فرهنگ طرح می کرد، و از آن دیدگاه، قواعد تاریخ ادبی دانشگاهی فقط می توانست نقشی بسیار جنبی داشته باشد. یک عامل بیرونی نیز در این دگرگونی تأثیر گذاشت؛ دانشگاه فرانکفورت، که بنیامین اثرش را به آن تسلیم کرده بود، کار را مردود شمرد و بدینسان امیدهای او را برای اشتغال دانشگاهی نقش بر آب کرد.

در فاصله ی سال ۱۹۲۵ تا ۱۹۳۵ بنیامین عصدتاً از راه پاورقینویسی برای روزنامهها گذران کرد و به برشت و دیگر روشنفکران چپگرای روزگار خود نزدیک شد.

گرچه از پیوستن به حزب کمونیست سرباز زد، دیندارش از مسکو در زمستان ۱۹۲۶/۷ علاقهاش را به زندگی فرهنگی حکومت تازهی شوروی تحکیم و تعمیق بخشید. این امر در مقالههای پُرشوروحال و جندلی (و عمدتاً نقدهایی) بازتاب یافت که در این دوره می نوشت. بهقدرت رسیدن نازی ها بنیامین را ناگزیر به تبرک ببرلین کرد و او را از بیش تر مایهی گذراناش از راه روزنامهنگاری محروم ساخت. اما می توانیست از مؤسسهی پیژوهش اجتماعی فرانکفورت کارمزدهایی دریافت کند و همین، همراه با دیگر منابع درآمد ناچیز او را قادر میساخت تا کار نوشتن را در پاریس از سبر بگیبرد. در سراسبر ایس سالها پارهیی نوشتههای نظری مهم در مجلهی مؤسسه منتشر ساخت. نخست، «موقعیت اجتماعی کنونی نویسندهی فرانسوی» که به تحلیل پیشرفت روشنفکران بورژوا ــ مانند خود بنيامين ـــاز موقعيت پيشتازي صرفاً فرهنگی به درگیسری سیاسی سازمانیافته میپرداخت. بیشتر بقیهی کار او برای مؤسسه صرف تاریخ موردنظر او دربارهی ایدئولوژیهای سدهی نوزدهم فرانسه، یعنی مجموعهی معروف به «طاقیها» شد. ایس طرح همچنین شامل «اثر هنری در عصر بازتولید فنی آن» میشد که به روشنساختن این مفهوم مسیپرداخت که «هنر» از محیط فنّاوری و طبقه ی اجتماعی جداییناپذیر است. نظریه ی تکنیک که بنیامین در ایس مقاله و در مقالهیی دربارهی ادؤارد فوکس پرورانید، بیرای فهم این موضع مارکسیستی او که اندیشهها و فرهنگ تاریخ مستقلی ندارنید جنبهی بنیادی دارد. دو مقاله دربارهی بودار ـ که فقط یکی از آنها با عنوان «دربارهی یارهیی مضمونهای مکرر در بودار» در آن هنگام به چاپ رسید \_\_درک بنیامین را از طبقه حی اجتماعی>، فنّاوری و فرهنگ در نقـدی فـراخدامـنتـر از فاشیـسم و بهطورکلی ایدئولوژی ارتجاعی ادغام میکند. بنیامین برای این نوشتههای بسیار چشمگیر واپسین دورهی کار خود به میزان بسیار فراوان از فروید و در خصوص انسان شناسی فاشیستی از لودویک کلاکس بهره گرفت.

تا اینجا فقط به کارهایی پرداختیم که بنیامین خود

برای انتشار پدید آورده بود، کارهایی که تصویر منسجم معقولی از سیر تکامل اندیشهی او به دست میدهد. بااینهمه، از هنگام مرگ او فشار بسیار فراوان در کار بوده است تا او را از موضع مارکسیستی و برشتی مستقیمتری جدا سازند که او بسیار به آسانی جذب آن میشد. پارهیی از دوستان بنیامین همچون آدورنو و گرشوم شولم با سودجستن از ابهام «خاستگاه نمایش تراژیک آلمان»، و بهرهبرداری از تکههای انتــشارنیافتهیــی عمــدتاً از دورهی آغــازین کــار او، کوشیدهاند او را چون عبارف یه ودی مرموزی تنصویر کنند که سیاست برای مسیحااندیشی اوتوپیایی او همواره جنبهی تبعی داشته است. بهیقین اگر آثار اصلی اخیر را ملاک قرار دهیم دشوار بتوان از این تفسير دفاع كرد. بااينهمه، نوشتهي فرجامين بنيامين، «برنهادههایی دربارهی فلسفهی تاریخ» دشتواریهای جدی برای درک و دریافت مارکسیستی پیش می آورد. این مقاله که پس از تکانهی تلخ و وحستناک پیسان نازی مشوروی (۱۹۳۹) به قلم آمنده است، دربنارهی تعهد سیاسی سازمانیافته دیدی سراسر بدبینانه دارد، و فعالیت فکری را نوعی یادآوری جادویی، و انقلاب را توقف اوتوپیایی زمان مجسم میکند. بااینهمه، نیازی نیست که هر عدمانسجامی در کار بنیامین از قدر اصولِ بنیادیِ تحلیلِ فرهنگی مارکسیستی او در متون اصلی دورهی پختگی او بکاهد.

برای آگاهی افزون تر ← بنیامین، والتبر ۱۹۷۲؛ ۱۹۷۳؛ ۱۹۷۳ ۱۹۷۷؛ ۱۹۷۷؛ ۱۹۷۹؛ رابرتس، جولین ۱۹۸۲؛ شبولم، گرشوم ۱۹۸۲؛ والن، ریچارد ۱۹۸۲.

جولين رابرتس

# بوخارین، نیکالای ایوانوویچ

#### (Bukharin Nikolai Ivanovich)

زادهی ۹ اکتبر ۱۸۸۸ در مسکو؛ اعدامشده در ۱۵ مارس ۱۹۳۸ در مسکو؛ بوخارین که فرزند پدر و مادری آموزگار بود در ۱۹۰۶ به بالشویکها پیوست. پس از سه بار دستگیری و بازداشت در مسکو، در

۱۹۱۱ به خارج گریخت، در وین سکنا گزید و در آنجا پژوهشی انتقادی (۱۹۱۹) در مکتب اقتصادی اتریشی مطلوبیت نهایی به عمل آورد. هنگامی که در ۱۹۱۴ از اتریش به سوئیس تبعید شد، در گردهمآیسی ضدجنگ بالشویکها در برن در فوریه ۱۹۱۵ حیضور یافت. در این دوره بر سر حمایت لنین از حق تعیمین سرنوشت ملى حخلقها> با او اختلافنظير بيندا كبرد. بااینهمه، لنین در ۱۹۱۵ مقدمهیی تأییدآمیز بر کتاب امپریالیسم و اقتصاد جهانی نوشت که در آن بوخبارین استدلال میکرد که رقابت درونی سرمایهداری بیشازییش جای خود را به کمشاکش میان «تراستهای سرمایهداری دولتی» میدهد. بوخارین در ۱۹۱۶ مقالههایی نوشت که گرچه نیاز سه یک دولت انتقالی پرولتری را میپذیرفت، «در اصل برخصومت با دولت» اصرار میورزید و «دولت راهزن امپریالیستی» را که میبایست «از هم پاشاند» (gesprengt) محکوم می شمرد. پس از ایرادهای آغازین لنین به این اندیشهها، سال بعد همین آراء در کتاب خود او دولت و انقلاب بازتاب یافت.

بوخارین پس از دورههایی که در اسکاندیناوی و ایالات متحد آمریکا به سر برد، پس از انقلاب فوریه در مه ۱۹۱۷ به مسکو برگشت. او که سه ماه پیش از انقلاب اکتبر به عضویت در کمیتهی مرکزی حزب برگزیده شد، تا سال ۱۹۳۴ همچنان عضو کامل برجا ماند، و از ۱۹۳۴ تا ۱۹۳۷ نامزد عضویت بود. بوخارین در دسامبر ۱۹۳۷ تا اوریل ۱۹۲۹ نامزد عضویت بود. بوخارین در دسامبر ۱۹۲۹ تا داشت. بوخسارین در ۱۹۱۸ از جملیه رهبسران داشت. بوخسارین در ۱۹۱۸ از جملیه رهبسران برست دلشوفسک با آلمانیها و موافق اعلام جنگ انقلابی بود. در مباحثههای حزب بر سر نقش اتحادیههای کارگری در فاصلهی سالهای ۱۹۲۰ تا ۲۱ او از ادغام اتحادیههای کارگری در کارگری در دستگاه دولتی حمایت کرد.

کتباب الفیای کمونیسم بوخیارین که به اتفیاق پر آبراژنسکی در ۱۹۱۹ به قلم آمد، و اقتصاد دورمی در ۲۹۲۰ نوشته شد، مُهر تأثیر دیدگاه

«کمونیسم چیپ» این دوره را بر خود دارند که او سپستر آن را ترک گفت. کتاب ماتریالیسم تاریخی: یک دستگاه جامعه شناسی او که سال بعد منتشر شد، نمودار کوششی اساسی برای توضیح و همه فهم کردن مارکسیسم به عنوان نظریهیی جامعه شناختی است. بوخارین همراه با نقدی جالب توجه از اندیشهها و آرای ماکس وبر و اشتمار، به بحث دربارهی استدلالهای روبرت میکلس دربارهی «الیگارشی» و «بی کفایتی تودهها» می پردازد. بوخارین بر آن است که در یک جامعهی سوسیالیستی می توان بر این ناتوانی و بی کفایتی چیرگی یافت، و خود او از جمله ی کسانی بود که برای ارتقای سطح فرهنگی طبقه ی حاکم پرولتری جدید به عنوان پادزهر خطر تباهی و فساد اهمیت فراوان قایل بود. گرامشی (۱۹۷۷، صص ۷۲-۴۱۹) و لوکاچ (۱۹۷۲ b صص ۴۲-۱۳۴) نسبت به برداشت جامعه شناسانه از مارکسیسم در ماتریالیسم تاریخی بوخارین نگاه انتقادی داشتند و همچنین مواضع جبری و دیالکتیکی آن را مورد انتقاد قرار دادند. لنین در «وصیتنامه»ی خود در دسامبر ۱۹۲۲، بوخارین را «نظریه پردازی بسیار ارجمند و برجسته وصف می کند که «هم چنین به درستی نور چشمی کل حزب است.» بااین همه، به شیوه یی نسبتاً متناقض نما، لنین به گفته می افزاید که «دیدگاه های نظری او را فقط با نهایت احتیاط می توان به تمامی مارکسیستی شمرد، زیرا چیزی مدرسی و اسکولاستیک در مورد او وجود دارد (او هرگز پژوهشی در دیالکتیک نکرده است و، به گمان من، هرگز به تمامی آن را نفهمیده است)» (مجموعهی آثار، ج ۳۶، ص ۵۹۵).

پس از درپیشگرفتن سیاست نوین اقتصادی حپ> در ۱۹۲۱ که تجارت آزاد در روسیهی شبوروی را مُجاز میشمرد، بوخارین به ارزیابی دوباره و تمامعیار اندیشه های خود همت گماشت. از پایان ۱۹۲۲ از استراتژی مرحله باورانه یمی در خصوص روسیه برای «رسیدن به سوسیالیسم» هواخواهی کرد. بوخارین نظریهی «سوسیالیسم در یک کشور» را که استالین

نخستین بار در دسامبر ۱۹۲۴ آن را بر زبان آورد، پیشاپیش آگاهی داد و برجسته ترین مدافع ایدئولوژیک آن شد. بوخارین که سخت تحت تأثیر وایسین مقالههای لنین در ۱۹۲۳ بود (مجموعهی آثار، ج ۳۳، صص ۴۶۲ تا ۵۰۲) به سود تبداوم درازمندت اقتبصاد بازار و مختلط نب و تحکیم عناصر سوسیالیستی درون آن استدلال می کرد. برای رسیدن به ایس هدف او از توسعهی گامبهگام صنایع دولتی، با توجه ویده به صنایع سبک تولیدکنندهی کالاهای مصرفی، در کنار حمایت و تسرویج تعباونیهای داوطلبانهی دهقانی هواختواهی میکنرد. اتحاد مینان طبقهی کارگر و دهقانان باید بر پایهی دادوستد روبه گسترش و متوازن میان صنعت و کشاورزی تحکیم و تقویت گردد. بوخــارین از ۱۹۲۵ تــا ۱۹۲۷ در کوشــش بــرای تحقق بخسیدن به این سیاست و در مخالفت با پیشنهادهای تروتسکیستی که از این خط حمایت می کرد که صنعتی کردن شتابان تنها از راه «تزریق» از منابع دهقانان میسر است، متحد نزدیک استالین به شمار میآمد. او قویاً بر ضد پرآبراژنسکی استدلال مى كرد كه «قانون انباشت آغازين سوسياليستى»اش می کوشید خط اخیر را تحکیم بخشد.

در فاصله ی سال های ۱۹۲۸ تا ۲۹ بوخارین به مخالفت با استالین برخاست، که چرخشی ناگهانی به سوی صنعتی کردن تمامعیار کرده بود که از طریق «باجی» که از دهقانان می گرفت تأمین مالی می شد، و از برنامه ی فشرده ی استراکی کردن حمایت می کرد. پس از آن که در ۱۹۲۹ به عنوان تجدیدنظرطلب و کژرو راست آشکارا مورد حمله قرار گرفت، از سردبیری پراودا و از کار در «بین الملل کمونیستی» که از ۱۹۲۶ آن را هدایت کرده بود و سرانجام از دفتر سیاسی برکنار شد.

بوخارین از ۱۹۳۴ تا ۱۹۳۷ سردبیر *ایزوستیا* بود. در ۱۹۳۵ نقش مهمی در کمیسیون تهیه ی پیشنویس قانون اساسی جدید شوروی ایفا کرد (که در ۱۹۳۶ موردقبول قرار گرفت). در ۱۹۳۷ از حزب اخراج شد. یک سال بعد در سومین دادگاه بزرگ مسکو به

محاکمه کشیده شد و به جرم خیانت و جاسوسی به مرگ محکوم شد. سرانجام از او و نیز دیگر متهمان از لحاظ قضایی در دیوان عالی شوروی در فوریهی ۱۹۸۸ و از لحاظ سیاسی در حزب کمونیست اعادهی حثیثت شد و پنج ماه بعد حزب کمونیست عضویت حزب را به او بازگرداند.

در دورهی پسس از استالین، بهویبژه در کشورهای سوسیالیستی از یوگسلاوی تا چین، توجه، علاقه و همدلی فراوان نسبت به بوخارین به عنوان نمایندهی سوسیالیسمی انسان گرا و غیراجباری و یک اقتصاد مختلط معطوف به مصرف كننيده برانگيخته شيد. از ۱۹۸۸ با تجدیدچاپ نوشتههای او در صدهاهزار نسخه و انتشار زنیدگینامهها (از جملیه ترجمهی روسی پژوهش پیشگام استیون کوئن)، مقالهها، برگزاری گردهم أییها و نمایشگاههایی که به زندگی و کار او میپردازند رُنسانسی در مورد بوخارین در اتحاد شبوروی پدید آمنده است. بوخبارین در شبوروی بیشازپیش به عنوان کسی معرفی میشود که مهم ترین بدیل سوسیالیستی را در برابر اجبرای وحشيانهى سياست اشتراكى كردن اجبارى استالين و برداشت استالینی از سوسیالیسم به عنوان یک اقتصاد دستوری فوق متمرکز و اقت دارطلب مطرح می سازد. بااینهمه، بحث و جدل فراوان در این باره در میان مورخیان شوروی و نیز در غرب جریان دارد که بوخارین تا کجا بدیلی واقعبینانه و منسجم به اتحاد شوروی، در بافت ویژهی ملی و بین المللی آن زمان، عرضه كسرده است. (نيـز بلنين، پرآبراژنسكى؛ ماركسيسم شوروى؛ استالينيسم).

برای آگاهی افزون تر ← برگمان، تی. و شافر، جی ۱۹۹۰؛ بوخسارین، نیکسالای ایوانسوویچ ۱۹۱۷–۱۹۱۹ (۱۹۱۸)؛ ۱۹۱۹؛ (بسه همسراه پرِ آبراژِنسکی) ۱۹۱۹؛ (۱۹۲۸)؛ ۱۹۲۸؛ کسوئن، استیون اف. ۱۹۷۴؛ هاردینگ، نیل ۱۹۸۱؛ هیت من، سیدنی ۱۹۶۹؛ لوین، موشه ۱۹۷۵.

مانتی جانستن

#### بورژوازی (bourgeoisie)

انگلس بورژوازی را به این صورت وصف می کند: «طبقهی سرمایهداران بزرگ که در همهی کشورهای توسعه يافته اكنبون تقريبا منحصرا همهى وسايل مصرف، و موادخسام و ابزارهسای لازم (ماشسین آلات، کارخانجات) برای تولید را در اختیار دارند» (اصول کمونیسم، ۱۸۴۷)؛ و به عنوان «طبقهی سرمایهداران مدرن، دارندگان وسایل تولید اجتماعی و صاحب کاران کار مزدیاند» (یادداشتی بر ویراست انگلیسی ۱۸۸۸ *بیانیهی حزب کمونیست*). بورژوازی، چنان که در ایس تعبير آمده است، يعنى طبقهيى از لحاظ اقتصادى مسلط که همچنین دستگاه دولت و تولید فرهنگی را در تسلط و نظارت خبود دارد (ب طبقهی حاکم) در تقابل و ستیز با طبقهی کارگر قرار می گیرد، ولی میان این «دو طبقهی بزرگ» جامعهی مدرن، «قشرهای بینابینی و میانینی» قرار دارند که مارکس همچنین به عنوان طبقهی متوسط بدانها اشاره می کند.

بررسیهای مارکسیستی دربارهی بورژوازی طی سدهی گذشته حول دو موضوع متمرکز بوده است. یکی که با درجهی جدایی میان بورژوازی و طبقهی کارگر (قطببندی)، و شدتگیری همستیزی میان آنها، بهویژه در شرایط رشد عددی مداوم طبقهی متوسط، سروکار دارد. در اینجا شقاقی سر بر آورده است میان كساني كه اهميت اجتماعي و سياسي فوقالعادهيي برای طبقهی متوسط جدید، و نیز برای سطح معاش روبه فزونی و اصلاحات سیاسی قایل آنید (بیرای نمونیه برندشتاین ۱۸۹۹، رنسر ۱۹۵۳) و کسسانی که بسر «پرولتاریایی شدن» طبقهی متوسط تأکید دارند (بریبورمن ۱۹۷۴) و معتقدنید که انبدک تغییبری در خصلت پیکارهای سیاسی پدیند آمنده است. دومنین موضوع مهم موضوع سرشت و نقش بورژوازی در جامعههای پیشرفته، و بهویژه دامنهیی است که بـر بایهی آن، با توسعهی عظیم و گستردهی شرکتهای سهامی عام از یک سو و دخالت دولتی از سوی دیگر، بنا بر ادعای طرف داران «انقلاب مدیریتی»، مدیران و

مقامات دولتی سطح بالا یا با «سرمایه داران بزرگ» ادغام شده اند یا به جای آنها نشسته اند و به صورت گروه یا گروه های حاکم درآمده اند. تحلیلهای مارکسیستی در باب این موقعیت تا حد بسیار چشم گیر متفاوت است؛ و در این میان دو موضع اصلی سر برآورده است.

پولانتزاس (۱۹۷۵) کار خود را با تعریف بورژوازی نه برحسب مقوله ی حقوقی «مالکیت دارایی» بلکه برحسب «مالکیت اقتصادی» (یعنی تسلط و نظارت اقتنصادی واقعنی بنر وسنایل تولیند و فنرآوردهها) و «تملک» (یعنی ظرفیت به کارانداختن وسایل تولید) آغاز میکند. با این ملاکها مدیران، از آنجا که وظایف و کارکردهای سرمایه را به انجام می رسانند، صرفنظر از این که دارندگان حقوقی سرمایه باشند یا نباشند، به بورژوازی تعلق دارند. یک مشکل ایس گونه تحلیلها این است که در آن صورت آسان می توان استدلال کرد که گروه حاکم مدیران و مقامات حزبی در کشورهای سوسیالیستی موجبود نیـز بـورژوازی بـه شمار مى أيند، زيرا اين وضع نيـز بـا صفت «مالكيـت اقتصادی» و «تملک» توصیف میشود، و در آن صورت ایسن اصطلاح از هرگونسه معنسای تساریخی یسا جامعه شناختی دقیق عاری می شود. پولانتزاس مقامات بلندپایه (و بهنحویکلی تر مقامات دولتی) را مقوله یی میشمارد که بر حسب رابطه یی که با دستگاه دولت دارند تعریف میشوند، بی آن توجه چندانی به نقش فزاینده دولت در تولید داشته باشید که کارکردها و نقشهای ویژهی برخیی از مقامات را به کارکردها و نقشهای ویژهی مدیریت اقتصادی تبدیل میکند.

دیگر مارکسیستها به بهویره هیلفردینگ در بررسیهای خود درباره ی سرمایه داری سازمان یافته این پدیده ها را به شیوه یی یک سر متفاوت تحلیل کرده اند، و رشد شرکتها و گسترش عظیم فعالیتهای اقتصادی دولتی را دگرگونی بزرگی در سرمایه داری شمرده اند که آن را باز هم بیش تر در راستای راه سوسیالیسم به پیش می برد. ولی از نگاه

هیلفردینگ این اجتماعی شدن فزاینده اقتصاد تنها مى تواند به این صورت تکمیل شود که قدرت سیاسی از بورژوازی گرفته شود و اقتصادی که به دست شرکتهای بزرگ سازمان یافته و برنامهرینزی شده است به اقتصادی بندل شبود کنه دولتنی دموکراتینگ برنامهریزی و نظارت و تسلط بر آن را بر عهده داشته باشد. پارهیی بررسیهای اخیس از بیخ و بُن از این برداشت دوری گزیدهاند، و اوف (۱۹۷۲) بر آن رفته است که «شکلهای تازهی نابرابری اجتماعی دیگر مستقيماً فروكاستني به روابط طبقاتييي نيستند كه از دیدگاه اقتصادی تعریف میشوند» و این که «چارچوب ارجاع قديمي منافع به لحاظ ساختاري ممتاز طبقهي حاکم» باید جای خود را به ملاکهای تازهیی برای تحلیل مدیریت مسایل نظام بدهید که «به صورت فرمانی عینی درآمده است که از منافع خاص برمی گذرد.» نظری همانند اینن دیدگاه را دیگر «نظریه پر دازان انتقادی» مکتب فرانکفورت پسین نیز اختیار کردهاند و به جای سلطهی اقتصادی، اجتماعی و سیاسی بورژوازی بر استیلای دیوانسالارانه ـ فنّاورانه أن متمركز شدهاند.

تحلیل بسیار متفاوت از توسعه ی اخیر سرمایه داری را مارکسیستهایی به دست داده اند که بر اهمیت قطعی و مداوم مالکیت حقوقی ابزار تولید تأکید دارند. از ایسن جاست که مندل (۱۹۷۵) تمرکز بین المللی سرمایه داری را از طریق شرکتهای چندملیتی و بانکها (ب سرمایه ی مالی) تحلیل می کند که به بانکها (ب می تواند با ظهور یک قدرت دولتی بورژوایی فراملی همراه باشد. در ادامه ی سخن، مندل انواع محتمل ارتباط میان سرمایه ی بین المللی و دولتهای ملی را از نظر می گذراند که از جمله شامل ایجاد یک دولت امپریالیستی فراملی در اروپای غربی می شود که از هم اکنون در قالب بازار مشترک اروپا (ئی ئی سی) در حال تکوین است. از ایسن دیدگاه مهم ترین خصیصه ی توسعه ی سرمایه داری پسس از ۱۹۴۵ کلی تر، شکل گیری بورژوازی بین المللی است. از دیدگاه کلی تر، شکل گیری بورژوازی بین المللی است. از دیدگاه کلی تر،

استدلال شده است که گرچه در شرکتهای بزرگ جدایی جزیی میان تملیک حقوقی و تملیک اقتصادی دست داده است، بااینهمه، «تملک حقوقی رسمی در کل شرطی ضروری برای تملک اقتصادی است» (رایت ۱۹۷۸)؛ یا، به سخن دیگر، در دامنهی «جدایی تملک از کنترل» سخت مبالغه شده است، «و طبقهی دارا» هنوز بر اقتصاد سلطه دارد (اسکات ۱۹۷۹).

برای آگاهی افزون تر ← باتامور، تام و بریم، رابرت جی. ۱۹۷۸؛ مندل، ارنست ۱۹۷۸؛ اوف، کلاؤس ۱۹۷۲؛ پولانتزاس، نیکوس ۱۹۷۵؛ اسکات، جان ۱۹۷۹؛ رایت، اریک اُلین ۱۹۷۸؛

تام باتامور

# بورژوازی ملی (national bourgeoisie)

این اصطلاح منحصراً در زمینهی کشورهای واپسمانده یا توسعهنیافته به کار می رود. یکی از ویـژگیهای نخستین واپسماندگی این است که روابط اجتماعی پیـشاسرمایه داری با روابط تولیدی سـرمایه داری هم زیستی دارند و در پارهیی موارد ممکن است بر آن چیرگی داشته باشند. در کشور سرمایه داری پیشرفته، پیکار طبقاتی را می توان بر پایه ی همستیزی میان پرولتاریا و بورژوازی تحلیل کرد، حال آنکه در كشورهاى واپسمانده لازم است كنش متقابل ميان دست کم چهار طبقه را مورد ملاحظه قبرار دهیم: پرولتاریای نوخاسته، طبقهی سرمایهدار، طبقهی استثمارگر پیشاسرمایه داری، و تولید کنندگان مستقیم در شیوهی تولید پیشاسرمایهداری. در کشورهای واپسمانده پیکار طبقاتی بهویژه به دو دلیل پیچیده می شود. نخست، از دیدگاه مارکسیستی کلاسیک، ممكن است كنش متقابل تعارض أميزي ميان دو طبقهی استثمارگر روی دهد، به ایس علت که همچنان که سرمایه داری توسعه می یابد گرایشی به سستكردن يايههاي جامعهي ييشاسرمايهداري ييدا می کند، و این تعارض همزمان با همستیزی روبه تکوین میان کار و سرمایه پنیش منهرود. دوم، سلطهی

امپریالیستی بر کشورهای واپسمانده می تواند ستم بر تمامی جمعیت را تا درجه یی به دنبال داشته باشد، هرچند که ممکن است گاه پشتیبانی عناصر حاکم پیشاسرمایه داری مورد نیاز باشد ( > جامعههای میستعمراتی و پسامیستعمراتی امپریالیسسه نامیونالیسسم). این ویژگیهای ممیز کشورهای واپسمانده بحثوجدلی تند بر سر استراتژی درست برای دگرگونی انقلابی پدید آورده است، و مسئلهی معوری در این مباحثه این است که آیا بورژوازی در کشورهای واپسمانده می تواند هیچگونه نقشی در پیکار انقلابی بازی کند.

در این زمینه آنچه مشترک بوده است بهرهگیری از اصطلاح بورژوازی ملی است برای اشاره به بخشی از طبقهی سرمایه دار در کشورهای توسعه نیافته که ضدامپریالیست است. غرض این است که این بخش از بورژوازی متحد بالقوهی طبقهی کارگر در پیکار ضدامپریالیستی است، پیکاری که بهطورمشخص مورد حمایت خردهبورژوازی و دهقانان است. از این جاست که این اصطلاح معمولاً با توجه به نقش بخشی از بورژوازی در قلمرو سیاسی تعریف شود. بااینهمه، این شیوهی تعریف کردن بورژوازی ملی کمابیش نپذیرفتنی است، زیراکه تضادهایی را میان بخشهایی از بورژوازی محلی و امپریالیسم پیشفرض می گیرد. اصطلاح «بورژوازی کمپرادور» در صورد بخشی از بورژوازی محلی به کار می رود که به اتحاد با امپریالیسم گرایش دارد. پارهیی نویسندگان می کوشند میان این دو بخش بورژوازی در کشورهای واپسمانده به حکم رابطهشان با وسایل تولید تمایز قابل شوند (دور و ویکس ۱۹۷۷)، و نقش سیاسی این دو بخش را از این رابطه استنتاج

طبق این روش بورژوازی کمپرادور به عنوان بخشی از طبقه ی سبرمایهداری محلی تعریب می می می سرمایهای و مانند سرمایهاش در گردش است (تجارت، بانکداری و مانند آن). این بخش از بورژوازی محلی که منحصراً در گردش کالاها درگیر است، مشخصاً متحد سرمایهی

كشورهاى اميرياليستى، بهويـژه سـرمايهى تجـارى است. از سوی دیگر، بورژوازی ملی را می توان به عنوان بورژوازی محلی یی تعریف کرد که سرمایهاش در قلمرو تولید و در چارچوب مرزهای ملی کشور واپس مانده است. رقابت دانی سرمایه داری است، و رقابت میان سرمایهی ملی و امیریال امکانی فراهم می آورد که بورژوازی ملی بتواند نقشی ضدامیریالیستی بازی کند. به دلیل توسعهی بالاتر نیروهای تولیدی در کشورهای امپریالیستی، سرمایهی ملی در کشورهای توسعهنیافته در پیکار رقابتی با سرمایهی امپریال دستخوش وضع نامساعدی است. در اصل این امر می تواند در پیکار برای رهایی از سلطهی امپریالیسم، بورژوازی ملی را به صورت یک متحد درآورد. بااینهمه، هیچنین می تواند نتیجهی معکوس داشته باشد. وضع نامساعد رقبابتی می تواند بخشهای طبقهی سرمایه دار محلی را ناگزیر به اتحاد با سرمایهی امپریال همچون تدارکاتچیها یا مؤسسات نابع شركتهاى چندمليتى سازد. ايس ك آیا بورژوازی ملی در عمیل در هیر لحظیه «ناسیونالیــست» باشــد بــستگی بــه اوضــاع واحــوال مشخصی دارد که در صورتبندی اجتماعی خاص حاكم است.

ایس امکان که بورژوازی در اتحاد ضدامپریالیستی شرکت جوید فقط از منافع محدود اقتصادی سرچشمه نمی گیرد. امپریالیسم به ستم بر همهی طبقات در کشورهای واپسمانده گرایش دارد، و نه فقط در قلمرو اقتصادی، بلکه همچنین از جنبههای سیاسی، اجتماعی و فرهنگی. همین ستم است که ایس امکان را فراهم می آورد که بورژوازی ملی بتواند نقشی پیشرو و مترقی در برهههای تاریخی معین بازی کند و بتواند با پرولتاریا وارد اتحادهای موقت گردد، یا بکوشد حمایت طبقه یکارگر را بر ضد امپریالیسم بسیج کند.

ولی هرگونه اتحادی میان پرولتاریا و بورژوازی ملی بنا بر سرشت خود اتحادی ناپایدار است. بورژوازی از طریق استثمار طبقهی کارگر هستی دارد و مظهر سرمایه است. افزونبراین، بورژوازی امروزه معمولاً آن

طبقهیی است که در کشورهای توسعه نیافته زمام دولیت را بیه دست دارد، و لیذا طبقههیی است که پرولتاریا باید آن را سرنگون کند. بهرغیم ایس تعبارض اساسی، بیش تر نظریه پردازان و رهبران انقلابی بر آناند که پرولتاریا می بایست در برهههای تاریخی ویژه در جریان پیکار انقلابی برای تصرف قدرت دولتی و دگرگونساختن جامعه با بورژوازی ملی متحد گردد. لنین (۱۹۲۰) نوشت که برای پیشتاز پرولتاریـا امـری الزام آور است که «از هرگونه شکاف، حتا کوچک ترین شکافها در میان دشمنان...» یا میان بورژوازی «استفاده کند» و «هرگونه فرصت، حتا کوچک سرین فرصت برای دستیافتن به اتحادی تودهیی را، ولو این اتحاد موقت، متزلزل، نايايدار، نامطمئن باشد، مغتنم شمارد». بیش تر رهبران انقلابی اصلی موضعی مشابه این اختیار کردهاند. استالین در نوشتههای خود دربارهی انقسلاب جین (۱۹۲۷ - ۱۹۲۵) اتحاد با بورژوازی را توصیه می کند، گو که مراقب است که بر ضد اختیار کردن موضعی فرودست در ایس اتحاد از جانب نیروهای پرولتری و دهقانی هشدار دهد. چون مائو تسهتونگ سخت به کار اتحاد مورد توصیه استالین پرداخت، همگان او را حامی عمومی اتحاد با بورژوازی مىشمارند. بااينهمه، قرائت دقيق آثار مائو اين نكته را روشین می سازد کنه او بیر آن نیست کنه اتحاد بیا بورژوازی استراتژی عمومی برای انقلاب است که بایید در همهی کشورهای توسعهنیافته به کار بسته شود. برعکس، او تأکید دارد که هرگونه اتحادی نتیجهی بزنگاه تاریخی ویژه یمی است، و بر ضد اختیار کردن قواعد تغییرناپذیری هشدار میدهد که بهطوراختیاری در همهجا به کار میروند (۱۹۳۷). مائو تسهتونگ در حمایت از اتحاد با بورژوازی ملی محتاط بود، و نتیجه گرفت که «هنگامی که امیریالیسم دست به جنگی تجاوزگرانه بر ضد کشوری (نیمهمستعمره) می بازد، تمامی طبقات گوناگون، به جز برخی خائنان، می توانند موقتاً در نبردی ملی بر ضد امیریالیسم متحد شوند...

ولی... هنگامی که امپریالیسم ستم خود را نه با جنگ،

بلکه با ابزارهای ملایم انجام میدهد... طبقات حاکم در کشورهای نیمهمستعمره تسلیم امپریالیسم میشوند، و هر دو اتحادی را برای ستم و سرکوب مشترک بر تودههای مردم تشکیل میدهند» (همان). همین مسئله نیز موضوع مباحثه یی درازدامن در هند بوده است (←) روی).

برای آگاهی افزون تر ← دور، الیزابت و ویکس، جان ۱۹۷۷؛ لنسسین، وی. آی. ۱۹۲۵ (۱۹۶۶)؛ مسسائو تسه تونگ ۱۹۳۷ (۱۹۷۵).

اليزابت دور

بهره (interest) ← سرمایه مالی و بهره

بهرهی مالکانه (rent) ← مالکیت ارضی و بهرهی مالکانه

## بیانیهی حزب کمونیست / مانیفست کمونیست (Communist Manifesto)

بیانیسه ی حـزب کمونیست کـه در دسامبر ۱۸۴۷ و ژانویه ی ۱۸۴۸ به سیفارش گـروه کـوچکی از انقلابیان عمدتاً آلمانی به نام اتحادیه ی کمونیستها بـه قلـم آمد که در تابستان ۱۸۴۷ پایه گذاری شده بود، در فوریه امد که در تابستان ۱۸۴۷ پایه گذاری شده بود، در فوریه ۱۸۴۸ زیـر عنـوان ۱۸۴۸ زیـر عنـوان انگلس مارکس و انگلس partei انتشار یافت، نویسنده ی اصلی آن مارکس بـود، ولـی پاره یی از اندیشه ها و عبارت بندی های آن را در اصـول پاره یی از اندیشه ها و عبارت بندی های آن را در اصـول کمونیسم انگلس نیـز مـی تـوان یافـت کـه در اکتبـر کـمونیسم انگلس تحریر درآمده بود.

نخسستین ترجمسه ی انگلیسسی بیانیسه ی حسزب کمونیست، به قلم هلن مکفارلن، در نشریه ی چارتیستی رد ریپالیکن ( = جمهوری خواه سرخ) منتشر شد که سردبیر آن، میان ژوئن و نوامبر ۱۸۵۰، جولین هارنی بود. ترجمه ی تازه یی از سمیوئل مور را انگلس در ۱۸۸۸ ویراستاری کرد و یادداشتهایی بر آن افزود. به مناسبت یک صدمین سال گرد بیانیه،

«کمیتهی اجرایی ملی» حزب کارگر در ۱۹۴۷ تصمیم گرفت که ویراست تازهیی از آن منتشر کند. این ویراست با درآمدی مفصل به قلم هرولد جِی. لاسکی در ۱۸۴۸ منتشر شد.

بیانیه فرآورده ی دوره یی از فعالیت جدی و فشرده ی فکری و سیاسی مارکس و انگلس به شمار می آید، که طی آن این دو تن طرح «جهانبینی» تازه یسی درمی انداختند و در سال های بعدی مقدار فراوانی به این «جهانبینی» افزودند؛ ولی بااین همه، بیانیه چارچوب اساسی آن چیزی را تشکیل می دهد که بعدتر به عنوان مارکسیسم آوازه گرفت اصطلاحی که خود مارکس هرگز آن را به کار نبرد.

یکی از ویژگیهای چشم گیر بیانیه دریافت آن است از تأثیر انقلابی سرمایه داری که ناگزیر است بر کل جهان اثر بگذارد، آن هم هنگامی سرمایهداری صنعتی هنوز مرحلههای نخستین خود را طی میکند و نیز دریافت آن است از «انقلابی ترین نقشی» که ایفای آن از بورژوازی درخواست شده است. مبارکس و انگلس می نویسند: «بورژوازی بدون ایجاد انقالاب دایمی در ابزارهای تولید، و بدینسان بدون ایجاد انقلاب در روابط تولیدی، و همراه با آنها در کیل روابط جامعه نمى تواند به هستى خود ادامه دهد ... ايجاد انقلاب پیایی در تولید، آشفتگی بی وقفه ی تمامی اوضاع اجتماعی، ناپایداری و بی قراری بی پایان، دوران بورژوازی را از تمامی دوران های پیشین متمایز میسازد.» بااینهمه، بیانیه اعلام میدارد که بورژوازی همچنین «گورکنان» خود، پرولتاریای مدرن را نیز به وجود می آورد. طبقه ی کارگر، به موقع خود، و در نتیجهی پیکارهای متعدد بر سر هدفهای ریز و درشت، نقشی انقلابی بر عهده می گیرد و خود را و کل جامعه را از قید حاکمیت اقلیت و سلطهی طبقاتی وامیرهاند. زیرا «تمامی جنبشهای تاریخی پیشین جنبشهای اقلیت یا به سود اقلیت بودهاند»، حال آن که جنبش پرولتری «جنبش خودآگاه و مستقل اکثریتی عظیم و به سود این اکثریت است.» این

رهایی تنها در چارچوب ملی در نظر گرفته نمی شود، برعکس، این رهایی کل جهان را در بر می گیرد، مفهومی که در واژه های پایانی بیانیه خلاصه شده است: «کارگران همهی کشورها، متحد شوید!»

یک بخش از بیانیه مربوط به نقش کمونیستها در این فرایند است؛ و جالب است که، برخلاف عنواناش، ایس سند تصدیق دارد که «کمونیستها حزب جداگانهیی را در مقابل دیگر حزبهای طبقهی کارگر تشکیل نمیدهند.» درعوض، نقش کمونیستها این است که «پیشروترین و مصممترین بخش حزبهای کارگر در تمامی کشورها باشند.»

بخش فرجامین بیانیه مستمل بر نقدی تندوتیز از جریانهای اندیشهی معاصر است که، گرچه به نظم اجتماعی موجود نگاه انتقادی دارند، ولی بدیلهایی به جای این نظم پیشنهاد میکنند که مارکس و انگلس آنها را به عنوان بدیلهای جعلی یا ناکافی محکوم میکنند. این دو بیدرنگ میپذیرند که آنچه آنها آن را «سوسیالیسم و کمونیسم انتقادی ـ اتوپیایی» میخوانند «سرشار از مواد و مصالح بسیار ارزشمند برای روشنساختن ذهن طبقهی کارگر است»؛ ولی همچنین آنها را به دلیل طرد مبارزهی طبقاتی و نفی فعالیت انقلابی محکوم میدانند.

مارکس و انگلس در دیباچههایی که برای ویراستهای بیانیه، بعدی نوشتند گفتند که پاره یی از جنبههای بیانیه، به ویژه برنامه ی فوری و فوتی اصلاحاتی که پیشنهاد میکند، نیاز به حک و اصلاح دارد؛ ولی درعین حال گفتند که در کنار «اصول کلی» طرح شده در این سند پابرجا می ایستند. در پیشگفتار ۱۸۷۲ بر ویراست سوم آلمانی بیانیه، مارکس و انگلس همچنین تأکید دارند که تجربه ی انقلاب ۱۸۴۸، و به ویژه کمون پاریس (۱۸۷۱) نشان داده است که «طبقه ی کارگر نمی تواند به سادگی دستگاه دولتی را حاضر و آماده تصرف کند و آن را برای مقصودهای خود به کار گر توراست انگلیسی بیانیه تکرار شد. همین نکته است ویراست انگلیسی بیانیه تکرار شد. همین نکته است

که در «دولت و انقلاب» لنین، که در ۱۹۱۷ منتشر شد، اهمیت محوری یافت.

بیانیه ی حزب کمونیست تأثیرگذارترین جزوه ی سیاسی است که تاکنون نوشته شده است. بیانیه به ده ها زبان ترجمه شده و الهامبخش نسلهای پیاپی در سراسر جهان بوده است. انتشار آن در ۱۸۴۸ رویسداد دورانساز بزرگی در تاریخ سوسیالیسم به شمار میآمد؛ و با وجود همه ی جرح و تعدیلها و حک و اصلاحهایی که لازم است در آن صورت گیرد، گذر زمان هیچ از گستره و قدرت پیام آن نکاسته است.

#### بیگانگی (alienation)

به تعبیر مارکس بیگانگی کنشی است که از رهگذر آن (یا وضعی است که در آن) شخصی، گروهی، نهادی یا جامعه بی نسبت به ۱) نتایج یا فرآورده های فعالیت خود (و نسبت به خود فعالیت)، و / یـا ۲) نـسبت بـه طبیعتی که در آن میزید، و / یا ۳) نسبت به دیگر انسانها، و ــ افزون بر این و از طریق هر یک یا همهی (١) تا (٣) \_ و همچنين ۴) نسبت به خود (نسبت بـه امكانات انسانی تاریخاً ایجادشدهی خود) بیگانه میشود (یا بیگانه میماند) با این برداشت از بیگانگی، بیگانگی همواره همانا ازخودبیگانگی است یعنی بیگانگی انسان (از خویشتن خود) از خودش (از امكانات انسانياش) از طريق خودش (از طريق فعاليت خودش). و ازخودبیگانگی فقط یک شکل از شکل های بیگانگی نیست بلکه عین ذات و ساختار اساسی بیگانگی است. از سوی دیگـر «ازخودبیگـانگی» صـرفأ يك مفهوم (توصيفي) نيست؛ بلكه هم جنين درخواستی یا ندایی برای دگرگونی انقلابی جهان (بیگانگیزدایی) نیز هست.

مفهوم بیگانگی که امروزه یکی از مفهومهای محوری مارکسیستها و هم مارکسیستها و هم غیرمارکسیستها و هم غیرمارکسیستها وسیعاً از آن بهره میگیرند، فقط در نیمه ی دوم سده ی بیستم به فرهنگهای واژگان

فلسفه راه یافت. بااینهمه، پیش از آن که بیگانگی به عنوان اصطلاح فلسفى مهمى بازشناخته شود در بيرون از حوزهی فلسفه فراوان به کبار میهرفت: در زنیدگی روزمسره به معنای رویبرتافتن یا دوریجستن از دوستان یا معاشران پیشین؛ در اقتصاد و حقوق، به عنوان اصطلاحی بیرای انتقال دارایی از شخصی به شخص دیگر (خریدن و فروختن، دزدیدن، هدیهدادن)؛ در پزشکی و روانپزشکی، به عنوان نامی برای انحراف از بهنجاری، جنون و پیش از آن که بیگانگی به عنوان «مفهومی» فرافلسفی (انقلابیی) در مارکس ببالید، به عنوان مفهومی فلسفی به دست هکل و فویرباخ پرورده شده بود. هگل نیز در پرورش مفهوم بیگانگی شـماری از پیشگامان را در پس پشت خود داشت. برخی از این پیشگامان از این اصطلاح بهره گرفتند سی آن که به معنای هگلی (یا مارکسی) آن نزدیک شوند، برخی کسان این اندیشه را پیشنگری کردند بی آن که آن را به کار گیرند، و در پارهیی موردها نبوعی تلاقی میان این اندیشه و این اصطلاح وجود داشت.

بسیاری کسان، آموزهی مسیحی گناه نخستین و رستگاری را یکی از نخستین روایتهای داستان بیگانگی انسان و بیگانگیزدایی شمردهاند. برخی تأکید کردهاند که مفهوم بیگانگی نخستین جلوهی خود را در اندیشهی غرب در مفهوم بُت پرستی عهد عتیق یافته است. همچنین ارتباط انسانها با لوگیوس در هراکلیتوس را می توان بر پایه ی بیگانگی تحلیل کرد. و برخی بسر آن رفتهاند که سرچشمهی نظرگاه هگل در باب طبیعت همچون شکل بیگانهشدهی روح مطلق را می توان در دیدگاه افلاطون در باب جهان طبیعی همچون تصویر ناقص جهان والای ایندهها یافت. در روزگار مندرن اصطلاحشناسی و بحث انگیزی مسئله ی بیگانگی را مى توان بهویژه در نظریه پردازان اجتماعی یافت. از این جا است که هوگو گروتیوس از بیگانگی به عنوان نامی بـرای انتقال حاکمیت مطلق بر خود از کسی به کس دیگر بهره می گیرد. اما صرف نظر از این که این کسان از این اصطلاح استفاده می کنند (مانند گروتیوس) یا نمی کنند (مانند

هابز و لاک)، صرف تصور قرارداد اجتماعی را می توان به عنوان کوششی برای پیشرفت در جهبت بیگانگیزدایی (دستیابی به آزادی بیش تر یا دست کم امنیت) از راه بیگانگی محدود و سنجیده تفسیر کرد. این فهرست پیشگامان را به آسانی می توان گسترش داد. ولی احتمالاً هیچ اندیشه گری را پیش از هگل بهتر از روسو نمی توان بر پایهی بیگانگی و بیگانگیزدایسی خوانند و فهمیند. اگتر بخواهیم از جمله نکتههای مربوط بسیار فقط از دو نکته یاد کنیم: تقابلی را که روسو میان انسان طبیعی (l'homme de lanature, l'homme naturel le sauvage) و انسان اجتماعي (l'homme policé, l'homme civil, l'homme social) قایل می شود می توان با تقابل میان انسان بیگانهنشده و انسان ازخودبیگانه مقایسه کرد. و طرح او را برای چیرگی بر تضاد میان ارادهی عام و ارادهی خاص می توان برنامه یکی برای برانداختن ازخودبیگانگی شیمرد. بااینهمه، بهرغم همهی پیشگامان، از جمله روسو، تاریخ فلسفی راستین بیگانگی از هگل آغاز میشود.

گرچه اندیسهی بیگانگی زیبر عنوان الاحیشت کر نوشتههای آغازین هگل پدیدار می شود، پیرورش آشکار آن به عنوان اصطلاحی فلسفی از پدیدارشناسیِ دَهن آغاز می گردد؛ و گرچه بحث دربارهی بیگانگی به سرراست ترین و متمرکز ترین وجه در بخش موسوم به «فهن بیگانه شده از خود یا فرهنگ» آمده است، درواقع مفهوم محوری و اندیشهی اصلی کل کتاب است. بر همین سیاق، گرچه هیچ بحث متمرکز و آشکاری دربارهی بیگانگی در آثار بسین او وجود ندارد، کل دستگاه فلسفی هگل، به همانسان که به اختصار در طرح کلی دایر قالمعارف همانسان که به اختصار در طرح کلی دایر قالمعارف علوم فلسفی، و به نحوگسترده تر، در همه ی آثار و درس گفتارهای پسین او آمده، به یاری اندیشههای درس گفتارهای پسین او آمده، به یاری اندیشههای

به یک معنای اساسی، مفهوم باخودبیگانگی در هگل در مورد مطلق به کار میرود. ایدهی مطلق (ذهن مطلق) که نزد هگل یگانه واقعیت به شنمار میآیند،

خویستنی پویسا است که در فرآیندی دایسرهوار از بیگانگی و بیگانگیزدایی درگیر میشود. ایس خویستن در طبیعت (که شکل باخودبیگانه شده ی ایسده ی مطلق است) باخودبیگانه می شود و در ذهن کرانمنید، یعنی انسان (که همانا مطلق در فرآیند بیگانگیزدایی است) از باخودبیگانگی خود باز می گردد. بدین گونه باخودبیگانگی و بیگانگیزدایی شکل هستی مطلق اند.

به یک معنای اساسی دیگر (که یک راست از اولی برمیآید) باخودبیگانگی را می توان در مورد ذهن کرانمند یا انسان به کار بست. تا آنجا که انسان هستومندی طبیعی است، روحی باخودبیگانه است. اما تا آنجا که هستومندی تاریخی است و توانایی آن را دارد که بر شناخت کافی از مطلق (که به معنای شناخت بر طبیعت و خودش نیز هست) دست یابد، توانایی آن را دارد که بسه صبورت هستومندی بیگانگی زدایی شده درآید، و ذهن کرانمند رسالت خود بیگانگی زدایی شده درآید، و ذهن کرانمند رسالت خود را برای به انجام رساندن ساختمان مطلق انجام دهد. بدین گونه، ساختار اساسی انسان را همچنین می توان باخودبیگانگی و بیگانگی زدایی شمرد.

باز، برداشت دیگری هست که بر پایه ی آن بیگانگی را می توان به انسان نسبت داد. ویژگی اساسی ذهن کرانمند (انسان) تولید چیزها، بیان خود در شیءها، عینیت بخشی خود در چیزهای جسمانی، نهادهای اجتماعی و فرآوردههای فرهنگی است: و هر عینیت بخشی به ضرورت نمونه یمی از بیگانگی است: اشیای تولیدشده نسبت به تولید کننده بیگانه می شوند. بر بیگانگی به این معنا فقط می توان با شناخت کامل از آن چیرگی یافت.

پارهیی برداشتها دیگر در باب بیگانگی در هگل کشف شده است که برای نمونه می توان از شاخت نام برد که نتیجه می گیرد که هگل این اصطلاح را به دو معنای یک سر متفاوت به کار می گیرد: «بیگانگی»یی که به معنای «جدایی یا ناهمسازی روابط است، آنسان که می تواند میان فرد و واقعیت اجتماعی حاصل شود، یا (هم چون «باخودبیگانگی») میان وضع واقعی شخص و

سرشتِ ذاتی، و «بیگانگی» که به معنای «تسلیم یا فداکردنِ ویژگی و خودسری در پیوند با چیرگی بر بیگانگی، و دستیابی دوباره بر یگانگی» است (شاخت بیگانگی، ص ۳۵).

فویرباخ در «گامی در نقد فلسفه ی هگل» (۱۸۳۹) و در نوشته های دیگرش (مثلاً نات مسیحیت [۱۸۴۱]، و مبانی فلسفه ی آینده [۱۸۴۳] این دیدگاه هگل را مورد انتقاد قرار می دهد که طبیعت عبارت است از شکل باخودبیگانه شده ی ذهنِ مطلق، و ذهنِ مطلق در فرآیند بیگانگی زدایی است. از دید فویرباخ، انسان خدایی ازخودبیگانه است از دید فویرباخ، انسان خدایی ازخودبیگانه است در اصرفاً ذات انسان است که از انسان منتزع، مطلق و بیگانه شده است. بدین گونه، انسان هنگامی ازخودبیگانه می شود که هستومند خیالی بیگانه یی را می آفریند و بر فراز خود جای می دهد و پیش او چون برده یی به خاک می افتد. بیگانگی زدایی از انسان به معنای برانداختن این تصویر بیگانه شده از انسان، یعنی خداست.

برداشت فویرباخ از بیگانگی را نخستینبار موزس هس به نقد کشید و گسترش بخشید، اما نقدی در راستای همان خطوط را دوست جنوان تر (آن هنگام) هس، مارکس، (بهویژه در *دستنوشتههای اقتصادی و* فلسفی) به نحو کامل تر و ژرف تر انجام داد. مارکس هگهل را از آن رو مهورد سستایش قسرار داد کسه «خـودآفرینی انـسان را هـمچـون یـک فرآینـد، عينيت يافتكي را هم جمون نابيدايي ابره، هم جمون بیگانگی و فراگذشتن از این بیگانگی...» دریافته بود (دستنوشتهی سوم). اما هگل را از آن رو که عینیت یافتگی را با بیگانگی یکی شمرده بود و از آن رو که انسان را همچون خودآگاهی، و بیگانگی انسان را همچون بیگانگی آگاهی او انگاشته بود، مورد انتقاد قرار داد: «از نظر هگل، زندگی انسان و انسان معادل خود آگاهی است. بنابراین تمامی بیگانگی انسان چيزي نيست مگر بيگانگي خودآگاهي.... بنابراين، تصاحب دوبارهی زندگی عینی بیگانهشده چون ادغام و الحاقي در خوداً گاهي مينمايد.» (همان).

مارکس با نقد فویرباخ از بیگانگی دینی همداستان بود، بااینهمه تأکید داشت که بیگانگی دینی فقط یکی از شکلهای متعدد ازخودبیگانگی انسان است. انسان نه فقط بخشی از خود را در خیدا بیگانیه میکنید؛ بلکیه همچنین دیگر فرآوردههای فعالیت معنوی خبود را به شکل فلسفه، خرد همگانی، هنر و اخلاقیات بیگانه مىسازد؛ انسان فرآوردههاى فعاليت اقتصادى خبود را به شکل کالا، پول و سرمایه بیگانه می گرداند؛ انسان فرآوردههای فعالیت اجتماعی خبود را به شکل دولت، قانون و نهادهای اجتماعی بیگانه میکند. شکلهای متعددی هست که انسان بر پایهی آن فرآوردههای فعالیت خویش را ازخودبیگانه میسازد و از آنها جهانی جداگانه، مستقل و نیرومند از اشیا پدید می آورد که او با آن همچون بردهیی بیقدرت و وابسته ارتباط مییابد. بااینهمه، انسان نه فقط فرآوردههای خود را ازخودبیگانه میسازد، بلکه خود را از همان فعالیتی که از رهگذر آن این فرآوردهها تولید میشوند و از طبیعتی کمه در آن میزید و از دیگر انسان ها نیز بیگانه می گرداند. همهی این انواع بیگانگی در تحلیل نهایی یکی اند؛ این انواع جنبه ها یا شکل های گوناگون ازخودبیگانگی انسان، شکلهای گوناگون بیگانگی انسان از «ذات» یا «سرشت» انسانی و انسانیت اوست.

از آنجا که کار بیگانه شده ۱) طبیعت را از انسان بیگانه میسازد، و ۲) انسان را از خودش، از کارکرد فعال و فعالیت حیاتی اش بیگانه می کند، به همین سان کار بیگانه شده انسان را از نوع اش نیز بیگانه می گرداند... ۳) کار بیگانه شده انسان را از تنِ خویش، طبیعت بیرونی، زندگیِ فکری و زندگیِ انسانی او بیگانه می سازد... ۴) پی آمد مستقیم بیگانگی بیگانه می سازد... ۴) پی آمد مستقیم بیگانگی زندگیِ نوعی اش این است که انسان از دیگر بیگانه می شود... به طور کلی، غرض از این حکم که انسان از حیات نوعی اش بیگانه می شود این است که همر انسان از بیگانه می شود این است که همر انسان از

دیگران بیگانه میگردد و هر یک از این دیگران نیز بههمینسان از زندگی انسانی بیگانه میشود... هر بیگانگی انسان از خودش و از طبیعت، در رابطه یی پدیدار میشود که او میان دیگر انسانها و خودش و طبیعت مسلم میگیرد. (دستنوشته های اقتصادی و فلسفی، دستنوشته ی نخست)

از نظر مارکس نقد (پردهبرگرفتن از) بیگانگی غایتی فینفسه نبود. غایت او هموارساختن راه انقلابی ریشه یی و تحقق کمونیسم بود که به این صورت طرح میشود: «یکپارچهشدن دوبارهی انسان، بازگشت او به خودش، نفی ازخودبیگانگی انسان» و «برانداختن ایجابی مالکیت خصوصی، ازخودبیگانگی انسان و از اینرو تصاحب واقعی سرشت انسانی از طریق انسان و برای انسان» (همان، دستنوشتهی سوم). گرچه اصطلاحهای بیگانگی و بیگانگیزدایی در نوشتههای دورهی پسین مارکس چندان فراوان به کار نمیرود، همهی این نوشتهها، از جمله کتاب سرمایه، نقدی از انسان و جامعهی بیگانهشدهی موجود عرضه میکنند و انسان و جامعهی بیگانهشدهی موجود عرضه میکنند و ندایی برای بیگانگیزدایی در بر دارند. و دست کم در اصطلاح بیگانگی بهوفور به کار می رود.

دستنوشته های اقتصادی و فلسفی که نخستین بار در ۱۹۳۲ منتشر شد و گروندریسه (که نخستین بار در ۱۹۳۹ انتشار یافت) عملاً تازه پس از تجدید چاپ آنها در ۱۹۵۳ دستیاب شدند. اینها می تواند از جملهی دلایل «نظری» (چرا که دلایل «عملی» نیز در کار بوده است) نادیده انگاشتنِ مفهومهای بیگانگی و بیگانگی زدایی در همه ی تفسیرها از مارکس (و در کل بحث فلسفی) در سده ی نوزدهم و دههای مهم بیگانگی سده ی بیستم باشد. پاره یی از جنبههای مهم بیگانگی نخست نخستین بار در تاریخ و آگاهی طبقاتی لوکاچ ذیل نخستین بار در تاریخ و آگاهی طبقاتی لوکاچ ذیل اصطلاح شیءواره گسی مورد بحث قرار گرفت، اینهمه بحثی کلی و آشکار در باب بیگانگی در این باینهمه بحثی کلی و آشکار در باب بیگانگی در این

انتشار دست نوشته های اقتصادی فلسفی در ۱۹۳۲ آغاز می شود. مارکوزه (۱۹۳۲) از جمله ی نخستین کسانی است که بر اهمیت دست نوشته ها تأکید دارد و توجه را به مفهوم بیگانگی در این دست نوشته ها جلب می کنید؛ ای. کورنو (۱۹۳۴) یکی از نخستین پژوهش ها را درباره ی «مارکس جوان» با دقت بیش تر انجام می دهد؛ و ایچ. لوفه ور (۱۹۳۹) شاید نخستین کسی است که می کوشد مفهوم بیگانگی را به تفسیر تثبیت یافته از مارکسیسم وارد کند.

بحث گسترده تر و شدید تر درساره ی بیگانگی پس از جنگ جهانی دوم آغاز شد. نه تنها مارکسیستها، بلکه اگزیستانسیالیستها و شخص گرایان و نه تنها فيلسوفان بلكم روان شناسمان (بمويسره روان كاوان)، جامعهشناسان، منتقدان ادبیی و نویسندگان نیز در بحث شرکت جستند. در میان غیرمارکسیستها، بهویژه هایدگر است که انگیختاری مهم به بحث بیگانگی بخشید. او در هستی و زمان (۱۹۶۷) لفظ Entfremdung را به کار گرفت تا یکی از ویژگیهای اساسی شیوهی نااصیل هستی انسان را وصف کنند، و در ۱۹۴۷ بر اهمیت بیگانگی تأکید ورزید. هایدگر در هستی و زمان (۱۹۶۷) مفهوم Heimatlosigkeit را به کار گرفت. دیگران نیز میان ازخودبیگانگی مارکس و seinsvergessenheit هایدگر و همچنین میان انقلاب و kehre هایدگر مشابهت یافتند. انگیختارهای مهم دیگر از این کسان سرچشمه می گیرد: سارتر، که «بیگانگی» را هم در مرحلهی اگزیستانسیالیستی و هم مرحلهی مارکسیستی خود به کار می گیرد؛ پسی. تیلیسک کسه در تلفیقاش از الاهیات پروتستانی، فلسفهی وجودی و مارکسیسم، مفهوم بیگانگی سهمی برجسته دارد؛ ای. کوژو که هگل را به یاری بینشهایی از مارکس جوان تفسير کرد؛ جي. هيپوليت که بيگانگي (و بهويـژه رابطهی میان بیگانگی و عینیت بافتگی) را در هکل و مارکس مبورد بحبث قبرار داد؛ جبی وای کالوز، کبه نقدش از مبارکس، از دیدگاهی مسیحی، بر پایهی تفسیری از کل اندیشهی مارکس همچون نقدی از

شکلهای گوناگون بیگانگی استوار بود؛ و ایچ. بارت که تحلیلاش از حقیقت و ایدئولوژی دربردارنده ی بحثی مشروح در باب بیگانگی است.

در میان مارکسیستها، لوکاچ بیگانگی را در هگل (بهویژه هگلِ جوان) و مارکس مورد بررسی قرار داد، و کوشید برداشتِ خود را از بیگانگی (و ارتباطاش را با شیءوارهگی) تصریح کند؛ بلوخ این مفهوم را به کار گرفت بیآنکه تأکید خاصی بر آن بگذارد، و کوشید تمایزی روشن میان Entfremdung و Verfiremdung قابل شود؛ و ئی. فروم نه تنها بادقت به بررسی مفهوم بیگانگی در مارکس پرداخت بلکه در بررسیهای جامعهشناختی، روانشناختی و فلسفی خود آن را به صورت ابزاری تحلیلی درآورد.

آن دسته از مارکسیستهایی که کوشیدند نظریهی بیگانگی مارکس را در دههی ۱۹۵۰ از نو زنده کننــد و پرورش دهند به اتهام ایدئالیسم و هگلیانیسم از دو سو سخت مورد انتقاد قبرار گرفتنید: از سبویی از طرف نمایندگان تفسیر رسمی (استالینیستی) از مارکس و از دیگسر سبو از جانب بهاصطلاح مارکسیستهای ساختارگرا (برای نمونه آلتوسر). این دسته از مخالفان نظریهی بیگانگی تأکید داشتند که آنچه در مارکس دورهی آغازین بیگانگی نامیده میشد، در آثار سپسین با اصطلاحات علمي بسيار رضايت بخش تري جون مالكيت خصوصي، سلطهي طبقاتي، استثمار، تقسيم كار و مانند آنها وصف شده است. ولي در ياسخ استدلال شده است که مفهومهای بیگانگی و بیگانگیزدایی را نمی توان به تمامی به هیچیک (یا همهی) مفهومهایی فروکاست که به عنوان جایگزین پیشنهاد شده است، و دیگر این که برای تفسیری بهراستی انقلابی از مارکس مفهوم بیگانگی ضروری و اجتنابنایذیر است. در نتیجه ی این بحثها شمار مارکسیستهایی که همچنان مخالف هرگونه به کارگیری اصطلاح بیگانگیاند بهنحوچشم گیسری كاستى گرفته است.

بسیاری کسان که آماده بودند مفهوم بیگانگی مسارکس

را بپذیرند، مفهوم ازخودبیگانگی را، که مفهومی غیرتاریخی میانگاشتند، نمی پذیرفتند، زیرا این مفهوم متضمن ذات یا سرشت انسانی ثابت و دگرگونی ناپذیر است (← سرشت انسان). در برابر چنین دیدگاهی استدلال میشد که بیگانگی از خود را نباید همچون بیگانگی از سرشت انسانی واقعی یا آرمانی («هنجارگذار») بلکه چون بیگانگی از امکانات انسانی تاریخی، و بهویژه بیگانگی از توانایی انسان برای آزادی و آفرینندگی دریافت. بدینسان، به جای حمایت از دیدگاهی ایستا یا غیرتاریخی از انسان، اندیشهی ازخودبیگانگی فراخوانی است به نوبهنوشدن و بالندگی پایدار انسان. این نکته را کانگرگا با قدرت تمام مورد بحث قرار داده است: ازخودبیگانه شدن یعنی «باخودبیگانه شدن شخص از کار و کردار (werk)، خودکوشسندگی، خسودفرآوری و خسودآفرینیاش؛ بیگانه شدن از تاریخ همچون پراکسیس انسان و فرآوردهی انسان» (۱۹۶۷، ص ۲۷). بدینسان، «انسان هنگامی بیگانه یا ازخودبیگانه میشود که انسان نمی شود» و این هنگامی روی می دهید «که آنچه هست و بود همچون امر معتبر و اصیل و یگانه حقیقت انگاشته میشود» یا هنگامی که کسی «درون جهانی حاضر و آماده عمل می کند، و به طبورعینی ـ انتقادی (به شيوهيي انقلابي) فعال نيست» (همان.)

نکتهی بحثانگیز دیگر این است که آیا بیگانگی در وهلهی نخست در مورد افراد به کار میرود، یا در مورد جامعه بهطورکلی. در نظر پارهیی کسان که برآناند بیگانگی در وهلهی نخست در صورد افراد به کار میرود؛ ناسازگاری افراد با جامعهیی که در آن میزیند نشانه بی از بیگانگی اوست. دیگران (برای نمونه فروم در جامعهی خردمند) بر آناند که جامعه نیز میتواند بیمار یا بیگانه باشد، بهنحویکه فردی که با جامعهی موجود سازگار نیست خود ضرورتاً «بیگانه» نیست. بسیاری کسان که کاربرد بیگانگی را تنها در مورد افراد مناسب میدانند، از آنجا که مفهومی صرفاً مناسب میدانند، از آنجا که مفهومی صرفاً روانشناختی از بیگانگی پیش چشم دارند که به

احساس یا وضع ذهنی اشاره دارد این مفهوم را چه بسا محدودتر هم میکنند. بدین گونه، نزد اریک و مری جبوزف سون بیگانگی «احساسی فردی یا حالت گسستگی از خویشتن، و از جهان در کیل است.» (جوزف سون و جوزف سون ۱۹۶۲، ص ۱۹۱). دیگران تأکید دارند که بیگانگی صرفاً احساس نیست بلکه در وهله ی نخست واقعیت عینی و شیوه یی از هستن است. بدین سان، ای. پی. او گور تسف در دانش نامه ی فلسفه ی شوروی بیگانگی را بدین گونه تعریف میکند: «مقوله یی فلسفی و جامعه شناختی که تغییر و تبدیل عینی فعالیت انسان و نتایج آن را به نیرویسی مستقل بیان میکند که بر او سلطه دارد و با او دشمن است، و نیز تغییر و تبدیل متناظر انسان است از سوژه یی فعال به ابزه ی فرآیند اجتماعی».

برخی کسان که «بیگانگی» را وضعی ذهنی وصف میکنند، آن را واقعیت یا مفهومی از آسیبشناسی روانی میشمارند؛ دیگران تأکید دارند که گرچه بیگانگی «خوب» یا خواستنی نیست، دقیقاً هم آسیبشناختی نیست. اینان اغلب می افزایند که باید بیگانگی را از دو مفهوم به هم پیوسته اما نه یکسان، یعنی بی هنجاری و سامان پاشی شخصی، تمیز داد. «بیگانگی به وضع روان شناختی فرد اشاره دارد که با احساسهای بیگانگی مشخص می شود، حال آن که بی هنجاری به بی هنجاری نظام اجتماعی نظر دارد. سامان پاشی شخصی به رفتار نابهسامان اشاره دارد که از کشاکش درونی فرد سرچشمه می گیرد» (ام. لوین در جوزفسون و جوزفسون ۲۲۶، ص ۲۲۸).

بیش تر نظریه پردازانِ بیگانگی میان شکلهای گوناگون بیگانگی تمایز قابل شدهاند. برای نمونه، شاف (۱۹۸۰) دو شکل اساسی می یابد: بیگانگیِ عینی (یا به سادگی بیگانگی)، و بیگانگیِ ذهنی (یا از خودبیگانگی)؛ ئی. شاختل چهار شکل قابل می شود (بیگانگی انسانها از طبیعت، از همنوعان خود، از کار دستها و مغزهاشان، از خودشان)؛ ام. سی من پنج شکل تمینز می دهد (بی قدرتی، بی معنایی، انزوای اجتماعی، بی هنجاری و

ازخودبیگانگی). هر یک از این طبقهبندیها محاسن و معایبی دارد. بدینسان، برخی کسان به جای کوشش در گردآوری فهرستی از اینگونه شکلها کوشیدهاند معیارهای بنیسادینی را روشسن کننسد کسه ایسن طبقهبندیها بر پایهی آنها انجام میگیرد (یا انجام گرفته است).

مسئلهیی که بهویژه بسیار مورد بحث قرار گرفته ایس است که آیا از خودبیگانگی خصیصهی ذاتی و زوالناپذیر انسان همچون انسان است، یا فقط ویژگی یک مرحلهی تاریخی در تاریخ تکامل انسان است. برخى از فيلسوفان (بهويژه اگزيستانسياليستها) بر آن رفتهاند که بیگانگی عنصر ساختاری دایمی هستی انسان است. انسان، افرون بر هستی اصیل هستی نااصیلی را نیز میگذراند و خامخیالی است که انتظار داشته باشیم انسان روزی فقط به نحو اصیل زندگی را به سر برد. نظر مخالف بر آن است که انسان که در اصل ناخودبیگانه بوده، در رونید پیشرفت، خبود را از خویش بیگانه ساخته است، اما در آینده به خبود باز خواهد گشت. این دیندگاه را می توان در انگلس و بسیاری از مارکسیستهای کنونی یافت؛ چنین مینماید که خود مارکس گمان دارد که انسان تاکنون همواره ازخودبیگانه بوده است، ولی بااینهمه می توانید و باید به خود آید.

در میان کسانی که دیدگاه کمونیسم هیمچون بیگانگیزدایی را پذیرفتهاند عقاید متفاوتی درباره ی امکانات، محدودیتها و شکلهای بیگانگیزدایی وجود دارد. بدینگونه، بر طبق یکی از پاسخها، بیگانگیزدایی مطلق امری ممکن است؛ تمامی بیگانگی بیگانگی بیگانگی اجتماعی و فردی برا میتوان به یکباره برای همیشه از میان برداشت. رادیکال ترین نمایندگانِ چنین دیدگاهِ خوشبینانهیی حتا بر آناند که همه کازخودبیگانگی تا هیماکنون در اصل در کشورهای سوسیالیستی از میان رفته است؛ و ازخودبیگانگی فقط به شکل جنون فردی یا به صورت «بازمانده»ی ناچیز «سرمایهداری» در این کشورها وجود دارد. مشاهده ی

اشکالات این دیدگاه دشوار نیست. بیگانگیزدایی مطلق فقط در صورتی امکانپذیر خواهد بود که انسان چینزی همیشگی و تغییرناپذیر باشد. و از دیدگاهی واقعی، ملاحظهی این نکته آسان است که در آنچه «سوسیالیسم» نامیده میشود، نه فقط شکل «کهنی» بیگانگی بلکه شکلهای «نو» آن نیز وجود دارد. از اینجاست که در برابر مدافعان بیگانگیزدایی مطلق اینجاست که در برابر مدافعان بیگانگیزدایی نسبی امکانپذیر است. بر پایهی این دیدگاه ممکن نیست بتوان تمامی بیگانگی را از میان برداشت، ولی ممکن است بتوان مامی جامعهیی از بُن نابیگانه پدید آورد که شکوفایی افراد بهراستی انسان و نابیگانه را سبب گردد.

راهکارهایی که برای چیرگی بر بیگانگی پیشنهاد میشود، برحسب دیدگاه مربوط به ذات ازخودبیگانگی تفاوت می کند. کسانی که از خبودبیگانگی را واقعیتی «روانشناختی» می داننید در اهمیت یا حتا اعتبار هرگونه دگرگونی بیرونی در «اوضاع و احبوال» تردید روا میدارند و بر آنانید که کوشش اخلاقی فرد، و «نقلابی در درون خویشتن» در حکم یگانه درمان است. و کسانی که ازخودبیگانگی را پدیدهیی ناشی از رواننژندی میدانند در پیشنهاد درمان روانکاوانهی آن سخت پی گیر و منسجماند. در قطب دیگر، فیلسوفان و جامعه شناسانی ایستاده اند که بر گونهیسی مارکسیسسم تباهیزده تکیه دارند که «جبرباوری اقتصادی» نامیده مسی شود، و افراد را فرآورده های منفعل سازمان اجتماعی (و بهویژه سازمان اقتـصادی) مى دانىد. نىزد ايىن گونىه ماركسيىست ھا مىسئلەي ازخودبیگانگی به مسئلهی دگرگونی اجتماعی، و مسئلهی دگرگونی اجتماعی به مسئلهی برانداختن مالكيت خصوصي فرو مي كاهد.

در برابر دو دیدگاه پیشگفته، مفهوم سومی هم پیشنهاد شده است که بر پایهی آن بیگانگیزدایی از جامعه و افراد بهنحوتنگاتنگ به هم پیوستهاند، بهنحویکه هیچیک را بدون دیگری نمیتوان به انجام رساند، همچنان که نمیتوان یکی را به دیگری فرو

كاست. ممكن است بتوان نظام اجتماعييي پديد آورد که درخور بالندگی افراد فارغ از بیگانگی باشد اما امکان ندارد بتوان جامعه یی را سازمان داد که بتوانید به طور خود کار چنین افرادی را پدید آورد. فرد فقط می تواند از طریق فعالیت خود موجودی نابیگانه، آزاد، و آفریننده گردد. اما نه فقط نمی توان بیگانگی زدایی را به بیگانگیزدایی از جامعه فرو کاست؛ بلکه بیگانگیزدایی از جامعه را نیز نمی توان بهسادگی دگرگونی در سازمان اقتصادی شمرد که در پی آن بهطورخودکار تغییری در همهی دیگر قلمروها یا جنبههای زندگی انسان دست میدهد. از دیندگاه ماركس، تقسيم جامعه به قلمروهايي مستقل از یک دیگر و در حال ستیز (قلمروهای اقتصاد، سیاست، قانون، هنر، اخلاقیات، دین و مانند آن)، و سلطهی قلمرو اقتصادى، بههيچروى واقعيت ِ جاودانــهى زنــدگى انسان نیست بلکه از ویژگیهای جامعهیی ازخودبیگانه است. بنابراین، بیگانگیزدایی از جامعهی بندون برانداختن بيكانكي فعاليتهاي متفاوت انسان امكاننايذير است.

به همینسان، مسئلهی بیگانگیزدایی از زندگی اقتصادی را نمی توان با برانداختن صرف مالکیت خصوصی حل کرد. تبدیل مالکیت خصوصی به مالکیت دولتی دگرگونی بنیادینی در موقعیت کارگر، یا تولیدکننده پدید نمی آورد. بیگانگی زدایی از زندگی اقتصادی نینز نیازمنید برانیداختن مالکیت دولتی و تبديل آن به مالكيت اجتماعي واقعى است، و اين مقصود جز با سازمان دادن کل زندگی اجتماعی بر پایهی خودمدیریتی تولیدکنندگان مستقیم به دست نمىآید. اما گرچه خودمدیریتی تولیدکنندگان شرط لازم بیگانگیزدایی از زندگی اقتصادی است، به خبودی خبود شبرط کافی نیست. خودمبدیریتی مسئلهی بیگانگیزدایسی در توزیسع و مسطوف را به طور خود کار حل نمی کند، و حتا برای بیگانگی زدایی از تولید نیز بهخودی خود کافی نیست. برخی شکلهای بیگانگی در تولید ریشه در سرشت وسایل کنونی تولید

دارند، بهنحوی که نمی توان با ایجاد دگرگونی در شکل مدیریت تولید، این شکلها را از میان برداشت. برای آگاهی افزون تر ← فروم، اریش ۱۹۶۱؛ یوآخیم، ایزراییل ۱۹۷۲؛ اریک و مری جوزف سون ۱۹۶۲، کانگرگا، میلان

۱۹۶۷؛ مساروش، ایشتوان ۱۹۷۰؛ اولمن، برتـل ۱۹۷۱؛ (۱۹۷۸)؛ پتروویچ، گاژو ۱۹۶۷؛ ریچـارد شـاخت ۱۹۷۰؛ شاف، آدام ۱۹۸۰؛ ورنیکی، پرهدرگ ۱۹۶۵.

محاج يتروويج

## پانه کوک، أنتون (pannekoek, Anton)

زادهی ۲ ژانویه ۱۸۷۳، در وَسن، هلند؛ درگذشتهی ۲۸ آوریل ۱۹۶۰ در واگننگن، هلنـد. پانـه کـوک در دانسشگاه لیندن ریاضیات خوانند و در ۱۹۰۲ در اخترشناسی دکتری گرفت. تا ۱۹۰۶ در رصدخانهی لیدن به کار مشغول شد، سپس تر به تدریس در دانشگاه آمستردام پرداخت که در آن در ۱۹۳۲ به مقام استادی اخترشناسی رسید. یانه کوک از ۱۹۰۶ تا ۱۹۱۴ در آلمان به سر برد و در آنجا به صورت عصفو برجسستهى جنساح چسپ حسنزب سوسیال دموکراتیک (اس ب د) درآمد، به تندریس در مدرسهی حزب در برلین پرداخت تا آن که تهدید به اخراج از آلمان شد، و برای روزگار نو مقاله نوشت. مارکسیسم یانه کوک از دو جهت متمایز است. نخست، مستقيماً از دل علم طبيعي و از طریق پژوهش در نوشتههای یوزف دیتسگن (۸۸-۱۸۲۸) کارگر خودآموختهیی میبالید که انگلس (الودويك فويرباخ، ب جهار) از بابت كشف مستقل «دیالکتیک ماتریالیستی» برای او اعتبار قابل است؛ و هدف این جنبه از کار پانه کوک بهویژه روشن ساختن رابطهی میان علم و مارکسیسم، بهویژه در *مارکسیسم* و داروینیسم (۱۹۰۹) است. دوم، در قلمرو عمل سیاسی، مارکسیسم پانه کوک نظریهیی در باب خودسازمان دهی انقلابی طبقه ی کارگر را از طریق شوراهای کارگری پیش می کشد (← مقالههای بریسیانر ۱۹۷۸). پانه کوک از ایس موضع از سیاستهای بینالملیل سوم در ۱۹۰۲ گسست و سپس تر، همراه با کُرش و گورتر (← اسمارت ۱۹۷۸)، به صورت چهـرهیـی برجـسته در جنبش «کمونیسم شورایی» ( $\rightarrow$  شوراها) درآمد.

بسرای آگاهی افسزون تسر به بریسسیانر، سسرژ ۱۹۷۸؛ پانسه کسوک، آنتسون ۱۹۰۹ (۱۹۱۶)؛ ۱۹۵۱ (۱۹۶۱)؛ اسمارت، دی. ای. ۱۹۷۸.

تام باتامور

# پرِابراژنسكى، يوِگنى ألكسىيەويچ

(Probrazensky, Evgeny Alexeyevich) زادهی ۱۸۸۶ در استان آریول روسیه، درگذشتهی ١٩٣٧. هنگامي كه هفده سال داشيت به حزب سوسیال دموکراتیک روسیه پیوست، و در وهلهی نخست در اورال تا پایان جنگ داخلی به بالشویکها کار کرد. در ۱۹۲۰ به عنوان عضو کامیل کمیتهی مرکزی برگزیده شد، و به مدت کوتاهی یکی از سه دبیر حزب شد. از ۱۹۲۳ تا ۱۹۲۷، نظریه برداز اصلی مسایل اقتصادی در اپوزیسیون های متوالی چپ در درون حسزب بسود و خواهسان تأكيسد بسيش تسر بسر صنعتى كردن و مرتبط شمردن مشكلات اقتصادي کشور با دیوان سالارانه شدن زندگی حزب تحت رهبری استالین. با تأکید فزاینده بر صنعتی کردن، پرآبراژنسکی یکی از نخستین کسان از «پوزیسیون چپ» پیشین بود که از تروتسکی برید و کوشید با استالین آشتی کند. او از نو به حزب پذیرفته شد، باز در ۱۹۳۱ تبعید شد، در ۱۹۳۲ از نو به حزب پذیرفته شد، در ۱۹۳۴ از مواضع دههی ۱۹۲۰ توبه کرد، ولی در ۱۹۳۵ بازداشت و زندانی شد و در ۱۹۳۷ بدون طی مراحل عادی محاکمه در زندان اعدام شد (هاؤپت و مری ۱۹۷۴).

پرآبراژنسکی به جهت نوشتههایش دربارهی تورم و نیز تأمین مالی صنعتی کردن در یک اقتصاد کشاورزی منزوی و واپسمانده مشهور است. همین که اقتصاد

شوروی از جنگ و جنگ داخلی جان به در برد، روشن شد کے بے منظور افزایش ظرفیت صنعتی، سرمایه گذاری کلانی لازم است، سرمایه گذاری یی که بی آمدهای در آمدآفریناش دیرگاهی بیش از آن احساس میشد که پی آمدهای بازده آفرین مطلبوباش بتواند تحقق بابد. عدم تعادل تورمي متعاقب، اتحاد کارگر دهقان را تهدید می کرد، و هم شالودههای اقتصادی و هم سیاسی «سیاست اقتصادی نوین» را که لنین در ۱۹۲۱ بنیاد گذاشته بود در معرض خطر قرار میداد. پرآبراژنسکی بر آن بود که عدم تعادل تورمی به هرحال وجود دارد. انقلاب ارضی ساختاری از مزارع خانواری دهقانی پدید آورده بود، دهقانانی که خو گرفته بودند بیشتر از تولید خود مصرف کننـد، و فقط علاقهمند به تحویل مازاد خبود به شبهرها برای مبادله با کالاهای صنعتی بودند. از ایس جاست که با احیای اقتصاد به سطح بازده ۱۹۱۳ آن، افزایشی اساسی در تقاضا برای کالاهای صنعتی پیش آمند که هیچ افزایشی در ظرفیت صنعتی به پای آن نرسید. پر آبراژنسکی تأکید داشت که «حفظ تعادل میان سهم فروشرفتهی بازده صنعتی و کشاورزی به نسبتهای پیش از جنگ... به معنای برهمزدن شدید تعادل میان تقاضای مؤثر نواحی روستایی و بازده کالای شهر است» (۲۷– ۱۹۲۱، صص ۷– ۳۶). ولی سرمایه گذاری صنعتی، که در درازمدت افزایش مورد نیاز در ظرفیت صنعتی را پدید می آورد، فقط در کوت اهمدت کسری میان ظرفیت صنعتی و تقاضای مؤثر را تشدید میکند. افزایشی بزرگ در سرمایه گذاری مورد نیاز است که به سمت صنعت سنگين ظرفيت گستر جهت گيري كند، ولی این را نه می توان از درون خبود بخش صنعتی تأمین مالی کرد، که بسیار کوچک بود، و نه از منابع خارجی، به دلیل تحریمهای سیاسی و دسترسی محدود صادرات کشاورزی به واردات مالی. از اینجاست که بخش کشاورزی باید بار افزایش در سرمایه گذاری را تحمل کند. این مهیم بایند از طریق منحرفساختن بخشى از تقاضاي اضافي دهقانان براي

مصرف به سیمت سیرمایه گذاری انجام گیبرد، و ایس بهطورهمزمان عدم تعادل تورمي اقتصاد شوروي را حل می کند. انحصارهای تجاری دولت جای سازو کار بازار را می گیرد، کالاهای کشاورزی را به قیمتهای بایین تر می خرد و کالاهای صنعتی را به قیمتهای بالاتر می فروشد، و بدین گونه نرخ مبادله میان صنعت دولتی و کشاورزی خصوصی را به نفع اولی برمی گردانید. پرآبراژنسکی این سازوکار مبادلهی نابرابر، از طریق سیاست قیمتگذاری انحصاری از جانب دولت را، به قیاس انباشت نخستین یا ابتدایی مارکس در بخش واپسین ج ۱ سرمایه (بهویتره ف ۲۴)، «انباشت نخستين سوسياليستي» ناميد. بااين همه، هيچ نشانهيي از قیاس و مشابهت در روشهای انباشت نبود. این سیاست همچنین سختترین ضربه را به قشر ثروتمند دهقانان فرو می آورد و بدین گونه خطر رشد سرمایه داری دولتی را مهار می کرد.

پرآبراژنسکی مورد مخالفت بوخارین قرار گرفت که معتقد بود دهقانان از فروش مازاد خود سر باز میزنند مگر بر پایه ی مبادله ی برابر، و این که برنامه ریزی را باید «پیشنگری آن چیزی شمرد که خود را (پس از وقوع) تثبیت می کند به شرط آن که تنظیم خودانگیخته باشد» (بروس ۱۹۷۲، ص ۵۴). ولی «قانون انباشت نخستین سوسیالیستی» پرآبراژنسکی نوعی تنظیم گری اقتصادی به شمار می آمید که با «قانون ارزش» هم چون تنظیم گری که از حفظ تولید کالایی و روابط مالکیت خصوصی سرچشمه می گیرد هم زیستی و نیز تضاد داشت. بدین سان، برنهاده ی او در باب دو تنظیم گر برای داشت. بدین سان، برنهاده ی او در باب دو تنظیم گر برای این در نظر گرفته می شد که تعارض میان روابط تولیدی اجتماعی شده و خصوصی شده ی دوره ی گذار را دریاب در با به سوسیالیسم).

اقتصاد پرِآبراژنسکی را باید بر پایدی تعهد او به دموکراسی، سوسیالیسم و انترناسیونالیسم در نظر گرفت. او پیوسته از دموکراتی کردن بیش تر هواخواهی می کسرد؛ صنعتی کسردن شوروی را بیش تسر وسیله می شمرد تا هدف، امر اساسی در ایس صنعتی کسردن

ساختن روابط تولیدی اجتماعی شده بود؛ او همواره دشمن آموزه ی «سوسیالیسم در یک کشور» بود و اعتقاد داشت که انقالاب نمی تواند در انزوا از انقلابهای سوسیالیستی در کشورهای سرمایه داری پیش رفته تر در برپاساختن روابط تولیدی اجتماعی شده توفیق یابد (برای دیدگاهی مخالف← دی ۱۹۷۳، و برای ردیه ی آن، فیلتسر ۱۹۷۸).

پرآبراژنسکی یکی از خلاق ترین و مهم ترین اقتصادانان مارکسیست این سده به شمار می آید. استفادهی او از طرح کلی بازتولید در تحلیل مشخصاش از اقتصاد شوروی، نظریه پردازی اش در باب گذار، برنهاده اش در باب دو تنظیم گر، تأکیداش بر شکل های اقتصادی هم چون فرایندهای اجتماعی، و تحلیل اش از امکانات صنعتی کردن، تا به امروز او را به صورت انگشت شمار اقتصاددانانی درآورده است که به جای ایس که اقتصاد مارکس را تکرار کنند اقتصادی مارکسی را به پیش بردهاند ( نيـز← بالشويسم؛ كمونيسم؛ ديكتاتوري پرولتاریا؛ دهقانان؛ استالینیسم؛ توسعهنیافتگی و توسعه). برای آگاهی افزون تر← بروس، دابلیو. ۱۹۷۲؛ دی، آر. بي. ١٩٧٣؛ ١٩٧٨؛ ارليخ، اي. ١٩۶٠؛ فيلتبسر، دانله ای. ۱۹۷۸؛ گریگبوری، پسی، آر، و استوارت آر. سسی. ۱۹۸۱؛ هاؤپست، جسی، و مسری، جسی، جسی، ۱۹۷۴؛ پرآبراژنـــسکی، یــوگنی ۷- ۱۹۲۱ (۱۹۸۰)؛ ۱۹۲۲ (1984): 3781 (6381).

سايمن مون

#### پراکسیس (praxis)

پراکسیس در کل به کنش و فعالیت اشاره دارد؛ و به تعبیر مارکس به فعالیت آزادانه، همگانی، خلاق و خودآفریننده یی که از رهگذر آن انسان جهان تاریخی و انسانی و خودش را میآفریند (میسازد، تولید میکند) و تغییر (شکل) میدهد؛ فعالیتی ویژه ی انسان، که از رهگذر آن انسان اساساً از همه ی دیگرموجودات متمایز میشود. به این تعبیر، انسان را می توان موجودی پراکسیس شمرد، «پراکسیس» همچون مفهوم

محوری مارکسیسم، و مارکسیسم همچنون «فلسفه» (یا به زبان بهتر: «اندیشه»)ی «یراکسیس». این واژه ریشهی یونانی دارد، و به عقیدهی لوبکوویچ «به تقریباً هرگونه فعالیت اشاره دارد که انسانی آزاد محتمل است انجام دهد؛ بهویژه همهگونه کسبوکار و فعالیت سیاسی» (۱۹۶۷ ص ۹). این اصطلاح از زبنان یونانی به زبان لاتین و از آنجا به زبانهای مدرن اروپایی راه یافت. پیش از آن که این اصطلاح به فلسفه راه یابد در اسطورگان یونانی هم به صورت نام ایزدبانویی کمابیش ناشناخته، و نیز در شماری از دیگرمعانی به کار رفت. فی ولدون، نویسندهی مدرن دیگری که از پراکسیس به عنوان نام قهرمان زن رمان خود (۱۹۷۸) بهره گرفت، توضیح زیر را به دست میدهد; «پراکسیس به معنای نقطهی عطف، نقطهی اوج، کنش است، اوج لذت جنسى؛ برخى مى گويند خود ايزدبانوست». ايس اصطلاح در دورهی آغازین فلسفهی یونان، بهویتره در افلاطون، به کار میرفت، ولی تاریخ فلسفی راستیناش از ارسطو آغاز میشود که میکوشد معنایی دقیق تر به این اصطلاح بدهد. از اینجاست که گرچه ارسطو در توصیف فعالیتهای حیاتی جانوران و حتا حرکتهای ستارگان گاه صیغهی جمع ایس اصطلاح را (praxeis) به کار میبرد، تأکید دارد که این اصطلاح به معنای دقیق کلمه فقط باید در مورد انسانها به کار رود. و گرچه گاه این اصطلاح را به عنوان نامی برای هر فعالیت انسانی به کار میبرد، بر آن است که پراکسیس را باید تنها به عنوان یکی از سه فعالیت بنیادی انسان شمرد (دو تای دیگر theoria (= نظریــه) و poiesis (= پدیدآوری) است). این پیشنهاد در زمینهی تقسیم علوم یا شناخت انجام میگیرد، که بر پایهی آن سه گونهی بنیادین شناخت وجود دارد ــ نظری، عملی و پدیدآورانه \_ که به لحاظ هدف یا غایت خود متمایز مىشوند: بەاينترتيب، ھدف يا غايىت شىناخت نظىرى ، حقیقت، غایت شناخت پدیدآورانه تولید چیزی و غایت شناخت عملي خبود كنش است. شناخت عملي بهنوبهیخود به شناخت اقتصادی، شناخت اخلاقی و

شناخت سیاسی تقسیم میشود. مفهوم پراکسیس در ارسطو هم به لحاظ تقابلاش با نظریه و هم پدیدآوری، و به لحاظ انقساماش به اقتصاد، اخلاق و سیاست، به نظر میرسد کمابیش جایگاهی ثابت و ماندگار داشته باشد، ولى او با ثبات قدم به چنين مفهومي وفادار نمیماند. ارسطو بارها به بحث دربارهی رابطهی میان تئوری و پراکسیس به منزلهی نوعی از تقابل بنیادی در انسان میپردازد، که بر پایهی آن به نظر میرسد پدیدآوری را در پراکسیس می گنجاند یا آن را هم چون امری حاشیهیی به کناری میگذارد. از سوی دیگر، گاه به نظر می آید که او پراکسیس را به حبوزهی اخلاق و سیاست محدود میکند (اقتصاد را کنار میگذارد)، با بهسادگی به سیاست محدود سازد (که در آن صورت اخلاق در سیاست گنجانده میشود). افنزونبراین، به نظر می رسد در پارهیی موقعیتها او پراکسیس را با ایوپراکسیا (پراکسیس خوب) در مقابل دیاسپراکسیا (پراکسیس بد، شوربختی) یکسان میشمارد. بااینهمه، بیجاست که همهی این پیچیدگیها را نشانهی آشفتگی بدانیم؛ این پیچیدگیها بیشتر نمودار درکی ژرف از همتافتگی مسایلاند.

در مکتب خود ارسطو این مسئله که آیا باید همه ی فعالیت انسان را به دو یا سه زمینه تقسیم کرد به سود تقسیم به امر نظری و امر عملی فیصله یافت، و این دوشاخگی نیز در فلسفه ی مدرسی سدههای میانه پذیرفته شد. مشکلات طبقهبندی علوم و هنرهای کاربردی مانند پزشکی یا دریانوردی (که به نظر می رسید نه در علوم نظری می گنجند و نه علوم عملی) هیو اهل سَنویکتور را بر آن داشت که مکانیکا را به عنوان عنصر سوم (افزونبر تئوریکا و پراتیکا) پیشنهاد کند، ولی این پیشنهاد پژواکی نیافت. از سوی دیگر، کند، ولی این پیشنهاد پژواکی نیافت. از سوی دیگر، در رسالهی کوچکی با عنوان هندسهی عملی در رسالهی کوچکی با عنوان هندسه ی عملی «نظری» و هندسه ی «عملی» را به دست میدهد، و بدینسان کاربرد «عملی» را به معنای «کاربسته» بدینسان کاربرد «عملی» را به معنای «کاربسته» پیشنهاد میکند؛ پیشنهاد بی درنگ به طورگسترده پیشنهاد میکند؛ پیشنهاد بی درنگ به طورگسترده

پذیرفته می شود، و کاربرد «براکسیس» در ازای «کاربرد یک نظریه» تا روزگار خبود ما پاییده است. فرانسیس بیکن برای مفهوم پراکسیس به این تعبیر جایگاه مهمی قایل است، و درعین حال تأکید دارد که شناخت راستین آن است که ثمراتی در پراکسیس به بار می آورد. بسیاری از فیلسوفان در دورهی میان بیکن و كانت، صرف نظر از اين كه آيا با ديدگاه بيكن همداستان بودند، برداشت همانندی از شناخت عملی، همچون شناخت کاربستهی سودمند بیرای زندگی داشتند. از این جاست که دالامبر در «گفتار مقدماتی» خود برای *دایر قالمعارف* همهی شناختها را به سه گروه تقسیم کرد: «عملی محض»، «نظری محض» و آن دسته از شناختها که میکوشند «از پاژوهش نظری در باب موضوع شناخت به سودمندی محتملی برای پراکسیس دست یابند». بااینهمه، این نگاه ارسطویی را که شناخت عملی شناختی است مستقل از اصول فعالیت انسان (بهویژه فعالیت سیاسی و اخلاقی) می توان در بسیاری از دیگر نویسندگان نیز یافت. از این جاست که لاک همهی شناخت و علم را به شاخهی فیزیکی، پراکتیکی و سیمیوتیکی تقسیم کرد و امر پراکتیکی یا عملی را چنین تعریف کرد: مهارت کاربست درست نیروها و کنشهامان برای دستیابی به چیزهای خوب و سودمند. چشم گیرترین مورد در زیبر عنوان اخلاق است» (۱۶۹۰، ج ۲، ۴۶۱).

در کانت با جرح و تعدیلهایی در این دو مفهوم سنتی سروکار داریم: (۱) پراکسیس همچون کاربست یک نظریه، «کاربست در مواردی که در تجربه با آن رویاروی میشویم» و (۲) پراکسیس همچون رفتار اخلاقی معتبر انسان، تعبیر نخست به ویژه در مقالهی او «دربارهی این قول معروف که: "این ممکن است در نظریه درست باشد، ولی در عمل جور درنمی آید"» نظریه درست باشد، ولی در عمل جور درنمی آید"» نمایان است. مفهوم دوم که نزد کانت به مراتب مهم تر است، شالوده ی تمیزگذاری او میان خرد ناب و خرد عملی، و موافق آن تقسیم فلسفه به نظری و عملی است. بدین سان، کانت در سنجش خرد ناب میان

«شناخت نظری» هم چون شناختی که از طریق آن من به شناختن آنچه وجود دارد» و «شناخت عملی» که از طریق آن من «آنچه را باید وجود داشته باشد» تصور می کنم تمیز می گذارد. این مفهوم از امر عملی هنگامی اصلاح و پالایش بیش تری می پذیرد که کانت تأکید می ورزد که شناخت را هنگامی می توان عملی شمرد که یا در برابر شناخت نظری قبرار گیرد یا در برابر شناخت نظرورزانه. «شناختهای عملی، بهعبارت دیگر، یا (۱) امریانید و ازایسن رو مخالف شناختهای نظری اند؛ یا (۲) دربردارندهی دلایلی برای امریهای ممکن و ازاینرو مخالف شناختهای نظرورزانهاند» (۱۸۰۰، ص ۹۶). از سوی دیگر، کانت تأکید دارد که بهرغم تمایز میان امر نظری (یا نظرورزانه) و امر عملی، خبرد «در تحلیل نهایی فقط یکی است». یگانگی خبرد از طریق تقیدم عملی (یا به بیان دقیق تر کاربرد عملی خرد) بر خرد نظری (یا نظرورزانه) است. «همهچیز در حکم امر عملی است و « خلاق » «مطلقاً عملی است ». تقسیم فلسفه به نظری و عملی در کانت با جرح و تعدیلها و مکملها در فیشته از نو پدیدار می شود که حتا نیرومندتر از کانت بر تقدم فلسفهی عملی تأکید میورزد؛ و در شلینگ، که میکوشید یک عیضو سوم برتر را بیابد که «نه نظری باشد نه عملی، بلکه درعین حال هر دو باشد».

هگل مانند شلینگ تمایز میان امر نظری و امر عملی را میپذیرد، امر عملی را بر فراز امر نظری قرار میدهد و همچنین گمان دارد که یگانگی این دو را میبایست در وهلهی سوم و برتری یافت. بااینهمه، هگل یکی از کاستیهای بنیادی فلسفهی کانت را در ایس میدید که «وهلههای صورت مطلق» همچون بارههای جداگانهی این دستگاه بیرونی میشوند. از ایسنجاست که هگل از تقسیم فلسفه به عملی و نظری تن میزند، و در دستگاه خود، که بر پایهی اصلی متفاوت به منطق، فلسفهی طبیعت و فلسسفهی روح تقسیم میشود، تمیز میان امر نظری و امر عملی در هر سه میشود، تمیز میان امر نظری و امر عملی در هر سه

پاره از نو پدیدار میشود (و مکرراً در همنهادی برتـر فراسپری میشود). از اینجاست که تمایز میان امر نظری و امر عملی هم در قلمبرو اندیشهی نباب (در منطق)، هم در قلمرو طبیعت (بهنحو ویژهتر در حیات آلی)، و هم واقعیت انسانی (در «روح کرانمند») دارای جایگاهی است. این تمایز آنسان که در منطق بسط و تفصیل می باید تحقق ناکامل خود را در طبیعت و تحقق کافی خود را در انسان می یابد. چون نظریه و عمل در مورد انسان به کار روند، دو وهله از روح کران منداند تا بدان جا که انسان روح ذهنی و هم چون فرد است. پراکسیس فرد برتر از نظریه است، ولی هیچیک از آنها «راستین» نیست. حقیقت نظریه و براکسیس همانا آزادی است، که نمی تواند در تراز فردی به دست آید، بلکه فقط در تراز زندگی اجتماعی و نهادهای اجتماعی، در قلمرو «روح عینیی» حاصل میشود. و فقط می توانید در قلمبرو «روح مطلبق»، از طریق هنر، دین و فلسفه چنان که باید و شاید شناخته و لذا تكميل گردد.

در دستگاه هگل پراکسیس به صورت یکی از وهلههای حقیقت مطلق درآمد، ولی درعین حال استقلال خود را از دست داد. نخستین هگلییی که پیشنهاد کرد که ایسن «وهله» از حقیقت مطلق را باید از دستگاه برداشت و بر ضد آن برخاست سیسکووسکی (۱۸۳۸) بود که از دستگاه هگل به منزلهی دستگاه حقیقت مطلق به دفاع برخاست، ولى استدلال كبرد كه اين حقیقت باید از طریق «پراکسیس» با «کنش» به تحقق برسد. روشن نیست که آیا مارکس هرگز این كتاب را خوانده باشد، ولى دوستاش موزس هس سخت زیر تأثیر آن قرار داشت. از این جاست که هس در سهسالاری اروپایی (۱۸۴۲) و در «فلیسفهی کنش» (۱۸۴۲) نیز از فلسفهی براکسیس هواخواهی می کند و تأکید دارد: «اکنون وظیفهی فلسفهی روح این است که به صورت فلسفهی کنش درآید». در مارکس مفہوم پراکسیس بے صورت مفہوم محوری فلسفهی تازهیی درآمد که نمیخواهد فلسفه باقی

بماند، بلکه میخواهد هم در اندیشهی زبرفلسفی تازهیی از خود فراگذارد و هم در دیگرگون ساختن انقلابی جهان. مارکس دریافت خود را در *دستنوشتههای اقتصادی و فلسفی* به تامترین وجه بسط و گسترش می دهد و در برنها دهها دربارهی فويرباخ به سرشارترين وجه بيان مي كنده ولي اين دریافت پیشتر در نوشتههای دورهی آغازین او پیشنگری میشود. از اینجاست که در پایاننامهی دکتری خود (تفاوت میان فلسفهی طبیعت دموکریتی و اپیکوری، ق ۱، ف چهار) بر ضرورت عملی شدن فلسفه تأکید دارد. «قانونی روان شناسانه است که ذهن نظری، چون در خود به آزادی برسد، به توانمندی عملی تبدیل میشود، و همچون *اراده* از جهان سایهوار مردگان سر برمی آورد و از در مخالفت با واقمیت دنیوی درمی آید که بدون آن وجود دارد»، و در «نقد فلسفهی حقوق هگل: درآمد» (سال نامهی آلمانی فرانسوی ۱۸۴۴) پراکسیس را همچون هدف فلسفهی راستین (یعنی نقد فلسفهی نظرورزانه) و انقلاب را هم چون پراکسیس راستین (پراکسیس هـمارز اصول = praxis á la hauteur des principes) اعلام میکند.

مارکس در دستنوشتههای اقتصادی و فلسفی این دیدگاه از انسان همچون هستی آفریننده ی آزاد پراکسیس را، هم به شکلی مثبت و هم به شکلی «منفی»، و دومی را از طریق نقد ازخودبیگانگی انسان، بسط و گسترش میدهد. مارکس درباره ی اولی مینویسد «فعالیت آزادانه و آگاهانه خصلت نوعی انسان است»، و این که «ساختمان عملی یک جهان عینی، و تأثیرگذاشتن بر طبیعت غیرآلی، در حکم تصدیق انسان همچون هستی نوعی آگاه است» ردستنوشته ی یکم، «کار بیگانه شده»). مقصود از تولید عملی انسان در این زمینه با قراردادن تولید انسان در برابر تولید جانوران تشریح می شود: آنها اجانوران] فقط در یک مسیر واحد تولید می کنند، انها حال آن که انسان به طورهمگانی تولید می کنند، آنها

فقط زير فشار و اجبار نياز فيزيكي مستقيم توليد میکنند، حال آن که انسان هنگامی تولید میکند که از بند نیاز فیزیکی فارغ است و بهراستی فقط در آزادی از چنین نیازی تولید می کنید. جانوران فقیط خبود را تولید می کنند، حال آن که انسان کیل طبیعت را بازتولید میکند. فرآوردههای تولید جانوران مستقیماً به اندامهای فیزیکیاشان تعلق میگیرد، حال آن که انسان در برابر فرآوردهی خود آزاد است. جانوران فقط بر طبق معیارها و نیازهای نوعی که بدان تعلق دارنـد میسازند، حال آن که انسان میداند چه گونه بر طبق معیار هر نوع تولید کنید و مییدانید چهگونیه معیبار درخور شیء را به کار بندد. بدینسان، انسان همچنین مطبابق با قبوانین زیبایی میسازد» (همان). در *دستنوشتههای اقتصادی و فلسفی گ*اه به نظر میرسد که مارکس بر آن است که نظریه میهبایست یکی از شکلهای پراکسیس شمرده شبود. اما سپس تقابل میان نظریه و پراکسیس را از نو تصدیق می کند و بر تقدم پراکسیس در این زمینه تأکید دارد: «حل تناقضهای نظری فقط به شیوهیی عملی، تنها از طریق توانمندی عملی انسان امکانپذیر است» (همان. دستنوشتهی سوم، «مالکیت خصوصی و کمونیسم»). در برنهادهها دربارهی فویرباخ مفهوم پراکسیس، یا بهبیان دقیق تر «پراکسیس انقلابی»، جنبهی محوری دارد: «همروییدادی دگرگونساختن اوضاع واحوال و دگرگون ساختن فعالیت انسان با خوددگرگونسازی را تنها می توان هم چون پراکسیس انقلابی تصور کرد و دریافت» (برنهادهی سبوم)؛ و باز: «همهی زندگی اجتماعی اساساً عملی است. همهی رمزورازهایی که نظریه را به رازوری میکشاند راهحل عقلانی خود را در پراکسیس انسان و در فهم ایس پراکسیس مییابند» (برنهادهی هستم). مارکس در دستنوشته هاي اقتصادي فلسفي على القاعده «كار» را آشکارا به منزلهی «حرکت بیگانگی فعالیت عملی انسان» وصف می کند، ولی گاه ناهمساز است، و «کار» را مترادف با «پراکسیس» به کار میبرد. در ایدتولوژی

آلمانی سخت بر تقابل میان «کار» و آنچه او پیشتر پراکسیس خوانده است تأکید میورزد، و بر این دیدگاه صحه میگذارد که کار عبارت از شکل از خودبیگانهشده ی فعالیت تولیدکننده ی انسان است، و باید «الغا گردد». شکل نابیگانهشده ی فعالیت انسان، که پیشتر پراکسیس نامیده شده است، اکنون «خودفعالیتی» یا خودکوشی نامیده می شود، ولی بهرغم این دگرگونی در اصطلاح شناسی، آرمانِ بنیادی مارکس همچنان همان می ماند: «تبدیل کار به خودفعالیتی». این آرمان در گروندریسه همان می ماند و در سرمایه نیز به همچنین.

به دلایل گوناگون مفهوم پراکسیس مارکس دیرگاهی به فراموشی سپرده شد یا سوءتعبیر شد. این سوءتعبیر با انگلس آغاز شد که در ضمن خطابهاش بر سر مزار مارکس ادعا کرد که مبارکس دو کشف اصلی کبرده است: نظریهی ماتریالیسم تاریخی و نظریهی ارزش اضافی. از اینجا این دیدگاه فراخدامن آغاز شد که ماركس نه فيلسوف بلكه نظريمه برداز علمى تاريخ و اقتصاددان سیاسی است. تنها یک برنهاده در باب پراکسیس (باز به همت انگلس) فراگیر و همهفهم شد، و آن این است که پراکسیس ضامن شناخت مطمئن و معتبر و معيار غايي حقيقت است. انگلس ايس برنهاده را به صورت زیر بیان می کند: «ولی پیش از آن که احتجاج وجود داشته باشد، كنش وجود داشت. در آغاز عمل بود [dietatim andang war] ... به عمل کار برآید به سخندانی نیست <= برهان بودینگ در خوردن آن است>» (درآمد انگلیس بر ویراست دوم سوسیالیسم اوتوپیایی و سوسیالیسم علمی)، و به همينسان: «مؤثرترين ابطال ايس أشكاگرايسي و لاادري گري]، هم چنان که مؤثر ترين ابطال همهي ديگر تفننهای فلسفی، همانا پراکسیس است، یعنی آزمایش و صنعت» (*لودویک فویرباخ،* ب ۲). این متن فوقالعاده مهم است زیرا تعبیری از پراکسیس به دست می دهد که دامن گستر می شبود: پراکسیس هم جبون آزمایش و صنعت.

دیدگاه پراکسیس همچون برهانی قاطع بر ضد لاادری گری، و معیار غایی حقیقت مورد دفاع پلخانف و لنبین قبرار گرفت و آن را بسط و گسترش دادنند. چنان که لنین نوشت: «دیدگاه زندگی، و دیدگاه پراکسیس باید دیدگاه نخستین و اساسی نظریهی شناخت باشد» (۱۹۰۹)، ولى او بـا ايـن اسـتدلال كـه «معیار پراکسیس هرگز نمی تواند درواقع هیچ گونه رأی انسانی را به تمامی اثبات یا ابطال کند»، کوشید پراکسیس را به شیوه یی انعطاف پذیر تفسیر کند (همان). پلخانف و لنين همچنين در اين عقيده از انگلس پیروی کردند که نظریههای تاریخی و اقتصادی برای بنیاد خود به روایت تازهیی از ماتریالیسم فلسفی کهن نیاز دارند. از اینجاست که آنها آموزهی ماتریالیسم دیالکتیکی را بسط و گسترش دادند که استالین سرانجام جایگاهی قدسی به آن بخشید (۱۹۳۸). استالین در ایس مستن کوتاه مسهور ایس گفتهی انگلس را دربارهی پراکسیس و پودینگ نقل کرد که شهرتاش کمتر از آن نیست، و بر نقش پراکسیس همچون معیار و شالودهی معرفت شناسی تأکید ورزید، ولی درعینحال کوشید اهمیت نظریه را برای پراکسیس، و دقیق تر از آن، اعتبار اصول اعتقادی بنیادین ماتریالیسم دیالکتیکی و تاریخی را برای «فعالیت عملی حرب پرولتاریا» نشان دهد. مائو تسهتونگ نیـز بارهـا بـه پراکـسیس اشـاره کـرد، و در مقالهاش «دربارهی پراکسیس» (۱۹۳۷)، با استعانت از نقل قول هایی از لنین (ویک نقل قول از استالین) بههمینسان کوشید دیدگاهی در باب «شناختن و کردن» و پراکسیس همچون معیار حقیقت را بسط و گسترش دهد (*گزیدهی آثار مائو تسهتونیگ*، ج ۱، صص ۲۰۹ - ۲۹۵).

چنین مینماید که لابریولا نخستین کسی است که به الهام از برنهاده ها درباره ی فویرباخ مارکس می کوشد مارکسیسم را همچون «فلسفه ی پراکسیس» تفسیر کند، و این نام را به جای مارکسیسم برمی گزیند. به پیروی از نمونه ی لابریولا (و به چالش کشیدن نقد

مارکس از جانب جنتیله و بهویژه کروچه) گرامشی نیز مارکسیسم را «فلسفهی براکسیس» خوانید و کوشید أن را در حالوهوای مارکس، گاه حتا بر ضد خود مارکس (چنان که بیرای نمونه هنگیامی که «انقیلاب اکتبر» را همچون انقلابی بر ضد سرمایهی مارکس، یعنی بر ضد عناصر جبرگرایانه در مارکس ستود) بسط و گسترش دهد. ولی بسط و پرورش فلسفهی پراکسیس از جانب او، که در شرایط دشوار به قلم آمد، نایک دست و گاه ناهمساز است (به دیدگاه انگلس از پراکسیس همچون آزمایش و صنعت برمی گردد). پیش از آن، فلسفهی براکسیس بر اثر کار لوکیاچ انگیزشی نیرومند یافت که بر دریافت انگلس از پراکسیس سخت حمله بَرُد: «ژرفترین بدفهمی انگلس در این باور اوست که رفتار صنعت و آزمایش علمی را پراکسیس به معنای دیالکتیکی و فلسفی مینامید. درواقع، آزمایش علمی عبارتاز ژرفاندیشی در ناب سرین شکل آن است» (۱۹۲۳، ص ۱۹۲۳). بنا بر نظر خبود لوکاچ مفهوم پراکسیس «دغدغهی محوری» کتباب اوست، ولی گفتههای پراکنندهی او در بناب پراکسیس کنم تنز از ملاحظات انتقادی او بر تفسیر انگلس روشن است. درهرحال، شرح لوکیاچ از پراکسیس انگیزه سی بزرگ برای بحث بیش تر بود، گیرم در یک انتقادازخود بعدی گفت که برداشت او از پراکسیس انقلابی «بیشتر همگام با اوتوپیاگرایی مسیحایی رایج چپ کمونیستی بود تا همیای آموزهی مارکسیستی اصیل» (همان، پیشگفتار بر ویراست تازه، ۱۹۷۱).

کُرش نیز در نوشتههای دهه ی ۱۹۲۰ خود بر آن است که مارکسیسسم «نظریه ی انقسلاب اجتمساعی» و «فلسفه ی انقلابی» یی است که بر اصل وحدت نظریه و پراکسیس، و دقیق تر از آن، بر وحدت «انتقاد نظری» و «دگرگونی انقلابی عملی» استوار است، و این دو چون «کنشهای بههم پیوسته ی جدایی ناپذیر» شمرده می شوند (۱۹۲۳). ولی برخلاف لوکاچ کُرش بیش تر با تقسسیر جساری از «پراکسیس» خرسسند است و ملاحظه ی انگلس در باب «پراکسیس» همچون

یودینگ خوردن را با نظر تأیید نقبل می کنید. مفهوم براکسیس را همچنین مارکوزه در اواخر دهـهی ۱۹۲۰ (عمدتاً به تأثیر از هستی و زمان <sein und zeit> و در اوایسل دهسهی ۱۹۳۰ (بسه انگیسزهی انتسشار دست نوشته های اقتصادی و فلسفی مارکس) مستقلاً بسط و پرورش داد. از این جاست که مارکوزه (۱۹۲۸) بر آن است که مارکسیسم نه نظریهی علمی خودبسنده بلکه «نظریهی فعالیت اجتماعی و نظریهی کنش تاریخی» و دقیق تر از آن «نظریهی انقلاب پرولتری و نقد انقلابی جامعهی بورژوایی» است. او با یکسان شمردن مفهوم «کنش رادیکال» و مفهوم «پراکسیس انقلابی» به بحث دربارهی رابطهی میان پراکسیس، پراکسیس انقلابی و ضرورت تاریخی مییسردازد. بحث پسرورده تسری از خسود مفهسوم «پراکسیس»، و رابطهاش با «کار» را باید در نوشتهی بعدتری (۱۹۳۳) یافت که همچنان یکی از مهمترین تحلیلهای مارکسیستی از پراکسیس است. در اینجا مارکوزه «پراکسیس» را با «کبردن» (tun) یکی می گیرد، و «کار» را شکل ویژهیی از پراکسیس میشمارد. کار نه تنها پراکسیس (بازی نیز پراکسیس است)، بلکه فعالیتی است که از رهگذر آن انسان وجود بحت و بسیط خود را حفظ و تأمین می کنید، شکل ممتازی است که «صرف پراکسیس وجبود انسان» به حکم ضرورت «ایجاب می کنند». منارکوزه در بسط و پرورش این دیدگاه که «هر فعالیت انسانی کار به شـمار نمی آید» تمایزی را به یاد می آورد که مارکس میان «قلمرو ضرورت» (تولیند و بازتولیند منادی) و «قلمبرو آزادی» قایل است. مارکوزه بر این باور است که فراسوی «قلمرو ضرورت» وجود انسان همچنان پراکسیس باقی میماند، ولی پراکسیس در قلمرو آزادی اساساً متفاوت با پراکسیس در قلمبرو ضرورت است؛ حپراکسیس در قلمرو آزادی> در حکم تحقق شکل و سرشاری وجود است و هدف یا غایت خود را در خود دارد.

در دههی ۱۹۵۰ و دههی ۱۹۶۰ شماری از فیلسوفان

مارکسیست یوگسلاوی در کوشش های خود برای

وارهانندن منارکس از نسوءتعبیرهای استالینی و احینا و پرورش اندیشهی اصیل مارکس، مفهوم پراکسیس را مفهوم محوری اندیشهی مارکس شمردند. بنا بـر تفـسیر آنها، مارکس انسان را هستی پراکسیسی، و پراکسیس را فعالیت آزادانیه، آفریننیده و خودآفرینانیه میشمرد. بهبیان دقیق تر، برخی از آنها بر این باور بودند که مارکس «پراکسیس» را به مفهوم «پراکسیس»، «پدیـدآوری» و «تئوریا»ی ارسطویی به کبار مییبرد؛ البته نبه هبر «پراکسیس»، «پدیدآوری» و «تئوریا»یی بلکه فقط به مفهوم پراکسیس «خوب» در هریک از این سه زمینه. بدین ان، پراکسیس نه در برابر پدیدآوری یا تئوریا بلکه در برابر پراکسیس «بد» و ازخودبیگانه بود. غرض از تمایز میان پراکسیس خوب و بد به مفهوم اخلاقی نبود بلکه تمایز هستی شناسانه و انسان شناسانه ی بنیادین مد نظر بود، یا بهبیان دقیق، تمایز در اندیشهی انقلابی زبرفلسفی. بنابراین، به جای گفتوگو دربارهی پراکسیس خوب و بد، ترجیح دادنـد دربـارهی پراکسیس اصیل و پراکسیس ازخودبیگانه، یا بهسادگی دربارهی پراکسیس و ازخودبیگانگی گفتوگو کنند. نخستین شمارهی مجلهی یراکسیس، که آن را در ۱۹۶۴ بنیاد نهادند، به بحث دربارهی این مفهوم اختصاص یافت.

مفهوم پراکسیس نقش مهمی در کاروبار تنبی چند از اندیشهورزان مارکسیست اخیر (برای نمونه لوفهور اندیشهورزان مارکسیست اخیر (برای نمونه لوفهوران ۱۹۶۵، کوسیک ۱۹۶۳)، و بهویژه در میان اندیشهوران مکتب فرانکفورت بازی کرده است، که نیزد آنها رابطهی میان نظریه و پراکسیس همواره کششی اساسی به شمار آمده است، گیرم توجه بیشتری به «نظریه» (و دقیق تر «نظریهی انتقادی») نشان دادهاند تا طرف دیگر این رابطه، یعنی «پراکسیس». بهویژه یکی از نمایندگان بعدی این مکتب، هابرماس، کوشیده است تا مفهوم پراکسیس را به شیوهی تازهیی ضابطهبندی کند، و این کار را با فرقنهادن میان «کار» یا «کنش عقلانی مقصودمند» و «کنش متقابل» یا «کنش ارتباطی» انجام میدهد: اولی «کنش ابزاری یا گزینش عقلانی یا پیوند میان آنهاست... که زیر تأثیر

قواعد فنی است که مبتنی بر شناخت تجربی است»،
یا زیر تأثیرات استراتژیهایی است که بر شناخت
تحلیلی استوار است؛ دومی «کنش متقابل نمادین
است... که زیر تأثیر هنجارهای اجتماعی بههمبسته
است» (۱۹۷۰، صب ۲- ۹۱). از نظر هابرماس
پراکسیس اجتماعی آنسان که مارکس درمی یابد هم
شامل «کار» است و هم «کنشِ متقابل»، ولی مارکس
گرایش به فروکاستن «پراکسیس اجتماعی به یکی از
وهلههای آن، یعنی کار داشته است» (همان).

سرانجام، پارهیی از بحث و نظرهای جاری را می توان بهاختصار ذکر کرد. گرچه اتفاق نظر کلی در ایس باره وجود دارد که باید مفهوم پراکسیس را به انسانها اختصاص داد، همچنان بر سر این نکته اختلاف نظر هست که چهگونه باید آن را به کار بست. پارهیی از اندیشهوران پراکسیس را یک جنبه از سرشت یا کنش انسان به شمار می آورند، که بنابراین باید مورد پژوهش رشتهی فلسفی خاصی (برای نمونه، اخلاق، فلسفهی اجتماعی و سیاسی، نظریهی شناخت و مانند آن) قرار گیرد، ولی دیگران بر آناند که پراکسیس فعالیت انسان را در همهی شکلهای آن توصیف می کنید. دیدگاه اخیر گاه (با یک لحن ملایم انتقادی) «مارکسیسم انسان شناسانه» نامیده شده است، ولی بارهیی کسان که آن را میپذیرند مفهوم براکسیس را بیش تر هستی شناسانه می انگارند تا انسان شناسانه، و فراسوی فلسفه همچون فعالیتی جداگانه در راستای نوع کلی تری از «اندیشهورزی انقلاب» می روند.

مسئلهی دوم با دامنه یی سروکار دارد که مفهوم پراکسیس می تواند تعریف یا روشن گردد. از این جاست که برخی بر آن رفته اند که پراکسیس به عنوان کلی ترین مفهوم، که در تعریف دیگر نامفهومها به کار گرفته می شود، خود نمی تواند تعریف گردد؛ حال آن که دیگران اصرار دارند که گرچه پراکسیس بسیار پیچیده است می تواند تاحدودی تحلیل و تعریف شود. گستره ی تعریفها از این قرار است: آن چه پراکسیس را به سادگی فعالیت انسانی می شمارد که از ره گذر آن

انسان جهان و خویشتن را دیگرگون می سازد، تا تعریفهای پرورده تر و سنجیده تبری که مفهومهای آزادی، آفرینندگی، کلیت، تاریخ، آینده، انقلاب و مانند آن را طرح می کند. کسانی که پراکسیس را فعالیت انسانی آفریننده ی آزادانه تعریف می کنند گاه به این سبب مورد انتقاد قرار گرفتهاند که مفهومی را پیشنهاد می کنند که صرفاً «هنجارین»، و «غیررئالیستی» است. اگر غرضمان از انسان هستییی است که بهراستی می کند (= انجام می دهد)، پس در آن صورت آشکار است که همواره بیش تر ناآزادی و ناآفریننبدگی در تاریخ انسان بوده است تا عکس آن. بااینهمه، در پاسخ به چنین انتقادهایی ادعا شده است که مفهوم فعالیت آفریننده ی آزادانه نمه «توصیفی» است و نمه «هنجارین»، بلکه مبین امکانات بنیادی انسان است؛ چیزی متفاوت هم با آنچه بهسادگی هست و هم با آنچه صرفاً *باید* باشد.

سرانجام، برخی کسان که پراکسیس را فعالیت آفریننده ی آزادانه می شمارند همچنان پراکسیس را همچون انقلاب تعریف می کنند. در برابر، ایراد کردهاند که این نظر مستلزم بازگشت به اندیشه ی پراکسیس همچون شکلی از کنش سیاسی است؛ ولی کسانی که بر این نظراند بر آناند که انقلاب را نه باید به عنوان نوعی فعالیت سیاسی درک کرد و نه حتا صرفاً به عنوان دگرگونی اجتماعی ریشه یی در حال وهوای مارکس، انقلاب همچون دگرگونی ریشه یی هم انسان و هم جامعه شمرده می شود. هدف انقلاب برانداختن از خودبیگانگی از راه آفریدن فرد به راستی انسان و جامعه یی انسانی است (پتروویج ۱۹۷۱):

برای آگاهی افیزون تر ← برنستاین، ریچارد ۱۹۷۱؛ بلوخ، ارنست ۱۹۷۱؛ کوسیک، کارل ۱۹۶۳ (۱۹۷۶)؛ لوفهور، هانری ۱۹۶۵؛ لوبکوویچ، نسیکلاس ۱۹۶۷؛ لوکاچ، جورج ۱۹۲۳ (۱۹۷۱)؛ مارکوویچ، میخائیلو لوکاچ، بتروویچ، گاج ۱۹۷۱؛ اشمید کوارتسیک، ولف دیتریش ۱۹۷۷؛ شر، گرسون اس. ۱۹۷۷.

محاج پتروویچ

## پرودون، پیر ـ ژوزف

#### (Proudhon, Pierre-Joseph)

زادهی ۱۵ ژانویهی ۱۸۰۹، بزانیسون؛ درگذشیتهی ۱۶ ژانویه ۱۸۶۵ در پاسی. پیرودون، صنعتگر فرانسوی خودآموختهیی از تبار دهقانی، نخستین کسی بود که لفظ «آنارشی» را به تعبیری غیراهانت آمینز به کار گرفت تا به آرمان خود در باب جامعهی منظمی بیدون حکومت اشاره کند. در نوشتههای متعدد او بسیاری از اندیشههای اساسی در باب آنارشیسسم و نیز سندیکالیسم فرانسوی را می توان یافت. او که بر این باور است که «برانداختن استثمار انسان از انسان و برانداختن دولت یکچیز بیش نیست» ( تامس ۱۹۸۰، صص ۱۳- ۲۱۲)، بر آن است که کارگران باید نه با وسایل سیاسی بلکه با وسایل اقتصادی خود را برهانند، و این کار را از طریق سازمان داوطلبانهی کار خویش انجام دهند ــ مفهومی که او بدان ارزشی نجاتبخش افزود. نظام پیشنهادی او در باب مبادلهی منصفانه میان تولیدکنندگان خودگردان، که بهطورفردی یا به صورت جمع سازمان می یابند و از طریق اعتبار آزادانه تأمین میشوند، «تعاون گرایی» نامیده شد. واحدهای سامان اجتماعی اساساً نامتمرکز و کثرتگرایانهیی که او پیش چشم داشت قرار بود در همهی سطحها با کاربست «اصل فدرال» بههم بپیوندند. مارکس در خانوادهی مقدس (ف ۴، ب۴) مالکیت چیست؟ (۱۸۴۰) پرودون را به عنوان یک «پیشرفت بـزرگ علمی» که برای نخستین بار «علم واقعی اقتصاد سیاسی» را امکان پذیر ساخته است ستود. ولی در فقر فلسفه (ف ۲)، نخستین عرضهداشت مهم «نقد اقتصاد سیاسی» از جانب خود مارکس، پیرودون را به سبب کوشش برای به کارگیری دیالکتیک هگلی و ناکامی در فراگذشتن از «افق بورژوایی» به شدت و با هتاکی سرزنش کرد. پرودون، به جای آن که تشخیص دهد که «مقولههای اقتصادی فقط جلوههای نظری، و انتزاعهای روابط اجتماعی تولیداند»، «مانند یک فیلسوف راستین چیزها را وارونه می کند» و در روابط

واقعی «چیزی جز تجسد این... مقولهها» نمیبیند. برای آگیاهی افرون تر ۱۹۶۹؛ تامس، پل ۱۹۸۰؛ وودکاک، جورج ۱۹۵۶.

جفری اوسترگارد

#### پرولتاریا (proletariat) → طبقهی کارگر

# پلخانوف، گئورگی والنتینوویچ

(Plekhanov, Georgii Valentinovich)

زادهی ۲۹ نــوامبر ۱۸۵۶، گودالوفکــا، اســتان تــامبوف؛ درگذشتهی ۳۰ مه ۱۹۱۸، در ترویکا، فنلاند. پلخـانف کار انقلابی خود را به عنوان هوادار **پوپولیسم** انقلابی آغاز کرد. او که در آن هنگام خط مسلط تروریسم سیاسی را مسردود مسی شسمرد یکسی از نخسستین شورشانگیزان پوپولیستی بود که توجه خود را به کارگران شهری معطوف کرد. در ۱۸۷۸ در دفاع از ایس عقیده ی خود که زمین داری دسته جمعی در کمون روسی شیوهی تولید مسلط در روسیه است و همچنان مسلط خواهد ماند آزادانه از مارکسیسم بهره گرفت. در ۱۸۸۲ ترجمهی او از بیانیه ی حزب کمونیست به همراه پیشگفتاری از مارکس منتشر شد، و در سال بعد نخستین مقالهی بلند خود را بر ضد یویولیسم منتشر ساخت و «گروه رهایی کار» را در ژنو بنیاد نهاد. «گروه»، که از لحاظ فکری زیر نفوذ پلخانف بود، کانون رهبری مارکسیسم روسی در اواخر سدهی نوزدهم به شمار میآمد. نشریات معتبر آن به کار آمد تا حدود راستآیینی مارکسیسم روسی را معین کند و اندیشهی لنين را تا ۱۹۱۴ عميقاً تحت تأثير قرار داد.

پلخانف که بهدرستی «پدر مارکسیسم روسی» شمرده می شود، در کتابها، جزوهها و نشریههایی که نوشت و سردبیری کرد، نه تنها، نقدی جامع از پوپولیسم به عمل آورد بلکه مایهی صعود فکری مارکسیسم در روسیه شد و استراتژی درازمدتی را طرح انداخت که درست تا ۱۹۱۴ بر جنبش چیرگی داشت. پلخانف با شناخت خصلت یگانه و بدتوسعه یافته ی ساختار

اجتماعی و اقتصادی دورگهی روسیه، تأکید داشت که انقلاب به حکم ضرورت در دو مرحله روی می دهد. نخستین مرحله، انقلاب دموکراتیک بر ضد رژیم تزاری و بقایای فئودالیسم است. انقلاب توسعهی سرمایهداری و بنابراین توسعهی تمایز گذاری طبقاتی را شتاب می بخشد و آن شرایط آزادی اجتماع و نشر عقیده را فراهم می آورد که در آن، مرحله ی دوم، یا انقبلاب سوسیالیستی شکوفا میشود. این دو انقلاب، گرچه از جهت اهداف خود یک سر از هم متمایزاند، از لحاظ زمانی به حکم ضرورت خیلی از هم فاصله نخواهند داشت. یلخانف همچنین تصدیق دارد که به دلیل ضعف ویژهی بورژوازی روسیه، پرولتاریا و حزباش ناگزیراند انقلاب دموکراتیک را رهبری کنند. بنابراین، وظایف حزب پرولتری در روسیه، بهوییژه باتوجه به کوچکی نسبی شمارهی اعضایش و واپسماندگی أكاهي أن، فوقالعاده توانفرسا و پيجيده است. بنابراین، پلخانف برای بردن سازمان، آگاهی و انسجام به طبقهی کارگر، نقش تعیین کننده یی را بر عهدهی روشن فکران سوسیال دموکرات واگذار کبرد. او پیوسته بر آن بود که بدون فعالیت مصمانهی «باسیل انقلابی قشر روشنفکران» جنبش نمی تواند توفیق یابد.

پلخانف در ترازی کلی تر و بین المللی تر در مقسام نظریه پرداز مارکسیسم آوازه یی را به دست آورد که تنها به نسبت شهرت کائوتسکی در مقسام دوم قرار می گیرد. کتاب تکامل دیدگاه مونیستی تاریخ او که به شرح کل تکامل اندیشه ی فلسفی و اجتماعی مدرن می پردازد به ویژه بر یاری فکری هگل و فویرباخ به اندیسته ی دوره ی پختگی مسارکس تأکید دارد، که پلخانف نخستین کسی است که آن را به عنوان ماتریالیسیم دیالکتیکی توصیف می کنند. پلخانف تصریح دارد که این روش دیالکتیکی و ماتریالیستی تمامی شناخت را روشن و متحد می سازد و او پیش گام کاربست آن نه تنها در سیاست، بلکه در زبان شناسی، زیباشناسی و نقد ادبی نیز هست. پلخانف به دلیل زیباشناسی و نقد ادبی نیز هست. پلخانف به دلیل باورش به این که جبرگرایی اقتصادی، اگر به شیوه یی

دیالکتیکی به کار بسته شود، جهانبینیاش کافیووافی است و برای انسجام رسالت پرولتاریا ضرورت دارد، نسبت به هرگونه کوششی برای «بهبودبخشیدن» مارکسیسم از طریق واردکسردن عناصری از دیگرفلسفهها با شور و حرارت واکنش نشان میداد. بنابراین، او مدافع اصلی «مونیسم» مارکسیستی در برابر التقاطیگری برنشتاین و حامیاناش به شمار میآمد.

از ۱۹۰۵ به این سو شهرت و اعتبار پلخانف بـه عنـوان رهبر سياسي سوسيال دموكراسي روسيه بهسرعت روبه افول گذاشت، پارهیی به دلیل نگرش تزلزل آمیز او نسبت به انقلاب ۱۹۰۵، و او بیشازپیش خود را وقیف پژوهشهای تاریخی و فلسفی کرد. پلخانف در ۱۹۱۴ در مقام «دفاع طلبی» بی پرده (یعنی طبرف دار جنگ) برآمد و در مارس ۱۹۱۷، پس از سیوپنج سال تبعیـد به روسیه برگشت. پلخانف در شاههای بازماندهی عمرش بر ضد آنچه در نظر او فعالیتهای غیراخلاقی بالشويكها شمرده ميشد مصممانه ايستادكي ورزيد و تصرف قدرت به دست آنها را به عنوان امر زودرس و محتملاً زایندهی پیآمدهای مصیبتبار محکوم شمرد. با وجود این موضع، لنین نوشته های پلخانف را همچنان نمودار ماترياليسم پيكارجو و درخور بالاترين حرمت میدانست و این نوشته ها به صورت مواد مطالعاتی اساسی برای نسلها فعالان در بینالملل کمونیستی و اتحاد شوروی درآمد.

برای آگاهی افزون تر→ أشر، ای. ۱۹۷۲؛ بـارون، اس. ایچ. ۱۹۷۲؛ بـارون، اس. ایچ. ۱۹۵۲؛ پلخانف، جــــی. وای. ۱۸۵۵ (۱۹۶۱)؛ ۱۸۹۸ (۱۹۶۱)؛ ۱۸۹۸ (۱۹۶۱)؛ ۱۸۹۸ (۱۹۶۰)؛ ۱۸۹۸).

نیل هاردینگ

## يوپوليسم (populism)

پوپولیسم مفهومی است متغیر که سرای برچسبزدن به جنبشهای اجتماعی و سیاسی، سیاستهای دولتی و ایدئولوژیهای کمابیش مختلف به کار گرفته شده

است. کوششهایی که برای تلخیص مفهومی کلی از پوپولیسم به کار رفته است، رویهمرفته، بینتیجه مانده است. ولی می توانیم بهشیوه یی سودمند چهار زمینهی اصلی را تمیز دهیم که این اصطلاح در آنها به کار گرفته شده است.

پوپولیسم، نخست، به جنبشهای رادیکال آمریکای شمالی در نواحی روستایی جنوب و غرب اشاره دارد که طی دو دههی واپسین سدهی نوزدهم سر برآورد، عمدتاً درخواستهای کشاورزانِ مستقلِ مسلط در نواحی روستایی آمریکا را (که دهقان نبودند) بیان می کرد و سوءظن آنها را نسبت به تمرکزِ قدرتِ می اقتصادی، بهویژه تمرکزِ قدرتِ بانکها و نهادهای مالی، زمینخواران بزرگ و شرکتهای راهآهن را بر زبان می آورد. آنها همچنین دغدغهی مسایل مربوط به سیاست مالی و، بهویژه، اصلاحات پولی و تقاضا برای ضرب آزادانهی سکهی نقره به عنوان پادزهری در مقابل رکود قیمتهای کشاورزی را داشتند.

ســـــبس پوپوليــــــم (narodnichestvo) هــــــت كـــه مهم ترین نمونهی پوپولیسم در زمینهی کنبونی است، زیراکه در بحث وجندل با مارکس، مارکسیسم و جنبشهای مارکسیستی سخت درگیر بوده است. ونتوری در اثری معتبر (۱۹۶۰)، گسترهی پهناورتری از جنبشها را زیر این عنوان می آورد که به نظر میرسد نویسندگان معتبر بعیدی میلی به انجام آن ندارند. جنبشهای پوپولیستی روسی الهام خبود را از اندیشهی هرتسن و چرنیشفسکی و استراتژیهای خود را از اندیشههای لاوروف، باکونین و تکاچف می گرفتند. آنها نخستین جلوهی تصامعیار خود را در جنبش «رفتن به میان مردم» و دومین جلوهی خود را در «زمین و آزادی» (zomlya I volya =) نمودار ساختند، و بنا بر نظر ونتوری در تروریسم (نخبه گرا)ی جنبش «ارادهی مردم» (Narodnaya Volya =) در دهمهی ۱۸۸۰ به اوج رسیدند. ولی پلخانوف و بـه پیـروی از او نویسندگان معتبر اخیر چون والیکی، نارودنیا وّلیا را در حکم نفی آن چیزی میدانند که برای پوپولیسم

جنبه ی اساسی دارد. پوپولیسم چنان جریان پهناوری از اندیشه است که پوپولیسم روسی همچنان جالب توجیه است سد جریبانی که در درون خبود دارای تمایزهایی بود و هم بر افراد و جنبشهای انقلابی و هم غیرانقلابی تأثیر داشت. مفهومهای محوری آن عبارت بودند از نظریه یی درباره ی توسعه ی سرمایه داری، و این اندیشه که روسیه می تواند و باید مرحله ی سرمایه داری را میان بُر بزند و جامعه یی سوسیالیستی، برابس خواه و دموکراتیک بر پایه ی نیروی کمون دهقانی و تولید دموکراتیک بر پایه ی نیروی کمون دهقانی و تولید کالایی خُرد بنا کند؛ پوپولیسم دشمن سازمان تولید بزرگ به شمار می آمد.

انديشهى پوپوليسم روسى زيىر نفوذ نيرومنىد تحليىل مارکس از تکامل سرمایه داری شکل گرفت. جلید یکیم کتاب سرمایه را پوپولیستی به نام نیکلای دانیلسون به روسی درآورد، و آثار مارکس و مارکسیستها به دقت مبورد مطالعهى روشين فكران پوپوليست قرار گرفتند. ولی برخلاف خود مارکس، پوپولیستها از کار او فقیط نقدی ویسرانگسر از توسیعه سسرمایهداری و پی آمدهای بیگانه کنندهی آن استنباط می کردنید و آن را بیشتر فرایندی واپسنگر میشمردند تا یک فرایند اجتماعی پیشرو. روسیه به دلیل وجود کمون دهقانی (← كمون دهقاني) هم چون شيالودهيني بالقوه براي ساختمان سوسياليسسم مسىتوانسد از توسسعهى سرمایه داری بپرهیزد. خود مارکس این اندیشه را بی درنگ مردود نمی شمرد، چنان که نامه ی او در این خــصوص بـــه ورا زاســوليچ (۸ مــارس ۱۸۸۱) و پیش گفتارش بر ویراست روسی بیانیهی حزب كمونيست گواهي ميدهد، آنجا كه او به اين امكان اذعان دارد که کمون می توانید به صورت آغازگاهی برای توسعهی کمونیستی درآید به شرط آنکه «تشانهیی باشد برای انقلاب پرولتری در غرب».

لنین ایدئولوژی پوپولیسم را، از لحاظ تاریخی و از لحاظ جامعه شناسانه، اعتراضی بر ضد سرمایه داری از دیدگاه دیدگاه تولید کننیدگان خُرده پا، به ویژه از دیدگاه دهقانانی میشمارد که توسعه ی سرمایه داری

جایگاهشان را تضعیف می کند، ولی بااین همه خواهان زوال نظم اجتماعي فنودالي اند. گرچه لنين ايدنولوژي پوپولیــستی را رومانتیــسم اقتــصادی و اوتوپیــای خردهبورژوایی واپسنگر توصیف میکند ــ چنانکه جدال اش بر ضد استرووه، مارکسیست قانونی، در باب این موضوع نشان میدهد ـــبا هرگونه محکومیت يكسويهى پوپوليسم مخالف است. لنين هم چنين میان ایدئولوژی رادیکال تر، ضدفئودالی و دموکراتیک جنبشها و نویسندگان پوپولیست دورهی نخستین، و گرایشهای دست راستی روشنفکران پوپولیست بعدی چون میخانیلووسکی تمینز می گذارد که در وهلهی نخست نمسودار واكنسشي در برابسر توسسعهي سرمایه داری اند. ولی حتا دربارهی پوپولیسم معاصر هم مىنويسد: «روشن است كه كاملاً خطاست كـ كـل برنامهی نارودنیک را در تمامیتاش یک سبر رد کبرد. باید میان سویههای ارتجاعی و مترقی آن بهوضوح تميز گذاشت» («محتوای اقتصادی نارودنیسم»).

سومین زمینه یی که در آن اصطلاح پوپولیسم به کار گرفته شده است زمینهی ایدئولوژیهای دولتی در کشورهای آمریکای لاتین است، جاییک پوپولیسم استراتژی سیاسییی است که بورژوازیهای ضعیف بومی آن را به کار می گیرند تا اتحادی را با طبقات فرودست بر ضد اولیگارشیهای ارضی سامان دهند ـــ به این شرط که به طبقات فرودستی که به معرکه کشیده شدهاند وزن و اهمیت مستقلی داده نشود ــ تا امر صنعتی کردن را پیش ببرند. این نقیض پوپولیسم همچون ایدئولوژی جنبشهای روستایی در ستیز با نیروهای مسلط در دولت است. به این تعبیر، نمونههای برجسته در آمریکای لاتین عبارتاند از برزیل در زمان وارگاس و وارثان او و پرونیسم در آرژانشین. ولی باید افزود که این اصطلاح آنقدر آزادانه به کار گرفته شده است که در مورد انواع متنوعی از هیشتهای قدرت دولتی و پایههای آن در میان مردم عملاً در هر کشور آمریکای لاتین و هر جای دیگر به کاربستنی است. به این تعبیس یکی از ویژگیهای پوپولیسم عبارت از

لفاظی آن است در جهت بسیج حمایت گروههای محروم و نیز خصلت فریبکارانهی آن است بـرای بـه زیرِ فرمان درآوردن گروههای «حاشیه»ییی. تأکیدی نیرومند بر نقش دولت وجود دارد. ولی، باز، پوپولیسم حول شیوه یی از سیاستورزی می گردد که بر جذابیت شخصی رهبر و وفاداری شخصی به او استوار است که بنیاد آن را نظام سنجیده یسی از حمایت تشکیل میدهد. ایدئولوژی پوپولیستی اخلاق گرایانه، عاطفی و ضدروشن فکری است، و در برنامه ی خود نادقیق و ناصریح است. پوپولیسم جامعه را به صورت امری تصویر می کند که میان تودههای ناتوان و بدون قدرت و محافل قدرتمندی تقسیم شده است که در برابر هم قرار می گیرند. ولی مفهوم همستیزی طبقاتی جزیی از این لفاظی پوپولیستی نیست. وانگهی، پوپولیسم نقش رهبر را به عنوان حامی و حافظ تودهها تکریم میکند. چنین استراتژی سیاسی را شاید بهتر باشد بیشتر شخص گرایی شمرد تا پوپولیسم، و پوپولیسم به این شکل پیوستگیها و بستگیهایی با فاشیسم دارد.

سرانجام، می توان موردی را از نظر گذراند که در آن پوپولیسم به ایدئولوژی دولتی اشاره دارد، ولی این ایدئولوژی دولتی از آرمانی از جامعه و توسعهی ملی پشتیبانی می کند که با آرمان پوپولیستهای روس مشابهت دارد. تا اینجا برجسته ترین و منسجم ترین نمونه ی این روی کرد به توسعه ی ملی نمونه ی تانزانیا است که استراتژی روستایی کوچکمقیاسی از توسعه را هدف قرار می دهد، از صنعت بزرگ و درگیرشدن در لفاظی (دست کم) راه توسعه ی غیر سرمایه داری می پرهیزد، گرچه، به سبب گرفتاربودن در شبکه ی سرمایه داری جهانی، گریز تمام عیار از الزامات سرمایه و کیفرهای سرپیچی از این الزامات را دشوار می یابد.

برای آگاهی افزون تر بین ، براست را عصور سی یبد. برای آگاهی افزون تر ← یونسکو، جی. و گلنر، یی. ۱۹۶۹؛ کیچینگ، جی. ۱۹۸۲؛ لنسین، وی. آی. ۱۹۳۵ (۱۹۶۰)؛ ۱۸۹۴ (۱۹۶۰)؛ دی تــلا، تورکــادو ۱۹۶۵؛ ونتــوری، اف. ۱۹۶۰؛ والیکی، ای. ۱۹۶۹؛ وی فورت، اف. سی. ۱۹۷۰؛ حمزه علوی

#### پوزیتیویسم (positivism)

اگوست كُنت (۱۷۹۸ - ۱۸۵۷) عموماً به عنوان پایه گذار پوزیتیویسم، یا «فلسفهی تَحَصلی» شناخته میشود. طرح مقدماتی فکری و نینز سیاسی کُنت عبارت است از بسط روشهای علوم طبیعی به پژوهش جامعه، به سخن دیگر: تأسیس «جامعهشناسی» علمی. برداشت کُنت از روش علمی تکاملی و تجربه گرایانه بود: هر شاخهی شناخت سه مرحلهی تاریخی ضروری را سپری میسازد: خداشناسانه، متافیزیکی و، سرانجام، «تحصلی» یا «علمی». در این مرحله ی فرجامین، ارجاع به علتهای غایی، یا مشاهدهناپذیر پدیدهها، به سود جستوجو در پی قواعد قانون منید در میان پدیدههای مشاهده پذیر به کناری نهاده می شود. کُنت همگام با فیلسوفان علم تجربهگرایی مدرن به مدل توضیح «قانون فراگیر» متعهد بود که سر پایهی آن توضیح با پیشگویی تقارن دارد. پیشگوییپذیری یدیده ها نیز بهنوبه ی خود شرط تسلط و نظارت بر آن ها است، و این همانچیزی است که به کارگیری علم را در فناوری و مهندسی میسر میسازد.

به نظر کُنت به دلایل روانشناسانه و نظاممندانه، گذار علوم انسانی به مرحلهی «تحصلی» یا علمی دستخوش تأخير بوده است، ولي اكنون در دسـتور روز تاریخی قرار دارد. فلسفهی اساساً انتقادی و بنابراین «منفی» روشن گری خوب میدانست که چه گونه نظیم کهن جامعه را به زیر آورد، ولی تحکیم نظم نـو بـسط و تعمیم فلسفهی تحصلی را به پژوهش خود بـشریّت لازم می آورد. همین که حیطه ی علوم انسانی تحت رشتههای علم تجربی قرار میگیرد، هرجومرج از رفتار بازمیمانند، و نظم نهادین تازهیی به صرف واقعیت اجماع ثبات حاصل میکند. شناختِ قوانینِ جامعه شهروندان را قادر میسازد تا حدود و ثغور اصلاح ممکن را در نظر بگیرند، درعین حال که حکومتها قادر خواهند بود تا شناخت علمی اجتماعی را به منزله ی شالوده یمی برای اصلاح تدریجی و مؤثری به کار گیرند که اجماع را باز هم بیش تر تضمین می کند. نظم نوین جامعیه ـــ جامعیهی

علمی ـ صنعتی ـ علم را چون مذهب عرفی در نظر خواهد داشت، علمی که از لحاظ کارکردی مشابه مذهب کاتولیک در نظم کهن جامعه است.

پوزیتیویسم به صورت یک جنبش سیاسی و فکری بين المللي كمابيش سازمان يافته درأمد، ولي مضمون های محوری آن نفوذی در جامعهی کنونی به دست آورد که بسیار فراختر از دامنه ی هر جنبش خاص است. «پوزیتیویسم منطقی» یا «تجربهگرایسی منطقی» جدی تر و نظام مند تر «حلقه ی وین» به صورت تأثیرگذارترین گیرایش در فلسفهی علیم در سدهی بیستم درآمد، درعین حال که طرح بسط و تعمیم روشهای علوم طبیعی (بهصورتیکه فلسفهی تجربه گرا تفسیر می کند) به علوم اجتماعی تا همین دهههای اخیر گرایش مسلط بر اندیشه در این رشتهها بوده است. نظریههای تکاملی، با «مرحلهها»ی تکامل جامعه که در آن تفاوت های شکل مالکیت و روابط اجتماعي تابع بي أمدهاي ظاهرأ تعيين كنندهي فناوري میشوند، دارای تبار پوزیتیویستی روشنی هستند، و بههمینسان فوقالعاده تأثیرگذار بودهاند.

در خود مارکسیسم، برداشت فلسفی از ماتریالیسم تاریخی همچون علم، و حمایت از اتحاد میان این علم و عمل سیاسی انقلابی، مارکسیسم پوزیتیویستی و مارکسیسم نوپوزیتیویستی را میسر ساخته است. اوتو نویرات، یکی از اعضای برجستهی «حلقهی ویس» در دهمه ۱۹۲۰ و دهمه ۱۹۳۰ بسه هواخسواهی از شکوفایی جامعه شناسی تجربی بر پایه ی یک «بنیاد ماترياليستى» برخاست. ايىن جامعـەشناسىي تجربىي نظریهی مارکس و انگلس را به عنوان شالودهیی برای بازسازمان دهی برنامه ریزی شده ی زندگی اجتماعی میپروراند. برنامهرینزی سوسیالیستی را می توان با أزمایشگری در علوم فیزیکی قیاس گرفت، و هر اندازه که مقیاس بازسازماندهی جامعه بنزرگتر باشد، انگیزشی کے ایسن سازماندھی بے نظریہی جامعه شناسی می بخشد بیش تر است. گرایش ضدمتافیزیکی و ضدالهیاتی علم تجربی و جهانبینی

همراه آن، همواره طبقات حاکم روزگار را آزار داده است. بسط علم تجربي به جامعه نيـز بـا مقاومـت طبقهی حاکم روزگار کنونی روبهرو میشود، طبقهی حاکمی که برای ایجاد پندارهای فریبنده در ذهن تودهها بر دین و متافیزیک متکی است. برداشت نویرات از علم مانند برداشت دیگر اعضای «حلقهی وین» پیوند تنگاتنگی با پیشگوییهای تجربی، و بنابراین با فناوری دارد. بهاین طریق، پیوند میان مارکسیسم و عمل را می توان به شکل طرح بزرگ «مهندسی اجتماعی» دریافت. رویزیونیسم بین الملل دوم بر چنین برداشتی از مارکسیسم همچون علم تجربی متکی است که با عمل مهندسی اجتماعی پیوند دارد، ولی برداشتی همانند نیز نقشی در تشکیل آن چیزی بازی میکند که به استالینیسم شهرت یافته است. جایگاه علمی ماتریالیسم تاریخی را در شکلهای استالینیاش «جهانبینی علمی»یی تضمین میکند که عملاً به گزارههای آن صورت جزمی میدهد و فنسالاری خودکامه را بر پایسهی «قوانین آهنین» تاریخ مشروعیت میبخشد.

نظریه پردازان نظریهی انتقادی مکتب فرانکفورت ازجملهی شاخص تربن منتقدان برداشت «مهندسی اجتماعی» از رابطهی میان نظریه و عمل بودهاند. نظریهی اجتماعی حقیقتاً رهایی بخش انعطاف بذیر و تفسیری است، و بیش تر در برابر امکانات بالقوه یی که در فراسوی موقعیت کنونی قـرار دارد آگاه و هوشـیار است تا این که مطیعانیه وابسته بیه توصیف واقعیت تجربی آن باشد. نزد اندیشهورانی چون هابرماس و ولمبر، شوانمندترین شکلهای سلطهی انسان در جامعههای امروزین بر ایدئولوژی فنسالارانهیمی تکیمه دارند که میراث پوزیتیویسم است، و آنها در اندیشهی مارکس «پوزیتیویسمی پنهان» را کشف می کنند (ولمسر ۱۹۷۱). بنابراین، نظریسه پسردازی در سسنت ماركسيستى فقط تا أنجا مى تواند رهايى بخس باشد که این برداشت را از میان بردارد که خود را علمی بیانگارد، و ایدئولوژی فنسالارانهیی را ترک گوید که

این برداشت بدان تعلق دارد. در برابر نظریه پردازان انتقادی میتوان استدلال کرد که آنها در نقد خبود از پوزیتیویسم چنانکه باید و شاید دقیق و کامل نیستند. نخست، ردیدی آن ها بر برنامهیی طبیعت گرایانه برای علوم اجتماعی متکی بر ناکامی در نقــد كــافى و وافــى فلــسفههــاي پوزيتيويــستى و تجربه گرای علوم طبیعی است. دوم، در فرض ایس که پیوندی اساسی میان علم و «عقلانیت فنی» وجبود دارد از پوزیتیویستها پیروی میکنند. در اینجا قابل اثبات است که یاری متمایز مارکسیسم عبارت از کوشش آن برای پروراندن برداشتی از علم ببوده است که هم عینی و هم رهاییبخش است، و درواقع هم ولمر و هم هابرماس مى پذيرنىد كمه خودبازنگرى انتقادی نیاز بدان دارد که با آن نوع تحلیلهای تعمیم بخش و علی تکمیل گردد که سنتاً علم آن را فراهم مى آورد. (نيز← شناخت، نظريهى؛ علم).

برای آگاهی افزون تر→ آندرسکی، اس. ۱۹۷۴؛ ایر، ای. جی. ۱۹۷۴؛ گیدنز، ای. جی. ۱۹۷۷؛ گیدنز، ای. ۱۹۷۴؛ هابرماس، جِئ. ۱۹۸۶ (۱۹۷۱)؛ مارکوزه، ایج. ۱۹۷۴؛ نویرات، او. ۱۹۷۳؛ ولمر، ای. ۱۹۷۴.

تد بنتون

#### پول (money)

پول شکل کلی معادل ارزش، و شکلی است که در آن ارزش کالاها به نظر چون ارزش مبادله ی محض مینماید. شکل پولی ارزش ذاتی شکل کالایی تولید است که مبادله آن را سازمان میبخشد. در مبادله مقدار معینی از یک کالا، مثلاً ۲۰ یارد پارچه، معادل مقدار معینی از یک چیز دوم، مثلاً یک کُت است. در این معادله کُت ارزش پارچه را معین می کند؛ پارچه است. و کُت معادل پارچه است. و کُت معادل پارچه است. این رابطه ی ارزش مقدماتی را می توان گسترش بخشید تا ۲۰ یارد پارچه معادل مقدار معینی از هر کالای دیگر به عنوان معادل آن گردد: پارچه معادل کند، ۱۰ پوند چای، ۴۰ پوند قهوه، یا ۲ اونس طلا

است. در این شکلِ گسترشیافته ی ارزش، هر کالا به نوبه ی خبود نقش معادل را بازی می کند. شکل گسترشیافته ی ارزش را می توان به شکلِ کلیِ معادل ارزش وارونه کرد، به این شرح که یک کالا چیزی شمرده شود که به طورهه زمان ارزش هر کالای دیگری را تعیین می کند. در مثالی که به دست داده شد، اگر پارچه را معادل کلی بگیریم، پارچه ارزش یک کُت، پارچه را معادل کلی بگیریم، پارچه ارزش یک کُت، می کند. در اصل هر کالا می تواند هم چون معادل کلی می کند. در اصل هر کالا می تواند هم چون معادل کلی به کار آید. ارزش قانونی پول نقد (numéraire) نظریه ی اقتصادی نوکلاسیک مورد ویژه یی از یک کالای معادل کلی است.

پول عبارت از معادلِ کلی *اجتماعاً پذیرفتهیی* است، کالای ویژهیی است که در واقعیت اجتماعی سر برمی آورد تا نقش معادل کلی را بازی کند، و همهی دیگر کالاها را از این نقش بیرون میرانید. هیر کالای تولیدشده در اصل می تواند به عنوان پول به کار آید؛ مارکس معمولاً به کالای پیولی هیمچیون طیلا اشاره میکند، و بر آن است که خصیصه های طبیعی طلا، دوام، همسانی و بخشپذیری آن، بهویژه آن را درخور کارکرد اندازهگیری ارزش مبادلهی محض میسازد. بدینسان، شکل پولی ارزش در شکل کالایی تولید نهفته است و مستقیماً از آن سرچشمه میگیرد. مفهوم «اقتصاد دادوستد پایاپای محض» که در آن روابط مبادلهیی بسیار بالیدهی بدون پـول وجـود دارد جایی در نظریهی پول مارکس ندارد؛ هرجا که شکل کالایی تولید پدیدار میشود، پول نیز به عنوان شمکل ارزش رو به بالیدن می گذارد، حتا اگر بسیاری از معاملات بدون واسطهی پول به عنوان وسیلهی خریـد روی دهد. در نظریهی مارکس بنیادی ترین خصیصهی پول کارکرد آن به عنوان میزان ارزش کالاها است. در این نقش نیازی نیست که معادل کلی بهنحوفیزیکی حضور داشته باشد، زیرا این امکان هست که بهای کالا را به طلا بیان کند بی آن که واقعاً کالا را به ازای طالا مبادله كند. همين كه كالايي به عنوان معادل كلي

اجتماعاًپذیرفته سر برمی آورد، مقادیر معینی از کالای پولی به عنوان ملاک قیمت به کار گرفته می شوند، و نامهای خاصی به خود می گیرند مانند پوند، دلار، فرانک، مارک، پزو و مانند آن. دولت ممکن است نقشی در تنظیم و رتق وفتق ملاکِ قیمت بازی کند، همان گونه که ملاکهای مرسوم وزن، طول، و دیگرمیزانها را تنظیم می کند.

ازآنجاکه کالای پولی کالای تولیدشده است، ارزش آن را همان قوانینی معین می کند که ارزش دیگر کالاها را تعیین می کند. اگر ما از ایس همه آن عواملی را انتیزاع کنیم می توانند کاری کنند که کالاها به نسبتهایی متفاوت با نسبتهای گار مجرد موجود در آنها مبادله شوند، مقداری از کالای پولی که دربردارنده ی یک ساعت کار مجرد است می تواند مقداری از هر کالای دیگر را بخرد که همچنین یک ساعت کار مجرد را تجسم می بخشد. ارزش کالای پولی، مانند ارزش دیگر کالاها، همچنان که شرایط تولید دگرگون می شود، پیوسته دگرگون می گردد. بدین سان، گرچه دولت پیوسته دگرگون می گردد. بدین سان، گرچه دولت یا دلار یا هرچیز دیگر را، تنظیم کند، نمی تواند ارزش خود کالای پولی (طلا) را تنظیم کند.

همین که کالایی پولی پدیدار می شود علاوه بر نقش میزان ارزش، نقشهای دیگر نیز بازی می کند: نقش واسطه ی گردش، اندوخته ی ثابت ارزش، وسیله ی پرداخت و نقش پول همگانی. به عنوان واسطه ی گردش، پول واسطه ی مبادله ی کالاها قرار می گیرد. مبادله شکل فروش کالایی به ازای پول را به خود می گیرد، و در پی آن خرید کالایی دیگر با پول می آید (فرایندی که مارکس آن را به صورت نمودار C-M-C وصف می کند، یعنی کالا \_ پول \_ کالا). اگر این فرایند را از دیدگاه یی اجتماعی وارسی کنیم می بینیم که مقدار معینی پول لازم است تا حجم معینی از کالاها طی زمانی معین گردش پیدا کند. این مقدار وابسته به ارزش کالاها و ارزش کالای پولی است، که برروی هم قیمت پولی حجم کالاهای درگردش را، و در شتاب قیمت پولی حجم کالاهای درگردش را، و در شتاب

گردش پول، تعداد معاملاتی را معین کند که هر مقدار پول می تواند طی این دوره در آن شرکت کند. در نظریهی مارکس این عاملها مقدار پول مورد نیاز برای به گردش در آوردن کالاها را معین می کنند؛ سازوکارهایی که به مدد آن پول فراهم می آید موضوع جستار جداگانه یی است. در این نقطه ی بنیادی است که نظریه ی پول مارکس از «نظریه ی پول مبتنی بر کمیّت» جدا می شود که معتقد است قیمتهای کالاها می بایست افزایش و کاهش یابد تا پول مورد نیاز در گردش را با مقدار پول موجود از پیش معین متعادل کند.

ازآنجاکه پول فقط نمودی زودگذر در گردش کالا دارد، برای نشانهها یا نمادهای کالای پولی این امکان هست که تا مادام که درواقع در ارزش اسمی خبود تبدیل به کالای پولی میشوند به جای پیول بنیشینند. از این جاست که سکههای کوچکی که محتوای فلـزىشان كـمتـر از ارزش اسـمىشان اسـت، يـا اسكناسهايي با ارزش واقعي ناچيز، مي توانند به جاي طلا به گردش درآیند. مبورد متفاوت، انتشار پول بی پشتوانه از سوی دولت بدون تضمین تبدیل پذیری آن در ارزش اسمیاش به طلا است. مارکس این پدیده را بر پایهی این فرض تحلیل میکند که طلا در کنار پول بیپشتوانه همچنان میتواند به عنوان پول به کارکرد خود ادامه دهد. این پول بیپشتوانه به جای طلا گردش پیدا خواهد کرد، ولی اگر دولت آن را بیش از مقتضیّات گردش منتشر کند، از ارزش طِلای جریان پول بی پشتوانه در برابر طلا در معاملات بازار کاسته میشود تا این که ارزش طلای جریان پول بی پیشتوانه فقط كفايت مى كند تا مقتضيّات گردش را برآورد. در این اوضاع، قیمت کالاهای متکی بر پول بیپشتوانه به نسبت جریان پول بی پستوانه افرایش خواهد یافت، ولی سازوکار این تغییر اُفت در ارزش طلای پول بی پشتوانه در بازار است. قیمتهای طلای کالاها را هم چنان شرایط تولید طلا و دیگر کالاها معین می کند، ولی مقدار بیش تری از پول بی بستوانه لازم

است تا با قیمت طلای مورد اشاره برابر شود. بار دیگر، این نتیجه، شالوده و سازوکاری متفاوت با «نظریهی پول مبتنی بر کمیّت» دارد، که بیشتر افزایش کلی قیمتهای پول کالاها را برای خاطر افزایشی در کمیّت پول پیشبینی می کند تا کاهش پول بی پستوانه را در برابر معادل کلی پول کالایی مستمر را.

از آنجاکه پول رابطهی مبادلهی کالاها قرار میگیرد، خریدوفروش یکی نیستند، و قانون سه، یعنی این گزاره که عرضهی کالاها برای فروش معادل تقاضا برای خرید دیگر کالاها است، بهنحوی که عرضه بهطور کلی تقاضای خود را پدید می آورد، اعتباری ندارد. چون خرید از فروش جدا می شود، بحران مبادله، که در ضمن آن کالاها نمی توانند در ازای پول به فروش برسند، امکان پذیر می شود، گرچه عوامل تعیین کننده ی مثبت بحران ها در مناسبات ویژه ی تولید سرمایه داری نهفته بحران های اقتصادی ...

گردش بول تشکیل اندوخته را امکانپذیر میسازد و آن را لازم می آورد، و ذخایر پولی، یا گردش کالاها را تسهیل میکنند یا انباشتن کار مجرد متبلور جامعه را به عنوان هدفي فينفسه. وجود اندوختهها مي توانيد انعطاف پذیری لازم را فراهم آورد تا امکان دهد که پول در گردش با مقتضیات گردش تطبیق یابد، هرچند که مارکس در نظریهی کلی خود در بیاب پیول شیرحی از سازوکارهایی به دست میدهد که از طریق آن پول در اندوختهها و بیرون از آنها جریان پیدا میکند. در بحرانهاى سرمايهدارى اندوختن نمودار بى ميلى سرمایه داران به افزایش سرمایهی پولی در مقابل بازارهای ورشکسته است. باید میان انباشت پول از جانب محتکران با انباشت ارزش از سوی سرمایهدار تميز گذاشت. محتكر با سرازيركردن ارزش كالاهايي در بازار بیشتر از آنچه میخرد، انباشت میکند. گرچه محتکر پول را از گردش بیرون میکشد، هیچ ارزش افزوده یا ارزش اضافی را بیرون نمی کشد، زیسرا ارزش کالاهایی که او فروخته دقیقاً برابر با ارزش آن پولی است که او نگه می دارد. اندوخت همانا انبوه ی

انفعالیِ ارزش پول است. از سوی دیگر، سرمایه، بر اثـر فرایند مدام گردش، استفاده از پول بـرای خریـد کـالا جهت تولید، و تصرف ارزش اضافی در فروش کالاهـای تولیدشده، گسترش مییابد.

اگر فروشنده اعتبار را به خریدار تعمیم دهد، ممکن است پرداخت برای کالاها به تعویق بیافتد. در این مورد پول همچنین به عنوان وسیلهی پرداخت برای بازپرداخت بدهیها عمل میکند. اعتبار تا حدود چشمگیری میتواند در گردش کالاها جای پول را بگیرد، و میتوان آن را عامل تسریع شتاب پول شمرد. بااینهمه، در دورههای بحران، به عنوان وسیلهی پرداخت، هنگامی تفوق خود را از نبو بر کرسی مینشاند که تولیدکنندگان بازجمت زور میزنند که در مقابل ناتوانی گسترده برای تبدیل کالاها به پول از طریق فروش آنها در بیازار، پول واقعی لازم برای تأدیهی بدهیهای خود را افزایش بخشند.

هنگامی که همان کالا در کشورهای متعدد گوناگون به صورت پول سر برمی آورد، کالای پولی نیز به عنوان پول همگانی به کار می آید، حسابهای تجاری را تصفیه می کند و امکان انتقال ثروت میان کشورها را فراهم می آورد.

در نظریهی مارکس سرمایهی پولی عبارت از ذخیرهیی از پول است که سرمایهدار پس از فروش کالاها ولی پیش از اختصاص مجدد ارزش به تولید از طریق هزینه کردنِ آن برای خرید نیروی کار و وسایل تولید، پیش خود نگه میدارد. همهی ذخیرههای پولی، سرمایهی پولی به شمار نمی آیند، زیرا ممکن است خانوارهای کارگری یا دولت تأمین مالی مصرف خود، یا خانوارهای کارگری یا دولت برای تأمین مالی گردشهای درآمد و هزینه، پول را نگه دارند. چنین ذخیرههایی به نحوبالقوه سرمایهی پولی به شمار می آیند، زیرا ممکن است این ذخایر را مؤسسههای سرمایه داری ی تجهیز و بسیج کنند که آنها را قرض می گیرند تا به عنوان سرمایهی در گردش سرمایه به کارشان بگیرند.

در اقتصادهای سرمایهداری میدرن رشتههای پیونید

میان نظام بولی و یک کالای معادل عمومی بهشدت تضعیف شده است، و نظام اعتباری معمولاً بدون توسل به يول كالايي عمل ميكند. در اين اوضاع، ارزش واحد یولی منوط به هزینه های تولید یک کالای پولی نیست، بلکه آزاد است تا در پاسخ به فشارهای وارد بیر قیمتهایی که در گردش سرمایه و فرایند انباشت يديد مى آيد تفاوت بيذيرد. ساختار اساسى نظريهى مارکس که شکل پولی ارزش را از شکل کالایی تولید برمی گیرد، و می کوشد دریابد که نظام بولی گردش کالاها و پول را چهگونه با هم تطبیق میدهد، هنوز در این مورد همچنان معتبر است، ولی تعیین ارزش كالاى پولى توسط قيمت توليد أن مىبايست جاى خود را به تعین تغییرات در ارزش واحد پولی در یاسخ به تناقضهای انباشت سرمایه بدهد. نظریهی پولی مارکس نشان میدهد که پول در هریک از وهلههای خود میانجی یک رابطهی اجتماعی است. هنگامیکه پول به عنوان معیار ارزش عمل میکنید حاکی از همارزی کار مجرد اجتماع ألازم در مبادله، و رابطهی میان تولیدکنندگان کالا است. پول در گردش امکان اعتبار بخشی اجتماعی به فرآورده های کار خصوصی را فراهم می آورد. استفاده از پول به عنوان وسیلهی پرداخت، میانجی رابطهی میان بـدهکـاران و بستان کاران قرار می گیرد. سرمایه ی پولی حکایت از تسلط سرمایه داران بر نیروی کار است. از ایسن جاست که نقش دولت را در ادارهی پول میبایست اداره کردن این مناسبات اجتماعی نیز شمرد.

برای آگاهی افـزون تـر ← دوبرونـوف، سـوزان ۱۹۷۳ (۱۹۷۶)؛ هیلفردینگ، رودلف ۱۹۱۰ (۱۹۸۱).

دانكن فولى

#### پولانتزاس، نيكوس (Poulantzas, Nicos)

زاده ی ۲۱ سپتامبر ۱۹۳۶؛ درگذشته ی ۳ اکتبر ۱۹۷۹ در پاریس. پولانتزاس، نظریه پسرداز کمونیست و مارکسیست یونانی که بیش تر سالهای بنارآور عمر خود را در پاریس گذراند، هم به حزب کمونیست

یونان در داخل کشور تعلق داشت و هم در مباحثات نظری چپ فرانسه تأثیرگذار بود. در بیرون از فرانسه او به سبب تحلیلاش از خودمختاری نسبی دولت سرمایه داری شهرت دارد. او در مناصب دانشگاهی متعددی در پاریس قرار گرفت \_\_ آخرین منصباش استادی جامعه شناسی در دانشگاه وَنسِن بود. پولانتزاس در ۳ اکتبر ۱۹۷۹ خودکشی کرد.

پولانتزاس پس از کسب درجهیی دانشگاهی در حقوق در یونان در ۱۹۶۰ راهی فرانسه شد. در آنجا همچنان برای گرفتن درجهی دکترای حقوق (۱۹۶۵) به مطالعه ادامه داد ولی همچنین به الهام از نظریهی سیاسی نوگرامشی و مارکسیسم آلتوسری چرخشی را به سوی نظریهی دولت آغاز کرد. پولانتزاس در کتاب پیشتاز خود قدرت سیاسی و طبقات اجتماعی (۱۹۶۸) پایهی خودمختاری نسبی دولت سرمایهداری را بر جدایی آن از تولید سرمایه داری قرار داد. از آنجا که استثمار سرمایه داری به اجبار و فشار فرا اقتصادی نیاز ندارد، دولت سرمایه داری می تواند به صورت دولت ملی ۔ مردمی سازمان پابد ۔ نبرد میان نیروهای سیاسی برای به دست آوردن هژمونی در این زمینه در حکم وسیلهیی است که بلنوک قندرت سنرمایهداری از ره گذر آن می تواند سازمان یابد و بسر طبقیات سازمان نیافته تسلط پیدا کند. دولت سرمایه داری در حفظ یک پارچگی اجتماعی جامعهی منقسم به طبقات به پیشبردن انباشت مدام یاری میرساند.

این کتاب مهم نخستینبدار پس از آن به انگلیسی منتشر شد که پولانتزاس طی مناظره بیی در مجله ی منیولفت ریویو به شهرت رسیده بود. پولانتزاس رالف میلی بند را از این بابت به باد انتقاد گرفته بود که او سرشت دولت سرمایه داری را بر پایه ی کنتیرل آن به دست نیروهای طرف دار سرمایه داری توضیح می داد؛ نظر خود پولانتزاس این بود که جایگاه عینی دولت را در جامعه سرمایه داری خصلت سرمایه داری آن، صرف نظر از آن که چه کسی زمام آن را به دست دارد تضمین می کند (۱۹۶۹). میلی بند پاسخ داد که تضمین می کند (۱۹۶۹). میلی بند پاسخ داد که

پولانتزاس هیچجایی برای پیکار طبقاتی یا خودمختاری دولت باقی نمی گذارد و تأثیر و نفوذ بسیار فراوانی را به محدوديتها وحصرهاي ساختاري نسبت ميهدهد (۱۹۷۰). هیچیک از نقدها کاملاً توجیه نشد ولی مناظرهی میلی بنید پولانتزاس از آن پس ارزیابی انگلیسی زبانان را از کار پولانتزاس ضایع کرده است.

خود پولانتزاس به بررسی سرشت فاشیسم آلمانی و ایتالیایی (۱۹۷۰)، روابط طبقاتی داخلی و بینالمللی درحال دگرگونی در سرمایه داری معاصر (۱۹۷۴)، فروپاشی دیکتاتوری های نظامی در یونان، پرتغال و اسپانیا (۱۹۷۵) و حرکت به سوی قدرتپرستی در مرحلهی کنونی سیرمایهداری (۱۹۷۸) روی آورد. در هر مرحله علاقهی او هم بر اثر مسایل جاری استراتژی سیاسی برانگیخته میشد و هم بر اثر ملاحظات نظری انتزاعی. از اینجاست که نخستین کتاب او به نیّت نقد نظریهی کمونیستی راستآیین در باب سرمایهداری انحصاری دولتی، فروکاستگرایی اقتصادی و اومانیسم فراهم آمد؛ کتاباش دربارهی فاشیسم به نقد این نظر پرداخت که یونان و فرانسه درحال فاشیستشدن بودند؛ اثرش دربارهی طبقات به بحث دربارهی اميرياليسم أمريكيا، طبقات متوسط جديد و اتحاد طبقاتی پرداخت؛ کتاباش دربارهی دیکتاتوریهای نظامی تسأملی در باب مسایل مربوط به دموکراتیساختن بود؛ و آخرین کتاباش با دولتگرایی اقتدار پرست، جنبشهای اجتماعی جدید و مسایل گذار دموکراتیک به سوسیالیسم دموکراتیک سروکار داشت. پولانتزاس پیش از مرگ نابههنگاماش گذار سیاسی از حمایت از مارکسیسم دلنینیسم به حمایت از سوسیالیسمی دموکراتیک را تکمیل کرده بود که نقش پیشتاز برای احزاب کمونیست را نفی میکنید و بیر یاری جنبشهای اجتماعی جدید یا میفشارد.

برای آگاهی افزون تر← جساپ، بی. ۱۹۸۵؛ میلیبند، آر. ۱۹۷۰؛ پــولانتزاس، ان. ۱۹۶۸ (۱۹۷۳)؛ ۱۹۶۹؛ ۱۹۷۰

باب جساب

.1974): 7791 (3791): ۵791 (3791): ۸791.

#### پیش رفت (progress)

برداشتی از پیشرفت بهوضوح در بُن نظریهی تاریخ مارکس جای دارد (← ماتریالیسم تاریخی) گرچه این مفهوم هیچکجا به تمامی بیان نمی شود. مارکس در یادداشت کوتاهی در پایان درآمدش بـر *گروندریسه*، در ضمن اشاره به رابطهی میان تکامل تولید مادی و تکامل تولید هنری، به بیان این نظر می پردازد که «مفهوم پیشرفت را نباید به صورت انتزاع آشنایش دریافت»؛ در پیش *گفتار* ۱۸۵۹ مارکس شیوههای تولید اصلی را در سلسله یی به عنوان «اعتصار پیشرو در صورتبندی اقتصادی جامعه» مرتب می کند؛ و در همان متن شرایطی را تعریف میکند که بر پایهی آن «روابط تولیدی نو و بالاتر» مج تواند پدیدار گردد. عناصر بنيادى اين مفهوم عمدتاً تلويحي مضاعفاند. نخست، پیشرفت فرهنگی \_ «بسط و پرورش کامل امکانات انسان»، رهایی انسان به گسترده ترین معنای کلمه \_ بسته به «تکامل کامل چیرگی انسان بر نیروهای طبیعت» است (گروندریسه، صص ۸- ۳۸۷)، یعنی که بسته به رشد نیروهای تولیدی، و بهوینژه در روزگیار نو، بسته به پیشرفت علم است. دوم، پیشرفت، برخلاف نظریههای تکامل گرای، برای نمونه، کنت و اسپنسر، فرایندی تدریجی، مستمر و یکپارچه شمرده نمی شود، بلکه ناپیوسته، ناهم آهنگ و کمابیش جهشهایی ناگهانی از یک سنخ از جامعه به سخنی دیگر وصف میشود، که در وهلهی نخست از طریق همستیزی طبقاتی انجام میگیرد.

بسیاری از مارکسیستهای بعدی این دیدگاه از پیشرفت را نه تنها در گفتمان سیاسی روزمره که در آن تعبیرهایی چون «نیروهای پیشرو» و «جنبشهای پیشرو» امری عادی است بلکه همچنین در نوشتههای دانشگاهی نیز پذیرفتهاند یا در پی پذیرفتن آشكارتر آن برآمدهاند. بدينسان، گوردون چايلد (۱۹۳۶)، باستان شناس مارکسیست، ادعا کرد که با اثبات این که انقلابهای اقتصادی چهگونه تمدن را پیش بردهاند از اندیشهی پیشرفت دفاع می کند. از

جنبهیمی دیگر، فریدمن (۱۹۳۶) بر آن است که مارکسیسم اندیشهی پیشرفت را که اندیشهوران بورژوا در سدهی هجدهم ضابطهبندی کرده بودنید در خود گنجانده و آن را بسط داده است، و همچنان هم باوری به پیش رفت را بیان می کند که بورژوازی آن را رها کرده است. در ایام اخیرتر هابسباؤم، در مقدمهاش (۱۹۶۴) بر بخشی از *گروندریسه* در ضمن وارسی صورت بندی های اقتصادی پیشا سرمایه داری، استدلال می کند که غرض مارکس «ضابطهبندی محتوای تاریخ در کلی ترین شکل آن» است، و «این محتوا پیشرفت است»؛ نزد مارکس «پیشرفت آن است که بهطورعینی تعریفپذیر است» (ص ۱۲). به شیوهیی متفاوت پیشرفت عبارت از مفهومی مهم، گرچه عمدتاً وارسینشده، در روایتهای هگلی تر مارکسیسم است (→ لوكاج؛ مكتب فرانكفورت) كه پيشرفت تاريخي را، به تعبیری، جنبش پیشرو رهایی میشمارد.

از سوی دیگر، همواره مارکسیستهایی بودهاند که در پی محدودسیاختن معنای اندیشهی پیشرفت

برآمدهاند، اندیشه یی که راه را ببرای ورود داوری های ارزشی در آنچه آن ها نظریه یی صرفاً علمی می خوانند باز می کند. این دیدگاه متکی بر موضع برخی متفکران بین الملل دوم (ببرای نمونه، کائوتسکی و بیش تبر مارکسیستهای اتریشی) است که به شدت به مفهوم «جبرگرایی اقتصادی» پابند بودند، گیرم بارها ناگزیر شدند با مسئلهی هدف های اخلاقی سوسیالیسم رویاروی شوند (کائوتسکی ۱۹۰۶). این همچنین موضع بسیاری از مارکسیستهای ساختارگرای اخیر، به ویژه آلتوسر است که بالاتر از همه با تثبیت خصلت به ویژه آلتوسر است که بالاتر از همه با تثبیت خصلت به شدت علمی مارکسیسم در مقابل اندیشه ایدئولوژیک سروکار دارد، اندیسه ی ایدئولوژیکی که همه ی شکلهای تاریخ گرایی را در بر می گیرد.

برای آگاهی افزون تـر→ چایلـد، وی. گـوردون ۱۹۳۶؛ کوئن، جی. ای. ۱۹۷۸؛ فریدمن، ژرژ ۱۹۳۶؛ هابسباؤم، اریک ۱۹۳۶؛ کائوتسکی، کارل ۱۹۰۶.

تام باتامور

## تاريخ وأنحاهى طبقاتى

#### (Histoty and Class Conscioushess)

این مجموعه ی مقاله های سخت به هم پیوسته ی جسورج لوکاچ، که نخستین بار در ۱۹۲۳ در برلین منتشر شد، یکی از تأثیر گذار ترین آشار نظری سده ی بیستم به شمار می آید. تاریخ و آگاهی طبقاتی که میان مارس ۱۹۱۹ سهنگامی که لوکاچ در جمهوری شورایی زودگذر مجارستان سمت کمیساریای خلیق در امور آموزش و برورش و فرهنگ را بر عهده داشت سوکیسمس ۱۹۲۲ به قلم آمد، تماکنون بر مباحثات جامعه شناسی، سیاست و فلسفه به شدت تأثیر گذاشته است.

گسترهی مقالههای این کتاب از بحث دربارهی «آگاهی طبقاتی»، «مارکسیسم رُزا لوکزامبورگ» و «کارکرد در حال دگرگونی ماتریالیسم تاریخی» تا ارزیابی سرشت «ارتدوکــسی در مارکسیــسم» و رابطــهی میـان «قانون مندی و عدم قانون مندی» را در بسر مسی گیسرد، درعین حال که طرحی از کلیت «روششناسی مسئلهی سازمان» نیز به دست میدهد. بااینهمه، مهمترین مقالهی تاریخ و آگاهی طبقاتی، که به تقریب یک نیمه از کل کتاب را تشکیل میدهد، «شبیءوارهگی و آگاهی پرولتاریا» است. یکی از دستآوردهای این پژوهش مهم بنیادی این است که با بینشی ژرف نظریهی بیگانگی مارکس را ده سال پیش از انتشار دست نوشته های اقتصادی و فلسفی ۱۸۴۴ بازسازی میکند، گو که این کار را با لحنی هگلی انجام میدهد. افزون بر این، این پژوهش، در بخش دیگری از همان مقاله، نقدی نیرومند از «تعارضهای تفکر بسورژوایی»، همراه با شرح و بسط همتای مثبتشان، به دست می دهد که لوکاچ آن را به عنوان «دیدگاه کلیت» جمعبندی میکند.

تاریخ و آگاهی طبقاتی بر آن است که فرد هرگز نمى تواند به صورت مناط جهت بخش فلسفه، يا در واقع مناط کنش رهایی بخش در آید. زیرا فرد به ضرورت با «مجموعهی همتافتهیی از ابژههای حاضر و آماده و تغییرناپذیر» رویاروست «که فقط به او امکان واکنشهای ذهنی واشناخت یا وازنش را میدهند. فقط طبقه است که می تواند به شیوه ی انقلابی عملی با کل واقعیت پیوند بگیرد» (۱۹۷۱، ص ۱۹۳)، به شرط آن که اعضای آن خود را از نیروی فلیج کننده ی «عینیت شیءوارهشده» وارهانند. از نظر لوکاچ این کار فقط مى تواند با سامان بخشى موفقيت آميز به ديدگاه پرولتاریایی کلیت در یک شکل نهادین اخلاقی شایسته انجام گیرد. بنابراین، نویسندهی تاریخ و آگاهی طبقاتی عاملیت جمعی دگرگونی انقلابی را با ملاک «منسوب» یا آگاهی نسبتدادهشده» حممکن> مشخص می کند، و آگاهی نسبت داده شده را در نقطهی مقابل آگاهی روان شناختی» پرولتاریای عملاً موجود قرار مے دھد کہ زیر سلطه ی عینیت شیءوارهشدهی نظام سرمایهداری است. درعینحال، او تأکید دارد که آگاهی طبقاتی همچنین در حکم اخلاق پرولتاریا است، و حزب او را نمی توان «تجسم سازمانیافتهی آگاهی طبقاتی پرولتاریا» شمرد مگر آن که به تمامی به نقش تاریخی خود به عنوان «تجسم اخلاق پرولتاریای رزمنده» عمل کند (ص ۴۲). به این طریق، لوکاچ مفهوم آرمانی شده یی از حزب را در نقطعهى مقابل ديموان سالارانه شمدن جارى جنبش کمونیستی قرار می دهد، و چنین تحولاتی را با اسم رمز «احزاب تراز کهن» به باد انتقاد می گیرد. از همین رو است که او به شدت مورد حمله ی چهره های بلندیایهی کمینترن، از جمله زینویف قرار می گیرد و تنها در ۱۹۶۷ است که او در پیشگفتار مفصلی بیر

ویراست تازهی تاریخ و آگاهی طبقاتی آشکارا به دفاع از دستآوردهای این کتاب برمی خیزد، و به دلایل فلسفی ـ عمدتاً به سبب اجزای هگلی آن ـ بر یایهی دیدگاه نظاممندش در کتباب هستی *شناسی* هستی اجتماعی از تاریخ و آگاهی طبقاتی فاصله مي گيرد.

دیدگاه فعالیتمحور تاریخ و آگاهی طبقاتی، که بر اهمیت تعیین کنندهی ایدئولوژی تأکید دارد، همواره راز موفقیت این کتاب به شمار آمده است. این کتاب نه فقط بر گرامشی، کُرش و برخی از چهرههای اصلی مکتب فرانکفورت (برای نمونه بنیامین و مارکوزه) در دههی ۱۹۲۰ و دههی ۱۹۳۰ تأثیر گذاشت، بلکسه حتا در دههی ۱۹۵۰ تأثیری چشمگیسر در فرانسه (از تمجید مرلوپونتی از این کتاب به عنوان پدیدآورندهی مارکسیسم غربی تا روشن فکرانی که گرد مجلهی آر گیومنتس فراهم آمیده بودنید)، و در اواخیر دهیمی ۱۹۶۰ بر جنبش دانشجویی، بهویژه در آلمان داشت. بااینهمه، این فعالگری ایندئولوژیمحبور یکی از مسئله أفرین ترین ویژگیهای این کتاب نیز هست. زیرا که نویسنده قدرت مادی سرمایهی جهان گستر را سخت دست کم میگیرد، و ویژگیهای سازشپذیر آن را «تسلیم آگاهی طبقاتی بورژوازی در برابر آگاهی طبقاتی پرولتاریا» میشمارد (ص ۶۷). در این حالوهوا، لوکاچ مسلم میگیرد که دلیل ازهمنپاشیدن سرمایهداری تاکنون این است که «جایگاه عینی بسیار متزلزل و ناپایدار جامعه ی بورژوایی در فهنهای کارگران از ثبات و پایداری پیشین برخوردار است» (ص ۳۱). از اینجاست که به دلایل روششناختی پیش بینی می کند «به یقین سرمایه داری محکوم به فناست» (ص ۴۳) و تأکید دارد که پیروزی «فقط مى تواند به لحاظ روش شناختى ــ به يارى روش دیالکتیکی ـ تضمین شود» (همان). لوکاچ گمان داشت که مسئلهی واقعی، «بحران اید تولوژیکی» پرولتاریا (ص ۶۷) هم در زمینهی نظیری و هم در زمینهی سازمانی است، و نتیجه می گیرد که نتیجهی

«نبرد فرجامین بسته به همآمدن شکاف میان آگاهی روانشناختی و آگاهی منسوب یا ممکن است» (ص ۷۴). ینذیرش «هٔمانستی ذهن / عنین» در توصیف عاملیت تاریخی نوین ـ که در پیشگفتار ۱۹۶۷ بر تاریخ و آگاهی طبقاتی بهدرستی همچون کوششی برای «فراگذشتن از هگل» وصف میشود ـــو نقـشی که به روششناسی نسبت داده میهشود (و در همان پیش گفتار بدون نگرش انتقادی مکرر می شود) بسیار همآهنگ با این بینش اراده گرایانهی ناب از ایدئولوژی و «پیکار برای آگاهی» است که این کتاب از آن حمایت می کند (ص ۸۶).

برای آگاهی افتزون تبر ← چروتی، فوریتو و دیگران ١٩٧١؛ لوكاچ، جورج ١٩٢٣ (١٩٧١)؛ مرلوپونتي، موریس ۱۹۵۵ (۱۹۷۳)؛ مساروش، ایشتوان ۱۹۷۱.

ایشتوان مساروش

#### تاریخ گرایی (historicism)

کاربردهای اصطلاح «تاریخگرایی» در اندیشهی مارکسیستی همان اندازه متغیر و بی ثبات است که معناهای اصلی آن در اندیشهی اجتماعی آلمان پیشاهگلی. دو معنای عمده در کار است:

نخست، نوعی تاریخگرایی هست که با کار کبارل پیوپر پیوند دارد. در نظر پوپر، هگل و مارکس از بابت این دیدگاه گهراه کننده و زیان آور مقصراند که تاریخ دارای الگو و معنایی است که اگر درک گردد در اکنون می تواند به کار گرفته شود تا آینده را پیش بینی کند و شکل دهد. در روایت مورد نظر پوپر از تباریخ گرایسی ممکن است همآمیزی متافیزیک و تاریخ در هگل حضور داشته باشد ولی ویژگی ممیز هستهی اصلی کار مارکس نیست. نظیر مارکس این بود که تاریخ بهخودی خود معنایی ندارد جنز آن چه انسان ها در مراحل گونه گون تکامل به آن استاد میدهند. هم چنین روشن است که روایت های سیسینی از مارکسیسم در کار بوده است که در آن، شناخت برتبر ادعایی از «قوانین تاریخ» به توجیه و استمراربخشیدن

به سیاست تمامتخواهانه یی یاری رسانده است که پوپر آن را با تاریخ گرایسی پیوند مییدهد. بر همین قیاس، پرسش از این که آیا اندیشه ی خبود مبارکس را باید تاریخ گرایانه شمرد وابسته به پرسش از خصلت علمسی آن، نقسد او از اوتوپیساگرایی و جایگساه پیشبینیهای اوست.

دومین معنای جاری اصطلاح ـ که از جهات بسیار خلاف معنای بالا است \_ در نسبیت گرایسی تاریخی «بازگشت به هگل» در آثار لوکاچ جنوان، کُرش و تا حدودی، در گرامشی یافت میشود. کُرش، در اشارهی صریح به هگل، مدعی است که «ما میبایست بکوشیم هر دگرگونی، تحول و روایت نظریهی مارکسیستی را، از زمان پیدایش اصلیاش از فلسفهی کلاسیک آلمان، همچون فرآوردهی ضروری عصر خودش دریـابیم». بـه همین تعبیر، گرامشی، در نقید خبود از بوخبارین می تواند به مار کسیسم به منزلهی «تاریخ گرایی مطلق» اشاره کند. منتقد اصلی این روایت از مارکسیسم التوسر است كه در فصل ينجم خوانش «سرمايه»، تاریخ گرایسی را، همسراه با اومانیسم، موضوع اصلی حملهی خود قرار میدهد. بار دیگر، در وهلهی نخست آنچه در این مباحثه مورد نظیر است سرشت علیم مارکس و نیز مسئلهی پیچیدهی رابطهی مبارکس با هكل است. (← هكل و ماركس؛ ماترياليسم تاريخي؛ مار کسیسم، تکامل؛ پیشرفت).

برای آگاهی افزون تر ← آلتوسر، لبویی و بالیبار، ثبی. ۱۹۷۰؛ گرامشی، آنتونیو ۳۵- ۱۹۲۹ (۱۹۷۱)؛ کُرش، کارل ۱۹۲۳ (۱۹۷۱)؛ لوکاچ، جورج ۱۹۲۳ (۱۹۷۱)؛ یویر، کارل آر. ۱۹۵۷.

ديويد مُكلَّن

#### تاریخنگاری (historiography)

ایدئولوژی آلمانی (ق ۱، ب ۱۵) اعلام میدارد که آلمانیها با فقدان دولت و تاریخ ملی نمیتوانند مانند فرانسسویان یسا انگلیسسیان دربسارهی گذشسته بهنحوواقعبینانه بیاندیشند بلکه گمان دارند که نیروی

جنباننده ی تاریخ دین است. مسارکس حتسا در مسورد بلندآوازه ترین مورخان آلمان، مانند رانکه، هسمچنسان نظری تحقیرآمیز دارد و او را «نبشقبرکن کوچولوی پرجنبوجوش» میخواند که تاریخ را «به حکایتگری سهل و آسان و استاد همه ی رویدادهای بیزرگ به علتهای خُرد و بی پروپا» فرومی کاهد (نامه به انگلیس، علتهای خُرد و بی پروپا» فرومی کاهد (نامه به انگلیس، ۷ سپتامبر ۱۸۶۴). از میان غیرآلمانیها، گیزو یکی از کسانی است که بیا پژوهشی در انقبلاب انگلیستان و تشخیص پیوستگیهای آن بیا حانقبلاب انگلیستان و خرانسه > در اوایل ایام مارکس را تحت تأثیر قرار داده بود؛ هرچند که مارکس در یافتنِ لغزشهای گیزو در وارسی این قضیه، بهویژه از بابت تنگنظیری سیاسی بیشازاندازه ی او، درنگ نکرد.

انگلس از دوستش مورخی میادرزادتر بود، و هم به سوی نوشتن تاریخ کشیده شد و هم به سوی این نظریه که تاریخ چهگونه باید نوشته شود. عدم درک فرایند تاریخی از جملهی کاستیهای بسیار متعددی بود که او متوجه اویگن دورینگ میدانست. انگلس او را متهم می کرد که فقط پیشینه یی نفرت انگیز از جهل، توحش و خشونت را میبیند، و تکامل نهانی یمی را که «در بـس بـشت ايـن جريـان اسـت نمـيبينــد آانتی دورینگ، ق ۱، ف ۱۱؛ ق ۲، ف ۲). در همان اثر، انگلس تأکید دارد که اقتصاد سیاسی را میبایست یک «علم تاریخی» شمرد، زیرا که با مواد و مصالحی سروکار دارد که پیوسته در حال دگرگونی است (ق ۲، ف ۱). برخی مورخان، بیرای نمونه در انگلستان، بیر عادت نامطلوب خبود در خُردكردن تاريخ به تاريخ دینی، حقوقی، سیاسی و غیره، چنانکه گویی ایسها بخشهایی جداگانهاند، رفتهرفته آگاهی یافتند ـــو همین عادت بود که انگلس در نامهیی به مرینگ (۱۴ ژوئیهی ۱۹۸۳) از آن شکوه داشت.

این انتقاد به خود انگلس نیز وارد شده است که در تألیف کتابی دربارهی جنگِ دهقانیِ سالهای ۱۵۲۴ تا ۱۵۲۵ در آلمان، از طریق پژوهشی اصیل در پسی حقیقت برنیامده است بلکه هر آنچه را که تنزی

پیشاندیشیده تأیید می کند از کتابها و آثار پیشین برمی گیرد. به هر تقدیر، در ایام بعدی او به تمامی از خطر روندهای بیشاز حد سادهشده آگاهی یافت، و در اواخر عمر به صرافت بازنگری تمامعیار در جنگ دهقانی خود افتاد. او شاگردی چون کانوتسکی جموان داشت که انگلس در آغاز حس میکرد وظیف حکم میکنید کیه او را از بابت سیک کار سرستری و بی دقتاش بی دریغ به باد انتقاد بگیرد، بی دقتی یی که به سبب تحصیلات اتریشی او، که از تـدارک مقـدمات کار غفلت میورزید، تشدید شده بود. انگلس در ۲۴ ژوئیهی ۱۸۸۵ یه ببل مینویسد که او حکائوتسکی> «مطلقاً هیچ تصوری از آنچه بهراستی کار علمی شمرده میشود ندارد». کائوتسکی از رهنمود بهره گرفت و مقالههای مهمی منتشر ساخت و بر تأثیر علمی بـزرگ شناخت تاریخی بر رویدادها، بهویژه رویدادهای نظامی، تأکید ورزید او در باب شیوهی غیرمارکسیستها در نگارش تاریخ، تفسیرهای هوشمندانهیی به دست داد. کاثوتسکی نشان داد که تصویر ستایشگرانهی مـومزن از قیصر، نخستین بار در ۱۸۵۴ ــ چندسالی پس از ۱۸۴۸ و شورش کارگران پاریس ــ در هنگامی منتشر شد که ناپلئون سوم را بسیاری از لیبرالها، بهویژه در آلمان، همچون منجى جامعه مىستودند، و خود ناپلتون سوم به تقویت تب پرستش ژولیوس سزار یاری میرساند (۱۹۰۸، ص ۱۶۸).

در روسیه، سوسیالیستهای پیشروییی چون لنین تاریخ را کمتر از این به جد نگرفتند. بوخارین سخنان بسیار در چنته دارد تا دربارهی ایدنالیسمی بسر زبان راند که تاریخنگاری و دیگر علوم اجتماعی را فراگرفته است: از بوسوئه با عقیدهاش به ثبت گذشته به منزلهی جلوهی هدایت خدایی انسان تا لسینگ، فیشته، شلینگ، هگل، و تیرهوتارساختن همهچیز با «رازورزی رکوراست، یا حماقتی دیگر» (۱۹۲۱، ص ۵۹). پس از انقلاب ۱۹۱۷ میبایست از هر مورخ در دسترس، همچنان که از کارشناسیان همهی دیگر رشتههای دانشگاهی بهره میگرفتند، ولی باید میکوشیدند آنها دانشگاهی بهره میگرفتند، ولی باید میکوشیدند آنها

را به سوی دیدگاه مارکسیستی هندایت کننند. در ۱۹۲۵ «انجمن مورخان مارکسیست» پایه گذاری شد که در آن پوکروفسکی، مورخ و بالشویک قدیمی، به عنوان میانجی پژوهشگران و مقامیات سیهمی عمده داشت. انتین (۱۹۷۸) نشان میدهد که پوکروفسکی کار را با کوشش برای کاستن از گزندی که متوجه مكتب قديم بي بشتوپناه بود أغاز مي كند، و به همزيستي مسالمت أميز ميان مكتب ماركسيستي و مکتب غیر مارکسیستی پُروبال میدهد؛ ولی در ۱۹۲۸ ایس کار دشوار شد، و از ۱۹۳۱ دخالت جابرانهی استالین، به قبول دویچیر، بلایتی بنر سنر طبرحهای بلندپروازانه و پُر شور و اشتیاقی که تاریخنگاری شوروی آغاز کرده بود نازل کرد، و تاریخ حیزب بالشویک مورد حمایت استالین، «این چکیدهی عجیبوغریب و زمخت اسطوره های استالینی»، به عنوان الگو عَلَـم شـد. دویچـر میافزاید که «تاریخنگاری غربی چندان از بابت جعل و دروغ پردازی گسترده مقصر نبوده است، ولی از جهت پنهانسازی واقعیتها بی تقصیر نبوده است». دویچـر از ئى. ايىچ. كار، به عنوان «نخستين تاريخدان موثق حکومت شوروی» تقدیر میکند، هرچند که او «در وهلهی نخست مورخ نهادها و سیاستها» است و نسبت به یک مارکسیست اعتنای کمتری به بنیادهای اجتماعی دارد (۱۹۵۵، صص ۵- ۹۱).

فقط در اتحاد شوروی نبود که تاریخ دستخوش تحریفهای تبلیغاتی بود. ازجمله مسایل عمده یی که گرامشی در زندان پیشاروی خبود قبرار داد حلاجی گرایشهایی بود که دو اثر تاریخی عمده دربارهی اروپا و ایتالیای سدهی نوزدهم نوشتهی هموطناش کروچه آشکار میساختند. گرامشی گمان داشت که خطای کروچه است که این تاریخها را از ۱۸۱۵ و ۱۸۷۱ آغاز میکند، و بدینسان پیکارهای عصر فرانسهی انقلابی و ناپلئون، و ریسورجیمنتو را از قلم میاندازد: چنین گزینشی حاکی از تمایلی به کشاندن خوانندگان به سوی اندیشههای غیرانقلابی دربارهی زمان حاضر سوی اندیشههای غیرانقلابی دربارهی زمان حاضر است، که در شرایط کنونی به معنای کشاندن آنها به

سوی فاشیسم است (۱۹۷۱، صص ۱۹–۱۱۸). هنگامی که در سالهای جنگ سرد عینیتی که پژوهش گران غربی این همه به آن مینازیدند، در آمریکا بهشدت، و در اروپا به میزان بسیار کیمتر، به رسوایی کشیده شد و آهستهآهسته ترمیم شد و هنبوز هم به تمامی سلامت خود را بازنیافته است، برای سخن گویان شوروی دشوار نبود که به نقد غربیها تروچسب پاسخ دهند. یکی از این ضدحملهها در برابر نوشتهها و کتابهای روبهفزونی در آمریکا دربارهی سیاست شوروی در قبال ملیتها انجام گرفت. این نوشتهها متهم شدند که در راستای تبلیغات مهاجران ناسیونالیست اوکراینی و آسیای میانه قرار دارند و تصویر نادرستی از اموری چنون بهنرهبرداری از تولیند غلهی قزاقستان به عنوان «استعمار»، هم تراز با استعمار غرب أمريكا به قيمت ساكنان بومي آن، به دست می دهند (زنوش کینا ۱۹۷۵، صص ۹، ۲۸۴). یکی از نویسندگانی که این اتهامها را وارد آورد پذیرفت که از سوی دیگر نوشتههای شوروی طبی آشوب سالهای دههی ۱۹۲۰ اغلب غیرانتقادی بوده است: «تاریخ شوروی به عنوان علم هنوز در دورهی نوباوگی خود بود» (همان، صص ۱۵– ۱۴).

از دیدگاهی کلی تر، نویسنده ی شوروی ای. اس. کان در ۱۹۶۰ مورخان غربی را از بابت تسلیمشدن به تفکر مذهبی ارتجاعی به باد سرزنش میگیرد، مانند مورد ژاک ماریتن که فلسفه تاریخ مسیحی را احیا کرد که تحت تأثیر امر متعالی قرار دارد، یا مورد بردیایف با خوارشمردن بدبینانه ی این جهان و کاروبار آن در قیاس با ابدیت، کان میگوید که در غرب هر بینش تکاملی به سود مفهوم «چرخههای کثیر، مستقل، بهخودپاینده، "فرهنگها" (اشپنگلر)، "تمدنها" راتوینبی)، یا به تعبیر راثاکر، "شیوههای زندگی"» ترک شد؛ یا به سود نسبیتگرایی متروک ماند، مانند مورد سی. برد، که بر پایه ی آن هر مورخ و هر نسل مورد سی. برد، که بر پایه ی آن هر مورخ و هر نسل حقی معتبر بر تصویر شخصی از گذشته دارد (کان حقی معتبر بر تصویر شخصی از گذشته دارد (کان

جدل مستمری میان مارکسیستها و وبریها می شود، این ایراد را به وبریها می گیرد که در فئودالیسم یا سرمایه داری چیبزی جز مفهومهای انتزاعی، و ساختبندی های ذهنی نمی بینند. او طرح توین بی را ز تاریخ جهان طرحی می داند که برای ستیز با طرح مارکس در تقسیم بندی تاریخ جهان به شیوههای تولیدی، و نشاندن «تمدن»های جداجدا به جای صورت بندی های اجتماعی اقتصادی طراحی شده است. او نشان می دهد که چه گونه دانش پژوهی بورژوایی جاری، چنان که برای نمونه در «همایش بورژوایی جاری، چنان که برای نمونه در «همایش می گذارد، و به جای آن برچسب خنثای «دگرگونی» را کنار می شداند (گلزرمان ۱۹۶۰، صص ۱۷۶، ۴–۱۸۳).

مجلهی آنال (← مکتب آنان) در برابر هر گرایشی به تاریکاندیشی یا ماندگرایی، ضدجریانی نیرومند نمودار ساخت؛ این جریان کوشش بسیار به کار برد تا فرانسه را در میان کشورهای تاریخنگار در صف مقدم قرار دهد. این مکتب که در سالهای میان جنگ با فکر بکر مارک بلوخ و لوسین فور، و با جانشین برجستهیی چون فرنان برودل بنیاد گرفت، در دهـههـای ۱۹۵۰ و ۱۹۶۰ جایگاهی بیهمتا به دست آورد. این مکتب به شیوه یسی پیکار جویانه در برابر همه ی شیوه های اندیشهی جزمی کورکورانه یا تنگنظرانه قد برافراشت و با بینش فراخدامنی از تاریخ همچون علم اجتماعی پیشرو، و نشانهی راهنمایی به همهی دیگر دانشها، با آنها رویاروی شد. این جریان ضمن دادن انگیزهیمی نیرومند برای پیژوهش، همهی گونههای نظرورزی نوآیین و روش تجربی را تشویق مسی کرد، که در آن میان مارکسیسم قادر بود تأثیر متمایزی بگذارد و درعین حال با رهانیدن گریبان خود از کلیشههای شوروی سرزندگی تروتازهیی به دست آورد. در بریتانیا با بهراهافتادن مجلهی دیگری در باب تاریخ و اندیشههای تاریخی به نام گذشته و اکنون در ۱۹۵۲، راه تازهی مشابهی بهطورمستقل گیشوده شید. گرچیه

این مجله را یک گروه کمونیست به راه انداخت، اما قاطعانه ارگانی مارکسیستی نبود بلکه به دور از تعصب و خشکمغزی بر پایه بی عقلانی و پیش رو قرار داشت و از پیشداوریهای بازدارندهی جنگ سرد گسسته بود. این مجله پس از نخستین سالهای عمر خبود به چیزی تکامل یافت که در کل باز هم آزادمنشانه تر بود، و در جهان انگلیسیزبان جایگاه و اعتبار ویژویی به دست آورد، درعین حال که هم چنان مجله یی باقی ماند که تفسیرهای مارکسیستی خود را در آن آشنا و راحت مى يافتند. به بركت مباحثات گسترده و بدەوبستان فكرى، شكاف ميان انديشەي ماركسيستى و اندیشهی دیگر در تاریخنگاری غربی تا حدود بسیار کاهش یافت، و امروز اهمیت اندیشهی مارکسیستی مورد اذعان است؛ هرچند که اندیشهی دیگر ایس اواخبر به سوی رویکردهای تازهیی چنون «زینست تاریخ» یا «روان تاریخ» جلب شده است که به دشواری می توان آن را با روششناسی مارکسیستی آشتی دارد. باید افزود که در دههی گذشته در پارهیی از محافل غربی نیشانههایی بدیدار شده است که حاکی از تمایل به وارونه ساختن نفوذ فکری فزایندهی مارکسیسم از طریق خوارشمردن روشها و دستآوردهای آن است.

برای آگاهی افزون تر ← بوخارین، ان. آی. ۱۹۲۱ (۱۹۲۵)؛ انتین، جورج (۱۹۲۵)؛ انتین، جورج ایزاک ۱۹۵۸ (۱۹۶۹)؛ انتین، جورج ام. ۱۹۷۸؛ گلزرمان، جی. ۱۹۶۰؛ گرامشی، آنتونیو ۳۵–۱۹۲۹ (۱۹۶۷). لوکاچ، جورج ۱۹۲۷ (۱۹۶۲)؛ زنوشکینا، ال. ۱۹۷۵.

وي. جي. کيرنن

#### تجربه گرایی (empiricism)

سنت مارکسیستی، بهطورکلی، با تجربهگرایی، دستِ کم در نام، دشمنی ورزیده است، ولی نه موضوع این دشمنی و نه زمینهها و دلیلهای آن همیشه روشن نبوده است. این امر تا حدودی از این واقعیت سرچشمه میگیرد که، در مقابل (و درواقع تا حدودی در نتیجهی) نقد پیشین تر مارکس از ایدنالیسم، نقد او از تجربهگرایی هرگرز به

شیوه یی نظام مند به صورت نقدی از آموزه یا دستگاهی فلسفی بیان نشد بلکه بیش تر شکل اساسی نقدی از اقتصاد عامیانه را به خود گرفت. سپس هم مارکس و هم انگلس کوشیدند این ازقلمافتادگی را در سطح فلسفی در درعوض فقدان جزء مقوم ضدتجربه گرایدی در معرفت شناسی خود با توسل به «دیالکتیک»، ولو به شیوه های متفاوت، جبران کنند.

گرچه هرگز بر تجربهگرایی صحه نگذاشتند، مارکس و انگلس جوان، بهویژه در آثار میان ۱۸۴۴ تا ۱۸۴۷، بـه حمایت از پارهیی از مضمونهای مشخصاً تجربه گرایانه برخاستند: آنها آشکارا پیشینیانگاری و هرگونه آموزهی اندیشههای فطری را مردود شمردند و شناخت را به نحوکاهش ناپذیری (و جتا منحمصراً) تجربی شمردند، انتزاع را به معنای دقیق کلمه محکوم دانستند و در راستای استقراگرایی بیکنی تغییر مسیر دادند. بااینهمه، هنگام نگارش جلید نخست سرمایه تعهد روششناختی مارکس به آنچه به «رئالیسم علمی» مشهور است به تمامی شکل می گیرد. او اعلام میکند «اقتصاد عامیانه در همهجا به نمودها در تقابل با قانون می چسبد که این نمودها را انتظام می بخشد و توضیح میدهد» (ق ۳، ف ۲)؛ به وارونهی آن، «اگبر از روی تجربهی روزمره داوری کنیم، که فقط نمود فریبندهی چیزها را درمی یابد، حقیقت علمی همیشه متناقض نماست.» (ارزش، بها، سود، ق ۶). تجربه گرایی جهان را مجموعهیی از نمودهای ناپیوسته می شمارد، و نقش نظریه را در سازمان دهی فعالاته و بازسازمان دهی انتقادی دادههایی که چنین نمودهایی فراهم می آورنید نادیده میانگارد، و از تشخیص کارکرد نظریه به عنوان كوششى براى بازنمود روابط بنيادين يديدآورندهي ايس نمودها در اندیشه درمیمانید. قبوانین عبارتانید از ساختارهایی که از لحاظ هستیشناختی، به رویدادهایی که پدید می آورند، کاهش پذیر نیستند، و معمولاً با این رویسدادها خوانسایی ندارنسد؛ و شسناخت ایسن رویسدادها به طور فعالانه به صورت فرآورده یمی اجتماعی و تاریخی تولید می شود. بدین سان، در تقابل با شیءواره کی

تجربه گرایانه ی امور واقع و شخصانگاری چیزها، مارکس متعهد به تمایزگذاری میان فرایند (متعدی) شناخت و واقعیت (نامتعدی یا لازم) اشیا است.

هیم سنت ماتریالیستی دیالکتیکی و هیم سنت مارکسیستی غربی در برابر تجربه گرایی به بحث و جدل برخاستهاند. ولی می توان استدلال کرد که اولی به سبب نظریهی «بازتاب گرا»ی خود از شناخت بُعـد متعدی را نادیده میگیرد و به شکل دروننگرانهیمی از «تجربه گرایی عینی» بازمی گردد و عملاً سوژه را به ابژهی شناخت فرو می کاهد. در مارکسیسم غربی جدل ضدتجربه گرایی معمولاً به صورت بخشی از کوششی به کار میآید، هم در برابر ماتریالیسم دیالکتیکی و هم اندیشهی بورژوایی، برای حفظ مفهومهایی که گمان میرود برای مارکسیسم اصیل جنبهی بنیادی دارد: برای نمونه، کلیّت (لوکاچ)، ساختار (آلتوسر) یا دگرگونی متعین (مارکوزه). بااینهمه، این سنت اغلب در راستای پیشینی انگاری تغییر جهت داده است و هم نقد نخستین مارکس از عقبلگرایمی و هم زیرساخت تجربی پُرحجم کار علمی دورهی پختگی مارکس را نادیده گیرد. و به این طریق همچنین به پیروی از خط نقد نخستین مارکس از هگل (بهویژه در نقد فلسفهی دولت هگل)، می توان استدلال کرد که این سنت با عمداً نادیده انگاشتن بُعد نامتعدی یا لازم به شکلی از «یدنالیسم ذهنی» میگراید که تلویحاً ابره را با سوژهی شناخت یکسان میانگارد.

کار مارکس ضد تجربه گرایی بود، ولی ضد تجربی نبود.

تا جایی که این تمایزگذاری مطمح نظر است،
مارکسیسم می تواند بار دیگر به جای آن که یک
دستگاه اندیشه ی فروبسته باشد، این گزینه را اختیار
کند که به صورت یک سنت پژوهشی تجربی
آزاداندیش، از لحاظ تاریخی بالیده و عملی محور درآید.
(نیز ← شناخت، نظریهی؛ ماتریالیسم؛ رئالیسم)
برای آگاهی افزون تر ← آدورنو، تسی. ۱۹۶۶؛ دللاولپه،
جی. ۱۹۵۰ (۱۹۸۰).

ر*وی پاهاسکا*ر

ترکیبِ ارزشی سرمایه (value composition of capital) ← ترکیب انداموار سرمایه

## تركيب انداموار سرمايه

(organic composition of capital)

با توسعهی ماشین آلات و تولید ماشینی، فراینید کار در طلب افزایش در ارزش اضافی نسبی بیوسته دیگرگـون مـیشـود (← سرمایه ارزش اضافی). ماشینی شدن تولید ارزشهای مصرفی بیش تری را در دورهیی معین به دست کارگر امکان پذیر می سازد و حاکی از ایس است که ارزش همر ارزش مصوفی تولیدشده نزول می کند (← ارزش مصرفی؛ ارزش). ولی تولید ارزشهای مصرفی بیشتر تنها در صورتی میتواند روی دهد که افزایشی در مقدار نسبی وسایل تولید وجود داشته باشد که یک کارگر در زمان معینی تبدیل به فرآورده می کند، و این بهنوبهی خود حاکی از کاهشی در تعداد کارگران مورد نیاز هر واحد وسایل تولید بسرای تولید محصول معینی است. در سرمایهداری، افزایش بارآوری همواره در حکم کاهشی در تعداد کارگران نسبت به وسایل تولیدی است که کارگران با آن کار میکنند. نسبت مقدار وسایل تولید به کاری که برای به کارگماشتن این وسایل مورد نیاز است «ترکیب فنی سرمایه» (ت ف س) نامیده میشود، و عبارت از ترکیب سرمایهیی است که بر حسب ارزش مصرفی درک میشود. از آنجاکه راهبی وجود ندارد که بر پایهی آن بتوان وسایل تولید ناهمگون و کار مشخص را اندازهگیری کرد، ت ف س نسبتی صرفاً نظری است که افزایش آن مرادف افزایش بار آوری است.

ترکیب سرمایه را البته می توان بر حسب ارزش اندازه گیری کرد، ولی نتیجه به هیچرو مفهومی ساده نیست، و اغلب مورد سوء تفاهم است. اگر ارزش ها ارزش های مصرفی را بی مشکل باز تاب می کردند، آن گاه هیم چنان که نسبت وسایل تولید به کار فزونی

میگرفت، به طور مساوی این نسبت بر حسب ارزش، یعنی نسبت سرمایه ی ثابت به سرمایه ی متغیر نیز افزایش می بافت. ولی چون افزایش بارآوری از ارزش می کاهد، به هیچروی روشن نیست که بر حسب ارزش چه بر سر ترکیب سرمایه می آید؛ برای نمونه، با روبه فزونی گذاشتن مقدار وسایل تولید، و روبه کاهش نهادن ارزش واحد وسایل تولید، فرآورده ی این دو با یک دیگر بسرمایه ی ثابت بمی تواند، بسته به ارقام ویژه دخیل، فزونی گیرد، کاهش گیرد یا بههمان صورت ثابت بماند. در این چارچوب، کسانی که استدلال می کنند که ترکیب سرمایه بر حسب ارزش به حکمی فرومی کاهند که نمی تواند جنز بر پایه ی متافیزیک فرومی کاهند که نمی تواند جنز بر پایه ی متافیزیک مشکوکی در باب ذات سرمایه اثبات گردد.

بااینهمه، این موضوع مهم است، زیرا پویاییشناسی ترکیب سرمایه بر حسب ارزش برای تحلیل مبارکس از دور صنعتی، حرکتهای دستمزد، بسیکاری، و نبرخ سود جنبهی محوری دارد (← انباشت؛ نرخ نزولی سود ارتش ذخیرهی کار، مزد). تفسیری که ایسنجا در پسی می آید بر تعبیری استوار است که فاین و هریس (۱۹۷۹، ۱۹۷۶) پیشنهاد میکنند، که بی ابهام و همآهنگ با تحلیل مبارکس (سرمایه، ج ۱، ف ۲۳؛ ج ۳، ف ۸) است. مارکس «ترکیب انداموار سبرمایه» (ت او س) را همچون ت ف س بر حسب ارزش تعریف میکنند. درون دادها (وسایل تولیند و نیبروی کار) برحسب ارزشهای «دیرین» خود ارزشیابی میشوند، و انتزاع از تغییرات در ارزشهایی صورت میگیرد که در نتیجهی افزایش بارآوری روی میدهد. تغییری در ترکیب انداموار سرمایه صرفاً عبارت از ارزش تغییری در ترکیب فنی سرمایه است، و بههمینسان تغییرات در ترکیب انداموار سرمایه مستقیماً متناسب با تغییرات در ترکیب فنی سرمایه است. برعکس، «ترکیب ارزشی سرمایه» عبارت از ترکیب فنی سرمایه بر حسب ارزش است، جایی که درون دادها بر حسب ارزشهای جاری یا «توین» خود ارزشیابی میشوند، و

تفاوتها میان ترکیب ارزشی سرمایه و ترکیب انداموار سرمایه حاکی از تغییرات در ارزشهایی است که در نتیجه ی افزایش بارآوری روی میدهد. (این حکایت از تفسیری شاخص دارد که استدمن (۱۹۷۷، صص ۶-۱۳۲) آن را پسی مسیگیسرد). بدینسان، افزایشی در ترکیب انداموار ترکیب فنی سرمایه همواره افزایشی در ترکیب انداموار سرمایه پدید میآورد، ولی حاصل کلی فقط در ترکیب ارزشی سرمایه به دست میآید، که مسیتواند فزونسی بگیرد و میتواند نگیرد.

پس، این مقولهها چهگونه به کار گرفته می شوند؟ مارکس با نزدیکشدن به تحلیل انباشت از دیدگاه آنچه وجه مشترک همهی سرمایهها است \_ توانایی سرمایهها برای ارزشافزایی خودس نشان میدهد که چه گونه با عرضهی ماشین آلات (ترکیب فنی سرمایهی روبه فزونی) که پیوسته نیروهای تولیدی را توسعه مى بخشد، ارزش اضافى نسبى به دست مى آيد (← نيروها و روابط توليد): همچنان كه مينزان توليد گسترش می یابد ارزشهای درون داد انباشته می شود، و همراه آن کارگران روی مواد خام بیشتری کار میکنند و ماشین آلات بیش تری را به کار می گیرند. درعین حال، به سبب افزایش بارآوری، ارزشهای واحد برون دادها نزول می کند. ایس که دقیقاً ایس ارزشها چه گونه نزول می کنند بسته به این است که ارزشهایی که در تولید شکل می گیرند چه گونه در مبادله تحقق مىيابنـد. (← رقابت). ولى از آنجاكـه تعدیل و تنظیم زمان می برد، میان ارزشهای درون دادها، آنگونه که از فرایندهای پیشین نتیجه مــىشــوند (تركيــب انــداموار ســرمايه)، و همــين درون دادها، آنگونه که بر حسب ارزشهایی ارزیابی میشوند که از فرایندهای تولید جاری (ترکیب ارزشی سرمایه) سر برمی آورند، ناهمسازی هایی پدید می آید. چنین ناهمسازیهایی بهویژه میتواند برای گروههای بزرگ سرمایه جنبهی نمایان داشته باشد. ارزشهای «دیرین» می بایست در نقطه یعی تا حد ارزشهای جاری تعدیل پابد (از ارزشاش بکاهد)، و اگر

ناهمسازیها بهویژه نمایان است، این امر می تواند گسستی شدید در انباشت را در پی داشته باشد (به بحرانهای اقتصادی). پس، مفهومهای گوناگون مارکس از ترکیب سرمایه نه با فلان فرایند رشد متعادل و فارغ از زمان، بلکه با فرایندی دیالکتیکی تناسب دارد که به موجب آن ذات روابط ارزش (ارزشافزایسی از طریق توسعهی نیروهای تولیدی) پیوسته بسا مانع و رادع شکلهای موجود این روابط (همچون بسیاری سرمایهها در رقابت) روبهرو می شود، و تعدیل می تواند به طرزی کاملاً ناپیوسته بریدهبریده باشد.

این شرح همچنین دال بر این است که چرا بسیاری از مارکسیستها با ترکیبهای گوناگون سرمایه مشکل دارند: فرایند ارزشافزایی گردش کامل سرمایه را در بر میگیرد، و هم تولید و هم گردش را شامل می شود. گردش پی پدیدار تولید نیست، ولی سرمایه نیز در کل فروکاستنی به بسیاری از سرمایههای رقیب نیست. درنتیجه، تکوین ارزشها در تولید، و تحقق این ارزشها در رقابت می تواند نتیجههای متناقض در پی داشته باشد؛ ترکیبهای گوناگون سرمایه مقولههایی داشته باشد؛ ترکیبهای گوناگون سرمایه مقولههایی هستند که برای درک این تناقضهای واقعی در نظر گرفته شدهاند. (برای بحثهای اخیر بفاین و هریس گوناگون استدمن و دیگران ۱۹۸۱. نیز به تناقض / تفاد؛ دیالکتیک).

برای آگاهی افزون تر ← فاین، بن و هبریس، لارنس ۱۹۷۶ استدمن، ایان و ۱۹۷۷ استدمن، ایان و دیگران ۱۹۸۱.

سايمن مون

### تروتسكى، لئون (Trotsky, Leon)

زادهی ۷ نوامبر (۲۶ اکتبر تقویم قدیم) ۱۸۷۰، یانوفکا؛ اوکسراین؛ درگذشستهی ۲۰ اوت ۱۹۴۰ کویوآکسان، مکزیک. لف داویدویچ برونشتاین با نام مستعار «تروتسکی» عضو «حزب کارگر سوسیال دموکراتیک روسیه»، چهرهیی نمایان در انقلاب ۱۹۰۵ و انقلاب ۱۹۱۸ و کتبر ۱۹۱۷، کمیسر خلق در امور خارجه در ۱۹۱۸ و

سپس در فاصلهی سالهای ۱۹۱۸ تیا ۱۹۲۵ کمیسر خلق در امور نظامی و نیروی دریایی بود. او از ۱۹۲۳ جنبشهای مخالف با «خیانت» دیوانسالاری شوروی به انقلاب را رهبری کرد. تروتسکی که استالین در ۱۹۲۹ از روسیه تبعیدش کرد، بینالملل چهارم (بینالمللها) را در خارج تأسیس کرد تا به مخالفت با استالینیسم برخیزد. او سیاست کمینترن را در قبال فاشیسم و سوسیال دموکراسی به باد انتقاد گرفت، و به دست یکی از عوامل استالین به قتل رسید.

یاری فکری مهم تروتسکی به اندیشههای مارکسیستی نظریهی «توسعهی ناموزون و مرکب» و آموزههای اقتباسی «انقلاب مداوم» است. کشور واپس مانده بر واپسماندگی خود نه از طریق گذرانیدن مراحلی که کشورهای پیشرفته از آن عبور کردهاند بلکه با فیشردن این مراحل یا حتا جستزدن از این مراحل فایق می آید، و این به ترکیبی از ویژگیهای واپس ماندگی با ویژگیهای مرحلهی پیشرفتهی توسعه میانجامد که معمولاً در بالاترین سطح در دسترس است. این فرایند نمونهی نوعی کشورهایی بیبرون از هستهی سرمایه داری پیسشرفته ی اروپای غربسی و آمریکای شمالی شمرده میشود. پیآمد سیاسی عملی این است که چون، معمولاً، رواج صنعت پیشرفته به شیوهیی استعماری یا شبهاستعماری انجام می گیرد (→ استعمار)، در کشور متأثر از این فرایند پرولتاریایی نیرومندتر از بورژوازی بومی به دست میآید. از آنجا که بورژوازی بومی ناتوان، یا هراسان، از کوشش برای انجامدادن انقلاب بورژوایی است این وظیفه بر عهدهی پرولتاریا قرار میگیرد که طبقات پایینتر بخش پیشاسرمایه داری را در انقلابی رهبری کند که پس از برچیدن بقایای فئودالی (-> جامعهی فئودالی) بیدرنگ گامهایی در جهت سوسیالیسم برمی دارد. تعبیر «انقلاب مداوم» از «خطابیهی شورای عمومی به اتحادیهی کمونیستها» وامگرفته شد که در ۱۸۵۰ مارکس و انگلس به ایراد آن پرداختند.

پرولتاریای پیروزمند میبایست بکوشد تا انقلاب را در

دیگر کشورها، بهویژه کشورهای پیشرفته، پیش برد زیرا پیشرفت به سوی سوسیالیسم در محدودههای کشوری واحد چندان نمی توانید دور بیرود، بیهوییژه در کشوری (مانند روسیه) که باید بر عناصر سیاسی روابط پیشاسرمایه داری اش فایق آمد. همان اوضاع واحوالی که وقوع انقالاب را در چنین کشوری تسهیل می کند هم چنین مانع توسعه ی سوسیالیستی آن است. «نقلاب مداوم» دیدگاهی را به چالش می کشد که معتقد است پس از انقلاب ضدفئودالی باید یک دورهی ممتد توسعهی سرمایهداری در پی بیاید که طبی آن بورژوازی حاکمیت دارد، یا ترکیبی از نیروهای اجتماعی (مثلاً «دیکتاتوری انقلابی دموکراتیک پرولتاریا و دهقانان») به عنوان جانشین عمل می کند (← لنين؛ لنينيسم). تروتسكيستها مدعى اند كه لنين در آوریل ۱۹۱۷ برداشت تروتسکی را پذیرفت و در انقلاب اکتبر آن را به کار بست.

هنگامی که استالین آموزهی «سوسیالیسم در یک کشور» را طرح کرد تروتسکی هشدار داد که این آموزه بــه ماجراهـای فاجعـهبار در درون شـوروی (اشتراکی کسردن زودهنگام کسشاورزی) و تبدیل «بین الملل کمونیستی» به ابزار محض سیاست خارجی غیرانقلابی شوروی منجر خواهد شد. گرچـه روسـیهی شوروی باید صنعت را توسعه بخشد و بـهطـورکلی جامعه را مدرنسازی کند، چنین دستاوردهایی را نباید با سوسیالیسم یکسان کرد. سوسیالیسم را نباید صرفأ صنعتى شدن به اضافهى سطح زندكى بهبوديافته شمرد، بلکه باید جامعهیی دانست با بارآوری کار برتر و بر پایهی این بارآوری، سطح زندگی برتر از جامعهی سرمایه داری در پیشرفته تبرین مرحله ی آن. این امبر مستلزم آن است که پرولتاریا قیدرت را در «قلههای فرمان دهی» اقتصاد جهانی به تصرف خود در آورد. تروتسکی نظم اجتماعی روسیه را در حاکمیت استالین صرفاً حمرحلهیی> «گذرنده» میان سرمایهداری و سوسیالیسم میشمرد که مقدر است یا به سوی سوسیالیسم پیش برود (که در آن صورت انقلابهایی

را در کشورهای سرمایهداری پیسشرفته به اضافه ی انقلاب سیاسی تکمیلی یی را در روسیه لازم میآورد) یا واگست به سرمایهداری. دیبوانسالاری حاکم «طبقه ی جدیدی» به شمار نمیآید، بلکه زائده یی انگلی است، و جامعه شوروی نه «سرمایهداری دولتی» بلکه «دولت کارگری تباهیزده» است که بااینهمه در آن پاره یی دستاوردهای بنیادی انقلاب اکتبر باقی مانده است، به نحوی که در صورت وقوع جنگ، انقلابیان در همه جا باید از اج ش س دفاع کنند.

وجه ممیز اندیشهی تروتسکی رد مدعیات کاذبی است که میخواهد مارکسیسم را نظامی کلی معرفی کند که کلید هر مسئله یی را به دست میدهد. او در قلمرو «علم نظامی» با شیادی در کسوت مارکسیسم درافتاد و با کوشش برای بهانقیادکشیدن پژوهش علمی، ادبیات و هنر به نام مارکسیسم به پیکار برخاست، و مفهوم «فرهنگ پرولتری» را به باد ریشخند گرفت. او بر نقش عناصر غیرعقلانی در سیاست تأکید ورزید: «در سیاست نباید در قالب عقلانی اندیشید، و کمتر از همه در جایی که پای مسئله ی ملی در میان است». تروتسکی که مارکسیستی با فرهنگ در سنت خود مارکس و انگلس بود، در میان بسیاری کسان دشمنانی برای خود تراشید که مارکسیسمشان، که مرکب از تنگ نظری و نادانی با گرایشی به طرح ادعاهای وهم آلود بود، از آن قماش مارکسیسمی بود که مارکس را برانگیخت تا بگوید من «مارکسیست نیستم».

با توجه به تکه تکه شدن مفرط جنبشی که او بنیاد گذاشت، و می توان گفت که در آن برخی گروه ها بیهوده نام او را به عاریت گرفته اند، به جرأت می توان گفت اگر تروتسکی امروز زنده بود می گفت من «تروتسکیست نیستم». بااین همه، از دهه ی ۱۹۶۰ به این سو، سازمان هایی که خبود را تروتسکیست می خوانند در چند کشور نفوذی به هم زده اند، و نوشته های خود تروتسکی شمارگانی به مراتب بیش از زمان حیات او به دست آورده اند (←) انقلابی که بدان خیانت شد؛ تروتسکیسم).

از ۱۹۸۵، به یمن گورباچف و گلاستنوست این امکان در ا ج ش س پدید آمده است که بتوان نام تروتسکی را آورد بی آن که به او بدوبیراه گفت، و حتا (گرچه بهصورتپوشیده) گفت که نقش او همیشه هم لزوماً منفی نبوده است. پاره بی از نوشته های کمتر مورد مناقشه ی او (مثلاً در ستایش لنین) در مجله های پیشرفته تر منتشر شده است. بااین همه، همچنان آثاری منتشر میشود که در آن ماجرای جنگ داخلی و ساختن ارتش سرخ بازگو میشود بی آن که چندان نامی از او ببرند.

گرچه اکنون اشاره می شود کمونیست هایی که در دههی ۱۹۲۰ به مخالفت با استالین برخاستند ممکن است درست گفته باشبند، گرایش مبورد علاقه اپوزیسیون راست بوخسارین است کمه مخالفان ایدئولوژیکی تروتسکی به شمار میآیند. هنگامی که پرسس گران خارجی سخنگویان رسمی را وادار میکنند تیا دربیارهی تروتیسکی سیخن بگوینید، ایین سخن گویان بیش تر مایل اند بر تروتسکی قدر قدرت دههی ۱۸۲۰ تکیه کننید و او را «بندتر از استالین» جلوه دهند تا بر آن هوادار بعدی دموکراسی بیشتر. بخش اعظم نقد تروتسکی از جامعهی شوروی در دورهی پس از لنین، تا آنجاکه ایس نقد بیرای میردم شوروی شناخته شده است، میبایست پیشبینی نقدی به نظر آید که اکنون خود گورباچف طرح میکند. ولی تأکید تروتسکی مبنی بر این که دگرگونی های مورد نیاز میبایست تنها از طریق آنچه او انقلاب سیاسی مینامد (و مقایسههایی بـا ۱۸۳۰ و ۱۸۴۸ در فرانـسه میکند)، و نه از طریق خوداصلاح گری دیـوانسالاری، آموزهی او را در محافل رهبری ناپندیرفتنی میسازد. افزون بسراین، تأکید دیگر او مبنی بسر ایس کمه حل مشكلات اقتصادى و اجتماعي روسيه مي بايست موقف و متكسى بر «انقسلاب جهساني» باشسد بسا خسط آشتی جویانه یی که گورباچف در سیاست خارجی دنبال میکند ناسازگار است.

برای آگاهی افزون تس ← بروشه، پسیسر. ۱۹۸۸؛ دی، ریچسارد بسی. ۱۹۸۸؛ دویچسر، آیسزاک ۱۹۵۴؛ ۱۹۵۹؛

۱۹۶۳؛ گوری، لف ۱۹۸۲؛ کنی پیاز، بیاروخ ۱۹۷۸؛ سینکلر، لوئیس، ۱۹۷۲؛ تروتسکی، لثون ۳ -۱۹۳۲؛ ۱۹۳۷؛ ۱۹۳۷؛ ۱۹۶۳؛

براین پیرس

### تروتسكيسم (Trotskyism)

تروتسکیسم نیز مانند هر مکتب فکری مهم دستخوش تفسیرهای گوناگون بوده است، و به همراه آن در اوضاع و احوال تاریخی مختلف جنبه های متفاوتی از آن برجسته میشود. سنگ بنای تروتسکیسم نظریهی انقلاب مداوم بوده و همچنان هست که در اصل مارکس آن را مدونکرد و تروتسکی در ۱۹۰۶ آن را از نو عبارتبندی کرد، در مورد روسیه به کار بست و سپس در ۱۹۲۸ آن را بسط و گسترش بیشتر بخشید. تروتسکی گذار به سوسیالیسم را یک رشته طفیانهای اجتماعی، سیاسی و اقتصادی بههمپیوسته و بههموابسته می شمرد که در سطوح مختلف و ساختارهای اجتماعی گوناگون ـــ فنودالی، توسعهنیافته، پیشاصنعتی و سرمایهداری ـــ پیش میرود و در بزنگاههای تاریخی گوناگون روی میدهید. ایس «توسیعهی مرکب و نیاموزون» را، از مرحلهی بورژوایی ضدفئودالی آن تا مرحلهی سوسیالیستی ضدسرمایه داری، اوضاع و احوال و پویایی خود آن به پیش می راند؛ ایس توسعه از مرزهای جغرافیایی و ساختهی دست انسان فرا میگذرد و از مرحلهی ملی خود به مرحلهی بینالمللی گذر می کنید و به سوی ایجاد جامعهی بی طبقه و بی دولت در مقیاس جهانی پیش میرود. گرچه انقلاب را میبایست بر شالودهیمی ملی آغاز کرد (و حتا می توان دولت انقلابی را به یک دوره انزوا محکوم کرد)، این انقلاب فقط در حکم نخستین پردهی نمایشی است که از پی آن پردهی دیگری می آید که در بخش دیگری از صحنهی بينالمللي اجرا ميشود. بدينسان، انترناسيوناليسم \_\_\_ جنبهی دوم تداوم انقلاب \_\_\_ وجه مشخصهی محونشدني تروتسكيسم شمرده مي شود.

این نظریه در کشور مبدأ خود با نظریهی سوسیالیسم در یک کشورِ واحدِ استالین، که از نظر تروتسکیسم در حکم ضدونقیض گویی است، سخت ترین برخورد را پیدا کرد، و به عنوان سلسله جنبان تمامی بدعت ها، از آن بخش از جهان که مدلِ سوسیالیسم شوروی حاکم بود، تبعید شد. بااین حال، بیرون از آن حیطه زنده ماند، و گرچه ناگزیر بوده است که با رشد ناسیونالیسم که ذاتاً با آن دشمنی دارد به ستیزه برخیزد، به ویژه از دههی ۱۹۶۰ به این سو به صورت جزء سازندهی مهم دهمی سوسیالیستی اِحیاء شده درآمده است.

بينالملل چهارم (← بينالمللها)، كه تروتسكى در ۱۹۳۸ آن را تأسیس کبرد، به عنبوان ابتزاری ببرای پیشبرد انقلاب از آب درنیامد، ولی به عنوان انگیزهیی برای مباحثه یی جهان گیر دربارهی اصول عقاید اساسی تروتسکیسم و بسرای ایجاد گسروههای بسی شسمار تروتسکیستی که به جست وجوی استراتژی انقلابی صحیح برای عصر کنونی برآمدند نقشی مهم بازی کرد. بُنبست در پیکار طبقاتی (← همستیزی طبقاتی) در غرب پیشرفته و بیداری آگاهی ملی و اجتماعی در میان مردمان آسیا و آفریقا را می توان به صورت تأیید تداوم انقلاب تفسیر کرد. جنبشهای آزادی بخش در کشورهای «واپسسمانسده» ایسن مسئله را از نسو پیش کشیدند که چه کسی را باید عامل اصلی و تعیین کنندهی انقلاب شمرد: پرولتاریا، همان گونه که مارکسیسم کلاسیک (و تروتسکیسم) اصل قرار میدهند، یا دهقانان که، چنان که در ۹- ۱۹۴۸ در چین دیده شد، انقلاب را از روستا به شهر آورد (← مائو تسەتونگ).

از دیدگاه تروتسکیسم ایجاد جامعه ی بی طبقه ی سوسیالیستی نمی تواند جز از طریق گسست انقلابی از نظیم موجود فراهم آید. تروتسکیسم راه پارلمانی تکاملی صندوق رأی را به عنوان راهی توهمی مردود می شمارد؛ تروتسکیسم مسلم می گیرد که طبقات استثمارشده قادر نخواهند بود قدرت را به دست گیرند مگر در پیکار با طبقات صاحب مالکیتی که از سلطه ی

اقتصادی خود دفاع می کنند. در طرح تروتسکیستی از امور، پیروزی پرولتاریا را در این پیکار طبقاتی باید با ایجاد «دیکتاتوری پرولتاریا» محافظت کرد. این مفهوم، که با تجربهی رژیمهای تمامت خواه یا توتالیتر (به توتالیتاریسم) با افزودههای منزجر کننده رشد بیرویه داشته است، از نظر تروتسکی (مانند مارکس و انگلس) نه بر شکلی از حکومت بلکه بر سلطه اجتماعی سیاسی یک طبقه دلالت دارد. از این جاست که تروتسکی دموکراسی های غرب را دیکتاتوری های بورژوایی توصیف می کند؛ یعنی رژیمهایی که سلطه ی طبقات ثروتمند را تضمین می کنند.

دیکتاتوری پرولتاریا از طریق تصاحب قدرت به دست حزب سیاسی پرولتارپا ایجاد می شود که تروتسکی نقش اصلی را در انقلاب به آن محول می کند. بااینهمه، تروتسکی هشدار می دهد که چنین حزبی میبایست هشیار باشد که به جمای پرولتاریما ننشیند یا همین که وظیفه اش انجام گرفت آن را به انقیاد خود درنیاورد. در حاکمیت دیکتاتوری پرولتاریا، دموکراسی پرولتری را سوویتها (← شوراها) از راه نظارت مؤثر بر حکومت تأمین میکنند، سوویتهایی که متشکل از نمایندگان احزاب قانونی سوویتیاند که تمامى زحمت كشان أزادانه انتخاب شان كردهاند. احزاب سوویتی، از جمله عناصر طرفدار ببورژوازی، آن دسته احزابی هستند که به قانون اساسی دولت کارگران که مبتنی بر سازمان دهی سوسیالیستی تولید و توزیع است احترام میگذارند، و در کوشش برای سرنگونی آن درگیر نمیشوند. افزونبراین، حاکمیت پرولتاریا از طريق قراردادن صنعت تحبت نظارت و سديريت کارگران در نقطهی تولید از طریق کمیتههای کارخانه حفظ میشود. این مجمع تولیدکنندگان با مجمع مصرف کنندگان تکمیل می شود که زمام توزیع و قیمتگذاری کالاهای مصرفی را به دست دارد.

برداشت تروتسکی از حزب انقلابی یکپارچه نبود و در مراحل تاریخی گوناگون دستخوش دگرگونی شد. در میان تروتسکیستهای کنونی برخی گروهها نقدهای

دوره ی جوانی تروتسکی را (پیش از ۱۹۱۷) از مبانی خشک و مرکزگرای لنین بهتمامی تأیید میکنند و حزب را سازمانی گسترده و آزاد میشمارند. دیگران، گرچه مرکزگرایی لنین را کاملاً رد نمیکنند، تأکید بیشتری بر شکل دموکراتیک حزب می ورزند و به نوشته های پس از ۱۹۲۳ و طبی پیکار بعدی او با دیکتاتوری دیبوان سالارانه ی حزب استالینی شده ی شوروی اشاره میکنند. باز هم دیگران، منتها اقلیتی، دقیقاً از مرکزگرایی لنینیستی هواخواهی میکنند و به مرحله ی بسیار مرکزگرای ۱۹۱۷ ترا ۱۹۲۳ تروتسکی اشاره میکنند.

اصل سوسیالیسم کثرتگرا و باور به نظارت کارگران وجه مشترک بیشتر گروههایی است که مدعی وفاداری به تروتسکیسمانید؛ نیز چنین است مردودشمردن اتحاد شبوروی به عنبوان جامعهی سوسیالیستی. بااینهمه، آنها در تعریف خود از ماهیت اتحاد شوروی از هم جدا می شوند. دو جریان عمدهی اندیشه برجستهاند: یکی بر آن است که اتحاد شوروی هنوز دولت کارگران است گرچه، چنان که تروتسكى گفته است، دستخوش فرايند تباهىزدگىي است؛ دیگری آن است که هیچچیز از دولت کارگران در اتحاد شوروی به جا نمانده است و رژیم آن رژیم سرمایهداری دولتی است. سومی، که دامنهی کیمتسری دارد، بلوک شوروی را صورتبندی یگانهیمی از سنخی نو میشمارد. این برداشت های نظری تا حد بسیار خصلت مخالفت تروتسكيستي با اتحاد شوروي را معين میکند. اینجا پرسشی طرح میشود: آیا اتحاد شوروی بازماندهی استالینیسم خود را به دور می افکند و از طريق اصلاحات تدريجي از بسالا وارد جادهي سوسیالیسم خواهد شد، اصلاحاتی که برای دستیابی بدان فشار از پسایین وارد خواهد آمید؛ یا طغیبانی خشونت آمیز از پایین لازم است تا آن چیزی به دست آید که لنین، تروتسکی و بالشویکها در ۱۹۱۷ به دست أوردند؟ اين پرسش پس از آن اهميت يافت كه ام. اس. گورباچف، رهبر جدید، قندرت را در فوریدی

۱۹۸۵ به دستگرفت و دست به یک رشته اصلاحات اساسی یازید که هدف آن لیبرالی کردن و دموکراتی کردن بنیادی رژیم بود. در این چارچوب سانسور برچیده شد، نوشتههای تروتسکی از فهرست کتب ضاله حذف شد و در دسترس دانشجویان قرارگرفت.

بااین همه، هر امیدی هم که می توانست در میان تروتسکیستهای غربی برانگیخته شود که شاید اندیشههای تروتسکی مورد حمایت فرار گیرد، چندان نیایید. روشن شد که هدف رهبری جدید «دستیافتن به آن چیزی نیست که لنین، تروتسکی و بالشویکها کوشیدند در ۱۹۱۷ به دست آورند». آنچه در دستور روز قبرار گرفت، ببرخلاف آنچه تروتسکی در نظیر داشت، نه انترناسیونالیسم «انقلاب مداوم» بود، نه حمایت از جنبشهای رهاییبخش، و نه دستیابی به «دموکراسی پرولتری» در داخل. در پایان دههی ۱۹۸۰ آشکار شد که گروه جدید بیشتر نظر به غـرب بورژوا دوخته است؛ از آنجا الهام می گرفت و در توسل به نیروهای بازار مدلی را برای اصلاحات در نظر داشت که برای بیرون کشیدن روسیه از رکود اقتصادی و واپسماندگی فنّاورانه طراحی شده بود و روسیه را در جادهی سدهی بیستویکم قرار میداد. برخسی تروتسكيستها در غرب (و نه تنها آنها) ممكن است هشدار تروتسکی را به یاد بیاورند: تعریف رژیم شوروی به منزلهی «گذاری» از سرمایهداری به سوسیالیسم ناکافی از آب درآمده است: در واقعیت امر واگشتی به سرمایه داری کلاً امکان پذیر است (انقلابی که بدان خيانت شد، ص ٢٤١).

سیاست جدید «علنیت» به ناظران بیرونی امکان داد تا از «وضع تروتسکیسم» در داخل اتحاد شوروی شناختی به دست آورند. چنان که می شد پیشبینی کرد در میان توده ی مردم عمدتاً آگاهی بسیار اندکی از تروتسکی و نقش او وجود داشت. شگفت آن که در وهله ی نخست دشمنی بسیار پی گیر و بی رحمانه ی استالین با تروتسکی علاقه به او را برمی انگیخت. برخی

از نویسندگان آزادانیه از دشینام تروتسکی بیر ضد استالین، و حتا حملههای او به دیوانسالاری، بهره میگرفتند ولی هیچ آشنایی با تحلیل او از استالینیسم نشان نمیدادند.

گرچه مطالعهی تروتسکی در مراکز دانشگاهی تشویق نمی شد، به تدریج روشن فکران و مورخان گشایش بایگانی ها را برای مطالعه ی گذشته مغتنم شمردند. بااین همه، دهه ها تعقیب و آزار و دشنام کار خود را کرده بود: خصومتی نسنجیده همچنان در میان پیژوهشگران دوام دارد که در کار خود در باب تروتسکی بر آن برهه هایی انگشت می گذارند و حتا از آن ها بهره برداری می کنند که طی آن تروتسکی در اوج انضباط طلبی و قدرت ورزی قرار داشت. آن ها این کار را با اشتیاق هرچه بیش تر انجام می دهند، زیرا حس می کنند که شخصیت انقلابی تروتسکی با فلسفه ی ساسی و اجتماعی سلسله مراقب حاکم در وضع تاریخی کنونی سازگاری ندارد.

اگر در میان شمار کوچکی از دانشجویان، فعالان سیاسی و کارگران بتوان پیوستگی با تروتسکی را تشخیص داد، این امر بیشتر به سبب جستوجوهای فکری مستقل آنهاست تا نفوذ مستقیم تروتسکی و نظریههایش. هیچ سازمان یا گروهبندی وجود ندارد که آشکارا و بسیقیدوشسرط وفاداری خبود را بسه « تروتسکیسم » اعلام دارد.

تروتسکی که در دهه های ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰ تکفیر شد، مورد اهانت قرارگرفت و از کشور خود تبعید شد، اکنون در پایان سده نیز مورد استقبال رسمی ا ج ش س قرار نگرفته است؛ از او برخلاف دیگر قربانیان انقلابی استالین «اعاده ی حیثیت» نشده است؛ به شهادت او اذعان کردهاند، اما شأن و شرف او را اعاده نکردهاند.

برای آگاهی افزون تر ← کلیف، تی. ۱۹۷۴؛ دویچر، آی ۱۹۵۴؛ ۱۹۵۸؛ ۱۹۵۸؛ ۱۹۵۸؛ مندل، ئی ۱۹۷۸؛ تروتیسکی، ال. ۳ – ۱۹۳۲؛ ۱۹۳۷ (۱۹۷۲)؛ ۱۹۷۳، ۱۹۷۳، ۱۹۷۳،

# تـصادف و ضـرورت (chance and necessity) ← جبرباوری، دترمینیسم؛ ماتریالیسم تاریخی

## تضاد / تناقض (contradiction)

گرچه این مفهوم را می توان به منزله ی استعاره یی برای هرگونه ناهمآوایی، فشار یا کشاکشی به کار گرفت، تضاد نخستین بار در مورد کنش انسانی (یا به عبارت کلی تر کنش هدف مدار) معنایی متمایز به خود گرفت، جایی که تضاد بر هر موقعیتی تصریح دارد که امکان میدهد هدفی فقط به بهای هدفی دیگر برآورده شود، یعنی بند یا بازدارنده. پس، تنضاد درونسی بندی دوگانه یا خودبازدارنده است، در جایی که دستگاه، عامل یا ساختاری به نام S از انجامدادن کباری با قاعدهی دستگاهی به نام R بازداشته می شبود، زیبرا با قاعدهی دستگاهی دیگری به نام 'R کار انجام مییدهد؛ یا در جایی که جربان کنشی که دنبال میشود، T، متضادی، بازدارندهی، تضعیف کننده یی یا هر جریان کنش مخالفی، 'T پدیند منی آورد. تنضاد / تناقض منطقیی صوری گونهیی از تضاد درونی است که پیآمندش بنرای موضوع نامعینی ارزششناسانه است: «A و A-» جریان کنش (یا باور) را تضعیف میکند.

در سنت مارکسیستی تضادهای دیالکتیکی هم در تقابل با ۵) تقابلها یا همستیزیهای خاص یا «واقعی» (تنافز واقعی کانت) وصف شدهاند، زیرا حدود یا قطبهایشان یکدیگر را پیشفرض می گیرند، به نحوی که یک تقابل جامع را تشکیل می دهند؛ و هم ۵) تقابلهای منطقی صوری را، زیرا وابط دخیل وابستهی معنا (یا محتوا) هستند، و نه صرفاً صوری، به نحوی که نفی A به ابطال انتزاعی آن نمی انجامد، بلکه به ایجاد محتوایی نو، بالاتر و دربر گیرنده تر منجر می شود. آن چه با تقابل نخست بیوند دارد، مضمون «وحدت اضداد» است که ویژگی میز تمامی دیالکتیک هستی شناسانه مارکسیستی از معیز تمامی دیالکتیک هستی شناسانه مارکسیستی از انگلس تا مائوتسه تونگ به شمار می آید. آن چه با

دومی پیوند دارد مضمونهای «نفی متعین»، نقد درونمانا و کلیتبخشی است که ویژگی ممیز دیالکتیک رابطه یی یا نسبتمندانه از لوکاچ تا سارتر به شمار می آید. در هر دو مورد تضادهای دیالکتیکی بهطرزی مشخص ملموس اند.

در نوشته های اقتصادی دوره ی پختگی مارکس، مفهوم تضاد به کار گرفته می شود تا از جمله معین کند: الف) ناپیوستگی های منطقی یا نابه هنجاری های نظری درون استدلالی را؛ ب) تقابل های برون استدلالی را، برای نمونه عرضه و تقاضا را آنسان که نیروها یا گرایش هایی را لازم می آورد که از مبدأها و خاستگاه های (بالنسبه) مستقلی برخوردارند که به چنان شیوه یی با هم کنش دوسویه دارند که تأثیرها و پی آمدهاشان در تعادلی گذرا یا نیمه پایدار به خنثی کردن یک دیگر گرایش دارند؛ ج) تضادهای خنثی کردن یک دیگر گرایش دارند؛ ج) تضادهای دیالکتیکی ساختاری (یا درون فراگیر).

سنخ (ج) مستلزم أن است كمه نيروهايي با خاستگاههای نامستقل چنان عمل کنند که نیرویی سه نام F خواه به تولیدکردن گرایش داشته باشد و خواه خود فرآوردهی شرایطی باشد که بهطورهمزمان یا سپس تر، نیروی متقابلی به نام 'F پدید آورد که به خنثی کردن، لغو، واژگون ساختن یا دگرگون کسردن F گرایش داشته باشد. نمونههای چنین تیضادهایی تنضادهای میان روابط و نیروهای تولیدی و میان سرمایه و پیکار سازمانیافتهی طبقهی کارگر است. این گونیه تیضادهای تیاریخی بر شیالوده ی تیضادهای ساختاری سرمایهداری استواراند (د)، که هم از أغاز شرایط صوری امکان پذیری شان را فراهم می آورد. در نظر مارکس مهمتنرین این تضادها، تضادهای مینان جنبههای مشخص سودمند و جنبههای اجتماعی انتزاعی کار و میان ارزش مصرفی و ارزش <mark>مباداسه</mark>یسی است ـ که بی درنگ در تمایز میان شکل های ارزش نسبی و معادل جلوه گر می شود، و در تضادهایی میان کالا و پول و کارمزدی و سرمایه تجسم بیرونی مییابد.

همه ی این تضادها «دیالکتیکی»اند، هم (۵) زیرا که متقابلانِ جامعِ واقعی را تشکیل میدهند، همچنان که حدهاشان به وجه وجودی یک دیگر را پیش فرض می گیرند، و هم (۵) زیرا که یا به نحو نظاممند یا از درون با شکل رازورانه یی از نمود مرتبطاند.

تضادهای دیالکتیکی سنخ (ج) و (د) در مارکس هم خاص موضوع و هم مبتنی بر تجربهاند. بااین همه، خط دراز ٔ هنگی از نقد هم در اندیشه مارکسیستی و هم در اندیشهی غیرمارکسیستی (از برنشتاین تا کولتی) هست که بر آن است که مفهوم تنضادهای دیالکتیکی در واقعیت با (یک) منطبق صوری، و لذا استدلال منسجم و / یا (دو) کردار علمی و لنذا **ماتریالیسسم** ناسازگار است. چنین نیست. زیرا متقابلان جامع و دربرگیرنده، خواه درونهستی (بسنجید سا $(\alpha')$ ) و خواه میان هستی و اندیشه (بسنجید با ۲ (β))، هم مى تواند به نحومنسجم توصيف كردد و هم از ديـدگاه علمی توضیح داده شود. مگر آن که تنضادها بنه گردن بگیرند که (به تمایز از امر توصیفشده) تخطی یسی در مورد اصل امتناع تناقض انجام گرفته است؛ و به شرطی که اندیشه در واقعیتی لایهبندی شده (و نه متجسد) گنجانده شود، خصلت بـتواره یـا بـه سـخن دیگر خصلت صریحاً رازورانهی آن هیچگونه یاوگی علمي را لازم نمي آورد. (نيز  $\rightarrow$  شناخت، نظريهي). برای آگاهی افزون تر ← پاهاسکار، روی ۱۹۸۶؛ کولتی، لوچسو ۱۹۷۵ b؛ گودلیسه، ام. ۱۹۶۶ (۱۹۷۲)؛ لوکساچ، جي. ۱۹۲۳ (۱۹۷۱).

روی پاهاسکار

### تقسیم کار (division of labour)

مارکس تقسیم کار اجتماعی را «کلیت شکلهای ناهمگونی از کار مفید، که از لحاظ نظم، جنس، نوع و گونه با هم فرق دارند» (سرمایه ج ۱، ف ۱) تعریف میکند. آنگاه یادآور میشود که چنین تقسیم کاری شرط لازم تولید کالایی است، زیرا بدون کارهای متقابلاً وابسته به هم که جدا از یکدیگر انجام

می گیرند، هیچ کالایی در میان نخواهد بود که در بازار با یک دیگر مبادله شوند. ولی عکس این قبضیه صادق نيست؛ توليد كالايي شرط لازم وجود تقسيم كار اجتماعی نیست؛ جوامع ابتدایی دارای تقسیم کار بودند، ولى فرآورده هاشان به صورت كالا درنمي آمد. به همینسان، و مهمتر از این، تقسیم کار در یک کارخانه حاصل عمل کارگرانی نیست که به مبادلهی فرآوردههای منفرد خود می پردازند. از این جا برمی آید که باید دو تقسیم کار یکسر متفاوت را مبورد وارسی قرار داد. نخست، تقسیم کار اجتماعی است که عبارت باشد از نظام پیچیدهیی از همهی شکلهای سودمند و گوناگون کار که میبایست مستقل از یک دیگر به دست تولیدکنندگان خصوصی انجام گیرد، یعنی تقسیم کاری در مبادله، میان سرمایه داران منفرد، مستقل و رقیب (در مورد سرمایهداری). دوم، تقسیم کار میان کارگران است، که هر یک از آنها عملی جزیی انجام میدهد، و تمامی عملیات بهطورهمزمان انجام مى كيرد؛ آنچه توليد مى شود فرايند اجتماعي کارگر جمعی است. این تقسیم کار در تولید، میان سرمایه و کار در درون فرایند تولید است، و گرچه متقابلاً با تقسیم کار در مبادله پیوند دارد، خاستگاهها و مسير تكامل اين دو تقسيم يكسبر متفاوتانيد (← سرمایه؛ کالا؛ مبادله؛ ارزش)

تقسیم کار اجتماعیِ نخست را در نظر بگیریم. این تقسیم کار در همهی سنخهای جامعه وجود دارد و از تفاوتهایی در فیزیولوژی انسانی نشئت می گیرد، تفاوتهایی که به کار آن می آیند تا هدفهای ویژه یی را پیش ببرند که متکی بر روابط اجتماعی ویژه یی هستند که چیرگی دارند. افزون بر ایس، اجتماعات متفاوت به وسایل تولید و وسایل معیشتی متفاوتی دست رس دارند و این تفاوتها، همین که اجتماعات مختلف با یک دیگر در تماس قرار می گیرند، موجب مبادلهی متقابل فرآوردهها می شود. بدین گونه، مبادله در میان و درون واحدهای اجتماعی (خانواده، قبیله، در میان و درون واحدهای اجتماعی (خانواده، قبیله، در میان و درون واحدهای اجتماعی (خانواده، قبیله، در میان و درون واحدهای اجتماعی (نگیزشی برای

تخصصی شدن تولید و لذا تقسیم کار فراهم می آورد. بااینهمه، با تکامل سرمایهداری، فرآوردهها بهتدریج به کالا مبدل می شوند، و تقسیم کار در درون فرایند تولید، که آفریده یی بهویتره سرمایه دارانه است، سر برمی آورد و با تقسیم کار اجتماعی به شیوهی بعدی در کنش و واکنش قرار می گیرد. در صدد قیمت گذاری و لذا ارزش اضافی برآمدن (← انباشت)، تولیدکنندگان صنایع دستی پیش از این مستقل را در یک فرایند تولید مکانی واحد زیر نظارت و تسلط سرمایه ادغام می کند؛ به این شیوه، تقسیم کار در تولید به بهای تقسیم کار اجتماعی بالیدن می گیرد. درعین حال، تولیسد در فراینسدهای کسار ویسژه بسه عناصسر تشکیل دهنده ی خود تجزیه می شبود، و همر یک به صورت فراینید تولید جداگانه یعی درمی آیند. ولی نیروهای تولیدی که سرمایه آن را تکامل می بخشد است به چنان آهنگی فزونی می گیرد که هر دو تقسیم کار گسترش می گیرند، و دایماً خطوطی را که میان آنها رسم شده مرزبندی و بازنگری می کنند. بدینسان، اجبار به انباشت است که ساختار تقسیم کار سرمایه داری را پدید می آورد، و نه حدود و ثغوری که فراخنای بازار تحمیل میکنید. (← همکاری؛ فرایند کار؛ تولید کارگاهی).

به رغم این کنش و واکنش دایمی، تخصصی شدنی که زیر نظارت سرمایه داری در تولید روی می دهد از نوعی یک سر متفاوت با آن چیزی است که در مبادلهی میان سرمایه های متفاوت روی می دهد. نخست، تقسیم کار در مبادله فقط تمامی فرایندهای تولید متفاوت را به هم می پیوندد که تا جایی وجود دارند که این فرایندها کالا تولید می کنند؛ کارهای متفاوت فقط از طریق فرآورده های آن کارها به هیأت کالا به هم پیوند می یابند، پیوندی که تنها در فعالیت های خرید و فروش تحقق می یابد. برعکس، در تقسیم کار در تولید فروش تحقق می یابد. برعکس، در تقسیم کار در تولید هیچ تک کارگری کالا تولید نمی کند؛ هر کارگر فقط جیزء سازنده ی کارگر جمعی، و جمع کل تمامی فعالیت خرید و فعالیت های تخصی است. و یگانه فعالیت خرید و

فروش که روی میدهد خریدهای سرمایه دار است از نیروی کار تعدادی از کارگران مورد نیاز.

دوم، تقسیم کار در جامعه نیازمند توزیع گسترده ی وسایل تولید در میان شمار فراوانی از تولید کنندگان مستقل است. ولی تقسیم کار در تولید، تمرکز وسایل تولید به منزله ی دارایی خصوصی انحصاری سرمایه دار را پیش فرض می گیرد.

سوم، شیوه یی که در آن دو تقسیم کار سازمان می یابنید یک سر متفاوت است. در خصوص تقسیم کار در جامعه، آنچه مارکس «بازی تصادف و هنوس» میخواند (سرمایه ج ۱، ف ۱) تأثیر و نفوذ خود را دارند، و به توزيع بهظاهر اختياري سرمايهها ميان شاخههاي گوناگون کار اجتماعی میانجامند. گرچه هنر سنرمایهدار را ضرورت تولید ارزش مصرفی محدود میسازد، و سرانجام ملاحظات سودآوری آن را محدود میکند، این محدوديتها تنها از طريق نوسانهاى قيمت بسر سرمایه دار تأثیر می گذارند. بدین سان، تقسیم کار اجتماعی، از طریق فرایند رقابت، بهطور بسینی ابرام و تحکیم می یابد. برعکس، «تـصادف و هـوس» بـههـیچرو تأثیری در فرایند تولید ندارند؛ هر کارگر دارای کارکردی معین است، که به نسبتهای معین با دیگر کارگران و با ابزار تولید ترکیب می شود. تقسیم کار در تولید را سرمایه دار برنامه ریزی، تنظیم و سرپرستی می کند، زیبرا که تقسیم کار سازوکاری است که به سرمایه همچون دارایی خصوصی او تعلق دارد؛ بدینسان، بهطورپیشینی به مدد نیروهای زورآور سرمایه ابرام و تحکیم می شود. مارکس نتیجه میگیرد که «در جامعهیمی که شیوهی تولید سرمایه داری چیرگی می یابد، آشوب در تقسیم کار اجتماعی و استبداد در تقسیم کار تولیدی متقابلاً یک دیگر را مشروط می سازند» (سرمایه ج ۱، ف ۱۴). و آنچه در مورد تولید دستی صدق میکند بهمراتب بیش تر در خصوص تولید ماشینی صادق است، که در آن فرایندی که به مدد آن کار تابع وسایل تولید می گردد به کامل ترین درجهی خود تحقق می یابد. (← ماشینآلات و تولید ماشینی).

سرانجام، این ناهمسازی میان «آشوب» و «استبداد» را ایدئولوژی بورژوایی تحکیم و تقویت می کند. تقسیم کار سازمان یافته در تولید به منزلهی سازمانی که نیروی تولیدی سرمایه را افزایش میدهد مورد ستایش قرار می گیرد و محدودماندن تمام عمر کارگران در عملیات جزیی، که تواناییها و ظرفیتهاشان را کور می کند و از رشد باز می دارد، به آسانی نادیده گرفته میشود. ولی هر کوشش آگاهانه برای سامان بخشی به تقسیم کار اجتماعی نابهسامان، برای نظارت و تسلط بر آن، برای برنامهریزی آن بر طبق معیارهای اجتماعی مورد توافق، به عنوان تجاوزی خطرناک به حریم آزادی فردی، حقوق مالکیت خصوصی، و ابتکار عمل یا کارفرمایی سرمایه دار منفرد بی درنگ نکوهش می شود. بدینسان، ایدئولوژی بورژوایی مایل است که تقسیم کار را بر پایهی تخصیص افراد به مشاغل بر طبق رجحانها و مهارتها (اعم از ذاتی و اکتسابی) تحلیل کند و تخصصی شدن را به منزلهی سرچشمهی رشد و بارآوری فزاینده مورد ستایش قرار دهد، و تقسیم کار را به عنوان فرآوردهی روابط اقتصادی و اجتماعی ویژه به کلی نادیده بگیرد. بدین گونه، مقوله ها و نهادهای تاریخی خاص بیش تر اموری جاودانه شمرده می شوند تا اموری گذرا؛ از آنجا که رجحانهای فردی و فنّاوريهاي توليدي هميشه وجود دارند، همواره دستانداختن این سخنان مارکس و انگلس به عنوان برداشت اوتوپیایی نومیدانه آسان است که

در جامعه ی کمونیستی، که در آن هیچکس دارای یک قلمرو فعالیت منحصربهفرد نیست بلکه هر کس میتواند در هر شاخه یمی که میخواهد ورزیده و ماهر شود، جامعه تولید کلی را سامان میبخشد و بدینسان برای من این امکان را فراهم میآورد که امروز کاری را انجام دهم و فردا کاری دیگر را، صبح شکار کنم، عصر ماهی بگیرم، غروب گلهداری کنم، سر شام به انتقاد بپردازم همانگونه که دلم میخواهد بیانکه هرگز شکارچی،

ماهی گیر، گلهبان یا منتقد بشوم. (اید تولوژی آلمانی، ج ۱، ب ۱۸۱).

بااین همه، چنین انتقادی یک سر دست خوش بدفهمی است. هسته ی اصلی تحلیل مارکس از سرمایه داری اثبات این امر است که فرآورده های کار انسان چه گونه و چرا بر خود تولید کنندگان تسلط می یابند، کار عینیت یافته ی موجود هم چون سرمایه چه گونه از طریق قوانین به ظاهر عینی عرضه و تقاضا سلطه ی خود را بر کار زنده اعمال می کند. و یکی از پی آمدهای منطقی این امر آن است که جامعه تقسیم کاری را بر افرادی تحمیل می کند که خود این جامعه را پدید می آورند. البته تولید همواره عبارت از فعالیتی است که کار را در فرآورده ها متجسم می سازد، بااین همه روابط طبقاتی یی که بر پایه ی آن چنین عینیت یابی یمی دوی می دهد برای تعیین این امر حیاتی است که

مادام که شکافی میان منافع خیاص و منافع عام وجود دارد، و پس، مادام که فعالیت داوطلبانه نیست بلکه، طبعاً، تقسیمشده است، کاروکردار خود انسان نسبت به او به صورت نیرویی بیگانه درمیآید، که به جای آن که به زیر نظارت و تسلط او درآید او را به بردگی می کشد... این تثبیت فعالیت اجتماعی، این تحکیم آن چه ما خود تولید کردهایم به صورت نیروی مادی یمی بر فراز خودمان... یکی از نیروی مادی یمی بر فراز خودمان... یکی از عاملهای عمده در تکامل تاریخی تا به اکنون است. (همان).

این یکی از وارونگیهای سرشتی سرمایهداری است که بر پایه ی آن آنچه سوژه است ابژه میشود، و بالعکس. درنتیجه، مارکس و انگلس برافتادن تقسیم کار را متسرادف بسا برافتادن روابط مالکیست خصوصی میشمردند؛ مردم فقط و هنگامی آزاد میشوند که بسر تولید و مبادله نظارت و تسلط یابند و این دو عرصه را آگاهانه برنامهریزی کنند. با برافتادن شکل مبادله، ویژگیهای اجتماعی کار دیگر به صورت ویژگیهای عینی فرآوردههای کار؛ به صورت رابطه ی اجتماعی

میان اشیا / ابژهها پدیدار نمی شود، که حرکتهای آن بر خود تولید کنندگان تسلط یابد. بلکه بسرعکس؛ ایس وارونگی های واقعی، همراه با برافتادن تقسیم کاری که بر مالکیت خصوصی استوار است، از میان می روند.

بر ماندیت حصوصی استوار است، از میان می روند.
روشن است که به منظور آن که شرایط مادی زندگی
انسان همچنان بتواند به تولید و بازتولید ادامه دهد،
نوعی تقسیم کار اجتماعی ضروری است. آزادی
راستین فقط بیرون از قلمرو تولید واقعی امکان پذیر
است؛ در تولید، آزادی

فقط می تواند مبتنی بر انسان اجتماعی شده، و تولید کنندگان متحدی باشد که دادوستد خود را با طبیعت به نحوعقلانی سامان می بخشند، و به جای آن که طبیعت به هیأت نیروهای کور طبیعت بر آنها تسلط یابد، طبیعت را به زیر تسلط مشترک خود در آورند؛ و به این هدف با صَرفِ کم ترین توش و توان و در اوضاع و احوالی دست یابند که به بیش ترین درجه ی ممکن موافق و در خور سرشت انسانی شان باشد. (سرمایه ج ۳، ف ۴۸).

بدینسان، به جای آن که «استبداد» زمام تقسیم کار در تولید را به دست بگیرد، این تقسیم به دست خودتولیدگان به زیبر تسلط و نظارت برنامهریزی دموکراتیک درخواهد آمد. به جای آن که «آشوب» زمام تقسیم کار اجتماعی را به دست گیرد، «جامعه... باید وقت خود را به شیوه یی هدف مند توزیع کند، به منظور آن که به تولیدی دست یابد که تکافوی نیازهای همه جانبه اش را بکند؛ همان گونه که فرد باید وقت خود را به درستی توزیع کند تا بتواند به ابعادی درخور به شناخت دست یابد یا به این منظور که نیازهای گوناگون فعالیت خود را برآورد (گروندریسه، «فصل گوناگون فعالیت خود را برآورد (گروندریسه، «فصل درباره»ی پول»).

امکانات رو به توسعه ی ماشین آلات، و به ویژه خود کاری ا توماسیون، در روابط تولیدی اجتماعی شده، چنان امکانی برای چنین صرف جویی در وقت در تولید فراهم می آورد که برای نخستین بار «قلمرو راستین آزادی»

بیرون از تولید مادی پدید خواهد آمد، که دربردارنده ی «آن شکوفایی توش و توان انسانی است که غایتی در خود به شمار می آید» (سرمایه، ج ۳، ف ۴۸). آنگاه سروکار خواهیم داشت با

شکوفایی آزادانه ی فردیتها، و لذا نه با فروکاستن کار ضروری به نحوی که بتواند ارزشِ اضافی عرضه کند، بلکه با فروکاستن کلی کار ضروری جامعه به حداقل، که در آن صورت با شکوفایی هنری، علمی و افراد در اوقات فراغت، و با وسایلی که برای همگان پدید می آید، سازگار درمی آید. (گروندریسه، بخصل درباره ی سرمایه»).

به این شیوه تقسیم کار برخواهد افتاد. (نیز ← کمونیسم)

سايمن مون

# تمرکز و تراکم سرمایه

#### (centralization and concentration of capital)

سرمایه دو جنبه ی متمایز دارد. سرمایه در رابطه با فرایند کار همچون انبوه متمرکز وسایل تولید وجود دارد که ارتشی از کارگران را فرمان دهی می کند؛ و در رابطه با سرمایه دار منفرد، سرمایه نمودار آن بخش از ثروت اجتماعی است که در دستان او همچون سرمایه نیز متمرکز می شود. بر این جنبههای سرمایه نیز به نویه ی خود دو فرایند متمایز به نحو متفاوت تأثیر می گذارند: فرایند تمرکز از طریق انباشت که مارکس آن را تمرکز سرمایه می خواند؛ و فرایند افرایش تمرکز از طریق رقابت و اعتبار، که او آن را تمراکم سرمایه می خواند.

انباشت عبارت از سرمایه گذاری دوباره ی سود به روشهای نبوتر روشهای نبوتر متضمن حداقل مقیاس فزاینده ی سرمایه گذاری و نسبت فزاینده ی سرمایه یی است که در مورد هر کارگر سرمایه گذاری می شود ـ و از این رو تمرکز فزاینده ی سرمایه در برابر فرایند کار قرار می گیرد. در عین حال،

گرچه انباشت به افزایش مقدار سرمایه ی در اختیار سرمایه دار منفرد گرایش دارد، تقسیم دارایی در میان اعضای یک خانواده، جداشدن سرمایه های نو از سرمایه های قدیم، و تولد سرمایه های نو، همه به افزایش تعداد خودسرمایه داران و از این رو به کاهش سرمایه ی اجتماعی متمرکز در هر یک از دست ها گرایش دارند. انباشت در رابطه با این عامل های اخیر تقریباً رو به کندی می گذارد و تأثیر نهایی بسر مالکیت به تمرکز دایی می گراید. بنابراین، با در نظر گرفتن به تمرکز دایی می گراید. بنابراین، با در فرایند کار همه ی جوانب، انباشت سرمایه را در فرایند کار متمرکز می کند اما به تمرکز دایی مالکیت آن می گراید.

از سوی دیگر، رقابت و اعتبار تمرکز در هر دو جبهه را افسزایش میهدهد. رقابت از سسرمایه گذاری های بزرگ مقیاس برخوردار است زیرا که این گونه سرمایه ها متضمن هزینه های تولید پایین تراند، و حال آن که نظام اعتباری به سرمایه داران منفرد امکان می دهد تا مبالغ هنگفت لازم بسرای سرمایه گذاری ها را گرد آورند. بدین گونه، تمرکز سرمایه در فرایند کار به مراتب سریع تر از آن پیش می رود که انباشت سرمایه ی صرف امکان می دهد. در عین حال، از آن جا که رقابت سرمایه داران ضعیف تر را از میان برمی دارد و نظام اعتباری قوی ها را توانا می سازد تا ضعیف ها را ببلعند، قوی ها به گرد آوری مالکیت سرمایه هایی رهنمون می شوند که بیش تسر به جبران و ترمیم گرایش های تمرکز زدایی می پردازند که فقط با انباشت مرتبطاند.

بنابراین، بهطورکلی، سرمایهداری با سرمایهسازی فزاینده تولید، و نیز تراکم فزاینده مالکیت سرمایه اجتماعی همراه است (سرمایه ج ۱، ف ۲۳؛ سرمایه ج ۳، ف ۱۵؛ نظریههای ارزش اضافی، ج ۳). در تحلیل مارکس هر دو این پدیده ها از نبرد رقابت سرچشمه می گیرند، و بهنوبه ی خود به کار تشدید آن می آیند. بااین همه، در اقتصاد بورژوایی، صِرف مفهوم رقابت «کامل» یا «خالص» دال بر این است که هرگونه تمرکز یا تراکم به هرحال ضد رقابت است.

همین که کسی این برداشت بورژوایی را با واقعیت رقابت در سرمایهداری آغازین و / یا با تحلیل خود ماركس از أن يكي بيانگارد، واقعيت تاريخي تمركز و تراکم فزاینده گواه بدیهی درهم شکستگی رقابت، ظهور رقابت «ناکامل»، انحصار چندقطبی و انحصار به نظر میآید. در اقتصاد مارکسیستی، سنت حاکم که از هیلفردینگ سرچشمه میگیرد و کالتسکی، استیندل، باران و سویزی آن را بسط و پرورش می دهند، دقیقاً به همین یک سان انگاری دوگانه میپردازد. این امر طرفداران این دیدگاه را بر آن میدارد تا استدلال کنند که سرمایه داری میدرن را در نهایت امر پی آمدهای توازن قدرت میان انحصار گران، کارگران و دولت انتظام می بخشد (← بحرانهای اقتصادی). از دیدگاه مخالف، وارگا (۱۹۴۸) و برخی از نویسندگان اخیرتر استدلال کردهانید که تمرکز و تراکم، به جای آن که رقابت را نفی کنند، درواقع آن را تشدید کردهاند، و این که گواه تجربی در باب سودآوری درواقع حمایتی برای نظریه ی رقابت مارکس فراهم مى آورد (كليفتون ١٩٧٧، شيخ ١٩٨٢). بايد يادآور شد که هر دو سو، لنین را گواه مدعای خود میآورند. نیازی به گفتن ندارد که این مبحث دارای نهان معناهای بسیار مهم برای تحلیل سرمایهداری مبدرن و بحبران جاری است. برای آگاهی افزون تر ← کلیفتون، جیمز ۱۹۷۷؛ شیخ، ای. ۱۹۸۲؛ وارگا، یی ۱۹۴۸.

انور ثىيخ

### تنظیم (regulation)

«روی کرد تنظیم» را نخستین بار در میانه ی دهه ی ۱۹۷۰ تنبی چند از اقتسصاددانان فرانسوی با خاستگاههای مارکسیستی پروراندند که از آن جملهاند میشل اگلیتا، روبر بوآیه و آلن لی پیتز. درعین حال، روی کرد تنظیم واکنشی است در برابر جهتگیری ساختارگرای مکتبب آلتوسر (← آلتوسر؛ ساختارگرایی). جهتگیری آلتوسری بر باز تولید خودکار و غیرشخصی سرمایه داری تأکید دارد،

حال آن که این روی کرد تازه بر خصلت متضاد سرمایه داری، مشکل حل تضادها میان انتظارات و پروژه های عاملان، و ضرورت اقدام جامعه در جهت ترتیب دادن سازشی برای حل تضادهایش برای یک دوره ی زمانی تأکید می ورزد.

بدینسان، «تنظیم» بر شیوه یسی دلالت دارد که یک نظام اجتماعی خود را به رغم تنضادهایش و از طریق تضادهایش بازتولید می کند. شیوه های مشخص تنظیم طی زمان (از ره گذر بحران ها و پیکارهای اجتماعی) در معرض تغییرات اند. بدین گونه است که سرمایه داری با سلسله یی از الگوهای توسعه روبه رو می شود که باید از سه زاویه ی دید متفاوت مورد تحلیل قرار گیرد:

(۱) همچون مدل (یا بارادایم) صنعتی کردن: اصول عام حاکم بر تکامل سازمان کار طی دورهی برتری مدل.

(۲) هم چون رژیم انباشت: اصول کلان اقتصادی که بسه توصیف سازگاری طبی یک دورهی ممتد دیگرگونیها در شرایط تولید در سنخهای بهرهگیری از بازده اجتماعی می پردازد.

(۳) هم چون مدل تنظیم: شیوه یسی که انتظارات و رفتارهای متضاد عاملان منفرد با اصول جمعی رژیم انباشت تطبیق می کنند. این شکلهای تطبیق می تواند شامل رفتارهای فرهنگی و نیز ویژگیهای نهادین مانند قوانین، توافق نامهها و مانند آن باشد.

بنابراین، رژیم انباشت همچون حاصل کلانِ اقتصادیِ کارکردهای شیوه ی تنظیم جلوه گر می شود که بر مدل صنعتی کردن استوار است. تنظیم گرایان با کاربرد اصطلاحی که نخستینبار گرامشی طرح کرده بود بر الگوی هژمونیک توسعه ی پس از جنگ جهانی دوم برچسب «فوردیسم» زدند. پارادایم صنعتی این نگرش شامل اصول تیلوریستی بهینهسازی از طریق جدایی میان برنامهریزی و اجبرای کار، بهعلاوه ی ماشینی کردن مداوم می شود. بدین سان، تیلوریسم به ماشینی کردن مداوم می شود. بدین سان، تیلوریسم به حابیت واقعی » کار از سرمایه به میزانی بی سابقه دست می یابد. با این همه، تنظیم گرایان بر این باوراند

که در مدل «پسافوردی»، تضادهای فرایند کار را می توان از طریق دخالت و شرکت کارگرانی که بیش تر طرف مذاکره قرار می گیرند حل کرد. درهرصورت، تیلوریسم به دستاوردهای چشم گیری در بارآوری دست یافت که بحران اضافه تولید دههای ۱۹۳۰ را در پی آورد. راه حل (یعنی افزایش دست مزدها) سرانجام طی جنگ جهانی دوم پیروز شد و به رژیم انباشت تازه یی انجامید که به قرار زیر توصیف می شود:

(الف) تولید انبوه با قطببندی مهارتها، رشد بالای بارآوری، نسبت فزایندهی سرمایه بازده (در حجم، ولی نه در ارزش).

(ب) توزیع مداوم ارزش افزوده، از اینجاست که درآمد واقعی مزدبگیران به موازات بارآوری روبهافزایش میگذارد.

(ج) از اینجاست که نرخ سود کمابیش ثابت می ماند، همراه با اشتغال کامل ظرفیت تولیدی و نیروی کار. به سخن دیگر، «سازش فوردیستی» مبتنی بر تطبیقی میان تولید انبوه و مصرف انبوه است. ولی کدام نیروها می توانند سرانجام کارفرمایان منفرد را متقاعد کنند که این سازش را بپذیرند، که با منافع میانمدت آنها مطابقت می کند؟ این وظیفه ی شیوه ی تنظیم تازه است که در گستره یی بیش تر یا کم تر شامل این اقبلام است: (الف) تنظیم اجتماعی در باب افزایش حداقل دست مزدها، و یک سازوکار چانه زنی جمعی نیرومند، که همه ی کارفرمایان را ترغیب می کند که به موازات دستاوردها در بارآوری ملی افزایش های سالانه به دست مزدها تخصیص دهند.

(ب) نظامِ رفاهِ اجتماعیِ پیشرفته تقریباً به همهی جمعیت جایگاه مصرفکننده تخصیص میدهد، حتا در مورد ناتوانی موقت یا درازمدت از پول درآوردن از کار خود: بیماری، بیکاری، بازنشستگی و مانند آن.

(ج) ذخیرهی پیولی اعتباری که بانکهای مرکزی تنظیماش میکنند، و بانکهای خصوصی بیر طبق نیازهای اقتصاد (و نه مطابق ذخیرهی طللا) توزیعاش میکنند.

چنان که می توان مشاهده کرد، «فوردیسم» یک الگوی توسعه ی ملی است. پس از آن که «تنظیم گرایان» «عصر زرین» آن را (از لحاظ اقتصادسنجی و تاریخی) مصورد وارسی قرار دادند، به پروهش در دلایسل ورشکستگی آن پرداختند. نخست، پارادایم تیلوری تضادهای خاص خود را می پروراند. دوم، بین المللی سازی شیوه ی تنظیم را در تنگنا می اندازد.

سپستر، تنظیم گرایان کار خود را به تنظیم بینالمللی، کوششهای جاری برای ایجاد الگوهای تازه و مانند آن بسط دادند. روششناسی آنها مورد قبول جریان فزاینده یی از پژوهش گران در سراسر جهان، ازجمله جغرافی دانان، جامعه شناسان، مورخان قرار گرفت که این نگرش را به زمینههای تازه بسط می دادنید. بااینهمه، این امر به سوءتفاهمهایی انجامید. حاصل نسل نخست یژوهش («قضیهی فوردیستی») اغلب با روششناسی روی کرد تنظیم خَلط می شود. این تأکید که نوعی شیومی تنظیم باید وجود داشته باشد (ببرای الگویی از توسعه که بتواند تثبیت گردد) به این فکر انجامید که شیوهی تنظیم از نیازمندیهای کارکردی سرمایه داری است. درواقع، فرایندهای اجتمعاعی شیوههای تنظیم تازه و الگوهای تازه را به یک حرکت واحد «ابداع» می کنند. تأکید تنظیم گرایان بر ضرورت توعی سازش اجتماعی به این فکر انجامیده است که أن ها رفورميستاند. درواقع، مواضع سياسي تنظیم گرایان گستره یی از سوسیال دمو کراسی میانه رو تا جنبشهای سبز را در بر میگیرد.

بااینهمه، چنین مینماید که روی کرد تنظیم، به عنوان یک روششناسی، کاربستی بهمراتب گسترده تر از آن دارد که صرفاً در نظریهی مارکسیستی بگنجد. درواقع، «تنظیم» زمانی اهمیت می یابد که «تضاد» و «دیالکتیک» اهمیت می یابند، و این بهبود عمده یی است که این روی کرد بر مارکسیسم مترتب داشته است. ولی در موقعیتی که مارکسیسم دستخوش آشفتگیست، این امر بسیاری از تنظیم گرایان را بر آن داشته داشته این امر بسیاری از تنظیم گرایان را بر آن

بچسبند. برای آگاهی افزون تر ← اگلیتا، میشل ۱۹۷۳ بچسبند. برای آگاهی افزون تر ← اگلیتا، میشل ۱۹۷۳؛ ۱۹۷۳ بوآیه، روبسرت ۱۹۸۶؛ لی پیتیز، آلین ۱۹۸۳؛ ۱۹۸۵.

ألن لى پيتز

# توتاليتاريسم (totalitarianism)

اصطلاحی که مارکسیستها به ندرت آن را به کار میبرند و نخستین بار دانشمندان علوم سیاسی در دههی ۱۹۲۰ در توصیف رژیم فاشیستی در ایتالیا آن را به کار بردند، و سپس تعمیم پذیرفت تا آلمان ناسیونالسوسیالیست و اتحاد شوروی را (بهویاژه در عصر استالینی؛ ← استالینیسم) در بر گیرد. این اصطلاح طی دوران جنگ سبرد در دههی ۱۹۵۰ در واژگان علوم سیاسی و روزنامهنگاری با قوت تمام تثبیت شد. یکی از بهترین تعریفها از این اصطلاح (فریدریش ۱۹۶۹) شش ویژگی ژا فهرست میکند که رژیمهای توتالیتر را از دیگر یکهسالاریها، و از دموكراسيها متمايز ميسازد: ايدئولوژي تمامتخواه، حزب واحد متعهد به ایس ایدئولوژی؛ پلیس مخفی بسیار پیشرفته؛ و سه نوع کنترل انحصاری ـــ کنتـرل رسانههای گروهی، کنترل سلاحهای عملیاتی، و كنتبرل همهى سازمانها از جمله سازمانهاي اقتصادي.

بااینهمه، دو تن از مارکسیستها از این مفهوم بهره ی دقیق و باریکبینانه گرفتهاند. نویمان (۱۹۴۲) رژیم ناسیونالیسست آلمسان را «اقتسصاد انحسصاری تمامتخواهانه» توصیف می کند ( الله فاشیسم)، و به نفصیل به تحلیل آموزه ی «دولت تمامتخواه» هم چون دولتی که به قول گوبلز «همه ی قلمروهای زندگی عمومی را در بسر می گیسرد» می پسردازد. هیلفردینگ در دو فقره از واپسین نوشتههای خود هیلفردینگ در دو فقره از واپسین نوشتههای خود دولتی تمامتخواهی» است که اج ش س «اقتصاد دولتی تمامتخواهی» است و از توصیف آن به صورت «سرمایه داری دولتی» (مفهومی که او نیز مانند نویمان معتقد است نمی تواند تاب تحلیل اقتصادی نویمان معتقد است نمی تواند تاب تحلیل اقتصادی

جدی را بیاورد) یا نظام حاکمیت دیاوانسالارانه (تروتسکی) سر باز می زند ــ و معتقد است که بالشویکها «نخستین دولت تمامتخواه را پیش از ابداع این اصطلاح تأسیس کردند». او سپس در ادامهی سخن بازنگری جامعتری را در نظریهی دولت مارکس پیشنهاد میکند. او مدعی است که دولت مدرن، با توجه به این که مستقل شده است، اکنون گروههای اجتماعی را تابع مقاصد خود میسازد. «تاریخ، ایس "بهترین همهی مارکسیستها" به ما آموخته است که بهرغم انتظارات انگلس "ادارهی اصور" می تواند به صورت "سلطه"ى نامحدود "بر انسان ها" درآيـد...» و بدینسان به «تابعیت اقتصاد از صاحبان قدرت دولتی» بیانجامد. سرانجام، هیلفردینگ بر آن است که «تکامل قدرت دولتی با تکامل اقتصاد مبدرن ملازمیه دارد»، و دولت تا آنجا دولتی تمامتخواه است که همهی فرایندهای اجتماعی از لحاظ تاریخی مهم را تابع ارادهی خود میسازد. تحلیلهای نویمان و هیلفردینگ دارای اهمیتی میستمر در زمینیهی مباحثات مارکسیستی دربارهی رشد و گسترش دولت دخالتگر در همهی جامعههای مدرن است.

برای آگاهی افزون تر ← فریدریش، کارل جِی. ۱۹۶۹؛ هیلفردینگ، رودلف ۱۹۴۰؛ ۱۹۴۱؛ نویمان، فرانتس ۱۹۴۲ (۱۹۴۴).

تام باتامور

### توزیع (distribution)

بنا بر برداشت چی. اس. میل، در نظر مارکس روابط توزیع میان یک شکل از جامعه و شکل دیگری از جامعه تفاوت میپذیرند. مارکس بر آن است که روابط تولیدی سرچشمه میگیرند:

پس، به اصطلاح روابط توزیع با شکلهای اجتماعی ویژه ی تاریخی معینی از فرایند تولید هیمخیواناند و از آن سرچیشمه می گیرند... دیدگاهی که فقط روابط توزیع را تاریخی می شمارد ولی در مورد روابط تولیدی

چنین نمی کند... صرفاً دیدگاه انتقاد آغازین، ولی هنوز عقب مانده، از اقتصاد بورژوایی است. (سرمایه، ج ۳، ف ۵۱).

در مرکز نظریهی مارکس در باب تولید، استثمارِ یک طبقه به دست طبقهی دیگر قرار دارد. متناسب با آن، استخراج کار اضافی ارتباطی توزیعی میان طبقات به بار میآورد. اما این ارتباط رابطه یسی است که ابعاد کمی و کیفیاش را تنها با رجوع به روابط تولید می تبوان دریافت. گرچه مارکس در نقد برنامهی گوتا دربارهی روابط توزیع در کمونیسم گفتنی بسیار دارد، بگذارید این نکته را در بستر سرمایه داری روشن سازیم.

رابطهی توزیعی اساسی میان سرهایه و کار است، که هر یک به شکل درآمد از رهگذر سود و **دست منزد** نمودار میشود. بنابراین، تحلیل توزیعی در باب سرمایه داری آن را به صورت تعارضی بر سر استثمار در نظر میگیرد که به شکل رابطهی وارونهی میان سود و دستمزد جلوهگر میشود. بااینهمه، نزد مارکس، سود از تولید ارزش اضافی سرچشمه میگیرد، گرچه اجبار کارگران به کارکردن در وقتی افزون بر زمان کار، تولید کالاهای مزدی را لازم می آورد. پس، توزیع سودها و دستمزدها از روابط توليد سرچشمه مىگيرد. دستمزدها به عنوان پیش شرط تولید افرایش مییابند، و سودها، به عنوان شکلی از ارزشِ اضافی در مبادله، حاصل تولیداند، که این خود تعارضی میان سرمایه و کار بر سر فرایند کار است. درنتیجه، روابط توزیعی در سرمایهداری را نبایید در وهلهی نخست، آنگونه که در مکتب سرافایی مارکسیسم معمول است، همستیزی میان دو طبقه بر سر سهمهای محصولی خالص شمرد، بلکه باید آن را نتیجهی همستیزی بر سر تولید دانست که در آن طبقات بهطورمتعادل و متقارن جای نگرفتهاند.

تولید ارزشِ اضافی سرشت روابط توزیعیِ میان سرمایه و کار را آشکار میسازد. ولی خود ارزشِ اضافی باید توزیع شود. در میسان سسرمایهداران صنعتی، و بسا

درنظرگرفتن تحرک سرمایه از طریق اعتبار، گرایشی هست به این که ارزشِ اضافی به نسبتی که سرمایه افزایش مییابد به صورت سود توزیع شود \_\_\_ یعنی تشکیل قیمتهای تولید و مسئلهی تبدیل. ارزشِ اضافی همچنین به شکلهای دیگری چون اجاره بها اضافی همچنین به شکلهای دیگری چون اجاره بها تعیین کننده است \_\_ و به شکل بهره تصاحب میشود، که در مورد آن سرمایهی مالی باید مورد تحلیل قرار گیرد. افزون بر این، رقابت پیچیده ترین و ملموس ترین میانجی توزیع است که، برای نمونه، این امکان را می دهد که، هنگامی که بازار برای نیروی کار به نسبت دست مزدها مساعد است، گهگاه نیروی کار به نسبت دست مزدها مساعد است، گهگاه دست مزدها دربردارنده ی بخشی از ارزشِ اضافی گردند.

#### بن فاين

### توسعهنیافتگی و توسعه

#### (underdevelopment and development)

گرچه بسیاری از مفهومهای «نظریهی توسعهنیافتگی» در بحث های دورهی آغازین مارکسیسم دربارهی استعمار و امپریالیسسم حضور دارد، این نظریه نخست در دههی ۱۹۵۰ به صورت نقید رویکردهای کینزی و نوکلاسیک به مسایل توسعهی اقتصادی در جامعههای بسااستعماری سر برآورد (← جامعههای استعماری و پسااستعماری). مفهرومهای اصلی ایس نظریه را که پل باران به تدوین آن پرداخت، بعدتر تنی چند از نویسندگان، بهویژه سلسو فورتادو و آندره گوندر فرانک وسعت بخشیدند. این نظریم مبتنسی بر مفهومهای مازاد اقتصادی، ایجاد و جذب این مازاد در نظام اقتصادی سرمایه داری است. باران (۱۹۷۳) مازاد اقتصادی را به صورت «تفاوت میان بازده واقعی جماری جامعه و مصرف واقعی جاری آن» تعریف می کنید. مازاد یا بهنحومولد سرمایه گذاری می شود تا بازده را افزایش دهد، برای بورسبازی به کار گرفتیه می شود، بیرون از اقتصادی که آن را تولید کرده است سرمایه گذاری می شود، یا ذخیره می شود. باران بر آن

است کے اقتصادهای سرمایهداری صنعتی بهنحومتناقض نما مازاد روبه فزونى ايجاد مى كنند، ولى درعین حال از تأمین مصرف و درروهای سرمایه گذاری مورد نیاز برای جذب آن درمیمانند. گفته میشود که این فقیدان تقاضای مؤثر را بایید از طریق پیارهیی سازوکارهای سیاسی و اقتصادی تأمین کرد: تولید دفاعی، هزینهی دولتی، عمر برنامهریزی شده (ی کالا)، نوآوری فنّاورانه، و (مهم تر از همه) سلطهی اقتصادی بر جامعههای استعماری و پسااستعماری که با تأمین دررُوهای مصرف و سرمایه گذاری کمک می کنید تیا تأثيرات بالقوه زيان آور اضافه توليد را تخفيف دهد. بااینهمه، به این طریق اقتصادهای صنعتی شده شکل ویـژهیـی از توسعه را بـر جامعـههـای پـسااستعماری تحمیل میکنند که در آن مازاد اقتصادی تولیدشده را شرکتهای خارجی و نخبگان داخلی به زیان جمعیت بومی به جیب میزنند. مسئله برای اقتصادهای صنعتی مسئلهی اضافه تولید مازاد اقتصادی است، حال آن که بدين ترتيب مسئله براي كشورهاي بسااستعماري فقدان دسترسی به مازاد برای توسعه اقتصادی خود است.

باران بر آن است که در جامعههای پسااستعماری توسعه عمدتاً محدود به بخشهایی است که کالاهایی را برای اقتصادهای صنعتی یا نخبگان بومی تولید و فرآوری میکنند، حال آن که آن بخشهایی که کالاهای اساسی برای مصرف داخلی تولید میکنند (هم مولد و هم غیرمولد) دستخوش رکود میشوند، زیبرا مازادی که در بخشهای پیشین تولید میشود در اقتصاد محلی سرمایه گذاری نمیشود. بدینسان، مسئله بر سر فقدان توسعه نیست بلکه بر سر توسعه نیافتگی اقتصاد داخلی است؛ یعنی تضعیف امکان بالقوهی اقتصاد داخلی برای توسعه به سبب تصاحب مازاد قابل داخلی برای توسعه به سبب تصاحب مازاد قابل سرمایه گذاری که می تواند موجبات رشد را فراهم آورد و آن را حفظ کند. باران شیوه ی به ظاهر نمونه نمایی را به موجب آن مازاد هم اکنون بالفعل مورد به به موجب آن مازاد هم اکنون بالفعل مورد به به موجب آن مازاد هم اکنون بالفعل مورد

قرار میدهد که در آن مازاد می توانست به نحوبالقوه مورد بهرهبرداری قرار گیرد اگر اقتصاد داخلی را مقتضیات و نیازمندیهای مخرب بهرهبرداری جاری مازاد در تنگنا قرار نمی داد. باران وضعی از «تخصیص عقلانی» مازاد را پیش مینهد که مبتنی بر نیازهای کنونی و آتی جمعیت بومی است. این تخصیص مبتنی است بر: یک) بسیج مازاد بالقوه از طریق سلب مالکیت از سرمایه داران و زمین داران خارجی و داخلی، و محو فشار بر درآمد جاری ناشی از مصرف مفرط و انتقال سرمایه به خارج؛ دو) تخصیص دوبارهی کار غیرمولید؛ سه) توسعهی برنامهریزی شدهی کشاورزی داخلی مرتبط با صنعت داخلی مبتنی بر بسیج تازهی مازاد. باران می کوشد نشان دهد که چه گونه می توان با دگرگونساختن الگوهای جاری بهرهبرداری مازاد به سوی تخصیص برنامهریازیشدهی عقلانی مازاد بر پایهی نیازمندیها و مقتضیات اقتصادی داخلی، بر الگوهای توسعهنیافتگی تحمیلی از جانب مقتضیات بازتولیدی اقتصادهای صنعتی چیرگی یافت، و توسعهی داخلی را ایجاد کرد.

برداشت های باران را فرانک تعمیم بخشید که مفهومهای جذب مازاد و بهرمبرداری را با مدل اقتصاد جهانی مبتنی بیر اقتصادهای «مرکز» و «پیرامون» ترکیب میکند. مرکزهای صنعتی بر پیرامونیان توسعه نیافته سلطه دارنید و این سلطه را از طریق تصرف مازادهای پیرامونیان به دست می آورند که حاصل تحميل توسعهي سيرمايه داري صادرات محبور است. این مدل مرکز ـ پیرامون همچنین در مورد مناسبات میان و درون اقتصادهای توسعهنیافته به کار میرود. نزد فرانک، تخفیف و کاهش توسعهنیافتگی تنها مى تواند طى دورههاى عقب نشيني بنا انصراف اقتــصادهای ســرمایه داری صــنعتی روی دهــد. توسعهنیافتگی همواره در وهلهی نخست حاصل نفوذ سرمایه داری صنعتی است: «بنابراین، بدون خلاصی از ایس ساختار سرمایهداری یا فروپاشی کیل نظام سرمایهداری جهانی، کشورها، مناطق، نواحی و

بخــشهــای پیرامــون ســرمایه داری محکــوم بــه توسعه نیافتگی اند» (فرانک ۱۹۶۶).

اصل مهم «نظریهی توسعه نیافتگی»، دایر بر این که مقتضیات بازتولیدی اقتصادهای سرمایه داری صنعتی توسعه ی سرمایه دارانه یی از لحاظ بخشهای اقتصادی ناموزون را تحمیل می کند که رشد بالقوه ی اقتصاد داخلی را محدود می سازد هم با نظریه های سرمایه داری پیرامونی و مشترک دارد هم با نظریه های سرمایه داری پیرامونی و نظامهای جهانی که سمیر امین و ایمنوئل ولرستاین طرح می کنند. این نظریه هم چنین پیش در آمدهای خود را در بخشهای درون نظریه و سیاست مارکسیستی دارد: از نوشته های مارکس و انگلس درباره ی میر روسی تا نقد نوشته های مارکس و مباحث داغ بر سر هند و مسئله ی مستعمرات در بین الملل سوم.

نقدهای مارکسیستی عمده را می توان به این صورت خلاصه کرد:

یک) این که نظریه ی توسعه نیافتگی بر نقس اقتصاد استعماری و پسااستعماری در توسعه سرمایه داری صنعتی به خطا بیش ازاندازه تأکید می ورزد. برای نمونه، برنر (۱۹۷۷) نشان می دهد که چه گونه بازار و در روهای سرمایه گذاری حاصل از این اقتصادها فقط دارای اهمیت ناچیزی در همه ی مراحل انباشت و صنعتی شدن بوده اند. منتقدانی از این دست هم چنین بر نارسایی های اصول کم مصرفی گرایی این نظریه انگشت نارسایی های اصول کم مصرفی گرایی این نظریه انگشت می گذارند و بر تمرکز این نظریه بر شکل های توزیع به جای ساختار تولید تأکید می ورزند، ساختار تولیدی که از دیدگاه نظریه ی مارکسیستی درنهایت مصرف، توزیع و مبادله را در اقتصاد سرمایه داری تعیین می کند.

دو) این که یک شکل کلی توسعه ی سرمایه داری وجود ندارد که ویژه ی اقتصادهای کم تر توسعه یافته ی آسیا، آفریقا و آمریکای لاتبین باشد. گذشته از شمول «نظریه ی توسعه نیافتگی» بسر اقتصادهای که مشابهت هایشان با اقتصادهای صنعتی اغلب به حکم شیوه ی تجربی و اکتشافی تعیین کننده تسر است تا ویژگیهای مشترکشان، این نظریه به دلیل

نارسایی های خود در توضیح بیدایش شکل های نیرومند صنعتیشدن سرمایه داری ملی در اقتیصادهای کمتر توسعه یافته، بهویژه از آغاز دههی ۱۹۷۰ به ایس سو، مردود شمرده شده است. استدلال مییشود که بسط و تعمیم صنعت تولیدی و تولید ماشینی به بخــشهـایی کـه در شــماری از اقتــصادهای کمترتوسعهیافته هم در صنعت و هم در کشاورزی برای مصرف داخلی تولید می کننید، پایه های این نتیجه گیری را سست می کنند که مقتضیات کشورهای سرمایه داری صنعتی و منافع مستحکم نخبگان کمپرادور، توسعه سرمایهداری پایدار را ناگزیر به چند بخیش محیدود منحیصر می کنید. سیه) نظریسهی توسعهنیافتگی مانعی دروغین میان بخش کنذایی داخلی و بخش صادرات محور بر یا میسازد، و این که توسعهی بخش داخلی لزوماً پایههای امکان بالقوه برای توسعهی بخش صادرات محور را سیست نمی کند ... درواقع می تواند توسعه ی آن را به پیش براند. این کار از طریعق انباشت سیرمایه یعی کسه در صنایع سرمایه گذاری می شود، تمایز گذاری کشاورزی، ایجاد بازار داخلی، توسعهی صنایع همساز با این بازار و مانند آن به دست می آید. محل ارجاع نویسندگانی چون وارن (۱۹۸۰) که بر این نکات تأکید دارند، نقـد لنـین (۱۸۹۹) است بنر برهان تارودنیکی روسیه دایتر بنر این که سرمایه داری ناتوان تر از آن است که با موفقیت بازار داخلی را در کشوری توسعه دهد که وجه ممیز آن ترکیب تولید سرمایه داری و غیرسرمایه داری است و زير سلطهي مقتضيات بازتوليدي اقتصادهاي سرمایه داری صنعتی قرار دارد. چهار) این که سذیرش اعتبار کلی رویکرد «توسعهنیافتگی» اعتقاد به چند پیش فرض ثبانوی را لازم می آورد که هم دامنهی تحلیل جنبههای تاریخی و هم جنبههای معاصر اقتصادهای کیمترتوسیه یافته را به شدت محدود میکند و آن اینکه: شکلهای فئودالی تولید مقدم بـر مراحل گوناگون ورود سرمایه داری به آفریقا، آسیا و آمریکای لاتین است؛ این که بسیاری از اقتصادها آغاز

به گذاری از فئودالیسم به سرمایه داری می کنند که همانند آن چیزی است که در اروپای غربی روی داد، و این که تأثیر سرمایه داری صنعتی راهی برای رسیدن به صنعتی شدن را کجومعوج کرده است که خط سیری را پی میگیرد که همانند مسیر اروپای غربی است؛ این که می توان سرمایه داری را به منزلهی طلب سود از راه فروش کالاها در بازار تعریف کرد، و به این طریق از تشخیص همزیستی شبکلههای تولیند سبرمایهداری و غیرسرمایه داری در اقتصادهای کم تر توسعه یافته، که هر دو این ویژگیها را باز مینمایند، به منزلهی ویژگی مستمر اقتصادهای کم ترتوسعه یافته بازماند؛ ایس که مراحیل متفاوت صنعتی کردن و ورود سرمایهداری صنعتی به اقتصادهای غیرسرمایهداری در یک پیآمید فراگیر اضافه تولید \_\_ طلب بازار و دررُوهای سرمایهگذاری ــ ترکیب و ادغام می شود؛ این که به کارگیری مفهومهای مازاد و جذب مازاد به نوعی تقلیل گرایی اقتصادی می انجامد که در آن پدیده های سیاسی، فرهنگی و اجتماعی به عنوان وسیلهیی برای تحقق مازاد یا مانعی بر سر راه آن مورد تحلیل قبرار میگیرند، و دارای هیچگونه توسعهی مستقلی نیستند؛ این که تمرکز اساسی بر دولت های ملی به منزله ی واحدهاى اقتصادى اساسى بهناديده كرفتن جنبههاى بين المللي اقتصاد جهاني مي انجامد كه خود مي توانند توسعهی ملی را تعیین کنند. انتقادهای اخیر بر موضوعهایی چون شکلهای فراملی و چندملیتی مالکیت و کنترل تولید، تأثیر و نفوذ اقدامها و کارهای بخشهای بینالمللی همآهنگ سرمایهی صنعتی و بانکی بر دولتهای ملی و یکسانشدن نرخهای سود در سطح اقتصاد جهانی متمرکز میشوند.

برای آگاهی افزون تر ← باران، پل ۱۹۷۵؛ برنر، رابـرت
۱۹۷۷؛ فرانک، آنـدره گونـدر ۱۹۶۹؛ فورتـادو، سلـسو
۱۹۷۱؛ لاکلـو، ارنـستو ۱۹۷۱؛ لنـین، وی.آی. ۱۸۹۹b
(۱۹۶۰)؛ راکـسبورو؛ ایـان ۱۹۷۹؛ تیلـور، جـان جـی.
۱۹۷۹؛ وارن، بیل ۱۹۸۰.

جان جي. تيلور

توسعهی ناموزون (uneven development)

در کلی ترین معنای کلمه، غرض از توسعه ی ناموزون جامعه ها، کشورها و ملتهایی است که با آهنگی ناموزون توسعه می یابند، به نحوی که در موارد معینی آنهایی که با برتری بر دیگران آغاز می کنند می توانند این برتبری را افزایش دهند، حال آن که در موارد دیگر، به سبب همین تفاوت در ضرب آهنگ توسعه، آنهایی که واپس مانده اند می توانند به آنهایی که از امتیاز آغازین برخوردارند برسند و از آنها پیشی گیرند. بنابراین، برای آن که مفهوم برسند و از آنها پیشی گیرند. بنابراین، برای آن که مفهوم ویژه نیرو(ها)ی پیش راننده ی اصلی را که این تفاوت ویژه نیرو(ها)ی پیش راننده ی اصلی را که این تفاوت آهنگ توسعه را معین می کند در بر گیرد.

در سرمایه داری، عمدتاً امکان پیشی گرفتن از رقیبان در بهره گیری از فنون تولیدی و / یا سازمان کار، یعنی برخورداری از بارآوری بالاتر کار است که هم ضرب آهنگ توسعهی مؤسسهها و هم ملتها را معین می کند. رشد افزایشی هنگامی میسر می شود که از آستانهی معینی از انباشت سرمایه، صنعتیشدن، آموزش فنی کارگران، مهندسان، دانشمندان و ماننید آن برگذشته باشند. از این رو، نخستین کشورهایی که در اواخر سدهی هجدهم و اوایل سدهی نوزدهم انقلاب صنعتی را پشت سر گذاشتند در قیاس با آنهایی که بعدتر به همان جاده وارد شدند امتیازهایی قطعسی و حیاتی به دست آوردند، و بدینسان تفاوت در سطح توسعه را، که در آغاز اندک بود، افزایش دادند. از سوی دیگر، با درنظرگرفتن این نکته که بهطورادواری پیشرفتها و دستاوردهای واقعی فنون تازه دست میدهد، کشورهایی که بهطریقی بعدتر به توسعهی صنعت بزرگ راه می ابند، ولی از هم اکنون دارای پیش شرطهای اساسی رشد افزایشی هستند، می توانند از آنهایی پیشی گیرند که پیش از آنها بر بازار جهانی چیرگی داشتهاند. این گونه کشورها این کار را اساساً بهاین ترتیب ا نجام میدهند که مختصات فنی به دست می آورند که بهمراتب روز آمدتر از کشورهایی است که این کار را بیست سی سال پیشتر بر یک

شالودهی صنعتی بزرگ انجام دادهاند، و به همین دلیل در کنار آنچه روزآمدتر است کارخانهها و دستگاههای بسیار قدیم تر را هم دارند. افزونبراین، این دیرآمدگان نسبی با آسودگی بیش تری می توانند در شاخههای جدید صنعت حرکت کنند. این یکی از دلایل این امر است که چرا در پایان سده ی نوزدهم آلمان و ایالات متحد آمریکا پایان سده از بریتانیا و فرانسه در مقام تولیدکنندگان صنعتی اصلی پیشی بگیرند، و چرا ژاپن و آلمان غربی امروزه از ایالات متحد آمریکا پیشی می گیرند.

تروتسکی مفهوم توسعهی ناموزون را (که مارکس و لنین بهطورگسترده آن را به کار گرفتند) گسترش بخشید تا پدیده های پیچیده تری را در بسر گیرد و آن پدیدهی توسعهی ناموزون و مرکب است. گرچه كشورهاى نسبتأ وابسمانده تحت سرمايهدارى آزادگذاری رویهم رفته مراحل توسعه یی را می پویند که همانند توسعه یی است که کشورهای پیشرفته تبر چند دههی پیش سیر می کردهاند، این امر دیگر در امپریالیسم مصداق نبدارد. بنیش تبر کشورهای کمترتوسعه یافته به جای رشد ارگانیک صورت مرکبی از «توسعهی توسعهنیافتگی را تجربه کردهاند. اقتصاد این کشورها به صورت ترکیب یک «بخش مدرن» (که اغلب یا زیر سلطهی خارجی است، یا زمام توسعهی آن به دست دولت است یا ترکیبی از این دو است) و یک «بخش سنتی» (خواه ابتدایی، مانند کشاورزی و خواه زیر سلطهی طبقات حاکم پیشاسرمایهداری یا تجاری) جلوه می کند. در نتیجه ی این ترکیب ویژه هیچ رشد افزایشی در کار نیست، و واپسماندگی کشاورزی موجبات محدویت بازار داخلی را فراهم می آورد که در حکم ترمزی بر آهنگ صنعتیشدن است، و بخش مهمی از سرمایهی پولی انباشته شده از صنعت به سوی سرمایه گذاری در املاک، رباخواری و مال اندوزی منحرف میشود. (نیز  $\rightarrow$  توسعهنیافتگی و توسعه). بــرای آگــاهی افــزون تــر ← لنــین، وی. آی. ۱۹۱۶

(۱۹۶۴)؛ تروتسکی، لئون ۱۹۳۲. *ارنست مندل* 

#### تولید (production)

گرچه در جهان سیاست مارکسیسم با پیکار برای کمونیسم پیوند دارد در نظریهی خود با نقش اساسا تعیین کننده ی تولید یکسان گرفته می شود. هر جامعه با هیئت معینی از ساختمان اجتماعی و تاریخی نیروهسا و روابط تولیسدی مشخص می شود که شالوده یی را تشکیل می دهد که بسر پایه ی آن دیگر روابط اقتصادی و اجتماعی استواراند.

انسانها در تولید اجتماعی زندگی خود وارد روابط معینی می شوند که اجتناب البذیر و مستقل از اراده ی آنها است، و این همان روابط تولیدی است که با مرحله ی معینی از تکامل نیروهای تولید مادی شان تناسب دارد. مجموع این روابط تولیدی ساختار اقتصادی جامعه را، یعنی بنیاد واقعی بی را تشکیل می دهد که بسر شالوده ی آن روبنایی حقوقی و سیاسی قرار می گیرد و این روبنا منطبق با شکلهای معینی از آگاهی اجتماعی است. شیوه ی تولید زندگی مادی، فرایند زندگی اجتماعی، سیاسی و فکری را در کل مشروط می سازد. (مارکس، گلمی در نقد اقتصاد سیاسی، پیش گفتار).

مارکس در ادامه ی این پاره گفتار مشهور می گوید که گذار یک شیوه ی تولید به شیوه ی دیگر را باید بر پایه ی نقش تعیین کننده ی تولید درک کرد. بااین همه چیزی که به همین اندازه مهم است این است که مارکس این ملاحظات را همچون «نتیجه یی کلی که من به آن رسیدم و همین که به آن دست یافتم به عنوان سررشته ی راهنمای پژوهشهای من به کار آمد» عنوان سررشته ی راهنمای پژوهشهای من به کار آمد» مارکس هیچ گونه بازنگری را در نتایج خود محتمل می شمرد، بلکه غرض این است که تحلیل او متکی بر پژوهش منطقی و تاریخی بیش تری است. برداشت ماتریالیستی تاریخ ( ) ماتریالیسم تاریخی را نباید فلان ضابطه بندی حاضر آماده برای آشکارساختن رازهای سازمان و تکامل اجتماعی شدم د.

این امر از بحث وجدلی در مارکسیسم آشکار است که، برای نمونه، مسئلهی جبرگرایسی و رابطه ی میان زیربنا و روبنا را در احاطهی خود می گیرد. ولی ایس موضوعی است که بر درک از خود تولید تأثیر میگذارد. مارکس در درآمد خود بـر گروندریسه (ب ۲c) در گفتاری کلی نتیجه می گیرد که «نه تنها تولید، توزیع، مبادله و مصرف یکسان اند، بلکه آن ها اعضای یک کلیت، و تمایزهایی در یک وحدت را تشکیل میدهند» در عین اینکه پیشتر (ب ۲۵) گفته است که «نه تنها تولید بی درنگ مصرف و مصرف بی درنگ تولید است... بلکه همچنین هربک از آنها، گذشته از اینکه بیدرنگ آن دیگری باشد و گذشته از اینکه آن دیگری را وساطت کند، افزون براین با کامل ساختن خود دیگری را می آفریند، و خود را همچیون دیگری می آفریند». این همه، برای نمونه، از جامعه هم چون نظامی از باز تولید و از مصرف در فرایند کار وسایل تولید نتیجه می شود. مارکس سپس به گفتاری میشابه دربارهی رابطهی میان **توزیع** و تولید میپردازد. اینهمه به کار آن میآید تا روشن سازد که این مقولههای اقتصادى يكسان نيستند بلكه روابط معيني ميان آنها وجود دارد. افزونبراین، گرچه «بدینسان تولید معینی مصرف، توزیع و مبادلهی معینی و نینز روابط معین میان این عناصر متفاوت را تعیین می کند... خود تولید را عناصر دیگری تعیین میکنند». (ب ۲۵).

بنابراین، هیچ رابطهی ساده یسی میان تولید و بقیه ی اقتصاد، شیوه ی تولید یا صورت بندی اجتماعی وجود ندارد. درواقع، حتا آنچه موضوع تولید را تشکیل می دهد مبهم است. برای جامعهی برده داری، تا آنجا که بردگان می توانند خریدوفروش شوند، باز تولید نوع حبشر> می تواند حرکتی تولیدی باشد. برعکس، برای سرمایه داری به جهت ویژگی ممیز نیروی کار هم چون کالا جنبهی اساسی دارد که فرایند باز تولید به دست سرمایه بیرون از قلمرو تولید قرار گیرد. این مثال دشواری و خطرهای یکسان شمردن مقولههای کلی و غیر تاریخی چون تولید را روشن می سازد. بااین همه، غیر تاریخی چون تولید را روشن می سازد. بااین همه،

این امر به این دریافت می انجامد که تولید و عناصر مرتبط با آن به شکلی بالاخص تاریخی همواره اجتماعی اند و این که این امور می بایست مورد مطالعه قرار گیرند تا شکلهای ویژه ی تعیّن و تعریف را که در بر دارند استخراج گردد: «در همه ی شکلهای جامعه یک نوع ویژه ی تولید وجود دارد که بیر بقیه چیرگی می گیرد، که روابطاش به این طریق به بقیه مرتبه و تأثیر ارزانی می کند. این نوعی روشنایی عام است که همه ی دیگرنگها را در بر می گیرد و ویژگی شان را حکواصلاح می کند» (گروندریسه، درآمد، ب ۳).

مارکس در سرمایه گاهگاه تولید را مقوله یمی کلی میشمارد تا شکلهای ویژه ی آن را برای سرمایه داری روشن سازد. برای نمونه، فرایند کار مستلزم پروراندن مجموعه یی از مواد خام به صورت فرآورده های نهایی است که در آن مواد نخستین اغلب در فرآورده قابل دیسدن انسد، مانند بافندگی. در مورد تولید سرمایه داری چنین مواد خامی نمودار سرمایه ثابت اند و همین است که در فرآورده ی کالایی به شکل حفاظت ارزشهای آغازین و ارزشهای مصرفی حفظ میشود. بر همین قیاس، این واقعیت که ارزش است که حفظ میشود و طی تولید ضرور تأ افزوده می شود پنهان می ماند، این نکته چه بسا بیش تر در مورد ارزش اضافی صدق می کند.

گرچه تولید در آنِ واحد هم مقوله یمی کلی و هم مقوله یی است با ویژگی های اجتماعی و تاریخی معین، از نگاه مارکسیسم عنصر تعیین کننده در تشخیص دومی عبارت است از شیوه ی تولید و روابط طبقاتی و نیروهای تولیدی پیوسته به آن. ایسنها را نیسز به نوبه ی خود با ارجاع به مقوله های کلی چون استثمار، مالکیت وسایل تولید، سطح فناوری و مانند آن، بیشتر می توان مشخص ساخت. ولی خطا است که درک مارکس یا مارکسیسم را از تولید هم چون امری که منحصراً دل مشغول تولید مادی است در نظر بگیریم. در ترازی کلی، ایس درک هم با باز تولید صسورت بنسدی اجتماعی سروکار دارد و هم با

صورتبندی اقتصاد. سخن مارکس در این مورد روشن است که جامعه هم روابط سیاسی و ایدئولوژیک خود را تولید میکند و هم روابط اقتصادی خود را، حال آن که گرایشی در سرمایهداری وجود دارد که، برای نمونه، تولید را با سرمایه به تنهایی یا به نحوکلی تر با کار مزدی یکسان میشمارد. مارکسیسم تأکید ورزیده است که طبقهی حاکم می بایست وسمایل مشروعیت را تولید کند، ایس که پرولتاریا میبایست با کار خانگی بازتولید شود و غیره. در هر مورد، فعالیت تولیدکننده لازم می آید، که در بیش تر آن سرمایه مستقیماً درگیر نیست و مقدار بسیاری از آن از لحاظ محتوا غیرمادی است. گرچه بـه جای یکسانشمردن فعالیتها با تولید سرمایهداری می توان این فعالیتها را با تولید سرمایه داری «روشین ساخت»، بااینهمه این فعالیتها تولیدیانند و می بایست به همین سان درک شوند. همین نکته در مورد قلمرو اندیشهها صدق میکند که بر اثر فعالیتها و روابطی تولید میشوند که در آن ما همان اندازه، اگر نه بیشتر، بر اثر خود عمل اندیشیدن درگیریم (برای- نمونه بتواره کی کالایی).

تولید اندیسه ها، مفه و مها، و آگاهی در آغاز مستقیماً با فعالیت مادی و مراوده های مادی انسان ها، و زبان زندگی واقعی، درهم تنیده می شود. تصور کردن، اندیشیدن، مراوده ی ذهنی انسان ها، در این مرحله به صورت برون ریزی مستقیم رفتار مادی شان نمودار می شود. همین امر در مورد تولید ذهنی صدق می کند آنسان که در زبان سیاست، قوانین، اخلاق، دین، و متافیزیک مردم بیان می شود. انسان ها تولید کنندگان مفهوم ها و اندیشه های خویش اند سانسان های مفهوم ها و اندیشه های خویش اند سانسان های نیروهای تولید خویش و تکامل مراوده ی منطبق نیروهای تولید خویش و تکامل مراوده ی منطبق با این نیروها تا فراخ ترین شکل های آناند.

بن فاین

تولید کارگاهی/ مانوفاکتور (manufacture)

.مارکس تولید کارگاهی یا مانوفاکتور را به عنوان شکلی از هم کاری وصف می کند که بر پایه ی تقسیم **کار** استوار است (سرمایه، ج ۱، ف ۱۴). در بریتانیا، از میانهی سده شانزدهم تا واپسین ربع سدهی هجدهم، تولید کارگاهی شکل مسلط تولید سرمایهداری است. تولید کارگاهی از دو راه گوناگون سرچشمه می گیرد. نخست، فرآورده هایی هستند که حاصل فرایندهای دستی مستقل متعددانید (مارکس نمونیه هیای تولید کارگاهی دلیجان با ساعت را مثال می آورد، و آن را «تولید کارگاهی ناهمگن» مینامید، سرمایه، ج ۱، ف ۱۲). این کارگران صنعت دستی مستقل در یک کارگاه واحد، زیر نظارت یک سرمایه دار، گرد هم می آیند و سپس، در جریان زمان، فرایندهای مستقل سه عمل کردهای مبسوط گوناگون تجزیه میشوند که به صورت کارکردهای انحصاری کارگران ویژه درمی آیند. هر کارگر فقط کارگری بخشی و جزیبی است، و کیل فرایند تولیدی عبارت از ترکیب همهی عمل کردهای جزیی است. دوم، اقلامی هست که در زنجیرهیی از عمل کردها کلاً به دست کارگر دستی منفرد تولید میشود (مارکس نمونهی تولید کارگاهی کاغذ، یا سبوزن را مشال می آورد، و آن را «تولید کارگاهی اُرگانیک» میخواند، همان). باز، این کارگران همزمان در یک کارگاه به کار گرفته میشوند، و در آغاز همه یک کار واحد را انجام میدهند. کار به تدریج تقسیم میشود، تا این که کالا دیگر فرآوردهی فردی یک كارگر دستى مستقل نيست، بلكه فرآوردهى اجتماعي کارگاهی از کارگران صنعت دستی است که هریک از آنها فقط یکی از عمل کردهای جزء سازنده و جزیی را انجام میدهد. درهرصورت تقسیم کاری دست میدهد، یا در فرایند تولید تکامل بیش تری می یابد. ماشین آلات کم مورد استفاده قرار می گیرد، مگر در مورد فرایندهای ساده یی که میبایست در یک مقیاس بزرگ، یا کاربرد نیروی بزرگ، هدایت گردد (هرچندکه استفادهی براکنده از ماشین آلات در سدهی هفدهم در

فراهمآوردن شالوده ی عملی برای ریاضیات اهمیت داشت و موجبات تکوین علم مکانیک را فراهم آورد). غرض این است که دوره ی تولید کارگاهی هرگز به یک وحدت فنی دست نیافت، و یگانه فقره ی ماشینآلات که بهویژه وجه ممیز این دوره به شمار میآید همان است که مارکس آن را «کارگر جمعی» میخواند بیک سویه گی تخصص هر کارگر او را بر آن میدارد که به عنوان جزیی از کارگر جمعی با نظم و ترتیب یک ماشین کار کند.

ولی در پی تخصص ناشی از تقسیم کار در تولید کارگاهی، کارگران از وسایل تولید بیش تر جدا میشوند، زیراکه آنچه با تخصص از دست می رود در سرمایه یی متمرکز میشود که آنها را به کار میگیرد: نیروی تولیدی اجتماعی سرمایه به کارگر جمعی واگذار میشود، و این نیرو فقط از طریق فقر و فلاکت نیروی کار تولیدی فردی افزایش می یابد. تقسیم کار در تولید کارگاهی نه تنها کارگران را متخصص می سازد و آنها را در سازوکاری واحد ترکیب می کند؛ بلکه از این راه یک سازمان کار اجتماعی پدید می آورد که نیروهای کار تولیدی تنازهینی را بنه نفیع سرمایه پرورش و توسعه میدهد، و درعین حال از لحاظ تاریخی شرایط تازهیی برای سلطهی سرمایه بر کار بدید می آورد. پس، تقسیم کار در تولید کارگاهی روش وینژه یمی در پدیندآوردن ارزش اضافی نسبی است. بااین حال، روش محدودی است. مهارت صنعت دستی همچنان شالودهی فنی تولید بر جا میماند، و سلسلهمراتبهای مهارت که تولید کارگاهی پرورش و گسترش میدهد، خودفرمانی مهمیی از سرمایه برای کار پدید می آورد. هیچگونه چارچوب عینی تولید کارگاهی وجود ندارد که مستقل از خود کارگران باشد؛ تولیدکارگاهی اساساً یک ساختمان اقتصادی ساختگی است که بر تولید صنعت دستی در شهرها و صنایع خانگی در مناطق روستایی استوار است. بدون ماشین آلات هیچ راهی وجود ندارد تا سرمایه بر پایهی آن بتواند چسبندگی دایسهالعمسر کسارگران را به

کارکردهای جزییشان درهم شکند، و این شالوده ی فنی محدود به این معناست که سرمایه دایماً با مسایل مربوط به حفظ انضباط کار سروکار دارد که فقط با زور می تواند آن را انجام دهد. سرمایه به رشد و توسعه ماشین آلات نیاز دارد تا نقشهای استادی و مهارت را همچون اصل تنظیم بخش تولید اجتماعی براندازد.

سرانجام، دوره ی تولید کارگاهی شاهد پیدایش و شکوفایی اقتصاد سیاسی همچون علمی مستقل بود. نویسندگان در جهان کهن با کیفیت و ارزش مصرفی سروکار داشتند، حال آن که در هنگام دوره ی آغازین تولید کارگاهی، نویسندگان (از دابلیو. پتی به این سو) به پروراندن اصل کاستن از زمان کار لازم برای تولید کالاها و تأکید روبهافزونی بر کمیّت و ارزش مبادله یی پرداختند (به ارزش). درواقع، مارکس به سبب پرداختند (به ارزش). درواقع، مارکس به سبب تاکیدی که اَدَم اسمیث بر تقسیم کار دارد، و نیز به سبب شیوه یی که بر پایه ی آن به تقسیم کار از طریق منشور تقسیم کار در تولید کارگاهی مینگرد، او را «اقتصاددان سیاسی ناب و نمونه ی دوره ی تولید کارگاهی» مینامد (سرمایه، ج ۱، ف ۱۲). (نیز به انباشت؛ فرایند کارگاهی»

سايمنِ مون

# تولید کالایی خُرد

#### (petty commodity production)

تولید کالایی خُرد (از این پس تکخ) که اغلب از نظر توصیفی «تولید خانگی» نامیده می شود، جایگاهی مهم و مناقشه انگیز در مارکسیسم دارد، گرچه غالباً مفهومی است که در تفسیرهای متضاد از ماهیت و پویه شناسی سرمایه داری به صورت پوشیده وجود دارد. تکخ عبارت است از یگانگی کارِ فردی یا خانوادگی و تملک خصوصی بر وسایل تولید که کالاهایی برای مبادله تولید می کنید. این تعریف در آرای گوناگون مستتر است که تکخ: ۱) وجه مشترک سرمایه داری و دیگر شیوه های تولید است (آنچه مارکس آن را دیگر شیوه های تولید است (آنچه مارکس آن را مقوله هی می خوانه که کالاهایی برای مقوله هی می خوانه که کالاهای «سیاده» می خوانه که کالاهای «سیاده»

پیشاسرمایه داری یا موقت است که تکامل سرمایه داری دیر یا زود آن را به نابودی می کشاند؛ ۳) مقوله ی متمایز سرمایه داری است که تابع فرایندهای مداوم گرچه ناهموار نابودی و باز آفرینی است.

همه ی این مواضع (و انواع گوناگون آن) می توانند در پاره گفتارهای گوناگون مارکس مدعی حمایت شوند. توضیح «ماندگاری» تکخ، به ویژه در کشاورزی، بر اثر گندارهای طولانی و کشدار یسا «سدشده» بسه سرمایه داری نمودار موضع دوم است (ب دهقانان؛ مسئله ی ارضی). دیگران تکخ را به حکم «کار کردها»ی آن برای سرمایه داری توضیح می دهند، به ایس عبارت که کار پرداخت نشده ی خانواده ارزش کالاهایی را که این کار تولید می کند ارزان می کند یا به آنها «یارانه» می دهد؛ یک شکل دیگر از این نگرش مفهوم «انسجام شیوه های تولید» است (ب مار کسیسم و جهان سوم)، شیوه های تولید» است (ب مار کسیسم و جهان سوم)، که خویشاوندی هایی با نظریه ی امپریالیسم رزا

گیبون و نئوکاسموس (۱۹۸۵) در ارزیابی و واگویی مهمی به سود موضع سوم استدلال میکنند و از نظریههای ارزش اضافی مارکس ج ۳، نقل میآورند:

دهقان یا پیشهور مستقل به دو شخص تقسیم می شود. او به عنوان دارنده ی وسایل تولید سرمایه دار است، به عنوان کارگر کارگر مزدبگیر خود است. بنابراین، به عنوان سرمایه دار دست مزد خود را به خود می پردازد و سود خود را روی سرمایه ی خود می کشد؛ یعنی او به عنوان کارگر مزدی خود را استثمار می کند، و به صورت ارزش اضافی به خود حزد > می پردازد، باجی که کار به سرمایه بده کار است (ص ۴۰۸).

در این جا تکخ وحدتی متخاد است که بر پایه ی جدایی پیشینی سرمایه و کار، یعنی شرط بنیادی سرمایهداری، استوار است، و بدین سان آن را از وحدت کار و وسایل تولید در شیوه های تولید پیشاسرمایه داری متمایز میسازد، و همچنین

بیان کننده ی بی ثباتی ذاتی آن و گرایشاش به تجزیه به این یا آن شخص از «اشخاص» تشکیل دهنده ی آن است:

پیشهور یا دهقانی که با وسایل تولید خود تولید میکند یا به تدریج تبدیل به سرمایه دار کوچکی می شود که کار دیگران را استثمار میکند، یا با از دست دادن وسایل تولید خود آسیب می بیند... و تبدیل به کارگر مزدی می شود. این گرایش در شکل جامعه یی است که در آن شیوه ی تولید سرمایه داری چیرگی دارد. (ص ۴۰۹).

این که چه گونه، تا کجا و با چه پی آمدهایی این گرایش به تمایزگذاری طبقاتی متحقق می شود همواره بسته به شرایط تاریخی ویژه است که بسیاری کسان از جمله لنین (۱۸۹۹) در پژوهش های مشخص به تحلیل آن می پردازند.

دو سازوکار متمایز آنهدام تکخ وجود دارد: بهویژه انهدام شاخههای تولید بر اثر رقابت در تولید سرمایهداری؛ و آنهدام کسبوکارهای فردی بر اثر رقابت میان تولیدکنندگان خُرد. ایس هر دو پرولتری شدن تولیدکنندگان خُردی را نمودار میسازند که توانایی ندارند وسایل تولید خود را بازتولید کنند. ولی دومی همچنین این امکان را مجسم میسازد که برخی سرمایهدار شوند.

لنین با توجه به ایجاد و ایجاد دوباره ی تکخ بر آن است که «سرمایه داری شماری از "قشرهای میانی جدید" را ناگزیر دوباره و دوباره به وجود می آورد...» («مارکسیسم و رویزیونیسم»، مجموعه ی آثار، ج ۱۵، ص ۳۹). این نکته نیازمند توضیحی کارکردگرا یا غایت شناسانه نیست بلکه پی آمد دگرگونی هایی در نیروهای تولیدی و تقسیم کار اجتماعی و در الگوهای نیروهای تولیدی و تقسیم کار اجتماعی و در الگوهای انباشت سرمایه است. پس، گستره یا صرف وجود تکخ شاخص «واپس ماندگی» به شمار نمی رود؛ بلکه شخص «واپس ماندگی» به شمار نمی رود؛ بلکه سنخهای تکخ در شاخه ی ویژه یی از تولید اقتصاد است که حاکی از سطح تکامل نیروهای تولیدی است.

ایس سنخها ازجمله عبارتاند از: کستنزارهای خانوادگی به شدت به سرمایهداری مبدل شده و کسبوکارهای کامپیوتری خانگی در سرمایهداری غرب و نیز تولید دهقانی و پیشهورانه در جهان سوم. تفاوت بنیادی میان نیروهای تولیدی تکخ و تولید سرمایهداری تفاوتی مربوط به فرایند کار است، و لذا بیش تر اجتماعی است تا فنی: حصر تکخ به فرد یا خانواده مانع هرگونه تخصص گسترده و همکاری پیچیده در تولید می شود (که مارکس از آن به «کارگر جمعی» تعبیر می کند).

یک دلیل مهم برای آرای مصرانه در باب تکخ همچون پیسشاسرمایهداری یا غیسر سسرمایهداری پیوند آن با مفهومهای وحدتمند غیرتاریخی «امر» خانوار یا «امر» خانواده بوده است. اکنون در پرتو پژوهش فمینیستی در تقسیم کار جنسی، مالکیت و درآمد در تولید و بازتولید خانوار، و این که مشکلهای نابرابری جنسیتی چهگونه در فرایندهای ویژه ی کالایی شدن دگرگونی می پذیرد، این مفهومها دیگر دفاعناپذیر است. این امر همچنین اندیشه ی «خوداستثمارگری» را (چنان که در بالا در انتفل قول از مارکس آمد) دستخوش مشکل کرده است؛ استثمار کار زنان و کودکان یا دیگرخویشان فرودست به دست مردان روشن می سازد که چهگونه جایگاههای طبقاتی سرمایه و کار که در تکخ ترکیب می شوند می توانند میان اعضای کسبوکارهای کالایی خُرد با اختلاف درجه توزیع گردند.

افسزون بسر تفسسیرهای ناسسازگار در بساب تکامسل

سرمایه داری که هماکنون ذکرش رفت، تکخ از آنرو مناقشه انگیز بوده است که سیاست خرده بورژوازی را همراه گرایش اش به نوسان نامنظم میان اتحاد با طبقه ی کارگر و با بورژوازی پدید می آورد. اگر «طبقات به مفهوم مارکسیستی را... صرفاً روابط سرمایه داری به دست نمی دهد، بلکه نیازمند آن است که از طریق عمل سیاسی ویژه شکل بگیرد» (گیبون و نئوکاسموس ۱۹۸۵، ص ۱۸۳)، باید با ایدئولوژی ها، درخواستها و کنشهای تولیدکنندگان خُرد در رابطه با کردارهای پرولتری و بورژوایی در بزنگاههای خاص مبارزه روبه رو شد و آن را مورد ارزیابی قرار داد. پس، میارزه روبه رو شد و آن را مورد ارزیابی قرار داد. پس، سیاست تکخ را هم به اندازه ی اقتصاد آن نباید به شیوه یی پیشینی یا مکانیکی جه «زباله دان تاریخ» واگذاشت.

حاشیه یی جالب بر تحلیل مارکسیستی جاری این است که پژوهش تکخ در جهان سوم اندیشهورزی تازه یی را در باب جایگاه آن در اقتصاد غرب، یعنی کار درباره ی کشاورزی خانوادگی، و درباره ی شکلهایی از تکخ که رکود و پسافوردیسم پدید می آورند، برانگیخته است.

بسرای آگاهی افازون تسر به فریدمن، هریست ۱۹۸۰؛ گیبون، پیتر و نئوکاسموس، مایکل ۱۹۸۵؛ ردکلیفت، نانکی و مینگیونی، انزو ۱۹۸۵؛ اسکات، الیسون مک ایسون ۱۹۸۶؛ اسمیث، جان، اورس، هانس دیتسر و ولرستاین، ایمنوئل ۱۹۸۴.

هنری برنستاین

#### حامعه (society)

مارکس اصطلاح «جامعه» را (مانند بیش تسر جامعه شناسان) به سه معنا، که از حیث متنی از هم متمایزاند، به کار برد تا به پدیده های متمایز اما پیوسته به هم اشاره کند: یک) جامعه ی انسانی یا «انسانیت اجتماعی شده» به معنای دقیق کلمه؛ دو) سنخهای تاریخی جامعه (برای نمونه جامعه ی فتودالی یا سرمایه داری)؛ و سه) هر جامعه ی خاص (برای نمونه رای نمونه باستان یا فرانسه ی مدرن).

آنچه در برداشت مارکس متمایز است نخست این است که این برداشت کار خود را از تصور انسانها در جامعه آغاز می کند، و مستلزم تیضادی میان فرد و جامعه نیست که بتوان با تصور فلان نوع قرارداد اجتماعی، یا جامعه را پدیده یی فرافردی شمردن، بر آن چیرگی یافت. بدین سان، او در *دست نوشته های* اقتصادی و فلسفی (دستنوشتهی سوم) مینویسد: «حتا هنگامی که کار علمی می کنم... فعالیتی اجتماعي انجام مي دهم زيرا انسان هستم. نه تنها مواد فعالیتام ـ مانند خود زبانی که متفکر آن را به کار می گیرد ـ به عنوان فرآورده یی اجتماعی به من داده می شود حبلکه> هستی ام فعالیتی اجتماعی است». او به سخن خود با گفتن این نکته ادامه میدهد که میا مىبايست از اصل قراردادن «جامعه» همچون انتزاعى كه رویاروی فرد قرار می گیرد بپرهیزیم، «زیرا فرد یک موجود اجتماعی است». این جنبه از برداشت مارکس را بعدتر آدلتر به کامیل تیرین نحبو پرورانید؛ آدلتر، از دیدگاهی نوکانتی، این جنبه را در حکم قراردادن شرط فراگذرنده یی برای علم جامعه میدانست (آدلر ۱۹۱۴). ویژگی دوم برداشت مارکس از جامعهی انسانی در کل این است که جامعه را از طبیعت جدا نمی کند؛ برعکس، انسانها را بخشی از جهان طبیعی به شمار

می آورد که شالوده ی واقعی همه ی فعالیت های آن ها است. بدین گونه، تولید و باز تولید زندگی مادی، از طریق کار و زادوولد، هم رابطه یی طبیعی و هم رابطه یی اجتماعی است (دست نوشته های اقتصادی و فاسفی). در این خصوص دیدگاه مارکس عمیقاً با آن دیدگاهی تفاوت دارد که بر بیش تر جامعه شناسی چیرگی داشته است، و به موجب آن جامعه اغلب پدیده یی خودفرمان انگاشته شده است، و رابطه اش با جهان طبیعی نادیده گرفته شده است، و با این پی آمد که بررسی فرایندها و مناسبات اقتصادی عمدتاً به حساب نیامده و به قلمرو یک علم اجتماعی جداگانه و تخصصی واگذار شده است. به همین دلیل است که تخصصی واگذار شده است. به همین دلیل است که جامعه ی مارکس جامعه شناسی نیست بلکه اقتصاد سیاسی است».

برداشت کلی مارکس دارای ویژگی ممیز سومی است که آن را به مفهوم او از «سنخهای جامعه» پیوند میدهد؛ به سخن دیگر، رابطهی میان جامعه و طبیعت را به عنوان دادوستدی، از طریقِ کار، بررسی میکند که از لحاظ تاریخی رو به بالندگی دارد و درعینحال مناسبات اجتماعی میان انسانها را پدید میآورد و دیگرگون میکند (سرمایه، ج ۱، ف ۵). این فرایند تاریخی (ب ماتریالیسم تاریخی) دارای دو جنبه است، تاریخی که توسعهی نیروهای تولیدی (یا پیشرفت فناورانه) است، و دیگر تقسیم کار اجتماعی رو به دگرگونی که روابط تولیدی اجتماعی (ب نیروها و دگرگونی که روابط تولیدی اجتماعی (ب نیروها و روابط تولید) و بهویژه روابط طبقاتی را تشکیل دیدهد.

بنابراین، نزد مارکس سطح تکامل نیروهای مادی تولید، و روابط تولید منطبق بر آن است که خصلت سنخهای متمایز جامعه را معین میکند؛ و در

ديباجــهى ۱۸۵۹ شـيوههـاى توليـدى آسـيايى، باستان، فئودالی و بورژوایی مدرن را «اعصار پیـشرو در صورتبندی اقتصادی جامعه» مینامید. گذار از یک سنخ جامعه به سنخ دیگر هنگامی روی میدهد که نیروهای مادی تولید در تعارض با روابط تولیدی موجود قرار می گیرند (← مرحله های تکامل)، و این رابطهی تعارض آمیز شکل همستیزی طبقاتی را به خود میگیرد. پژوهشگران مارکسیست بعندی بنا پیراستن، گسترش بخشیدن و بازنگری در عرضه داشت طرح وارهی مارکس از سنخ های اصلی جامعه سروکار پیدا کردهاند. بدین سان، از یک سو مفهوم جامعهی آسیایی موضوع بحث و جدل فراوان بوده است، حال آن که از سوی دیگر، مفهوم جامعهی قبیله یعی، بر اثر رشد و کسترش انسان شناسی مارکسیستی، که در سالیان اخیر عمدتاً زير تأثير ساختار گرايي سوده است، بهطور كامل تبر مبورد تحليل قبرار گرفته است. درعین حال، هم زنجیرهی تاریخی سنخهای جامعه و هم ماهیت دقیق گذار از یک سنخ به سنخ دیگر (بهویژه گذار از فئودالیسم به سرمایهداری) بسر مبنای گستره ی بسیار فراخ تر داده های تاریخی بەنحودقىق تر بررسى شدە است.

مسئلهی مهیم دیگر برای تحلیل مارکسیستی جامعههای سوسیالیستی کنونی است. (ب بحران در جامعهای سوسیالیستی؛ سوسیالیسیم). در ایسنجیا مسئلهی عمده ی مورد نظر، نخست، خیصلت روابط تولیدی اجتماعی است که بر نیروهای تولیدی اشتراکیشده استوار است سخواه مناسبات طبقاتی تازه یی سر برآورده باشد و در آن طبقه ی حاکم تازه یی مرکب از مقامات حزبی، دیبوانسالاری (جبیلاس ۱۹۵۷)، و مرکب از این گروهها وجود داشته باشد بودم، ماهیت دولت و قدرت سیاسی در این سنخ از جامعه. به بیان کلی تر می توان پرسید تا کجا کل دشکل زندگی» در این جامعهها، آن گونه که واقعاً

وجود دارند، با اندیشهی مارکس در باب «جامعهی تولیدکنندگان متحد» (سوسیالیسم یا کمونیسم) تطبیق میکند و تنها در این چند دههی گذشته است که تحلیل مارکسیستی نظاممند و بنیادی از این سنخ جامعه آغاز به بالیدن کرده است.

سرانجام، هم مارکس و هم انگلس بر نیاز به پیرداختن به بررسی تاریخی واقعی جامعههای خاص تأکید ورزیدند، و در نوشته های خود در باب انگلستان، فرانسه و آلمان این سرمشق را دنبال کردند. انگلس (نامه به سی. اشمیت، ۵ اوت ۱۸۹۰) با گفتن ایـن کـه «برداشت ما از تباریخ بهویژه در حکم راهنمایی به بررسی است... همهی تاریخ میهایست از نبو بررسی شود» به بیان دیدگاه کلیشنان پرداخت؛ حال آن که مارکس (سرمایه، ج ۳، ف ۴۷، ب ۲) بسر آن ببود که شالودهی اقتصادی که در ویژگیهای ممینز عمیدهی خبود یکسان است می توانید «به سبب تأثیر اوضاعواحوال بیرونی بی شمار، تأثیرات آبوهوایی و جغرافیایی، ویژگیهای نژادی، تأثیرات تاریخی بیرونی و مانند آن بینهایت دگرگونگیها و درجات را» متجلی سازد، و این که چنین دگرگونگیهایی را فقط می توان از راه پیژوهش در «شیرایطی که بهنحبوتجربی داده می شود» دریافت. برداشت کلی مارکس از جامعه، و نیز طبقهبندی او از سنخهای جامعه، ارزش خود را بهویژه در فراهم آوردن چارچوبی برای بررسی های تاريخي و جامعه شناسانهي مفصل جامعهها و بزنگاههای خاص اثبات کردهاند.

برای آگاهی افزون تر ← آدلر، ماکس ۱۹۱۴؛ گودلیه، موریس ۱۹۷۷؛ گرش، کارل ۱۹۳۸ (۱۹۶۷).

تام پاتامور

# جامعهشناسی (sociology)

چنسدی پسس از مسرگ مسارکس، در دورهیسی کسه جامعه شناسی به صورت رشته یسی دانشگاهی تثبیت می یافت، پیوندی تنگاتنگ، اما اغلب متعارض، میان نظریهی مارکسیستی جامعه و جامعه شناسی آغاز شد که تا امروز نیز ادامه یافته است. بی گمان مارکسیسم

برای تکوین جامعهشناسی انگیزهیمی مهم به شمار می آمد. تونیس در دیباچه ی کتباب تأثیر گذارش جماعت و انجمن (۱۸۸۷) به وامداری خبود به مارکس اذعان دارد، مارکسی که بنیا بر توصیف او کاشف شیوهی تولید سرمایهداری است، کسی است که به تدوین همان اندیشه یمی درباره ی جامعه ی مدرن می پیردازد کیه خبود تیونیس می کوشید در قالیب مفهومهای تازه آن را بیان کند. در نخستین کنگرهی بینالمللی جامعهشناسی در ۱۸۹۴ پژوهندگانی از چندین کشور (ازجمله تونیس، و از روسیه، کُوالوسکی) رسالههایی ارائه دادند که به بحث دربارهی نظریهی مارکس می برداخت. نیز در همین هنگام است که یدران بنیادگذار جامعهشناسی ــ ماکس وبر و امیال دورکم ـ تا حدود معتنابهی در تقابل انتقادی با مارکسیسم (← منتقبلان مارکسیسم)، به راههای گوناگون به تأسیس مبانی و حیطهی این رشتهی تبازه دست یازیدند. رابطه ی جامعه شناسی مدرن بیا اندیشهی مارکسیستی در صورد مارکس وبیر بسیار آشکار است، که بیش ترین بخش کارش با مسایل مارکسیستی ارتباط دارد، و این نبه تنها در مورد پژوهشهای بنیادیناش دربارهی خاستگاهها و تکامل سرمایه داری، و در تحلیل هایش از دولت، طبقه و منزلت، جنبش کارگری و سوسیالیسم، بلکه همچنین در مبورد نوشتههای روششناسیانهی او بسر ضد ماتریالیسم تاریخی نیز صدق می کند. به درجات کمتر، دورکم نیز دغدغهی نظریهی مارکسیستی را داشت: نشریهی س*ال نامهی جامعه شناسی*، که او پایه گذار و سر دبیر آن ببود، در نخستین سال های خود، در صفحات نقد و بررسی کتاب، توجه جدی به برداشت ماتریالیستی از تاریخ نشان داد. در ۱۸۹۵ دورکم به ایراد یک رشته درسگفتار دربارهی سوسیالیسم آغازید که قرار بود به وارسی جنامع مارکسیسم بیانجامید (گرچه پیش از آن که به این نقطه برسد کنار گذاشته

شد)، و در وایسین اثر مهماش (۱۹۱۲) کوشش فراوان

به کار برد تا برداشت خود را از کارکردهای اجتماعی

دیسن از «توضیح اجتماعی تمامِ» مموردِ پیمشنهادِ ماتریالیسم تاریخی متمایز سازد.

در پایان سدهی نوزدهم همچنین یاری مارکسیستی بنیادین و مستقلی به جامعه شناسی می شود که شامل این اقلام است: پژوهش کائوتسکی در انقلاب فرانسه (۱۸۸۹)؛ افسانهی لسینگ مرینگ (۱۸۹۳) که شالودههای جامعه شناسی مارکسیستی هنر و ادبیات، و نیز تاریخ اندیشه ها را ہی میں بےزد؛ بررسی انتقبادی سورل از جامعه شناسی دورکیم در داگراگونی اجتماعی؛ و بررسی های أغازین گرونبرگ در باب تاریخ ارضی و تاریخ جنبش کارگری. در روسیه اشاعهی کار مارکس موجب پدیدآمدن جریان اندیشه ی مارکسیستی نیرومندی در علوم اجتماعی شد که پلخانوف چهرهی مهیم آن به شیمار می رود. چندی پس از آن نخستین مکتب جامعهشناسی مارکسیستی در قالب مارکسیسم اتریشی سر برآورد كه انديشهوران اصلى أن طيى ربيع قبرن بعيدى بررسیهای جامعهشناسانهی مهمی را در باب تکامل سرمایه داری، ساختار طبقاتی، حقوق و دولت، ملیت ها و ناسيوناليسم پديد أوردند.

در ایس هنگام رشد و گسترش جامعه شناسی مارکسیستی تقریباً یکسر بیرون از دانشگاه ها انجام گرفت (گرونبرگ و لابریولا تنها دو «مارکسیست استاد دانشگاه» بودند)، و بنابراین شکاف چشم گیسری میان اندیسشه ی مارکسیسستی، که به نحوتنگاتنگی با جنبشهای سیاسی و سازمانهای حزبی پیوند داشت، و جامعه شناسی دانشگاهی وجود داشت. چنان که بعد تر لوویت (۱۹۳۲) در پژوهشی در باب وبر و مارکس بیان کرد، این وضعیت را می توان این گونه توصیف کرد که «علم اجتماعی نیز مانند جامعه ی واقعی ما، که این علم آن را مورد بررسی قرار می دهد، یگانه نیست بلکه به دو بخش تقسیم می شود: جامعه شناسی بورژوایی و مارکسیسم». ایس دیدگاه پس از انقلاب روسیه مارکسیسم». ایس دیدگاه پس از انقلاب روسیه هنگامی که مارکسیسم به صورت اصولِ دولتِ کارگرانِ در محاصره ی سرمایه داری در امد تقویت شد. در

۱۹۲۱ بوخبارین هیمچنان می توانست ماتریالیسم تاریخی را «نظام جامعه شناسی» توصیف کنید، و به بررسی انتقادی آثار جامعه شناسان دانشگاهی چون وبر و میکلس بپردازد، ولی با ظهور استالین جامعه شناسی رسما در مقولهی «ایدئولوژی بورژوایی» قرار گرفت، از زندگی دانشگاهی و فکری حذف شد، و جای خود را به ماتریالیسیم تاریخی داد که به شکلی انتزاعی و جزمی شرح و تفسیر می شد. این ساخت بندی اندیشه پس از ۱۹۴۵ بر کشورهای اروپای شرقی نیز تحمیل شد، و نیز در چین رواج یافت که در آن در ۱۹۵۲ بساط جامعه شناسی در دانشگاه ها و مؤسسه های بساط جامعه شناسی در دانشگاه ها و مؤسسه های تحقیقاتی برچیده شد.

بنابراین، از میانه ی دهه ی ۱۹۲۰ به ایس سو، جامعهشناسی مارکسیستی تنها میتوانست بیبرون از ا ج ش س و در تقابل با راست آیینی بالشویکی ببالد، و در آنچه سیستر مارکسیسم غربی نامیده شد به صورت گرایش فکری نیرومندی درآمند. ولئی جامعه شناسی فقط یک گرایش بود، زیبرا وجه ممینز ماركسيسم حزبي تنبوع آراء فبراوان ببوده است. بدین سان، از یک سو مارکسیستهای اتریشی پژوهشهای جامعه شناسانهی خود را دنبال می کنند، حال آن که از سوی دیگر کُرش، لوکیاچ و گرامشی همگی اندیشهی مارکسیسم همچون جامعهشناسی را مردود می شمارند و درعوض آن را فلسفهی تاریخ میداننید. کُسرش (۱۹۲۳) مارکسیسسم را «فلسفهی طبقهی کارگر»، «بیان نظری جنبش انقلابی پرولتاریا» وصف می کند، همان گونه که فلسفهی ایدثالیستی آلمان بیان جنبش انقلابی بورژوازی بوده است. لوکاچ (۱۹۲۵) در نقد و بررسی کتاب بوخیارین دربارهی ماتریالیــسم تــاریخی «روششناســی دروغــین» و «برداشت او را از مارکسیسم همچون "جامعه شناسی عمومی"» به باد انتقاد گرفت و بسر آن رفت که «دیالکتیک می تواند بدون چنین دستاوردهای اساسی مستقلی [مانند دستاوردهای جامعه شناسی] کار خود را انجام دهد؛ قلمرو ديالكتيك قلمبرو فراينيد تباريخي

بهطورکلی است... کلتیت قلمروِ دیالکتیک است». بههمینسان، گرامشی (۱۹۷۱) ــ نیز در تفسیری در بساب بوخدارین ـــ جامعسه شناسسی را به عندوان «پوزیتیویسم تکاملگرا» مردود شمرد و مارکسیسم را جهان بینی فلسفی یی معرفی کرد که خود «همه ی عناصر بنیادین مورد نیاز برای برساختنِ برداشتی تام و یکپارچه از جهان را... و درآمدن به صورت تمدنی تام و یکپارچه را» در بر دارد. ولی ماهیت ناپایدار و پکپارچه را» در بر دارد. ولی ماهیت ناپایدار و پُرنوسان مارکسیسم غربی را شیوه یی روشن میسازد که بر پایه ی آن کُرش (۱۹۳۸) بعدتر در دیدگاههای خود بازنگری می کند و نتیجه می گیرد که «گرایش خود بازنگری می کند و نتیجه می گیرد که «گرایش عمده ی ماتریالیسم تاریخی دیگر "فلسفی" نیست بلکه گرایش روش علمی تجربی است» (ص ۲۰۳).

بی ثباتی نگرش های مارکسیستی به جامعه شناسی همچنین بهروشنی در کار مکتب فرانکفورت بدیـدار میشود. گرچه ایس مکتب، و باز بیشتر از آن «مؤسسهی پژوهش اجتماعی فرانکفورت» که پایهی سازمانی آن را تشکیل میداد، در اندیشهها و آرای اصلی خود سخت تحبت تأثیر کرش و لوکیاچ قرار داشت، بازگسترهی متنوع و پهناوری از دیدگاهها را در بر می گرفت (هلد ۱۹۸۰). «مؤسسه» در نخستین سالهای خود به دست گرونبرگ اداره می شد که دلبستگیهای اصلیاش در زمینه ی تاریخ اجتماعی قرار داشت و به جامعه شناسی نزدیک بود، و حلقه ی اعضایش جامعه شناسان، دانش مندان علموم سیاسی و اقتصاددانان را در بر می گرفت، و از آن میان می توان از فرانتس نویمان نام برد که کتاب بهیموت (۱۹۴۲)اش به صورت یکی از مهمترین بررسیهای مارکسیستی در زمینهی فاشیسم بر جا میمانند. پس از ۱۹۴۵، و بهویاژه در دههای ۱۹۶۰ است که عمدتاً اندیشهی فلسفی، به شکل «نظریهی انتقادی» چیرگی میگیرد، و جهت أن بر ضد پوزيتيويسم در علوم اجتماعي است، و نیز به شکل «نقد ایدئولوژی»، که توجه نظریهی مارکسیستی را بر نقد پدیده های فرهنگی متمرکز می کنید، و از جملیه علیم و فنیاوری را بیه عنیوان

ایدئولوژی بررسی می کند. ولی در تحول اخیرتر خبود، بهویژه در کار هابرماس و اوفه، جهت گیری نظریهی انتقادی باز هم تغییر کرده است و در پژوهشهای مربوط به بنیادهای ماتریالیسم تاریخی همچون نظریهی تاریخ، در باب سرشت بحران سرمایهداری و در باب اهمیت دولت دخالت گیر در سرمایه داری پیشرفته، به سوی دغدغهی بیش تر نسبت به مسایل اقتصادی و سیاسی پیش رفته است. از دهــهی ۱۹۴۰ رویکسرد مهسم تسازهی دیگسری در جامعسه شناسسی ماركسيستى زير نفوذ ساختارگرايى باليده است. مارکسیسم ساختارگرا که در وهلهی نخست از کار آلتوسر سر برمي آورد، ولي بهشدت تحت تأثير جنبش عمومی ساختارگرایی در زبانشناسی و انسانشناسی است، بار دیگر عمدتاً توجه خود را از مسایل تاریخی و اندیشهی مارکسیسم همچون نظریهی تاریخ (که آن را به عنوان تاریخ گرایی مردود می داند) بر گرفته و متوجه تحلیل شکلهای ویبژه ی جامعه، و بهویبژه جامعهی سرمایه داری، هم چون «ساختارهایی» کرده است که در آن «سطحها» یا «وهله»های اقتیصادی، سیاسی، ایدئولوژیک و نظری در یک نظام تام به اشکال گوناگون با هم پیوند دارند (گرچـه گودلیـه (۱۹۷۷) همین رویکرد را در تحلیل جامعهی قبیلهیی نینز به کار بسته است). از اینجاست <mark>که پـولانت</mark>زاس (۱۹۷۵ و ۱۹۷۳) از دیدگاه ساختارگرایانه به تحلیل رابطهی میان طبقات اجتماعی و قدرت سیاسی، و موضع طبقاتی خردهبورژوازی با طبقهی متوسط در جامعههای سرمایه داری پیشرفته میپردازد. بااینهمه، حتا در جنبش گستردهی ساختارگرایی تنوع و تکثر بسیار وجود دارد، و یکی از رویکردهای متمایز رویافت گلیدمن است که «ساختارگرایی تکوینی»اش روشهای تحلیل تاریخی و ساختارگرایانه را به هم میآمیزد.

از میانهی دههی ۱۹۵۰، همبراه سا افول سریع نفوذ فکری راست آیینی استالینیستی (و اخیرتر لنینیستی)، و ظهور «چپ نو» در دههی ۱۹۶۰، احیای درخور

ملاحظهیی در جامعهشناسی مارکسیستی انجام گرفته است که، در غرب، عمدتاً بر اثر اندیشههای نظریهی انتقادی و ساختارگرایی جان گرفته است، گرچه چنان که پیش تسر اشاره رفت، علاقه ی تازه یی به مارکسیسم اتریشی به عنوان مکتب جامعهشناسی نیز به وجود آمده است. این احیا دگرگونی مهمی در جایگاه نظریسهی مارکسیستی در زندگی فکسری بعطوركلي پديد آورده است؛ زيرا درحاليك مارکسیسم در دورهیمی از دهمه ی ۱۸۹۰ تبا دهمه ۱۹۴۰ در وهلهی نخست خردهفرهنگی در جامعههای سرمایه داری به شمار می آید، پیوند تنگاتنگی با احزاب سیاسی دارد و عمدتاً در درون سازمانهای حزبی مورد بررسی قرار می گیرد (پس از ۱۹۱۷ همچنین در حکم آموزهی رسمی حزب حاکم است)، اکنون در زندگی دانشگاهی با قوت و استحکام تثبیت می شود و عنصر مهمی در جریان حاکم اندیشهی جامعه شناسانه (هــمچنــان کـه در جریـان حـاکم اندیــشهی انسان شناسیانه و اقتصادی) به شیمار می رود. یک پی آمید ایس دگرگونی ایس است که اندیشهوران مارکسیست اکنون در بحثوجدلهای کلی بر سر مفهدومها و روشهای علوم اجتماعی بسیار درگیرتراند \_\_ یاریهای فکری مارکسیستی و غیرمارکسیستی به مباحثاتی دربارهی ساختارگرایی، پوزیتیویسم، نقش «عاملیت انسانی» در دگرگونی اجتماعی بسیاری پیوستگیها و نیز تفاوتهای مهم را نشان میدهد ـ و نیز به مسایل اساسی ویده، از باب مثال در تحلیل قدرت سیاسی، و طبقات اجتماعی پرداختهاند، درعین حال که اکنون در طرح وارههای مشروحاً بازنگری شده ی مارکسیستی، گرچه مفهومهای وبری مستقیماً ادغام نشوند، باری جدی تر گرفته می شوند.

احیایی نیز در کشورهای سوسیالیستی دست داده است که در آن جامعهشناسی به عنوان رشتهیی دانشگاهی در سالهای پس از ۱۹۵۳ در اج ش س و اروپای شرقی (و پلیشتر از آن در یوگسلاوی)، و

اخیرتر (۱۹۷۹) در چین از نو بر مسند نشانده شده است. با اینهمه، در اینجا این رشته در وهلهی نخست به شکل بررسیهای اجتماعی و پژوهشهای تجربی \_ مانند آموزش، خدمات رفاهی، خانواده، روابط صنعتی ــ انجام گرفته است که با پژوهشهای مشابهی که جامعه شناسان غربی غیرمار کسیست انجام دادهاند تفاوت زیادی ندارد. این اشتغال ذهنی با سیاستپژوهی با این رهنمود آغازین لنین به «فرهنگستان سوسیالیستی علوم اجتماعی» تطبیق می کند که «سلسله پژوهشهای اجتماعی را یکی از وظایف مقدم خود» قرار دهند (به نقبل از متیوز ۱۹۷۸)، و نیز با دیدگاه گرامشی منطبق است در باب جایگاه مناسب جامعهشناسی که در نقد پیشگفتهی او دربارهی بوخارین بیان میشود، آنجا که به ارزش جامعهشناسی به عنوان «انباشت تجربی مشاهدات علمی» اشاره می کند که به شکل آمار، بیرای نمونه، شالوده یی برای برنامه ریزی فراهم می آورد. در بیش تر این کشورها کوشش (یا فرصت) اندکی برای بسط و پرورش مارکسیسم همچون نظریهیی جامعهشناسانه در رویارویی انتقادی با دیگر نظرها انجام گرفته است، و کسانی که چنین کوششهایی را بر عهده گرفتهاند، درعین حال که مسایل بنیادین مربوط به ساختار جامعههای سوسیالیستی موجود را نیز طرح می کنند، اغلب به صورت دگراندیشان و تبعیدیان مورد نظر قرار گرفتهاند (برای نمونیه  $\rightarrow$  بارو ۱۹۷۸، کیونراد و استزلیونی ۱۹۷۹). رابطهی دقیسق نظریسهی جامعه شناسانه با ماترياليسم تاريخي مسئلهي حاذ باقی میماند، ولی این امر یک سره مانع از وام گیری و گنجانیدن محدود عناصری از مفهومهای غرسی غیرمارکسیستی، مانند کارکردگرایی یا نظریهی سیستمها، یا، در برخی از کشورها، مانع از تأثیر پدنیری چشم گیر از جهت گیری های جامعه شناسانهی آغازین (مثلاً مفهومهای نظریهی جامعه شناسانه که در لهستان سخت تحت تأثیر یوزیتیویسم است) نشده است. در یوگسلاوی موقعیت

متفاوت بوده است و مباحثات نظری بنیادین انجام گرفته است، که اغلب مارکسیستهای غربی را نیز درگیر میسازد (ماکوویچ و پتروویچ ۱۹۷۹، و مقالههای ارائهشده به مجلهی پراکسیس از ۱۹۶۴ تا ۱۹۷۴).

اکنون مارکسیسم یکی از بارادایمهای عمده در جامعه شناسی شناخته می شود؛ ولی مانند دیگر نظامهای جامعه شناسانهی امروز ویژگیی آن گوناگونی درونی چشمگیر، و نیز بی یقینی است، هرچند که شاید نسبت به بسیاری از رقیبان خود انسجام بهمراتب بیشتری را حفظ میکند. تکامل آتی آن بسته به ایس است که با چه درجه از موفقیت بتوانید گسترهی مسایل حلنشدهی مربوط به ساختار طبقاتی، نقش طبقات و دیگر گروه های اجتماعی را در پدیدآوردن دگرگونی اجتماعی، رابطهی میان دولت و جامعه، و میان فرد و جمع مورد بررسی قرار دهد؛ یا به بیان کلی تر چه گونه به «تحلیل واقعی سرشت ذاتی سرمایهداری کنونی» (آنگونه که لوکاچ در ۱۹۷۰ بیان کرد؛ بنگرید به یادداشت پیشگفتارگونهی او بر مساروش ۱۹۷۱)؛ و نیـز تحلیـل سوسیالیـسم کنـونی بپردازد. پیشرفت در این گونه موارد سی گمان مستلزم بازنگری بیشتر در پارهیی مفهومهای نظری محبوری است، از جریان های کلی تر اندیسه و عمل اجتماعی متأثر خواهد شد و چندان نمی توان امید داشت که به هدف جامعه شناسي ماركسيستي وحدت يافتهيني نزدیک شود بیآن که شکاف چشمگیری را پُر کند که هنوز مارکسیسم غربی را از مارکسیسم شوروی جدا مي سازد.

برای اگاهی افزون تر ← أوینری، شولمو ۱۹۶۸؛ باتامور، تسی. ۱۹۷۵؛ گولدمن، لوسین ۱۹۷۵؛ گورویچ، ژور ۱۹۶۳؛ گورویچ، ژور ۱۹۶۳؛ کُرش، کارل ۱۹۳۸ (۱۹۶۷)؛ لوویت، کارل ۱۹۳۲ (۱۹۸۲)؛ اوسیپوف، جسی. وی. و روتکسویچ، ام. ان. ۱۹۷۸؛ شسومپیتر، جِسی، ای. ۱۹۷۸؛

## جامعههای استعماری و پسااستعماری (colonial and post-colonial societies)

عصر استعمار مدرن را قدرتهای غربی با گسترش جهان گیر تجارت و استیلا أغاز کردند. باید میان حاكميت استعماري پيشاسرمايهداري، بهويژه حاكميت استعماری قدرتهای ایبریایی در آمریکای مرکزی و لاتین، و استعمار نو که بنا زایش، توسعه و گسترش جهان گیر سرمایه داری اروپایی مرتبط است تمیز قایل شد که با انقلاب تجاری سدهی شانزدهم آغاز میشود و خود به مرحلههای پیاپی توسعه گام میگذارد. هدف استعمار پیشاسرمایه داری گرفتن باج و خراج از مردمان تحت انقیاد و سازوکارهای اصلیاش تسلط و نظارت سیاسی بود. برعکس، در مورد استعمار نو که با پیدایش سرمایهداری پیونند دارد، هندفها و سازوکارها اساساً اقتصادیانید نهاط و نظارت سیاسی مستقیم جنبهی اساسی ندارد، گو که گهگاه سودمند است. در استعمار نو تأکید بر جستوجوی موادخام و، بهویژه پس از انقالاب صنعتی در بریتانیا، دست یبایی به بازارهاست. تحقیق این هر دو هدف بازسازی اقتصادهای جامعههای استعمارزده را لازم آورده است. آنچه با این هجوم مقدماتی پیوند دارد استیلای ارضی، همراه یا بدون امحای مردمان بومی سرزمینهای فتحشده، و ایجاد مستعمرهنشینها یا کشتزارهای مبتنی بر کار بردگان و شرکتهای استخراج معادن است. جز در موارد اخیر، با توجه به برتری اقتصادی و قدرت دریایی بریتانیا، یعنی قدرت امپریالیستی اصلی روزگار، برای تأمین هدفهای استعمار نو، یا آنگونه که چندی بعید نامیده شد، امپریالیسم، حاکمیت مستقیم ضروری نبود. بسیاری از کشورهایی که در ظاهر مستقل ماندند چندی نگذشت که به زیر سلطهی اقتصادی امپریالیسم جهانی درآمدند. تازه در اواخر سدهی نوزدهم بود که، سهوییژه به دلیل هماوردخواهی آلمان، تقلای تنازهینی بنرای استیلای استعماری و تقسیم دوباره و تنازهی جهان انجام گرفت؛ در ایس هنگام کوشش ببرای حاکمیت

مستقیم استعماری بیشتر استراتژییی بازدارنده در برابر قدرتهای رقیب امپریالیستی به شمار میآمد تا شرط اجتنابناپذیر خود رابطهی استعماری. بنابراین، قایلشدن به تمایزی شدید میان جامعههای استعماری و جامعههای غیراستعماری جهان سوم گمراه کننده خواهد بود، هرچند که عاری از اهمیتی نیست.

برای پرهیز از خُلط میان استعمار پیشاسرمایهداری و سلطهی جهانی سرمایهداری، با یا بدون فتح و حاکمیت مستقیم استعماری، اغلب برای مورد دوم اصطلاح «ميرياليسم» به كار مي رود (← اميرياليسم و بازار جهانی). ولی در آن صورت باید میان «امیریالیسم کهن» سرمایه داری أغازین و «امپریالیسم نو» سرمایه داری دوران پختگی در اواخیر سیده ی نوزدهم تمایزی قابل شد، یعنی عصر سرمایه داری انحصاری که موضوع رسالهی مشهور لنین امیریالیسم، بالاترین مرحلهی سرمایه داری است. این مرحله بنا برتبری سرمایهی منالی، رانبه ینی بنرای صندور سنرمایه و همچنین رقابت چنگاچنگ میان \_ امپریالیـستی در دو جنگ جهانی پیوند دارد. و اما در مورد جهانی که به زیر سلطهی امپریالیسم درمیآید، هر دو مرحلهی آن متنضمن دگرگسون ساختن اجباری جامعههای پیشاسرمایه داری و ایجاد نوعی تقسیم کار بین المللی تازه است که بر پایهی آن اقتصادهای این کشورها از درون از هم میگیسلند و از بیمرون در اقتصادهای مرکزی ادغام میشوند. این گونه کشورها دیگر از لحاظ محلى خودكفا نيستند بلكه اكنون بر توليد موادخام و مواد غذایی مورد درخواست کشورهای سرمایهداری پیشرفته متمرکز میشوند و در اغلب اوقات بهطرزخطرناکی بر اقتصاد تککشت متکیاند. نظریهی لنينيستى امپرياليسم بهويژه بر اين واقعيت تأكيد دارد که این کشورها در حکم کشتزارهای سودآور برای سرمایه گذاری سرمایهی مرکزیاند. این وضع در اصل عمدتاً در صنایع کشاورزی و استخراجی برقرار بود، ولی سپس تر در صنایع سبک کاربر نیز که از کار ارزان در مستعمرهها بهره می گرفتند وضع به همین منوال

اقتصادی دلالت دارد (← نظریهی وابستگی) دیدگاه جامعههای پیسااستعماری صفینیدی و اتحاد پیچیده تری از نیروهای طبقاتی را تشخیص می دهد. در جامعههای تابع سلطهی استعماری ساختارهای پیشاسرمایه داری تضعیف می شوند و ساختارهای نو لازم برای توسعه سرمایه داری ایجاد می گردند. این امر نه فقط به سرمایهی مرکز امکان میدهد که توسعه یابد بلکه همچنین شرایطی برای توسعهی سرمایهی بومی در صنعت و نیز در تجارت و کشاورزی پدید می آورد. در جامعه های استعماری دولت استعماری ابزار بورژوازی مرکنز است و هرجا که حقوق مورد نظرشان با حقوق طبقات بومي برخورد پيدا ميكند آن را بر ضد این طبقات به کار می گیرند. ولی این قضیه دیگر در مورد جامعههای پسااستعماری صدق نمی کند که در آن دولت را دیگر مستقیماً بورژوازی مرکز در قبضهی نظارت و سلطهی خود ندارد. نظریهی دولت پسااستعماری بر آن است که مفهوم مارکسیستی کلاسیک دولت به منزلهی ایزار یک طبقه ی حاکم واحد، یا، بنا بر تفسیرهای ساختارگرایانه از نظریهی مارکسیستی دولت، به منزلهی بازتولیدکنندهی بالنسبه خودمختار صورتبنيدي اجتماعي درجهت منافع کل آن طبقه را نمی توان بدون مشکل در مورد شرایط جدید به کار بست. بورژوازی مرکنز سکان فرمان دهی بی چون و چرای دستگاه دولت را به دست ندارد، هرچند که همچنان از تأثیر و نفوذ چشمگیسری برخوردار است. رابطهی مرکز با دولت پسااستعماری از آن رو سخت پیچیدهتر میشود که اکنون مرکز برای اعمال نفوذ بر این دولت در مقام رقابت با بورژوازیهای دیگر کشورهای سرمایهداری پیشرفته و نيـز طبقـات بـومى برمـى آيـد. طبقـات بـومى اكنـون می کوشند از دولت پسااستعماری بهره گیرند تا منافع طبقاتی خاص خود را پیش ببرند، ولی آنها نیز تسلط بیچونچرا بر دولت ندارند، چرا که دولت به میزانی از نفوذ طبقات سرمايهدار مركز قدرتمند تبعيت ميكند. درواقع، استدلال می شود که هیچیک از این طبقات

درآمد. در سالهای اخیر استدلال شده است که تأکید بر مقدار ناچیز سرمایهی صادر شده بی جا است، زیرا مهسم تسرين جنبهى امپرياليسسم نسوين رابطهى سلسلهمراتبی، در «شراکتی»، است که میان سرمایهی مرکزی و سرمایهی بومی نشأت گرفته از مستعمره و بر پایهی تسلط و نظارت سرمایهی مرکزی بـر فنّاوری پیچیدهی مدرن برقرار است؛ بهنحویکه گسترهی واقعى تسلط و نظارت قدرت مركزي بر اقتصاد استعمارزده بسيار فراتر از ارزش اسمى سرمايهى مرکزییی میرود که در آن سرمایهگذاری کرده است. سرشت این روابط اقتصادی کلیدی به دست می دهد برای فهم مسایل جامعههای پسااستعماری. در میانه ی سدهی بیستم بیش تر جهان سوم تابع حاکمیت استعماری مستقیم بود. با ظهور جنبشهای آزادی بخش ملی و، بهویژه، دگرگونی در توازن قوای جهانی، همراه با پیدایش بلوک شوروی و همچنین ظهور قدرت اقتصادی آمریکا که دیگر مایل به پذیرش انحصار تسلط و نظارت سیاسی قدرتهای ضعیف اروپایی بر بخش بزرگی از کرهی زمین نبود و با استقلال کشورهای آسیای جنوبی در ۱۹۴۷، فرایندی از استعمارزدایی آغاز شد. این امبر که بسیاری از کشورهای تازه استقلال یافته در بافت جنگ سرد عدمتعهد اختيار كردند ولفاظى أنها درباب سوسیالیسسم نیسز آن را تقویست کسرد، بسسیاری از پژوهندگان را ترغیب کرد تا به کشورهای جهان سوم به عنوان نمونههای راه تازهیی به توسعهی اقتصادی، که نه سرمایهداری است و نبه کمونیسم، خوش آمید بگویند. ولی سرشت وابستهی اقتصاد این کیشورها که امری نمایان بود، کشورهایی که به نحو انداموار با کشورهای امپریالیستی غرب پیوند داشتند و از لحاظ مالی به آنها مقروض بودند، این گونه مفاهیم را از میان برداشت. چندی نگذشت که مفهوم وابستگی به سرمایهی مرکز به عنوان تعریف بدیل جایگاه این کشورها پذیرفته شد ـ پارهیی از تفسیرهای افراطی در باب وابستگی هم بر تابعیت سیاسی و هم سلطهی

واجد شرایط «طبقهی حاکم» نیست، زیرا که این مفهوم حضور قدرتمند دیگران را در جامعههای پسااستعماری به حساب نمی آورد.

دیدگاه جامعههای پسااستعماری همچنین بر مفهوم یک شیوهی تولیدی سرمایهداری پیرامونی واحد استوار است که در آن طبقات گوناگون همه جای دارند و بورژوازی مرکز حضوری ساختاری در جامعها دارد. بنابراین، هیچ تضاد ساختاری میان طبقات رقیب وجود ندارد، و آنها دارای منفعت مشترکی در حفظ و بقای نظم اجتماعی سرمایه داری هستند که دولت يــسااستعماري از آن حمايـت مــيكنــد. دولـت بسااستعماری با تبعیت از این نظم، در برابر هر یک از طبقات به تنهایی، از خودمختاری برخوردار می شود، زیرا فقط به سبب این گونه خودمختاری است که به میانجی گری میان منافع رقابت آمیز آن ها می بردازد. بدینسان، جامعهی پسااستعماری، گرچه سرمایهداری است، دارای پیکربندی طبقاتی و دولتی است که آن را از دولتهای کشورهای سرمایه داری پیشرفته و نیز كشورهاى تحت حاكميت استعمارى متمايز ميسازد. برای آگاهی افزون تر ← علوی، حمزه ۱۹۷۲؛ علوی و دیگران ۱۹۸۲؛ علوی و شانین، تیبودور ۱۹۸۲؛ بروئیر، آنتونی ۱۹۸۰؛ گول بورن، هری ۱۹۷۹؛ مگداف، هـری AYPI.

حمزه علوي

### جامعهی آسیایی (Asiatic society)

گرچه تحلیل جامعههای آسیایی در دغدغههای نظری و تجربی مارکس و انگلس در سدهی نوزدهم جنبهی محوری نداشت، ولی پس از آن سرشت «جامعه» آسیایی»، یا به زبان فنی تر، شیوهی تولید آسیایی (از این پس، شتآ) اهمیت مفهومی و سیاسی فراوان در مارکسیسم به دست آورد. بحث دربارهی شتآ مسایلی را پیش کشیده است که نه تنها مربوط به ربط و اعتبار مفهومهای مارکسیستی در بیرون از بستر اروپایی است، بلکه با خصلت تبیینهای ماتریالیستی در باب

جامعهی طبقاتی، دگرگونی انقلابی و تاریخ جهان نیز مرتبط است. می توان بر پایهی دو راهه یمی روشن و نمایان به جایگاه مفهوم «جامعهی آسیایی» اشاره کرد. اگر ویژگی اجتماعی اقتصادی جامعهی آسیایی پذیرفته شود، آنگاه می توان از پیش فرضهای غايتمندانهى فهرست قراردادي كذارهاي تاريخي (برده داری، فئودالی، سرمایه داری و سوسیالیستی) پرهیز کرد. بااینهمه، مارکسیستها با پذیرش اعتبار شتآ ممکن است بر جایگاه ممتاز تاریخ غرب بر تاریخ شرق صحه بگذارند. در آن صورت خصلت پویا و پیش رو غرب به خصوص در تقابیل با شیرق ایستا و پُـسرو قبرار ميگيبرد؛ آنگاه تمييز مقولههاي مارکسیستی از مفهومهای سنتی در باب «استبداد شرقی» دشوار خواهد بود. بدینسان، ممکن است این باور که جامعهی آسیایی خودکامه، استبدادی و ساکن است به صورت توجیهی برای استعمار درآید، زیرا که دخالت خارجی، هرچند تلخ و ناگوار، شرط لازم دگرگونی درونی است.

مارکس و انگلس نخستین بار در ۱۸۵۳ در بی انتقادهای روزنامه نگارانه ی خود در باب سیاست خارجی بریتانیا، به تحلیل جامعهی آسیایی علاقهمند شدند. این دو در مقاله های خود در نیویورک دیلی تريبيون تحت تأثير جيمز ميل (تاريخ هند بريتانيا، ۱۸۲۱)، فرانسوا برنیه (سفرهایی شامل شرح احبوال حکومت مفول بنزرگ ۱۶۷۰) و ریچسارد جنونز (جستاری در توزیع ثروت و منابع مالیات، ۱۸۳۱) قرار داشتند. مارکس و انگلس بر پایهی این منابع ادعا کردند که نبود مالکیت خصوصی، بهویژه مالکیت خصوصی بر زمین، در جامعهی آسیایی علت اساسی سکون اجتماعی به شمار می آید. دگرگونی های ادواری در سازمان سیاسی جامعهی آسیایی در پی پیکارهای سلسلهیی و چیرگی نظامی، دگرگونیهای بنیادی در سازمان اقتصادی پدید نیاورده است، زیرا مالکیت زمین و سازمان فعالیتهای کشاورزی همچنان بر عهدهی دولت در مقام اجاره دار واقعی برجا مانده است.

سرشت ایستای جامعه ی آسیایی همچنین به انسجام جماعت روستایی کهن باز بسته است که، با درآمیختن کشاورزی و صنایع دستی، از لحاظ اقتصادی خودکفا است. این جماعتها، به دلایل جغرافیایی و آبوهوایی، متکبی به آبیاریانید که نیازمنید دستگاه اداری متمرکزی است تبا بتوانید کارهای آبی گسترده را همآهنگ کنید و پیش ببرد. به این ترتیب، علت استبداد و رکود و سکون نقش مسلط دولت در کارهای عمومی و نیز خودکفایی و انزوای جماعت روستایی شمرده می شود.

مارکس و انگلیس این طرح اجمالی و مقیدماتی از جامعهی آسیایی را حک و اصلاح کردنید و گسترش بخشیدند تا دیدگاه پیچیده یی از شتاً در کار دورهی یختگی خود پدید آورند. مارکس در گروندریسه به تفاوت تعیین کننده یی در تاریخ شهری شرق و غرب اشاره می کند. در فئودالیسم وجود شهرهای به لحاظ سیاسی مستقل به عنبوان محلهایی برای رشد و كسترش توليد ارزشهاي مبادلهيني بنراي توسعهي طبقهی بورژوا و سرمایه داری صنعتی جنبهی حیاتی و تعیین کننده داشت، حال آن که شهر شرقی آفریدهی ساختگی دولت بود و همچنان تابع کشاورزی و نواحی روستایی برجها ماند؛ شهر شرقی صرفاً «اردوگاه شاهانه»یی بود که بر ساختار اقتصادی جامعه تحمیل شده بود. مارکس اکنون بر مالکیت جمعی روستاهای خودکفا و خودبسندهیی بر زمین تأکید خاص می ورزد که شالودهی واقعی یگانگی اجتماعییی هستند که دولت تجسم آن به شمار میآید.

بدینسان، شتآ یک شکل از تصاحب جمعی شمرده میشود که، در اصل، میتواند بیرون از آسیا روی دهد. رویکردی همانند این رویکرد به شتآ به عنوان برداشتی از تصاحب جمعی در کتاب سرمایه سر برمی آورد که در آن مارکس به خودکفایی روستای آسیایی و نیز یگانگی صنایع دستی و کشاورزی به منزلهی بنیاد غایی استبداد شرقی و دگرگونیناپذیری اجتماعی بازمی گردد. در کتاب سرمایه، سادگی تولید در سطح بازمی گردد. در کتاب سرمایه، سادگی تولید در سطح

روستا است که ویژگی اساسی ثبات و ایستادگی آسیایی شمرده میشود یعنی: «راز دگرگونیناپذیری جامعههای آسیایی». فرآوردهی مازاد این جماعتها را دولت به شکل مالیات تصاحب میکند. به نحوی اجازهی زمین و مالیات با هم تطبیق میکنند.

گرچه در تحلیلهای مارکس و انگلس بحثهای درخور توجهی دربارهی ویژگیهای اساسی جامعهی أسيابي شده است \_ نبود مالكيت خصوصي، سلطهي دولت بر امور آبیاری، خودکفایی روستا، یگانگی صنایع دستی و کشاورزی، سادگی روشهای تولیدی ــ اصل مطلب این ویژگیهای متنوع قراردادن ایستایی جامعهی آسیایی در قیاس با سیر پیشرفت غربی ببوده است، و به وجه منفی آن عاملهایی را در فنودالیسم اروپایی مشخص کرده است که به تکامل سرمایهداری رهنمون شده است. در دیدگاه شرقشناسی، جامعهی آسیایی مظهر توسعهی بیش ازاندازهی دستگاه دولت و «جامعهی مدنی» توسعهنیافته است، حال آن که در اروپا عکس این قبضیه حاصل می شبود. در جامعه ی آسیایی آن تمهیداتی که با پیدایش طبقه ی بورژوا پیوند تنگاتنگ دارند \_\_ بازارهای آزاد، مالکیت خصوصی، ساختار صنف و حقوق بورژوایی ــ غایباند، زیرا دولت متمرکز بر جامعهی مدنی سلطه دارد. نبود مالكيت خصوصي امكان تكامل طبقات اجتماعي را به منزلهی عاملهای دگرگونی اجتماعی منتفی میسازد. در سطح روستا، تمامی سیاکنان را می تیوان طبقه ی استثمارشده یی شمرد که در وضع «بردگی کلی» به سر میبرند، ولی در جامعهی آسیایی دشوار می توان طبقهی مسلط را تشخیص داد. نظام کاستی که مارکس و انگلس آن را شکل ابتدایی رابطهی طبقاتی میشمردند بهوضوح ربطی به تحلیل چین، ترکیه و ایران نداشت. یکی از معانی ضمنی تحلیل مارکس از هند این بود که در نبود سازوکارهای درونی دگرگونی اجتماعی، امپریالیسم، گو کبه ناخواسته، به صورت نیروی بیرونی اصلی باریدهنده به فروپاشی شتآ درآمده است. مارکس و انگلس در مقالههای خبود در

نیویورک دیلی تریبیون استدلال می کنند که بریتانیا بر اثر ایجاد مالکیت خصوصی بر زمین با درهمشکستن شتآی ایستا و ساکن، جامعهی هند را از بیخ دگرگون ساخته است. شبکهی راهآهین، مطبوعات آزاد، ارتیش مدرن و شکلهای مدرنشدهی ارتباطات، چارچوبی نهادینه برای تکامل اجتماعی در هند فراهم می آورد. بر پایهی این مقالهها ادعا شده است (اوینری ۱۹۶۹) که شرح مارکس از امپریالیسم بریتانیا به این گزاره می انجامد که هر اندازه شکلهای امپریالیسم گسترده تر باشد پی آمدهای مدرنسازی نیز ژرفتر است. ویژگی آسیایی، سرانجام، گرچه به صورت پوشیده، توجیهی برای توسعه طلبی امپراتورانه فراهم می آورد. از آنجا که شیتاً دارای معانی ضمنی بیدئولوژیک نیرومند است، مارکسیستها اغلب در جهت تخریب این مفهوم خاص استدلال می کنند.

مفهوم شتآ دستخوش تاریخ درازآهنگی از تخریبها، احیاها و مرمتها بوده است. مارکس در پیشگفتار بس کامی در نقد اقتصاد سیاسی (۱۸۵۹) شتآ را یکی از «دورانهایی که پیشرفتی در تکامل اقتصادی جامعه را رقم میزند» میداند، حال آن که انگلس در خاستگاه خانواده، مالکیت خصوصی و دولت (۱۸۸۴) به آن اشاره نمی کند. اهمیت این مفهوم در بحث و جدل مارکسیستی بر زمینه ی پیکارهای انقلابی در روسیه از نو رواج گرفت. استراتژیهای سیاسی گوناگونی با مفهومهای گوناگونی از خصلت جامعه ی روسیه به صورت فنودالی، سرمایهداری یا آسیایی سروکار داشتند. مارکس و انگلس نخستین بار در ۱۸۵۳ به روسیه به عنوان <جامعهی> «نیمهآسیایی» اشباره کردند؛ انگلس در آنتی دورینگ (۱۸۷۷) مفهوم انزوای کمون روسی را به عنوان پایهیی برای استبداد آسیایی پیش کیشید. در دورهی ۱۸۷۷ تیا ۱۸۸۲، میارکس نامههایی به هیأت تحریریهی اوته جستونی زاپیسکی خطاب به حورا> زاسویچ نوشت، و انگلس از آرای خود در باب ساختار اجتماعی روسیه و امکان انقالاب، طرحی کلی به دست داد. مطلب این بود که آیا کمون

روسی میتواند بنیادی برای سوسیالیسم فراهم آورد یا آنکه مانعی بر سر راه پیش رفت سیاسی است.

مارکس و انگلس بـر آن بودنـد کـه کمـون روسـی در جایی که روابط تولیدی سرمایه داری در نواحی روستایی چندان به ژرفی راه نیافته می توانید پایه یسی برای سوسیالیسم فراهم آورد. افزون بر این، انقلاب در روسیه بایند با انقالابهای طبقهی کارگر در اروپنا هم زمان روی دهد. مسئلهی روسیه به منزلهی جامعه یی «نیمه آسیایی» هم چنان نقشی اساسی در مباحثه های مربوط به استراتژی انقلابی ایف کرد. پلخانوف با مردودشمردن دیدگاه اوتوپیایی پوپولیستها از تاریخ روسیه، کمون را پایهی استبداد روسی شمرد و به طرحهای پیشنهادی مربوط به ملی کردن زمین به عنوان احیاگر شتآ و استبداد شرقی حمله برد. مباحثه هایی که بسر سسر جامعه ی آسیایی درگرفت منوط به مسئلهی دیدگاه تکجهتهی جبرگرایانه از تاریخ در برابر دیدگاههای چندجهته بود. اعتبار شبتآ از آن رو برای رهیافتهای چندجهشه تعیین کننده بود که این معنا در آن مستتر بود که مارکسیسم به یک شاکلهی تکاملی مکانیکی متعهد نیست که بر اساس آن مرحلههایی تاریخی طبق قانونهای ضروری از پی یک دیگر می آیند. شاکله ی تكجهته ــ كمونيسم ابتدايي، برده دارى، فئو داليسم، سرمایه داری و سوسیالیسم ــ پـس از آن رواج گرفت که کنگرهی لنینگراد در ۱۹۳۱ ربط و اعتبار شتآ را در تحلیل جامعههای آسیایی مردود شمرد. هواخواهی استالین از دیدگاهی تکجهته و مکانیکی این تصمیم را تقویت و تحکیم کرد؛ معنای طرد مفهبوم شبتاً ایس بود که جامعههای آسیایی از آن پس ذیل مقولههای بردهداری یا فئودالیسم می گنجند.

در دورهی پس از جنگ، بحث جامعهی آسیایی را کتاب استبداد شرقی حکارل> ویتفوگل پیش کشید. از لحاظ تجربی، ویتفوگل با پیآمدهای مدیریت مرکزی آبیاری برای ساختار اجتماعی چین سروکار داشت. الهام نظری پژوهش ویتفوگل در اقتصاد آبی،

در کتاباش اقتصاد و جامعهی چین، از کاربرد مفهوم «دیبوانسالاری پیدرمیراثی» نیزد وبسر سرچیشمه می گرفت. از نظر ویتفوگیل، مفهبوم شیتاً دو میسئلهی بنیادی را پیش می کشد. نخست، این مفهوم به کل مسئلهی ارتباط مینان انسان و طبیعت اشاره دارد؛ پسژوهش او در باب «جغرافیسای فرهنگسی» صورتبندیهای اجتماعی سی که بر پایدی مالکیت عمومی امور آبیاری استواراند، فرآیندهای بنیادی کار مولد را هدف خود قرار میدهد که گروههای انسانی را با طبیعت پیونند میدهند. دوم، این مسئله را طبرح می کند که آیا این امکان هست که جامعه یی داشت که در آن طبقهی حاکم وسایل تولید را در اختیار نداشته باشد، بلکه به عنوان طبقهیی دیوانسالار زمام اختیار دستگاه دولت و اقتصاد را در دست داشته باشید. ویتفوگل سیس تر در ۱۹۵۷ کتاب/ستبداد شسرقی را به عنوان «پژوهشی مقایسهیی در قدرت تاموتمام» منتبشر ساخت؛ نکتهی جدلی این پژوهش این بود که رهبری کمونیستی پس از ۱۹۳۱ مفهوم شـتاً را نفـی و منکـوب کرده است، زیرا مفهوم طبقهی حاکمی که ابزار ادارهی امور را بدون مالکیت بر دارایی خصوصی در اختیار دارد، بر پیوستگی و مداومت قدرت سیاسی از روسیه تـزاری به روسیهی استالینی دلالت دارد. از آنجاکه دستگاه دیوانی حزب به جای دیوانسالاری سنتی نشسته است، استبداد آسیایی حفظ شده است.

روند استالینزدایی به احیای دلبستگی به مبحث شتآ در دههای ۱۹۶۰ یاری رساند. به نیسروی محسرک مارکسیسم «ساختارگرا»ی آلتوسر، تحلیل شیوههای تولیدی به صورت بخشی از تأکید دوباره بسر جایگاه علمی ماتریالیسم تاریخی درآمد. ضابطهبندیهای دقیق قانونهای انباشت در شیوههای تولیدی گوناگون، بدیل مارکسیستی دقیق و منسجمی را در برابر نظریههای مدرنسازی و توسعه در علوم اجتماعی سنتی نوید میداد. دلبستگی به شتآ یک جنبه از گرایش کلی تر در مارکسیسم به پدید آوردن مفهومهای وابستگی بود به منظور درک پی آمدهای گسترش

سرمایه داری بــه اقتــصادهای پیرامــونی (← توسعهنیافتگی و وابستگی). شتآ اغلب به عنوان بدیلی در برابر نظریههای مرحلههای توسعهی تیکجهتیه سودمند افتاده است. افزون بر ایس، سه عنوان بدیلی برای برده داری و فئودالیسم، این اندیشه که جامعهی آسیایی دارای ویژگیهای خاصی است، خصیصهی ویژهی جامعههای شرقی را به رسمیت میشناسد. بهرغم این امتیازهای ادعایی، مفهومهای جامعهی آسیایی و شتأ همچنان شبههانگیز برجا میمانند. کاربست شیوهی تولید فئودالی در مورد آسیا و آفریقا اغلب به این دلیل مورد انتقاد قرار گرفته است که ایس مفهوم مبهمتر از آن است که بتوان پیچیدگی تجربی و تنوع و گونه گونی جامعه های درون ایس مناطق را در آن ادغام کرد. در عمل، مفهوم «جامعهی آسیایی» نیز بههمین ترتیب مبهم و نامطمئن از کار درآمده است. بسرای نمونیه، در ویتفوگیل مجموعیهی گونیاگونی از جامعهها که از لحاظ توسعه و سازمان بسیار متنوعانید ــ روسیهی تزاری، چین دورهی سلسلهی سونگ، مصر دورهی مملوکها، اسپانیای دورهی اسلامی، ایبران، هاوایی \_\_ ذیل عنوان واحد «جامعهی آبی» قبرار می گیرند. به شیوه یی همانند، مبارکس اصطلاح «جامعهی آسیایی» را به کار میگیرد تا نه تنها چین و هند، بلکه اسپانیا، خاورمیانه، جاوه و آمریکای بیش از كشف كلمب را وصف كند. مفهوم شتآ بله كار گرفته شده است تا همين طور حساب نشده تقريباً هر جامعهیی را وصف کنند که بر پایهی مالکیت جمعی و روستاهای خودکفایی استوار است که در آن روابط بازار سرمایهداری وجود ندارد. گرچه ایرادهای تجربی فراوان به کاربست مفهوم شتآ در مورد جامعههای خاص شده است، شتآ غرق در مشکلات نظری نینز هست. برای نمونه، دشوار بتوان دریافت که روستاهای خودکفا و خودگردان چهگونه می تواننید با دولت متمرکزی سازگار درآیند که میهایست در اقتصاد روستا دخالت كند. افزون بر اين، اينجا به نظر ميرسد سببساز ويژگىهاى اجتماعي جامعهى آسيايي صرفأ

عاملهای فناورانه یی باشد که با آبیاری گسترده سروکار دارد تا روابط تولیدی؛ نظریه ی جامعه ی آسیایی پیشفرضهایی را درباره ی جبرگرایی یا موجبیت فناورانه لازم می آورد که با ماتریالیسم تاریخی ناسازگار است که بر پایه ی آن روابط حتولیدی است که نیروهای تولیدی را تعیین می کند. سرانجام، توضیح خاستگاههای دولت در جامعه ی آسیایی مسایل بی شماری را پیش می کشد. در نبود مبارزه ی طبقاتی، دولت را یا باید به عنوان پی آمد قهر و غلبه توضیح داد یا بر پایه ی کار کردهای شدر ارتباط با کارهای عمومی.

درواقع، مسئلهی «جامعهی آسیایی» بیسیار ژرفتر از آن است که از این موضوعهای فنی برمی آید. شـتا در مارکسیسم دارای معنایی منفی ببوده است، زیسرا وظیفهی نظری آن نه تحلیل جامعهی آسیایی بلکه توضیح برآمندن سنرمایهداری در اروپنا در چارچوبی مقایسه یی بوده است. از این رو، جامعه ی آسیایی به صورت سلسلهیی از خلاءها تعریف شد ـ فقدان طبقهی متوسط، غیبت شهر، نبود مالکیت خصوصی، فقدان نهادهای بورژوایی ــ که بدین ترتیب علت بویایی اروپا را توضیح میداد. بدینسان، حضور «جامعهی آسیایی» در مارکسیسم جلوهیه از شبههانگیزی شرقشناسی است که رد پای آن را می توان از هگل، مونتسکیو و هابز تا فلسفه ی سیاسی یونان پی گرفت. مارکسیسم، اغلب نادانسته، زبان گفتمانهای سنتی در باب حاکمیت اختیاری را که در بحثهای مربوط به استبداد اروپایی طرح شده بود به میراث برده است. بنابراین، «جامعهی آسیایی» را باید عنصری محوری در یک سنت شرقشناسی شمرد که در فلسفهی غرب از انعطاف پذیری چشم گیر، ولی زیان آور، برخوردار بوده است. ← نیز شیوههای تولید غیرمسرمایه داری؛ مالکیست ارضی و اجسارهی زمسین، مراحل تکامل برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  اوینری، شـلومو ۱۹۶۹؛ بیلیی، أن ام. و لوبریسا، جسوزف آر. ۱۹۸۱؛ هیندس، بَری و هرست، پل کیو. ۱۹۷۵؛ کِریدر، لارنس

۱۹۷۵؛ مندل، ارنیست ۱۹۷۵؛ ملوتی، امبرتو ۱۹۷۲ (۱۹۷۷)؛ اوئلسری، بسی ۱۹۸۹؛ سسعید، ادوراد دابلیسو. ۱۹۷۸؛ سوفری، جانی ۱۹۶۹؛ ترنر، بسرین اس. ۱۹۷۸؛ ویتفوگل، کارل ای. ۱۹۵۷.

#### برین اس. ترنر

## جامعهی باستان (ancient society)

مارکسیسم بُعدی یک سر نو به دورهبندیِ مرسوم و سنتی تاریخ افزوده است زیرا که زمینههای دورهبندی و تبیین و توضیح توالی دورهها جزء اصلیِ نظریه ی عمومی تکامل تاریخی به شمار می آید (← مرحلههای تکامل). بنابراین، بحث لفظی بی اهمیتی نیست که مارکسیستها ترجیح می دهند به جای جهانِ باستان از جامعه ی باستان سخن بگویند. نمونه ی کلاسیک این مورد در پیشگفتار مارکس بر نقد اقتصاد این مورد در پیشگفتار مارکس بر نقد اقتصاد سیاسی (۱۸۵۹) پدیدار می شود:

انسانها در تولید اجتماعی وارد روابط معینیی میشوند که اجتنابنایذیر و مستقل از ارادهی أنهاست؛ اين روابط توليدي با مرحلهي معینی از تکامل نیروهای تولید مادیشان تناسب دارد... نیروهای تولید مادی در مرحلهی معینی از تکامل خبود با روابط تولیدی موجود، یا ــ آنچه فقط بیان حقوقی همان چیز است \_ یعنی با روابط مالکیت در تضاد قرار می گیرند، روابط مالکیتی که نیروهای تولیدی پیش از این در چارچوب آن كار مى كردهاند ... سىس دورەي انقىلاب اجتماعی فرا می رسد ... در طرحی گسترده مى توانيم شيوههاى توليدى آسيايي، باستاني، فئسودالی و بسورژوایی مسدرن را بسه عنسوان دورانهای متعدد پیشرفت صورتبندیهای اقتصادي جامعه معين كنيم.

فهرست مارکس را از دورانهای تاریخی «صمیمی ترین پیروان او مسی توانستند به کرات بازنگری کنند» (هابسباؤم ۱۹۶۴، ص ۱۹)، اما درواقع، به مدت یک

سده روایت سادهانگارانیه و «عوامانیه» عملاً رسمیت پذیرفت. جامعهی آسیایی ناپدید شد، و جای خود را به دوران پیشاطبقاتی کمونیسم ابتدایی داد؛ واژهی «پیشرفت» را برای اشاره به تکامل تکجهنه، و تسلسل گاهشناسانهی دوران ها به کار گرفتند؛ و «انقلاب اجتماعی» را به طورلفظ به افعظ به عنوان سرنگونی یک نظام به دست طبقه ی استثمار شده در نظام کهن دریافتند. هم از بخت بد اصل جزمی سادهانگارانه و هم مفسران و شارحان این اصل جزمی، خود مارکس در مجموعهی سترگی از یادداشتها که طے سال های ۱۸۵۷ تا ۱۸۵۷ بیرای نوشتن نقید العنصاد سیاسی> و تکمله ی آن، سرمایه، تدارک

العنصاد سیاسی العنصاد با تعدار که با تعد دیده بود، زیرآب نقطههای مرکزی این اصل جزمی را زد. این اثر که عنواناش بنیادهای نقد اقتصاد سیاسی است، نوعی اندیشیدن با صدای بلند بود که مارکس نه برای انتشار که برای خود نوشیته بود. این اثر سرانجام در مسکو (۴۱-۱۹۳۹) منتشر شد، اما تا انتشار آن در برلین در ۱۹۵۲ و ۱۹۵۳ چندان مورد توجه قرار نگرفت. اشارهی ما این جا به ترجمهی انگلیسی درخشان مارتین نیکلاس (۱۹۷۳) است، اما یک بخش که مستقیماً با جامعهی باستان ارتباط دارد (ص ۴۷۱ تا ۵۱۴) و مارکس بر أن عنوان «شکلهایی که مقدم بر تولید سرمایه داری است» نهاده است، از ۱۹۶۴ به زبان انگلیسی جداگانه در دسترس بوده

در این بخش از گروندریسه به گرچه در تراز بالایی از انتزاع نوشته شده و اغلب مبهم است بهی می بریم که مارکس شکلهای مالکیت و تولید ژرمانیک، باستانی و اِسلاوی را به عنوان دیگر راههای رسیدن از بدیل کمونیسم ابتدایی به حشکل> آسیایی تشخیص بدیل کمونیسم ابتدایی به حشکل> آسیایی تشخیص می دهد؛ دیگر این که هم برده داری و هم سرف داری دهمواره ثانوی و اشتقاقی بوده اند، هر گر اصیل نبوده اند، هرچند که پی آمد ضروری و منطقی مالکیتی هستند که بر پایه ی اجتماع و کار در اجتماع استوار است (ص ۴۹۶). از این جا برمی آید که این شکلهای

گوناگون از لحاظ تاریخی در تکاملی تکجهته از پی یکدیگر نمیآیند، و بهویژه، جامعهی آسیایی در بطن خود بذرهای نابودی خود را پدید نمیآورد.

این پرسش که چرا به نظر میرسد پس از ۱۸۵۹ مارکس و انگلس (و جانشینان بلافصل شان) شاکلهی پیچیده تر گروندریسه را رها می کنند، و بدین سان راه را بر تکامل تکجهشهی ساده تری می گشایند که صورت متداول و رسمی می یابد از حوصله ی این مقالهی کوتاه بیرون است. بااینهمه، مه تبوان اشاره کرد کسه دلبستگی مسارکس و انگلسس بسه صورتبندیهای پیشاسرمایهداری تابع دغدغهی آنها در مورد نظریهی تکامل تاریخی بود، و این امر نه پژوهش ژرف و فشرده را ایجاب می کرد و نه پرداختن به تفاوتهای ظریف پیچیده یمی که برای دغدغه ی اصلیشان، یعنی تحلیل و فهم جامعه ی سرمایه داری، ضرورت داشت. چنان که هابسباؤم (۱۹۶۴) پادآور می شود خود مارکس (پویایی درونی نظامهای پیشاسرمایه داری را» مورد بحث قرار نمی دهد «مگر تـا آنجا کے پیششرطھای سرمایهداری را» یا «تناقضهای اقتصادی واقعی اقتصاد بردهداری را یا این که «چرا در روزگار کهن به جای سرفداری برده داری متداول بوده است» یا این که چرا و چه گونه شیوهی باستان جای خود را به فئودالیسم داد، توضیح دهد. همچنان که نظریه پردازان برجستهی اخیرتر، برای نمونه خواه لنین، گرامشی و خواه آلتوسر نیز به این مهم نپرداختهاند، و به همان دلایل: تـوش و تـوان آنها صرف جهان معاصر و سیاست أن یا صرف نظریـه و فلسفه در انتزاعی ترین و کلی ترین شکل (یا هر دو با هم، برای نمونه لوکاچ) شده است. استثنای گاه و بیگاه در سالیان اخیر، مانند هینندس و هرست (۱۹۷۵) با شناخت ناکافی از جامعه ی باستان به شكست انجاميده است.

سرانجام، کار بر عهدهی مورخان مارکسیست تاریخ عهد باستان افتاده است که برای پُرکردن این شکاف در منابع مارکسیستی راه خود را بیابند. لازم نیست

برای نخستین پژوهش تسامعیار پسآگروندریسه جندان به عقب برگشت، زیرا کار خانم ولسکوف (۱۹۷۵)، کاملاً سوای تحلیل خود او، همچنان سالمترین راهنما به اندیشههای مارکس، انگلس، لنین و استالین دربارهی این موضوع است. در پیچیدگی و عظمت مسایل نمی توان مبالغه کرد. جهان (یونانی ـ رومی) باستان در امپراتوری روم به صورت اتحادی سیاسی درمی آید. این امپراتوری در فراخ ترین گسترهی خبود در آغاز سدهی دوم شامل اسیای باختری، کیل آفریقای شیمالی از میصر تیا میراکش و بخش اعظم اروپا، از جمله بریتانیا، ولی نه مناطق شمالی قاره حی اروپا> بود، قلمرویی شاید به مساحت ۱,۷۵۰ هزار کیلومتر مربع و با جمعیتی بالغ بر ۶۰ میلیون نفر. با درنظر گرفتن انسداد مناطق حاشیه یعی در مرزهای این قلمرو پهناور، امکان استحکام تسلط مرکز یا استثمار منظم از طریق مالیات، خبراج و (طبی دورههای جنگ و غلبه) غنائم وجود نداشت. بااین همه، از جهات دیگر، امیراتوری آمیزه یی از جامعه های ناهمگون بود که بهرغم کوچ دههاهزار ایتالیایی به این مناطق، ظهور نخبگان محلی که به خدمت دستگاه حکومتی روم درآمده و شبهروندی رومیی و چه بسا رتبهی سناتوری به دست آورده بودنید، پایه گذاری شهرهایی به سبک یونانی ـ رومی در مناطقی که پیش از آن هرگز این شیوه را نمی شناختند، بهویره در مرزهای شمالی و در اروپای باختری یا حمل و انتقال گستردهی کالاها در مسافتهای دور و دراز، همچنان تمایز اساسی خود را حفظ کرده بودند. به سخن دیگر، هیچ حرکتی به سوی نظام وابستگی به مقیاس امپراتوری، آنگونه که در امپریالیسم مدرن روی داده است، وجود نداشت. چنین رخدادی نه ممکن بود نه ضروری. شیوه یی که طبقه ی حاکم روم بسر پایسه ی آن ولایات را استثمار می کرد نیازی به دخالت بنیادی یا ایجاد دگرگونی در نظام مالکیت یا در روابط اجتماعی تولید مناطقی که تسخیر کرده و در امپراتبوری ادغام

كرده بود نداشت. بنابراين، عجيب نيست ك

کوششهایی که برای تعریف شیوهی تولیدی باستان یا برده داری به کار می رود (خواه این دو را یکی بدانند و خواه دو شیوهی متفاوت) دست خوش مشکلات به ظاهر رفع نشدنی است.

گام مهم به جلو، تغییر تأکید از شیوهی تولید به صورتبندی اجتماعی است که تعریف آن «ترکیب مشخصی از شیوههای تولید است که زیر سلطهی یکی از این شیوهها سازمان می یابید» (اندرسین ۱۹۷۴، ص ۲۲، یاش ۶). این تغییر لازم بود تا، باز به قول اندرسن، به ثبت واقعیت «کثرت و ناهم گونی شیوه های تولیدی ممكن در چارچوب هر كليت تاريخي و اجتماعي مشخصی» بیردازد. این کار این مشکل را از سر راه برمهادارد که بهویژه در ایتالیای رومیایی، طبی سدههایی که در آن بردهداری بر روی زمین به اندازه و ابعاد و اهمیتی رسید که فراتر از همهی آن چیزی بود که پیش از آن شناخته شده بود، دهقانان آزاد زمین داری همچنان به حیات خود ادامه دادنید که از لحاظ عددی قابل توجه و مهم بودند. اما هنوز مسایل جـدی در دیگر دورهها و مکانهای جهان باستان برجاست. برای نمونه، یونان روزگار کهن در سده های ينجم و جهارم پيش از ميلاد فقط از لحاظ فرهنگي يک «کلیت» به شمار می آمد. دولتشهرهایی جنون آتین وجود داشتند که در آنها شیوهی تولید بردهداری مسلط بود، اما همچنین دولتشهرهای بسیار، شاید اکثر آنها، وجود داشتند که در آنها چنین شیوهیی مسلط نبود: برای نمونه، اسپارت با بندگاناش، یا مناطق وسیع «عقبمانده» هم چون تسالی و اتولیا یا آیلریا و مقدونیه در کناره. پس، به چه مفهوم معناداری می توان یونان را یک صورتبندی اجتماعی خواند؟

آنگاه، پس از آن که اسکندر کبیر بر شاهنشاهی ایران چیرگی یافت، طبقهی حاکم تجاوزگر یونانی ـ مقدونی در سرزمینهای خاوری تازه تسخیرشده، از مصر تا باکتریا ( = بلخ کنونی، در شمال شرقی افغانستان کنونی) به شیوهی یونانی به تأسیس تمدنی شهری پرداختند، اما بدنهی اصلی جمعیتهای دهقانی نه به

مفهوم دیرین یونانی (یا رومی) آزاد بودند و نه بـرده، و ساختار سیاسی ویژهی آن نه دولتشهر بلکه سیلطنت مطلقه بود. تاریخ دانان مارکسیست در گذشته این دوره را، که اکنون معمولاً به دورهی یونانیمآبابی مشهور است، نادیده گرفتهاند اما یک بررسی مهم بسیار اخیس ثابت کرده است که مناطق بسیار مهم شرقی را باید به عنوان صورتبندى اجتماعي آسيايي طبقهبندي كرد، حال آنکه جزء اصلی یونانی این جهان شیوهی باستان را حفظ کرد (کرسیگ، ۱۹۸۲). باز هم فقیط با یک «کلیت» فرهنگی سروکار داریم، وانگهی کلیتی ضعیف است، تا آن که کل این قلمرو در امیراتوری روم ادغام میشود، که در آن شیوهی تولید بردهداری تنها به این مفهوم تخفیفیافته مسلط بود که طبقه ی حاکم روم همچنان ثروت خود را مستقیماً (به تفکیک از استثمار استانها و ولایات) از کار بردگی در ایتالیا و سیسیل به چنگ می آورد. افزون بر این، هنگامی که طبقه ی حاکم از لحاظ جغرافیایی تا حدودی دستخوش تنوع و تکثر شد، زمانی که در سدهی دوم میلادی اسیانیا، سرزمین گل، آفریقای شمالی یا سبوریه بیش ترین امپراتوران را فراهم می آوردند، این نظر بیش ازییش خلاف واقع از کار درآمد که این طبقه بر استثمار شیوهی تولید بردهداری متکی است.

پرسسشهای بسی پاسخ حاکی از فقیدان اجماع و تردیدهایی است که معرف تاریخنگاری مارکسیستی جاری است. احتمالاً هیچکس اختلافی در این نکته ندارد که مالکیت خصوصی زمین و میزانی از تولید کالایی، شرایط لازم برای تأسیس جامعهی باستان به شمار میآمد، یا اینکه دولتشهر، یعنی اجتماع شهروندان، شکل سیاسی مناسب آن بود. گذشته از این، مهم ترین مسایل، به ویژه دو مبورد، همچنان موضوع بحث بر جا می ماند. نخست، ماهیت و نقش بر ده دوره بدی خود مبورد بحث قرار گرفته است)؛ دوم، دوره بندی تاریخ جامعهی باستان است (که همانند دوره بندی تاریخ جامعهی باستان است (که همانند دوره بندی سرمایه داری باستان است (که همانند دوره بندی سرمایه داری است که بیش از هزار

سال پاییده است. در یک جانب افراط، با حفظ دیدگاه بسیار ساده انگارانه و تسکجهشه همهی مشکلات به کناری نهاده می شود، دیدگاهی که به تازگی به تفصیل فراوان با تعریف های عجیب وغریب و «پروکرسی» از مقوله های اساسی مارکسیستی مورد دفاع قرار گرفته است (دو ستی کرو ۱۹۸۱). سویه های دیگر افراط، حاکی از این تصمیم است که مارکسیست ها مقوله ی روزگار باستان را باید یک باره رها کنند زیرا اعتباری بیش از مقوله ی «آفریقا از عصر دوگاما به این سو» ندارد (هیندس و هرست ۱۹۷۷، ص ۴۱).

محتمل نیست که هیچیک از این دو جانب افراط سزاوار چندان حمایتی باشد؛ گریختن از مشکلات به معنای حل أنها نيست. احتمالاً جدی ترين اين نگرشها از جستوجو در پسی فرآیندی دیالکتیکی سرچشمه می گیرد که از رهگذر آن روابط تولیدی نو سر برمی آورد و سرانجام مسلط می شود. واژهی بحران مرتباً تکرار میشود اما هیچ اتفاق نظری نه دربارهی خصیصههای ویژهی این بحران وجبود دارد و نه حتا دربارهی تاریخ و زمان آن. این مشکلات با امیراتوری روم و گذار از جامعهی باستان به فئودالیسم به حد اعلای خود می رسد (← جامعه ی فشودالی). نخست، چنان که پیش از این دیدیم، در آن هنگام شیوهی تولیدی برده داری فقط به مفهومی خاص مسلط بود. دوم، نیمه های خاوری و باختری امیراتوری حروم> بهنحومتفاوتی توسعه یافتند: تنها در نیمه ی باختری است که فٹودالیسم، سرانجام، بـه جــای صــورتبنــدی اجتماعي باستان مينشيند اكنون هيچكس به سرنگونی انقلابی جامعهی باستان بناور ندارد، یعنی نظرگاهی که هرگرز هیچ بنیادی جز در جزمیات نداشته است (استیرمن و هینین ۱۹۸۰). ولیی تقسیمبندی خاور باختر نیازمنید توضیح است، توضیحی کے میں بایست آن را در تمایز میان صورتبندی های آسیایی و روزگار باستان که تحت حاکمیت یک نظام سیاسی گرد آمده بودند و نیز عرضهی شیوه ژرمانیک به امپراتوری باختری

جستوجو کرد (اندرسن ۱۹۷۴). سوم، اکنون که هم تاریخدانان مارکسیست و هم غیرمارکسیست عمدتاً در این نکته همداستاناند که قدمت نظام فئودالی بسیار بیش از آن است که معمولاً گمان میرود، و شاید «دورهی گذار»ی شش سده یی را بشت سر گذاشته است، باید به این پیشنهاد که میبایست «یک صورت بندی اجتماعی و اقتصادی باستان پسین» را بیابیم، توجه جدی مبذول کنیم (جیاردینا ۱۹۸۲)، ولو بیابیم، توجه جدی مبذول کنیم (جیاردینا ۱۹۸۱)، کیل مسئله ی دوره بندی جامعه ی باستان، با پی آمدهای اساسی آن بیرای هبر شرحی از جامعه ی باستان، با پی آمدهای اساسی آن بیرای هبر شرحی از جامعه ی باستان، جای بحث دارد.

برای آگاهی افرون تس ← اندرسین، پسی، ۱۹۷۴؛ کاپو گروسی، ال. و دیگران ۱۹۷۸؛ دو ستی کرو، جسی، ئسی، ام ۱۹۸۱؛ فسوری، اف ۱۹۸۱؛ جیاردینا، ای ۱۹۸۱؛ هینین، ایچ ۱۹۸۰؛ هیندس، پی و هرست، پسی، کیبو، ۱۹۷۵؛ ۱۹۷۷؛ هابسباؤم، ئسی، ۱۹۶۴؛ کرسیگ، ایسچ، ۱۹۸۲؛ ولسکوف، پی سی، ۱۹۵۷.

مازس فینلی

# جامعهی فئودالی (feudal sociaty)

گرچه علایق تاریخی مارکس و انگلس گسترده بود، در وهلهی نخست به تعریف شیوهی تولید سرمایهداری دلبستگی داشتند. نوشتههای مارکس و انگلس دربارهی فئودالیسم و نیز عطف توجه آنها به گذار میسان شیوهی تولید فئودالی و شیوهی تولید سرمایهداری بازتاب این دلبستگی است. آنها دغدغهی «شکل موجود» کار و شیوهیی را داشتند که بر پایهی آن طبقات حاکم فرآوردههای کار را به تصاحب خود درمیآورند. بنابراین قیاس میان دو شیوهی تولید، قیاس میان تصاحب ارزش اضافی به دست سرمایهداران در جامعههای در حال صنعتی شدن یا صنعتی است که پرولترها را به عنوان افراد بیرای تولید کالا به کار می گیرند، و تصاحب اجارهبهای فئودالی، در جامعه ی عمدتاً کشاورزی، به دست فئودالی، در جامعه ی عمدتاً کشاورزی، به دست

اربابان فئودال از اجاره داران دهقان که عبارتاند از تولیدکنندگان خرده پای نیازهای معیشتی خود به کمک نیروی کار مبتنی بر خانواده.

مارکس حتا شکل پولی نهایی آن، یعنی اجارهبهای فئودالی را از اجارهی زمین سیرمایه داری متمایز میسازد، اجارهی زمینی که سطح آن را درنهایت امر نرخ عمومی سود بیر سیرمایه معین می کنید. سیطح اجارهبهای فئودالی را \_ گذشته از عاملهای بنیادینی چون حاصل خیزی خاک و کارآیی کشت دهقانی \_\_ توانايي طبقهي حاكم فئودال براي إعمال شكلهاي غیراقتصادی اجبار در استخراج اجاره معین می کرد. اجبار غیراقتصادی بندین معناست که هیچگونه چانهزنی بازار میان زمین داران و اجاره داران وجود ندارد تا سطحی از اجاره پدید آورد که عرضه، و تقاضای زمین آن را معین کند، بلکه اجارهداران به سبب زور و اجبار فرادستی که زمین داران اعمال می کنند ناگزیراند اجباره بپردازند. در جامعهی ثابت و بی تحرک فئودالی، ایس زور را نهاد سرفداری مشروعیت می بخشید. دهقانان که از لحاظ قانوني ناآزاد به شمار مي آمدند، از حقوق مالكيت محبروم بودنید، هرچنید که از حقبوق استفاده از آن برخوردار بودند. آنان ناگزیر بودند کار، یا فیرآوردهی کار خود را، افزون بسر آنچه موردنیاز معاش خانواده و باز تولید سادهی اقتصاد خانوادهی دهقانی بود، تسليم كنند.

مارکس و انگلس جامعه ی فئودالی را، هم به لحاظ گاهشناسی و هم منطقی، مرحله یمی میانین میان جامعه ی برده داری جهان باستان (ب برده داری) و جهان سرمایه داران و پرولترها در عصر جدید می شمردند. بااین همه، این الگو برای توضیح خصیصه های ویژه ی فئودالیسم غربی، که شیوه ی تولید سرمایه داری، آن سان که آن را می شناسیم، از دل آن بیرون آمد، ناکافی است. جهان باستان را صرفا نمی توان بر پایه ی ارتباط میان بردگانی که در کشتزارها یا در معدن ها کار می کنند، و صاحبان شان وصیف کرد. احتمالاً همواره اقلیتی از بردگان و

اکثریتی از دهقانان و افزارمندان آزاد و نیمهآزاد وجود داشتهاند. کار مازاد بیش تر به شکل اجاره و مالیات تحقیق ملی افلیت تا به شکل کسار و زحمت پرداختنشده ی برده ی دربند. از سوی دیگر، بردگانی درست در عصر فئودالی یافت میشوند که تا سده ی دهم (و چه بسا تا سده ی یازدهم در انگلستان) در املاک زمینداران کار می کننید. و گرچه سرفهای حقوقی عنیصری مهم، ولیو پُرنوسان، را در میان حقوقی عنیصری مهم، ولیو پُرنوسان، را در میان نسبت بالایی از دهقانان از جایگاه آزاد برخوردارند. بنابراین، آیا غرض این است که از دیدگاه مارکسیستی هیچ راهی برای تمایزگذاری میان جامعه ی فشودالی و دیگر جامعه های پیشاسرمایه داری وجود ندارد؟

تعریف کوتاهی که در بالا از ویژگیهای اساسی شیوهی تولید فنودالی به دست داده شد در مورد مارکس و انگلیس، کیه بی آن کیه در تکامیل کلی فئودالیسم سیده های میانه واکناوی کننید، باز آن را فرایندی تاریخی میشمردند، چندان انصاف به جا نمی آورد. مارکس و انگلس نبه تنها به گذار از فئوداليسم به سرمايهداري علاقتهمنند بودنند بلكته همچنین به تأثیر قبیلههای ژرمنی بر امپراتوری رو به انحطاط روم نیز توجه داشتند، و به باریکاندیشی در شکلهای ویژهی جامعهی قرون وسطایی بـه منزلـهی تلفیقی که از این تأثیر به دست میآید میپرداختند. این باریکاندیشیها چندان دور نرفت، ولی از همینجا برمی آید دریافت مارکسیستی از جامعه ی فتودالی باید بر تکامل تاریخی شمردن آن متکی باشد و نه چون مجموعهیی ایستا از روابط میان دو طبقهی اصلی و در حال ستیز، یعنی زمینداران و دهقانان. البته غرض این نیست که درک اقتصاد و جامعهی فشودالی بیدون درک این رابطه و خصلت ویژه (و در حال دگرگونی) زور و اجبار جای گرفته در آن، میسر است. ولی در خصوص جامعهی فئودالی بسیار نکتمهما بیش از استثمار دهقانسان به دست زمینداران، و پایداری دهقانان در برابر آنها وجود دارد.

در وهلهی نخست نه تنها باید «شکل موجود» کیار، بلکه «شکل موجود» مالکیت ارضی را دریابیم. این امر ما را به نهادی رهنمون می شبود کیه نیام خبود را بیه فئوداليسم مىدهد، يعنى «fief» (بـا صورت لاتينـى feodum, feudum)، یکی از موضوع های عمده ی تاریخنگاری بورژوایی که مارکسیستها تقریباً آن را نادیده گرفتهاند. فیف دورهی کهن فقرهیمی از مالکیت ارضی بود که ارباب در قبال خدمات نظامی، یا یاری و مشورت به واسال واگذار می کرد. این جلوهی ویژه یی از رابطهیم کلی تر در درون طبقه ی حاکم بود. این رابطهی توانمند رابطهی ارباب و واسالی بود و با سوگند وفاداری ادا می شد و دیرگاهی بنر خصال طبقهی حاکم حکمفرما بود. پیشینهی این رابطه را میتوان تا رابطهی میان بزرگان رومی و موکلانشان، و بهویژه رابطهی میان سرکردگان جنگ جـوی ژرمنـی و پیروانشان پی گرفت. دستهی اخیر وفاداری، خدمات و مشورت خود را با توقع بهرهمندی از هدایایی از فواید جنگ بے یعنی غارت یہ عرضه می کردند. فیلف ارضی، تا حدودی، معادل بعدی غارت بازتوزیع شده به شیمار می آمید و نخست در دورهی ثبات نسبی استیلای كارولانژىها يا گرفت.

همین رابطه یی ارباب \_ واسال و بیان آن در ملک داری از طریق فیف است که دریافتهای قرون وسطایی و مدرن را از جامعه ی فئودالی معین می کند، به تقریب همان گونه که نظام کارخانه دریافتها از سرمایه داری را معین می کند. معمولاً گمان می رود که فیف عمد تأ در ناحیه ی لوار \_ رایین و در انگلستانِ نورماندی پا گرفت. بااین همه، به تازگی ثابت شده است که در پایان سده ی یازدهم، فیف و دیگر ویژگیهای فئودالیسم، مانند خدمت واسالانه و قدرت قضایی نامتمرکز را هم چنین می توان در کاتالونیا، آراگون، جنوب فرانسه و شمال ایتالیا نیز یافت. چنان که انگلس یادآور می شود، این مفهوم چندان نیرومند هست که از عهده ی «بیان کلاسیک خود در باب نظم فئودالی»، در همه جما، در خصوص یاری (= Assizes) جنگ جوی صلیبی یک

روزهی قلمرو بیتالمقدس برآید.

رابطهی ارباب \_ واسال عنصر به هم پیوستگی مهمیی حتما در نیرومندترین حکومت های قرون وسطایی نخستین ـــ امپراتوریهای کارولانژی و عثمانی، و پادشاهیهای انگلیسی و انگلو \_ نرمانی \_ به شمار می آمد. به سبب ارتباطات نامساعد و خصیصه ی محلی اقتصاد، حاکمیت مؤثر فقط می توانست بر ناحیسهی بالنسبه کوچکی اعمال گردد. در درون دوکنشین، ایالت یا منطقه یی که زمام آن را در اختیار کوتوال یا دژدار بود، شبکهی روابط ارباب \_ واسال شالودهی یک پارچگی به شمار می آمد. این شبکه را از لحاظ ایدئولوژیک نهادهای دینی (استقفها و مطرانهای دیرنشین که خود زمین دار فئودال بودنید) استحکام می بخشید. این کبار در وهله ی نخست از طریق اختیارات قنضایی اعمال می شد. حق باردادن به واسالهای خود، که به عنوان شاکیان، مشاوران و اظهارنامهنویسان مالیاتی شرکت می جستند، شیوهی عمدهیی بود که اربابان بر پایهی آن قیدرت خبود را در جامعه فثودال اعمال مي كردنيد، دعواها را حيل وفيصل می کردند و خاطیان از قانون و عرف را کیفر می دادنید. دربار همچنین دستگاهی اجرایی برای وضع و جمع آوری مالیات و افزایش نیروهای نظامی به شمار می آمید. آنجا که اندازهی ایالتها فزونی گرفت (مانند مورد سلطنتهای فئودالی) این کار در وهلهی نخست با بسط سلسلهمراتب نظارت از طریق صلاحیت قضایی انجام گرفت. ایجاد نظامهای مالیاتی، دیوانسالاریها و ارتشهای دایمی در درجهی دوم اهمیت قرار داشتند.

نظام اختیارات قضایی، که در بالا شرح آن رفت، با رابطه ی میان اربابان و واسالها سروکار داشت که همگی جزیبی از اشرافیتی اساساً نظامی به شمار می آمدند؛ این رابطه به هیچرو همیشه مسالمت آمین نبود. برای حفظ تسلط زمین دار بر دهقانان قدرت قضایی حتا به مراتب اساسی تر بود. باید تأکید کرد که ارتباط میان اربابان بزرگ و واسالهای آزاد نشان هیچ مشابهتی با رابطه ی میان طبقه ی زمین دار به طورکلی

و اجارهداران دهقان نداشت. واسالهای نظامی مردانیی آزاد بودنید، و حقوق خانوادگی در امیلاکشیان، ولو يكسر تخطىناپذير نبود، نمى توانست بدون عذر موجه مورد تعرض قرار گیرد. و گرچه تغییسر در سرسیاری و وفاداری می توانست موجبات اتهام خیانت را فراهم آورد، چنین تغییرهایی بههیچرو مُحال نبود. ولی حتا دهقانانی که از جایگاه شخیصی آزادانه یمی برخوردار بودند فرصت اندكي براي أزادي تغيير جا و أزادي فروش و معاملهی دارایی خود داشتند، چه رسد به کسانی که از جایگاه آزاد برخوردار نبودند. بر دستهی اخير (ناآزادان) اختيارات فضايي اربابشان اعمال مے شید تیا آنیان را وادارنید کیه در ملیک خیصوصی (مزرعه ی خانگی) خدمات بیگاری انجام دهند و مطالباتی را به صورت جنسی، یا حتا با پول بیردازند که بر زمین اجارهیی خانوار تحمیل میشد. در سدهی دوازدهم (گرچه آهنگ توسعه در بخشهای گوناگون ارویا بهطرزچشم گیری تفاوت می پنذیرد) دامنه ی اخاذی مبتنی بر اختیار قضایی بهطرزچشم گیری فزونی گرفته است. عدمتمرکز قدرت فئودالی به این معناست که خردهاربابان روستاها قادر بودند از همهی ساکنان (خواه اجارهدار و خواه جز آن) مالیات بگیرند، آنها را وادارند تا غلهی خود را در آسیای ارباب آسیاب کنند، خوشههای انگور خود را در دستگاه چرخشت شراب او لَوَرده کنند، نان خبود را در تنبور او بپزند ــ و در قبال آن پول بپردازنـد. هنگـامی کـه در دادگاه او از بابت اهمال محکوم میشدند باید جریمهی پولی میپرداختند، جریمههایی از بابت صدور مجوز برای شوهردادن دختر و مالیات بر ارثی کمابیش

ایس طیف پیچیده ی اخاذی از دهقانان، مسئله ی تعریف اجاره ی فئودالی را در کُنه آن طرح می کند. از دید برخی مارکسیستها، اجاره ی فئودالی اساسی عبارت بود از ارائه ی خدمت در ملک خصوصی، یعنی شیوه یی آشکار که طبقه ی حاکم به واسطه ی آن کار مازاد را به تصاحب خود درمی آورد. از نظر اینان،

گسترش اجاره به صورت پرداخت جنسی یا به صورت پول جنبهی حاشیهیی داشت و صرفاً نشانهیی از درهمشکستگی شیوهی تولید فنودالی در غرب به شمار میآمد ـ در نقطهی مقابل حفیظ این شیوهی تولیدی، با ملکهای خصوصی گسترده و بهرهی مالکانه یا اجبارهی کار ببردهوار در اروپای شبرقی از سندهی شانزدهم تا سندهی هجندهم. بنا توجیه بنه نوسان های موجود در طبی زمان در کشت ملک خصوصی از طریق کار اجباری، بهدشواری می توان از این دیدگاه دفاع کرد. گرچه این امر خصیصهی ویژهی فرانسهی کارولانژی در سندهی نهم، انگلستان در سدهی سیزدهم و لهستان در سدهی هفدهم به شمار می آید، هیمچنین در فرانسهی سیدهی پازدهم، انگلستان سندههای دوازدهم و چهاردهم و اروپای شرقی از سدهی سیزدهم تا چهاردهم از اهمیتی رو به کاهش برخوردار بود. نمیتوان جز این نتیجه گرفت که درست نیست فقط یک شکل اجمارهی فئودالی را سه عنوان خصیصهی ویژهی جامعهی فثودالی در تکامل تمامعيار أن تشخيص دهيم.

افزوده شدن سودهای اختیارات قضایی بسه اجساره ی فئودالی «عادی» در فرانسهی غربی از سده ی یازدهم، توجه ما را به سرشت این سودها معطوف می سازد. این سودها، و بیش تر اجاره از زمینهای اجاره یی، اغلب بسه صورت پول دریافت می شدند. دهقانان برای آن که بتوانند اجارهها و جریمه ها را به صورت پول بپردازند، برای آن که پول را به کار گیرند تا معافیت و حتا امتیازنامه بخرند (این امر در اوایل واپسین سالهای سده ی دوازدهم روی داد)، می بایست مازادهایی افزون بر وجه معاش و نیازهای باز تولیدی خود تولید کنند. این مازادها می بایست در قبال پول نقد، به صورت نقش کالا، در بازار به فروش می رسید. در آن صورت نقش تولید کالا، در بازار به فروش می رسید. در آن صورت نقش تولید کالا، در بازار به فروش می رسید. در آن صورت نقش تولید کالای در جامعه ی فئودالی چه بود؟

روشن است که، در کنار اقتصاد معیشتی، اقتصاد بازار هم وجود داشت. احتمالاً بزرگ ترین بخش تولید اجتماعی (عمدتاً موادغذایی) هرگز راهی بازار نمی شد.

بیش تر تولید به بازار نرفته در درون خانوار دهقانی مصرف میشد یا به صورت پرداخت جنسی از دهقان به ارباب انتقال می یافت. همچنین اقتصاد معیشتی ارباب نیز وجود داشت، زیرا گرچه بخشی از محصولِ ملکِ خصوصی به بازار می رفت، بخش معتنابهی از آن مستقیماً در خانوارهای اشرافی، مؤسسات کلیساییِ رده بالا و ضیافتهای مکرر ملازمان به مصرف می رسید.

فشار از بابت عرضهی محصول مزرعه به بازار از دو سو وارد می شد. بااین همه، تقسیم کار اجتماعی میان زراعت، صنعت، نیایش، فرمان روایی و جنگیدن پیش از فرارسيدن فئوداليسم صورت كهن يافته بود. چنين تقسیم کاری حاکی از تولید مازاد غذایی از سوی زارعان سه منظور فراهم آوردن این امکان بود که دیگران بهطورپارموقت یا تماموقت دست به فعالیتهای دیگر بزنند. مطابق شرایط زمان ــ نــبت زمین / کار، سطح فنّاوری، برهمخوردن جریان تولید بر اثر جنگ (که همواره شکلی از غارت بود) \_ مازاد یک بار مصرف می توانست از لحاظ مقدار یا دسترس پذیری بسیار تفاوت پذیرد. هنگامی که جامعهی فنودالی در سدهی یازدهم، به شیوهیی که در بالا شرحاش رفت، رو به تثبیت گذاشت، دهقانان قادر بودند مبازاد توليد كننيد، زيرا اوضاع نسبتاً أرام و صلح آمیز می شد، جمعیت رو سه رشید می گذاشت و شاخص هایی از پیشرفت فنّاورانیه در دست بود. بازارهای محلی و منطقه یی برای دادوستد فرآوردههای کشاورزی و صنعتی رفتهرفته از اکثر روستاها و آبادیها سر برمی آورد.

عنصر مقوم بنیادین دیگر در رشد تولید کالایی در جامعه فی فیرودالی سده های میانه نیازهای ویره ی طبقه ی حاکم بود. این نیازها تا حدود مهمی از عادات مصرفی طبقات حاکم امپراتوری روم به میراث رسید و روحانیان بلندپایه (مطرانها، اسقف ها، رهبانان) که خاستگاه اشرافی داشتند آن را بسط دادند. آن چه به مصرف می رسید فقط تا حدودی مربوط به لذت و

تمتع بود: این مصرف متوجه نمایش و یاداش هم بـود ــ بـه سخن دیگر مصرف کارکرد سیاسی داشت. كالاهاى مصرفى شامل انواع ابريشم، ادويه، ميوهها و شرابهای مدیترانهیی میشد. آنچه بهویژه این کالاها را ممتاز میساخت در وهلهی نخست این بود که این اقلام از لحاظ حجم نسبتاً كوچمك و از لحاظ قيمت گرانبها بودند و در فاصلهیی دور از جایگاه مصرف تولید می شدند ـ به ویژه از خاورمیانه و خیاور دور می آمدند. این امتعه از سنخ کالاهای تجارت بینالمللی بودنـ د کـه در یک جامعهی فئودالی تثبیت یافته نمی توانستند به مدد جنگ و غارت به دست آیند یا درهرحال فقط گهگاه به دست می آمدند. طبقهی حیاکم فئودال برای خریدن این کالاها به پول نیاز داشت، پولی که از رهگذر اجاره و سودهای اختیارات قضایی به دست می آمد، و دهقانان با فروش محصول مازاد خود در بازارهای محلی آن را به دست می اور دند.

تقاضا و نیاز اشرافیت فئودالی رشد شهرهای اصلی در جادههای تجارت بینالمللی را سبب شد که به صورت مراکز تجاری بزرگ درآمدند (برای نمونه ونیز، کلن، بروژ، لندن). این تقاضا هم چنین معطوف به نقطه هایی میشد که دارای اهمیت سیاسی و اجرایی بودند، و در آنجا نهادهای حاکمان، روحانیان، ملازمان و کارگزاران مسلح برقرار بود. بدین گونه، کالاهای تجملی گرانبها از نو در میان مراکز دیرنشینان بزرگ و مقامات اسقفی، و مراكيز مستحكم قيدرت فلودالي، از جمله پایتختهای سلطنتی و منطقه یی توزیع می شد. افرون بر این، به کالاهای تجارت بین المللی، که بازتقاضای طبقهی بالا بدان استمرار می بخشد، طیف تازهیی از کالاهای صنایع اروپایی، بهویئه منسوجات ابریشمی بسیار مرغوب، افزوده شده بود. این امر به مبوج افزون تر شهرنشینی در مرکز ایتالیا، کشورهای زمین پست حشامل هلند، بلژیک، لوکزامبورگ> و دیگر جاها انجامید، و افزودن غلات، روغن، شراب و چوب را به كالاهاى تجارت بينالمللى تشويق كرد.

بازاریابی، صنعت و شهرنشینی شمار طبقاتی چون

بازرگانان شهری، تاجران خرده فروش و افزار مندان را فزونی بخشید. این مسئله طرح شده است که آیا این ها عناصر متعارض یا حتا انقلابی را در درون فئودالیسم تشکیل می دادند. گاه مسئله به شکل دیگری طرح می شود. اگر در جامعه ی فئودالی تولید برای مصرف بود، آیا توسعه ی تولید برای بازار در تضاد با نظم اجتماعی فئودالی قرار نمی گرفت و سرانجام آن را فرسوده نمی کرد؟

از دیدگاه مارکس، سرمایه داری میسر نیست مگر تا وقتی که شکل جامعه و اقتصاد را عصدتاً استثمار طبقه ی کارگرانِ مزدیِ فاقد مالکیت به دست صاحبان سرمایه معین کند. مسئله ی گذار از فئودالیسم به سرمایه معین کند. مسئله ی گذار از فئودالیسم به نه منحصراً، زیرا مسئله ی تکوین سرمایه نیز دخیل است، تازه اگر نخواهیم از فرایندهای اجتماعی و سیاسی ی سخن به میان آوریم که سرمایه داران به مدد آن جای اشرافیتهای فئودالی را در مقام طبقه ی حاکم می گیرند.

پرسش این جاست که رشد و گسترش تولید کالایی، تجارت راه دور، گسترش مراکز صنعتی تخصصی و گسترش شهرنشینی تا کجا شیوهی تولید فئودالی را تحلیل برد، یعنی شیوهی تولیدی را که بر پایه رابطهی دو طبقهی اصلی، زمین داران و دهقانان، استوار بود؟ درجهی شهرنشینی در جامعهی فنودالی فرق می کرد. جمعیت شهری انگلستان در سدههای میانـه احتمـالاً میان ده درصد و پانزده درصد نوسان داشت. نواحی تخصصی (مانند کشورهای زمین پست) می توانستند دارای بیش از سی درصد شهرنشین باشند. شهرنشینی پیشرفته نمونهی اعلای شبهرهای بنزرگ ببود: ونینز، فلورانس، میلان، جنووا حجنوئا> در پایان سدهی سيزدهم احتمالاً داراي ١٠٠ هـزار سكنه بـودهانـد؛ پاریس شاید ۲۰۰ هزار شهرنشین داشته است؛ و لندن ۵۰۰ هزار سکنه داشت. بااینهمه، نکتهی مهمتر ساختار اجتماعی شهرها است. در موردهای مهم این ساختار بیش تر بازتاب روستا است تا نقطهی مقابل آن.

واحد اساسی تولید، صنایع کارگاهی است با نیسروی کاری که بزرگتر از نیروی کار زمین زراعی دهقان میانه حال نیست. واحد اساسی بازاریابی خرده فروش عبارت از دکان یا بساط فروشنده ی دوره گردی است که یک یا دو نفر اداره اش می کردند. حتا انبارهای بازرگانان عمده فروش ثروت مند بیش تر دارای نیسروی کاری ده ها نفری بودند تا صدها نفری بیگانه تمرکز بزرگ وابستگان و افراد تحت تکفل در خانوارهای خانواده های طایفه وار نخبگان تجاری قرار داشت بوناده این ها، به هرحال، بیش از آن که پیش نشانه های نظام کارخانه یی مدرن باشند رونوشت های برابر اصل کارخانه یی مدرن باشند رونوشت های برابر اصل خانوارهای فئودالی اشرافی بودند. در هر شهر بزرگ رانده شده و جود داشتند که عمدتاً از مهاجران روستایی را تشکیل رانده شده وجود داشتند که عمدتاً از مهاجران روستایی بودند. اما اینان به هیچرو پرولتاریایی را تشکیل نمی دادند.

باید نتیجه گرفت که شهر قرون وسطایی هیچ معارضه يا تهديد بنيادي متوجه نظم فئودالي نمي كرد. منافع نخبگان بمورژوازی شهرهای قبرون وسطایی از بُنن معارض منافع اشرافیت فئودالی نبود. راست است که این نخبگان، عمدتاً در سدههای دوازدهم و سیزدهم، به سطوح گوناگون خودفرمانی سیاسی و امتیاز اختيارات قضايي دست يافتند. با اين كار، أنها راحت در سلسلهمراتب سروران فئودال جای می گرفتند. حتما در ایتالیا، که در آن قدرت بورژوازی سوداگر چنان بود که بر خردهاشرافیت روستا به استیلایی محلی دست یافته بود، نباید گمان پیروزی جزیی سرمایه داری را به ذهن راه داد. میان سرمایهداران تجاری و منافع فئودالی بیش تر گونه یی بههم آمیختگی در کار بود تا همستیزی. حاکمان بورژوای شهرهای بزرگ ایتالیا برای حاکمان فئودال اروپ در کل همان خندماتی را فراهم مى آوردند كه تجار كوچك تـر شـهرهاى شـمالى در مقیاسی کوچکتر انجام میدادند، یعنی تهیه و تدارک آذوقه و رباخواری. همچنان که فئودالیسم در بحران بیشازپیش درگیر جنگ میشد، حاکماناش

نیز نیازمند پول نقدی میشدند که رباخواران بانکدارِ تاجر آن را فراهم میکردند. و مانند همیشه، رباخواران و وامگیرانِ اشرافیت از یک دیگر تغذیه میکردند و به یک دیگر نیازمند بودند.

تعارض بنیادین در جامعه ی فتودالی میان زصین داران و دهقانان بود. این همستیزی بیش تر وقتها پنهان میشد و گاه نیز مانند خیزشهای دهقانی بزرگ در اواخر سدههای میانه آشکار میشد. به تعبیر دیگر، این همستیزی بنیادین بود. دهقانان، در اجتماعات خبود و به عنوان کسانی که زمنام اداره ی کاروبار خانوادگی متکی به خود را به دست دارند، از لحاظ اقتصادی وابسته به اربابان نبودند. به همین دلیل امکاناتشان برای پایداری ناچیز نبود. از این رو، اگر میزان اجاره را به نیروهای بازار بلکه قدرت نسبی ستیزه گران تعیین می کرد، تشدید و تقویت پایداری دهقانی از سطح اجاره یی که به طبقه ی حاکم انتقال می یافت و از میزان مالیاتی که به دولت پرداخت می شد به می کاست. این یکی از ریشههای بحران در نظم می کاست. این یکی از ریشههای بحران در نظم فئودالی به شمار می آمد.

اگر بنا باشد «جامعهی فئودالی» را به مفهومی گسترده تر از صرف «شیوهی تولید فئودالی» تعریف کنیم، نباید ابعاد سیاسی و ایدئولوژیک را نادیده بگیریم. چنان که دیدیم قدرت، رویهمرفته، از طریق اختيارات قضايي اعمال ميشد. اختيارات قضايي به حوزهی سیاست تعلق داشت، بهنحوی که می توان گفت وسایلی که زمین داران به مدد آن مازاد را از دهقانان استخراج می کردند بیش تر سیاسی بود تا اقتصادی. همچنان که جامعهی فشودالی پیچیده تر شد، به همانسان که حرفهی مورد علاقهی طبقهی حاکم ـــ جنگ آوری ـ متمر کزتر و هم آهنگ تر شد، اختیارات قضایی را میبایست شکل دیگری از استخراج مازاد ... یعنی مالیات، که عمدتاً مالیات جنگی بود ــ تحکیم مى بخشيد. ولى اين ماليات مى بايست باكم ترين دست درازی ممکن به منافع ارضی و نخبگان بورژوا استخراج میشد، یعنی با اجماع از طریق مجامعی که

بهطوردورهیی فراخوانده میشدند (برای نمونه، پارلمان، مجلس طبقاتی حمتشکل از اشراف، کلیساییان و عامه در فرانسهی پیش از انقلاب ۱۷۸۹>)، گونه یمی بسط عنصر شورایی در روابط فئودالی.

این مجامع بیشتر حاکی از دیدگاه رسمی جاری نظم اجتماعی بودند تا این که جامعه بهراستی این گونه باشد. در پادشهاهی های فرانسه و اسهانیا و امیرنشینهای آلمان، این مجامع بر پایهی تقسیم سمه سویهی جامعه میان کلیسا، اشرافیت و «طبقهی سمه» (شهریان) استوار بود. این تقسیمبندی حاکی از بینشی ایدئولوژیک از جامعه یی مبتنی بر ردهها و مرتبههاست که از جانب خداوند آفریده شده و میان کسانی تقسیم می شود که نیایش می کننید (روحانیان)، کسانی که می جنگنید (اشرافیت) و کسانی که کار می کننید (دهقانان). در این دیدگاه انتداموار از جامعه، مراتب بدنهی سیاسی متقابلاً مددکار هم بودنید و نقشهای معینی بر عهده داشتند که بیرون از آن هیچکس که در آن زاده نشده بود یا در مرتبه (یا جایگاه اجتماعی) خاصی گماشته نشده بود نمی بایست به آن قدم بگذارد. سربیچی از این امر نه تنها در حکم جنایتی ضد نظم اجتماعی بود، بلکه حکم گناه در پیشگاه خداونید را داشت. پیشینهی این آموزه دست کم به سدهی نهم میرسد و بهویژه روحانیت آن را ترویج کرد. این آموزه به صورت حكمت اجتماعي بذيرفته شده درآمد تا آن که آموزههای فردگرایی بورژوایی در سدهی هفدهم آن را از مسند خود به زیس کشیدند. همچنان که شهرنسيني باليدن مي كرفت اين أموزه ناكزير می بایست خود را با طبقات اجتماعی یمی جز آن سه مرتبهی اصلی تطبیق میداد، بااینهمه پیام همآهنگی و ایستایی اجتماعی همچنان به قوت خود باقی مانید. بورژوازی قرونوسطایی هرگز قاطعانه با ایس آموزه از در ستیز درنیامد. نزدیک ترین رویکرد به ستیزه گری از یکی از سخن گویان دهقانان در نیمه ی دوم سده ی چهاردهم، انگلیسی مردی به نام جان بال، سرچشمه می گیرد که موعظه می کند: «وقتی آدم بیل می زد و

حوا نخریسی می کرد، آن وقت کی آقا بود؟»

برای آگاهی افزون تر ← اندرسن، پسی ۱۹۷۴؛ بلیوخ،
مارک ۱۹۶۱؛ بویس، جی. ۱۹۷۶؛ بوناسی، پسی بسر (در
آستانه ی انتشار)؛ مرکز بررسی ها و پیژوهشهای
مارکسیستی ۱۹۷۴؛ داب، ام. ۱۹۶۴ (۱۹۶۳)؛ دوبی،
ژرژ ۱۹۷۳ (۱۹۷۴)؛ ۱۹۸۶؛ گرمیسک، بسی. ۱۹۶۸؛
هیلتون، آر. ۱۹۷۳؛ کیوچنباخ، ال. و مایکل، بسی. ۱۹۷۷؛

#### أر. ايج. هيلتون

## جامعهی قبیله یی (tribal society)

گرچه مارکس (بهویژه در یادداشتهایش دربارهی جامعهی باستان ال. ایچ. مورگان؛ ← کریدر ۱۹۷۳) و انگلس (در خاستگاه خانواده) که گاه اصطلاحهای «قبیله» و «قبیلهیی» را به کار گرفتند، ولی «جامعهی قبیله یی» را به منزله ی سنخ متمایزی از جامعه تعریف یا تحلیل نکردند. انگلس (همان، ف۱) بیرای کوشش مورگان به جهت «معرفی نظم معینی به تاریخ انسان ابتیدایی» از طریحق برداشتاش از مراحل فرهنگ پیشاتاریخ، گذار از وحشخویی به بربریت و از آن جا به تمدن اهمیت خاص قابل بود، برداشتی که انگلس آن را کاملاً با برداشت ماتریالیستی از تاریخ سازگار یافت. مارکس، در دفترهای یادداشت دورهی ۱۸۷۹ تا ۱۸۸۲ خود هنگامی که پـژوهشهـای قـومشناسـانهی منظمتری را پیش می گیرد (کریدر ۱۹۷۲) همچنین عمدتاً دغدغهی تکامل تاریخی جامعه های ابتدایی را دارد و نه تنها به اظهار نظر دربارهی مورگان میپردازد بلکه دربارهی آثار مین، لابک و کاوالیفسکی و دیگران نیز اظهار نظر میکند. بدینسان، هم مبارکس و هم انگلس در وهلهی نخست به پیدایش تقسیمبندیهای طبقاتی و دولت ــ در «جامعهی ابتدایی» به شکلهای گوناگون آن ـ علاقهمند بودند.

در انسان شناسی دانشگاهی مدرن اصطلاح «قبیله یسی» همان اندازه مبهم شمرده می شود کنه اصطلاح «بتدایی». گرچه کروبر (۱۹۴۸) در آغاز در مفهوم

«قبیله» به عنوان شالوده ی صورتبندی های اجتماعی امریکای شمالی بومی تردید روا داشت، ایرادهای او عمدتاً نادیده انگاشته شد تا آن که فرید (۱۹۶۶) با ارجاع به جامعه های بومی به طور کلی، جهادی بر ضد کاربرد این اصطلاح به راه انداخت. هر دو پژوهش گرخاطرنشان کردند که قبیله ــ آنگونه که در نظریه و عمل مادرشهری نام گذاری شد ـــ واحدی اجرایی و اداری بود که در بستری استعماری بر گروههایی تحمیل شد که از جهات دیگر گونه گون و از لحاظ سیاسی خودفرمان بودند. لیکاک (۱۹۸۳) می افزاید که «قبیله» به عنوان گروه سیاسی مبتنی بر ساختار سلسله مراتبی هم چنین می تواند پاسخی درونی به ضرورت دفاع در برابر کوشش های امپریالیستی برای سلطه بر منطقه یی معین باشد.

یژوهش های مارکسیستی اخیسر با مسایل مفهومی (گودلیه ۱۹۷۳) و واقعیت تاریخی و سیاسی سروکار داشته است. اگر، برای نمونه، یک ساختار سیاسی سلسلهمراتیی را وارسی کنیم که مرکب از گروههای بومی برابری خواہ پیشین باشد کے ممکن است همچنین درگیر نوعی از ارتباط خراجگزاری با نخسهی مسلط باشند (یا اگر مردمی که این نخبه از دل خود أن بيرون أمده است از درون به شيوهيي مشابه تقسيم شده باشد)، اصطلاح «قبیله» بی ضرر می شبود، به شرطی که این اصطلاح در زمینهی آغازینه ـ دولت (با استفاده از اصطلاح دایموند ۱۹۸۳) به کار گرفته شبود ــ از اینجاست اصطلاح «دولت قبیله یی» که سرویس (۱۹۶۲) به کار میگیبرد از سنوی دیگنر، اگنز عنبوان «قبیله» همچنین در مورد جامعهیی برابری خواه، بیطبقه، یعنی جامعهی ابتیدایی به کار رود، آنگاه ابهام مقوله أشكار مىشود. بايىد يادأور شدكه «برابری خواه» حاکی از نبود جایگاهها، مراتب یا سلسلهمراتبهای نسلی نیست، بلکه فقط در حکم نبود استثمار اقتصادی است. از آنجا که اصطلاح قبیله همچنین دارای پیوندهایی با اصطلاح «مردم» و دیگر تعبیرهای مبهم چون «سنتی» یا «تامتمدن» است،

مسایلی که معانی گوناگون «قبیله» بیش می کشند واقعىاند ولى مى توانند از طريق باز تعريف حل گردنىد، هرچند که گودلیه (پیشین، صص ۶ ۹۳۰) بر آن است که بازسازی نظری بنیادینی لازم است تا توجه کمتری را معطوف به «شکلها»یی کند که در آن این جامعهها پدیدار میشوند و عمل شیوههای تولیدی گوناگون درون آنها را با موشکافی بیشتری تحلیل کند. اصطلاح «قبیله» را نباید با رجوع به سنخهای گوناگون صورتبندی های اجتماعی دولت گرایی به کار گرفت که بهطورتاریخی سر برآوردهاند (آسیایی، باستان، فئبودالی، سرمایهداری، سوسیالیستی) ولی دلیلی ندارد که با رجوع به جامعه های بی دولت یا ابتدایی این اصطلاح را کنار بگذاریم. از این رو، جامعهی ابتدایی مبتنی بر باغبانی مثلاً در شمال مرکزی نیجریه، که مرکب از دهکدههای متعددی است که روابط سنتی یی را با یک دیگر به رسمیت می شناسند که بر پایهی نام مشترک، زبان و فرهنگ مشترک و مرزهای زناشویی استوار است که همریخت با مرزهای مجموعهی دهکده است، و محتملاً مقاسات دینی فرادهکده را به رسمیت میشناسد، تعریف «قبیله» را تأمین می کند. چنین جامعه یی بی طبقه است، از طریسق پیونسدهای خویسشاوندی یسا شبه خویشاوندی معین عمل می کند، دارای ساختار

مندنی و قندرت مندنی نیست. دهکنده هنای تــشكيل دهنـــدهي مجموعـــه خودفرمـــان ولـــي بههمپیوستهاند؛ همانگونه که برابری خواهی درونی را حفظ می کنند با دهکدههای دیگر در چارچوبی غیراستثماری ارتباط دارند. گروههای کار هم کارانه، و واحدهای نظامی/ یا شکار نیز می توانند در بستری «قبیله یی» از میان دهکدهها سر درآورد. بااینهمه، به هم پیوستگی فرهنگی آشکار در یک «قبیله» می تواند در غیاب ساختار قبیله یی معین وجود داشته باشد، و می تواند شمار بزرگی از گروههای محلی را در بر گیرد که در منطقه ی درخور توجهی گسترش می یابند، مانند آنچه در میان مردمان ایبو زبان پیشا ـ تماس نیجریه روی داد. چنین گروهی را می توان ملیتی ابتدایی شمرد؛ در غیاب اتحادیدی سیاسی یا آیین گسترده یا پیوندهای تجاری، این هویت فرهنگی را، ورای یک شعاع معین، حتا خود مردمان نیز ممکن

است به جا نیاورند.

یس، جامعهی قبیله یی از جهت ویژگی های بنیادی خود جامعهیی ابتدایی است و هنگامی که اصطلاح «قبیله یی» به صورت اسم، و حتا با رجوع بـه «پاسـخ ثانوی» مستقیم و غیرمستقیم به هجوم امپریالیستی به کار گرفته می شود، حاکی از سنخ معینی از وابستگی متقابل میان گروههای محلی است. هنگامی که لفظ «قبیلهیی» به صورت صفت به کار می رود مى تواند به یک دسته (که همچنین می تواند جامعهیی ابتدایی باشد) یا به دولتی آغازین اشاره داشته باشد که در آن ویژگی های ابتدایی در مناطق محلی حفظ میشوند، گرچه دگرگون هم میگردنید، منتها در جاییکه وابستگیهای بیرونی و منحصراً مدنی جهت گیری طبقاتی و / یا کاستی دارنید. ایرگوی نمونهی یک «قبیله»، داهبومی «دولت قبیلهیمی» و بوشمنها نمودار جامعهی «قبیلهیی» دستهییاند. به نظر مىرسد خود ماركس صورتبندىهاى اجتماعي سنخ دولت قبیلهیی را ذیل عنوان کلی شیوهی تولید آسیایی جای می دهد (نیز  $\rightarrow$  کمونیسم ابتدایی).

بىراى آگاهى افـزونتىر ← دايمونـد، اسـتنلى ۱۹۸۱؛ ۱۹۸۸؛ فريد، مـورتن ۱۹۶۸؛ گودليـه، مـوريس ۱۹۷۳؛ (۱۹۷۸؛ کروبىر، آلفـرد ۱۹۴۸؛ ليکاک، الينور ۱۹۸۳؛ سرويس، المن ۱۹۶۴.

استنلى دايموند

### جامعهی مدنی (civil society)

گرچه نویسندگانی چون لاک و روسو اصطلاح «جامعهی مدنی» را به کار گرفتند تا حکومت مدنی را به تفکیک از جامعهی طبیعی یا وضع طبیعی وصف کنند، مفهوم مارکسیستی ایسن اصطلاح از هگل مسرچشمه می گیرد. در هگل مفهوم Gesellschaft با جامعهی مدنی یا بورژوایی، به عنوان قلمرو افرادی که یگانگی خانوادگی را ترک گفتهاند تا قلمرو افرادی که یگانگی خانوادگی را ترک گفتهاند تا وارد رقابت اقتصادی شوند، نقطهی مقابل دولت، یا جامعهی سیاسی است. ایس جامعه عرصهی نیازهای جامعهی سیاسی است. ایس جامعه عرصهی نیازهای خودویرانگری است. در نظر هگل فقط از رهگذر دولت خودویرانگری است. در نظر هگل فقط از رهگذر دولت باین نظر لاک، روسو یا اَدَم اسمیت همداستان نیست که بر آناند که عقلانیتی فطری در جامعهی مدنی وجبود دارد که به خیر کلی می انجامد.

مارکس مفهوم جامعهی مدنی را در نقد خود از هگل و ایدئالیسم آلمانی، در نوشتههایی چون «دربارهی مسئلهی یهود»، «گامی در نقد فلسفهی حقوق هگل: درآمد» و دستنوشتههای اقتصادی و فلسفی به کار می گیرد. بحث مارکس به زبان هگلی آن دورهی کار او بیان میشود. اصطلاح جامعهی مدنی در آشار بعدی مارکس عملاً ناپدید میشود، گرچه می تبوان استدلال کرد که پاره بی از معانی ضمنی بحث پیشین او برای دیدگاه سیاسی او همچنان به قوت خود باقی می ماند. جامعهی مدنی همچنین در نوشتههای دورهی نخستین او به منزلهی شاخصی برای تغییر از جامعهی فئودالی به جامعهی بورژوایی به کار می آید. مارکس با تعریف جامعهی مدنی همچنون جایگاه ماتریالیسم

بیروح، روابط مالکیت نوین، پیکار یکی بر ضد همه و خودخواهی، تأکید دارد که جامعهی مدنی از فروپاشی جامعهی قرون وسطا سر برمی آورد. پیش از این، افراد جزیی از جامعههای متعدد گوناگون، مثلاً صنوف یا رستهها به شیمار میآمدنید و هیر یک دارای نقشی سیاسی بود، بهنحوی که هیچ قلمرو مدنی جداگانه یسی وجود نداشت. هنگامی که این جامعههای جزیی درهم شکست، جامعهی مدنی سر برآورد که در آن فرد اهمیت تمامعیار به دست آورد. پیونندهای امتیازآور کهن جای خود را به نیازهای خودخواهانهی افراد اتمیزهی جدا از یک دیگر و جدا از اجتماع داد. یگانه پیوندهای میان آنها را قانون فراهم می آورد، که فرآوردهی ارادهی آنها نیست و با سرشت آنها سازگار نیست بلکه به دلیل تهدید به کیفر بر روابط انسانی حاکم است. سرشت پارهپاره و همستیزانهی جامعهی مدنى همراه با روابط مالكيت آن، نوع سياستى را لازم می آورد که این همستیزی را منعکس نمی سازد بلکه از آن جدا و حذف می شود. ویژگی های جامعه مدنی دولت مدرن را ضروری (و درعین حال محدود) میسازد. چندیارگی و نکبت جامعهی مدنی از نظارت و سلطهی دولت برکنار میمانید، دولتی که کارش محدود به فعالیتهای صوری و منفیی است و بـر اثـر تعارضی که ذاتی زندگی اقتصادی است از توان افتاده است. هویت سیاسی افراد به منزلهی شهروند در جامعهی مدرن از هویت مدنی و کارکردشان در قلمرو تولیدی به عنوان تاجر، کارگر روزمزد یا زمین دار جیدا ميشود.

در تحلیل مارکس دو بخش بهطورهمزمان بالیدن میگرند، میان افرادی که در خلوت خود محصور ماندهاند، و میان قلمروهای عمومی و خصوصی یا میان دولت و جامعه. مارکس ایدئالیسم منافع عمومی را که دولت مدرن بازنمای آن است و انتزاعیت مفهوم شهروند را که اخلاقی است زیرا از منافع تنگ و محدود خود فراتر میرود، نقطهی مقابل ماتریالیسم انسان واقعی و محسوس در جامعهی مدنی قرار

میدهد. به نظر مارکس طنزآمیـز ایـنجاسـت کـه در جامعهی نوین کلی ترین، اخلاقی ترین و اجتماعی تـرین مقصودها آنسان که در آرمان دولت جلوه گر می شوند در وضع جزیی و منحط امیال خودخواهانـهی فـرد بـه شکل ضرورت اقتـصادی در خـدمت انـسانها قـرار میگیرند. به این تعبیر است کـه ذات دولـت مـدرن را باید در ویژگیهای ممیز جامعـهی مـدنی و در روابـط اقتـصادی یافـت. بـرای آنکـه بتـوان بـهراسـتی از هم همستیزی جامعهی مدنی فراگذشت و نیروی بـالقوهی انسانها به تمامی فعلیت یابد، هم جامعهی مدنی و هم فـرآوردهی آن، یعنـی جامعـهی سیاسـی، مـیبایـست فـرآوردهی آن، یعنـی جامعـهی سیاسـی، مـیبایـست برافتند و برای این کار انقلابی اجتماعی و نیـز انقلابـی سیاسـی برای وارهانیدن نوع بشر لازم میآید.

گرچه گرامشی همچنان اصطلاح جامعهی مدنی را به کار می گیرد تا به قلمرو خصوصی یا غیردولتی، از جمله به قلمرو اقتصاد، اشاره کند، تصویر او از جامعهی مدنی بسیار متفاوت با تصویر مارکس است. نزد گرامشي جامعهي مدني فقط قلمرو نيازهاي فرد نيست بلکه قلمرو سازمان ها نیر هست، و دارای نیروی بالقوهی خودتنظیم گری عقلانی و آزادی است. گرامشی بر سازمان پیچیدهی جامعهی مدنی تأکید دارد و آن را همجموعه یی از اندام واره ها مینامید که عموماً "خصوصي" ناميده ميشوند و در اين جاست كه هژمونی و «اجماع خودانگیخته» سیازمان می بابنید (گرامشی ۱۹۷۱، صص ۱۳-۱۲). گرامشی بر آن است که هرگونه تمایزی میان جامعهی مدنی و دولت تمایزی صرفاً روششناختی است، زیرا سیاست عدممداخلهیی جون سیاست آزادگذاری اقتصادی را خود دولت برقرار میسازد (همان، ص ۱۶۰). گرامشی در یادداشتها حی زندان> خود برای توصیف ارتباط دقیق میان دولت و جامعهی مدنی استعارههایی را به کار میگیرد که با هم تفاوت دارنید. نیزد او، جامعهی مدنی بهتمامی بالیده چون نظامی از سنگر دفاعی تصویر می شود که قادر است در برابر «هجومها»ی بحرانهای اقتصادی ایستادگی ورزد و دولت را

محافظت کند (همان، ص ۲۳۵)، و حال آنکه جایی دیگر در ضمن یادداشتی روسیهی ۱۹۱۷ را با آن جامعهی مدنی «ابتدایی» و وایسماندهاش در نقطهی مقابل کشورهای غربی قرار میدهد که در آن دولت سنگری بیرونی توصیف میشود که در پس پشت آن نظام دفاعی استوار و نیرومندی در جامعهی مدنی قرار دارد (همان، ص ۲۳۸). مارکس بر جدایی میان دولت و جامعهی مدنی تأکید دارد، حال آنکه گرامشی بسر رابطهی دو سویهی میان این دو تأکیند میورزد، و استدلال میکنید که استفادهی روزمیره و محدود از واژهی دولت می تواند بر حکومت دلالت داشته باشد، حال آنکه مفهوم دولت درواقع دربردارندهی عناصری از جامعه ی مدنی است. دولت که به ندرت حکومت شمرده می شود مورد حمایت هژمونی یی است که در جامعهی مدنی سازمان مییابد، و حال آن کمه هژمونی طبقهی حاکم بر اثر دستگاه سرکوبگر دولتی تحکیم مى يابد. بااين همه، دولت نيز از أنجا كه مى كوشىد بــه آموزش و پرورش افکار عمومی بپردازد و در قلمرو اقتصادی نفوذ کند، دارای «کارکردی اخلاقی» است. به همینسان، گرامشی بر آن است که نفس مفهوم قانون می بایست گسترش یابد، زیرا عناصر رسم و عادت می تواند بدون اعمال قهر یا مجازات، فشاری جمعی را برای تطبیقیافتن در جامعهی مدنی تحمیل کند.

در هر جامعه ی واقعی خطوط تمایزبخش میان جامعه ی مدنی و دولت می تواند محو شود، بااین همه گرامشی بر ضد هرگونه کوششی در جهت برابرشمردن یا یک سان انگاشتن این دو مقوله استدلال می کند، خواه این کوشش در آثار اندیشه وران گوناگون فاشیست ایتالیا انجام گرفته باشد یا از سوی ژاکوبن های فرانسوی. و گرچه هم او نقشی را برای دولت در ارتقای جامعه ی مدنی می پذیرد، بر ضد هرگونه تداوم بخشیدن به دولت سالاری یا دولت پرستی هرگونه تداوم بخشیدن به دولت سالاری یا دولت پرستی هشدار می دهد (همان، ص ۲۶۸). درواقع، گرامشی فروم ردن دولت را بر پایه ی تکامل تمام عیار صفات فروم ردن دولت را بر پایه ی تکامل تمام عیار صفات

خودتنظیم گر جامعهی مدنی بازتعریف می کند. در نوشتههای مارکس جامعه ی مدنی به صورت حیطهی خودخواهی فردی وصف می شود، حال آن که گرامشی به بحت هگل در باب املاک و شرکتها همچون عناصر سازمان بخشی اشاره میکند که نمودار منافع مشترک بهشیوه یی جمعی در جامعه ی مدنی و نیز نقش دیوانسالاری و نظام حقوقی در تنظیم جامعهی مدنی و پیونددادن آن با دولت است (رازتو میگلیارو و میسوراکا ۱۹۷۸). بااین همه، گرامشی یادآور میشود که هگل از تجربهی سازمانهای تودهیی مندرن بی بهره بود و مارکس نیز با وجود احساسات ژرفی که نسبت به تودهها داشت از این تجربه بهرهمند نبود (همان، ص ۲۵۹). این تفاوت ها می تواند با تأکید گرامشی بر نیاز به تحلیل سازمان واقعی جامعه ی مدنی و پیوستگی دوسویهی میان دولت و جامعه، از جمله اقتصاد، پیوند داشته باشد. باید یادآور شید که هیم در مارکس و هم در گرامشی، اصطلاح «جامعه ی مدنی» هم دربردارندهی عناصری از زیربنیای اقتیصادی و هیم جنبه های غیرسیاسی روبنا است (← زیربنا و روبنا)، و بنابراین دقیقاً با این استعاره سازگار نیست.

بازخوانی مفهوم جامعه ی مدنی هم در اندیشهوران مارکسیست و هم غیرمارکسیست به وارسسی مفهوم خود سیاست می انجامد. این بررسی مستلزم پژوهش در رابطه ی میان افراد، و میان افراد و اجتماع، نگاهی در باب جامعه همچون امری سازمانیافته یا سازماننیافته، و تمایز امر عمومی و امر خصوصی است. گرچه این اصطلاح در آثار بعدی مارکس به چشم نمی آید، مضمون فرومُردن سیاست همچون قلمرویی جداگانه کمه از نظارت جامعه بیسرون است و جایگزینساختن آن با سنخ تازهیی از دموکراسی در جنگ داخلی در فرانسه از نو پدیدار می گردد، در دولت و انقلاب لنین یافت می شود و گرامشی به بسط و گسترش آن می پردازد.

در سالیان اخیر، جامعهی مدنی در بحثهایی که در پی به چالش کشیدن رژیمهای سوسیالیستی در اروپای

شرقی درگرفته است جایگاه برجستهیی به دست آورده، و به بحثهایی در غرب دربارهی دگرگونیها در نقش دولت، مفهوم شهروندی، و نیاز به حمایت از آزادیهای مدنی راه یافته است.

برای آگاهی افزون تر ← بابیو، ان. ۱۹۷۹؛ کولتی، ال. ۱۹۷۵؛ گرامشی، ای ۳۵-۱۹۲۹ (۱۹۷۱)؛ کینی، جِیْ a میسوراکا، پیی ۱۹۸۸؛ ۱۹۸۸؛ رازتو میگلیارو، ال و میسوراکا، پیی ۱۹۷۸؛ تکسییر، جی. ۱۹۷۹.

ان ثسواستک ساسون

# جُرم (crime)

در باب جُرم و جنایت منضمون هنای چنندی در نوشتههای مارکسیستی به چشم میآید. نخست، جـرم به منزلهی فرآوردهی جامعهی طبقاتی مورد تحلیل قرار می گیرد. انگلس در کتاب وضع طبقهی کارگر بر آن است که تحقیر و فلاکت کارگران انگلیسی، که موجبات آن را بسط و گسترش تولید کارخانهیی فراهم أورده است، آنها را از اراده و اختيار محروم كرده و بهطرزاجتنابناپذیری به جرم و جنایت کشانده است. فقر انگیزه را فراهم می آورد، و تباهی زندگی خانوادگی مانع تربیت اخلاقی مناسب کودکان میشود. بااینهمه، انگلس یادآور می شود که جرم و جنایت پاسخی فردی به ستم است، بی تأثیر است و به آسانی درهم شکسته میشود. به همین دلیل، چندی نمیگذرد که کارگران به شکلهای جمعی مبارزهی طبقاتی روی می آورنـد. بااینهمه، نفرت طبقاتییی که این پاسخهای جمعی مىپرورند همچنان موجبات پارەيى شكل هاى جىرم و جنایت فردگرایانه را فراهم میآورد.

در دیگر نوشته ها («خطوط کلی نقد اقتصاد سیاسی»، «سخن رانی در البرفلد»، آنتی دورینگ) انگلس جنایت را به رقابت جویی جامعه ی بورژوایی نسبت می دهد، که نه فقط موجبات جرمهایی را فراهم می آورد که کارگران فقرزده مرتکب آن می شوند بلکه هم چنین موجب کلاهبرداری و دیگر اعمال تجاری فریب آمیز می شود. مارکس، با نقل آمارهای مربوط به فرانسه و

فیلادلفیا، بر آن است که جنایت بیش تمر فرآوردهی «اوضاع و احوال بنیادی جامعه ی بورژوایی در کل» است تا فرآورده ی نهادهای سیاسی ویژه ی یک کشور («مجازات اعدام»).

از دیدگاهی که مبتنی بر اینگونه علتیابی جرم و جنایت است چنین برمی آید که اقدامهای سرکوبگرانه ی پلیس نمی تواند جنایت را از میان بردارد و فقط آن را فرو می نشاند. امحای جنایت شرایط اجتماعی از بیخ دگرگون شده یمی را لازم می آورد. پیشرفت تمدن تا هماکنون نیز از سطح جرم مالکیت فزونی گرفته است (ولی جرمهای مربوط به مالکیت فزونی گرفته است)؛ جامعه ی کمونیستی با تفاد میان فرد و جامعه پایان می بخشد و «تیشه به تفاد میان فرد و جامعه پایان می بخشد و «تیشه به البرفلد»). مارکس سپستر یادآور شد که قدرت گیری طبقه ی کارگر در کمون پاریس عملاً به جرم و جنایت بایان بخشید (جنگ داخلی در فرانسه).

ویلم ای. بونگر، سوسیال دموکرات هلندی (یکی از جرمشناسان متعدد اواخبر سندهی نبوزدهم و اواپیل سدهی بیستم که همزمان تحت تأثیر اندیشهی مارکسیستی و پوزیتیویسم غیرمارکسیستی بود) با این استدلال کے رقابتجویی سرمایهداری موجب خودپرستی ــ یعنی تعقیب نفع شخصی به بهای نفع دیگران ــ میشود، پیوند میان سرمایهداری و جرم را شرح و بسط داد. گرچه رفتار خودپرستانه از لحاظ اجتماعی زیانبار است ولی در میان تمامی طبقات یافت میشود؛ قدرت سیاسی طبقهی حاکم دست کم ایس مصونیت محدود را به انواع وینژهیی از رفتار استثمار آمیز خود می بخشد که تبه کارانه تلقی نشود. به همین دلیل، در ترسیم حضور طبقه ی کارگر در آمارهای جنایت مبالغه میشود. به گمان او، جسرم و جنایت فقط هنگامی از میان میرود که سوسیالیسم سرچشمههای اجتماعی خودپرستی را از میان بردارد. تحلیلهای مارکسیستی اخیرتر کوشیدهاند ارتکاب

جرم و جنایت را در میان طبقات فرودست به منزله ی تطبیق با سلطه ی طبقاتی یا مقاومت در برابر آن دریابند. همچنان که مناسبات طبقاتی در صورتبندی اجتماعی معینی دگرگون می شود، الگوهای جرم و جنایت نیز دگرگون می گردند (تیلور و دیگران ۱۹۷۳، جرس ۱۹۷۵؛ هی و دیگران ۱۹۷۵؛ تامسن ۱۹۷۵؛ پرس ۱۹۷۵؛ گرینبرگ ۱۹۸۱؛ ق ۲).

دومین مضمون در این منابع و نوشته ها، مضمون نقد دستگاه کیفری بوده است. یک بُعد از این نقد با ناکامی اجبرای قانون در جامعههای سیرمایهداری در تحقیق آرمانهای اعلامشده ی خود در باب اجبرای منصفانه و عادلانه سروکار داشته است. ضمن مقالههایی که در ۱۸۴۴ در به پیش منتشر گردید، انگلس یادآور شد که رویهی کیفری انگلستان (برای نمونه، شرط لازم داشتن دارایی برای حضور در هیأت منصفه) به سود طبقات ثروتمند عمل می کنید. تبعیض ناعادلانه در اجبرای قانون موجب توجه مستمر در جبرمشناسی رادیکال آمریکا بوده است. بُعد دیگر با جنبههای ایدئولوژیک دستگاه کیفری سروکار داشته است. منارکس و انگلیس این نقد را از خانوادهی مقدس آغاز کردنید، و مبارکس بار دیگر در «جمعیت، جرم و فقر» آن را از سر می گیرد و ضمن آن توجیههای فلسفی کیفر را به سبب انتزاع و ناکامی ثان در قراردادن بزه کاران در اوضاع و احوال اجتماعی مشخص که موجب پدیدآمدن بزههای آنها شده است به باد انتقاد می گیرد. نوشته های اخیر، نقد اید تولوژی را از راه تحلیل هایی در باب توضیح های جرمشناسانهی علتیابی جرم، سیاست مهارسازی جسرم و تصویرگری جرم در رسانههای همگانی پیش بـردهانـد (تیلبور و دیگیران ۱۹۷۳؛ ۱۹۷۵؛ پیرس ۱۹۷۶؛ هیال و دیگران ۱۹۷۸؛ کلارک ۱۹۷۸).

در ترازی دیگر، نقد دستگاه کیفری شکل اقتصاد سیاسی مهارسازی جرم و جنایت را به خود گرفته است. راش و کیرشهایمر (۱۹۳۹) دگرگونیهای تاریخی در أعمال کیفری را از سدههای میانه تا سدهی بیستم بر پایهی دیدگاه کنترل کار توضیح میدهند.

طی دورههای کمیابی کار، می توان نهادهای کیفری را (زندان، نوانخانه، کشتیهایی با بردگان پاروزن) به کار گرفت تا برای کارفرمایان یا دولت عرضهی مستمر کار اجباری را با هزینهی پایین تأمین کنند، حال آنکه طی دورههای کار مازاد بر احتیاج، کیفر را می توان برای کنترل اضافه جمعیت بالقوه در حال انفجار به کار گرفت. گرچمه این دیدگاه به عنوان تحلیلی اقتصادگرایانه / اکونومیستی مبورد انتقباد قبرار گرفتیه است (← اقتصادگرایی / اکونومیسم) ایس تحلیل در شرحهای معاصر از خاستگاه و دگرگونی بعدی دادگاه نوجوانان، زندان و پلیس، و نیز به نوعی در پیوند دگرگونیهای کوتاهمدت در سیاست کیفری با دور تجاری، بسط یافته و پالوده شده است. کوئینی (۱۹۷۷) از زاویه یی تا حدی متفاوت گفته است که جرم و جنایت به بحران مالی دولت دامن میزند. دولت برای حفظ مشروعیت خود میبایست در واکنش به افزایش جرم و جنایت که سیرمایهداری آن را پدید می آورد، هزینه های خبود را در مبورد کنترل جبرم و جنایت افزایش دهد. هنگامی که چنین میکند، توانایی اش بر تضمین انباشت مداوم سرمایه به خطر میافتد. از ایسنجاست که جبرم و جنایت در بطین تضادهای سرمایه داری نهفته است. مضمون سوم در نوشتههای مارکسیستی در باب جرم و جنایت، تحلیل و نقد حقوق جزا بوده است، ولى اين نوشتهها را در این جا نمی توان مورد بررسی قرار داد.

پارهیی از اظهارنظرهای مارکس دربارهی جرم و جنایت به موضوعهایی مربوط است که ربطی به این سه مضمون ندارد. در پاره گفتاری طنزآمیز در نظریههای ارزش اضافی (ج ۱، پیوست «گریسزی به کسار غیرمولد») مارکس به بررسی پی آمدهای اجتماعی جرم می پردازد. او با اظهار این نکته که همه مشغلهای پُرسود مفیداند، یادآور می شود که با این ملاک جرم و جنایت نیز سودمند است. جرم و جنایت موجب پدیدآمدن پلیس، دادگاه، در خیم و حتا استاد دانشگاهی می شود که حقوق کیفری درس می دهد.

مارکس در دنبالهی سخن می گوید که جبرم و جنایت از یکنواختی ملال آور زندگی بورژوایی می کاهد و طرحهایی داستانی برای ادبیات گرانسنگ پدید می آورد. جرم و جنایت کارگران بی کار را از بازار کار بیرون میکشد و در اجرای قانون کار کارگران دیگری را به کار می گمارد، و بدین گونه مانع از آن می شود که رقابت حمیان کارگران> از میزان دستمزدها به مقدار بسیار زیاد بکاهد. چون جـرم و جنایـت کوشـشهـای بازدارنده را سبب می شود، موجبات پیشرفت فنّاوری را فراهم می آورد. مارکس در ایسن جا تحلیلهای کارکردگرایانه در باب همپیوندی پیچیدهی میان فرد کژرو و فرد به هنجار را در زندگی اجتماعی پیشنگری می کند. گرچه مارکس و انگلس معمولاً ارقبام رسمی دربارهی بازداشتها و دادگاهها را شاخصهایی معتبر در مبورد جبرم و جنایت میشمردند، مبارکس در «جمعیت، جرم و فقر» گوشزد میکند که این آمارها دستکم تا اندازهیی شیوههای تاحدودی اختیاری برچسبزنی جرم و جنایت را منعکس می سازند. مارکس بر آن است که آمیادگی بیش از اندازه بیرای توسل به حقوق کیفری میتواند هم جرمها را پدیند آورد و هم این جرمها را کیفر دهد. این پارهگفتار نشان از کار تحلیلهای جامعهشناسانهی معاصر در باب برچسبزنی رفتار کژروانه دارد.

بیرای آگیاهی افیزون تیر ← بیونگر، ویلیم ای. ۱۹۰۵ (۱۹۱۶)؛ کین، مورین و هانت، الن ۱۹۷۹؛ گرین بیرگ، دیویداف. ۱۹۸۱؛ فیلیپس، پل ۱۹۸۱؛ کوئینی، ریچارد ۱۹۷۷؛ تیلور، یان، والتون، پل، و یانگ، جاک ۱۹۷۳؛

ديويد محرين برمى

# جغرافيا (geography)

شناختِ جغرافیایی با توصیف و تحلیل توزیع مکانی آن شرایطی سروکار دارد (اعم از این که به صورت طبیعی روی دهد یا به لحاظ انسانی آفریده شود) که شالودهی مادی بازتولید زندگی اجتماعی را شکل میدهد. این

شناخت همچنین میکوشد روابط میان چنین شرایطی و کیفیتهای زندگی اجتماعی بهدستآمده در یک شیوهی تولید معین را دریابد.

شکل و محتوای شناخت جغرافیایی منوط به زمینه ی اجتماعی است. تمامی جامعه ها، طبقه ها و گروه های اجتماعی دارای «دانش جغرافیایی» متمایز، و شناخت کارآمدی از سرزمین خود و از توزیع مکانی ارزشهای مصرفی مرتبط با آناند. این «دانش» کمه از راه تجربه به دست می آید، رمزگذاری و تدوین می گردد و از لحاظ اجتماعی به منزلهی بخشی از یک دستگاه مفهومی انتقال می بابد که افراد و گروهها به باری آن با جهان دستوپنجه نرم می کنند. این دانش می تواند به صورت یک تصویر مکانی \_ زیستمحیطی آزادانه تعریف شدہ با به عنوان یک مجموعه ی شناخت رسمی \_ جغرافیا \_ انتقال پابید که در آن تمامی اعضای جامعه ینا نحبگانی ممتاز آمنوزش دریافت میکنند. این شناخت را می توان در جستوجوی تسلط بر طبیعت و نیز چیرگی بر دیگر طبقات و مردمان به کار گرفت. همچنین از این شناخت می توان در پیکار برای رهانیدن مردمان از مصایب «طبیعی» کذایی و رهایی از قید ستم درونی و بیرونی بهره گرفت.

جغرافیای بورژوایی به منزله ی یک مجموعه ی شناخت رسمی، زیر فشار نیازها و الـزامهای عملی در حال دگرگونی دستخوشِ دیگرگونیهای پیاپی شده است. دغدغه ی دقت فن دریانوردی در سدههای نخستین، بعدتر جای خود را به عملیات نقشه نگاری می دهد که بیرای تثبیت مالکیت خصوصی و حقوقِ سیرزمینی دولت طراحی می شود. درعین حال غرض از ایجاد بازار جهانی «استثمار کره ی خاک است در تمامی جهات» به منظور کشف «کیفیتهای تازه و سودمند چیزها» و به منظور کشف «کیفیتهای تازه و سودمند چیزها» و فرآوردههای همه ی آبوهواها و سرزمینهای بیگانه» فرآوردههای همه ی آبوهواها و سرزمینهای بیگانه فرآوردههای همه ی آبوهواها و سرزمینهای بیگانه پیون فرآورده فون هومبولت (۴۰۹ – ۱۷۶۹) و کارل ریتر

(۱۷۷۹-۱۷۷۹) که بر سنت فلسفهی طبیعی کار می کردند، کوشیدند توصیفی نظاممند از سطح کرهی زمین به منزلهی مخرن و منبع ارزشهای مصرفی قابل بهرهبرداری (هم طبیعی و هم انسانی) و به عنوان جایگاه شکلهای اقتصاد و بازتولید اجتماعی از لحاظ جغرافیایی متمایز به دست دهند. در اواخر سدهی نوزدهم کردارها و اندیشهی جغرافیایی سخت تحت تاثیر دخالست و درگیسری مستقیم در کاوش در فرصتهای تجاری، چشماندازهای انباشت نخسستین و بسیج ذخیرههای کار، مدیریت امپراتوری و دستگاه استعماری قرار گرفت. تقسیم جهان به قلمروهای نفوذ به دست قیدرتهای امیریالیستی دیده گیاههای ژئوپُلتیک کسانی چنون فریندریش راتسل (۱۸۴۴-۱۹۰۴) و سبر هالفورد مکینندر (۱۸۶۱–۱۹۴۷) را در پی آورد که با پیکار بر سر تسلط بر مکان، یعنی تسلط بر دسترسی به منواد خام، ذخایر کار و بازارها در چارچوب مستقیم تسلط و نظارت جغرافیایی، سروکار داشتند. در سالیان اخیر، جغرافیدانان توجه خود را به «مديريت عقلاني» (البته «عقلاني» معمولاً از منظر انباشت) منابع طبیعی و انسانی و توزیعهای مکانی مشغول داشتهاند.

دو جریان فکری قویاً مخالف هم در تداریخ جغرافیدای بورژوایی سر برآوردهاند. نخستین جریدان در رویکرد خود عمیقاً ماتریالیستی است، بااینهمه معتقد به روایتی از روایتهای زیستمحیطی یا جبرگرایی مکانی است (یعنی این روایت که شکلهای اقتصاد، بازتولید اجتماعی، و قدرت سیاسی را شرایط یا محل زیستمحیطی تعیین میکنند). جریان دوم، در هوایی عمیقاً ایدئالیستی دم میزند، و جامعه را امری به شمار میآورد که درگیر دگرگونساختن فعالاتهی چهرهی زمین است، خواه در پاسخ به ارادهی پروردگار و خواه به حکم آگاهی و ارادهی انسان. کشاکش میان این دو جریان فکری هرگز در جغرافیای بورژوایی حل نشده بریان فکری هرگز در جغرافیای بورژوایی حل نشده است. وانگهی، جریان دوم همواره محتوای ایدئولوژیکی نیرومندی را حفظ کرده است. گرچه این جریان نیرومندی را حفظ کرده است. گرچه این جریان

خواهان فهم کلی تنوع و رنگارنگی زندگی اجتماعی است، اغلب درباره ی این تنوع و رنگارنگی دیدگاههای محلی و کوتهبینانه و قومشناسانه می پروراند. این نگرش اغلب وسیله یی بوده است برای انتقال آموزههای نژادی، فرهنگی، یا برتری ملی. اندیشههای سرنوشت «جغرافیایی» یا سرنوشت «نمایان»، اندیشههای از گونه ی «بار گرده ی مرد سفید» و «رسالت تمدن بخش بورژوازی» به وفور در اندیشه ی جغرافیایی پراکندهاند. اطلاعات جغرافیایی (برای نمونه، نقشهها) را بسیار به آسانی می توان برای پاشیدن تخم ترس و دامن زدن به دشمنی میان مردمان به کار گرفت، و بدینسان امپریالیسم، سلطه ی نواستعماری و سرکوب داخلی اربه ویژه در مناطق شهری) را توجیه کرد.

مارکس و انگلس به جغرافیا به عنوان رشتهیی رسمی اندک عنایتی داشتند، ولی اغلب از آثار جغرافیدانان (ماننید هومبولیت) بهیره میی گرفتنید و نوشیته های ماتریالیستی تاریخیشان آکنده از شرح و تفسیر در باب موضوعهای جغرافیایی است. از سخن آنها برمی آید که می توان بر این تقابل بنیادی در اندیشهی بورژوایی چیرگی یافت. مارکس و انگلس بر آناند که با تأثیرگذاشتن بر جهان بیرونی و دگرگونساختن آن می توانیم به همین سان سرشتهای خود را نیز دگرگون سازیم، و ایس که گرچه انسانها تاریخهای خود را میسازند ولی این کار را در اوضاع و احوال اجتماعی و جغرافیایییی که خود برگزیدهاند انجام نمی دهند. ولی مارکس دقیقاً مراقب است تا فاصلهی میان خود را با جریان جبرگرایانه در اندیشه بورژوایی حفظ کند، جریانی که معمولاً اهمیت تمایزهای زیستمحیطی و مکانی را به چیزی نمی گیرد. حاصل برخوردی تا حدودی تردیدآمیز با مسایل جغرافیایی است.

برای نمونه مارکس اغلب چنان وامینماید که گویی گذار تاریخی تکجهتهی ساده یی از یک شیوهی تولید به شیوهی دیگر وجود دارد. ولی او همچنین میپذیرد که جامعهی آسیایی دارای شیوهی تولید متمایزی است، که تا حدودی بر اثر نیاز به پیریزی و نگاهداری

طرحهای آبیاری بزرگ در محیطهای نیمهبایر شکل میگیرد. او همچنین بعدتر به کسانی حمله میبرد که «شاکلهی تاریخی تکوین تاریخی او را به یک نظریه ی تاریخی ـ فلسفی در باب مسیر کلی تکامل تبدیل کردهاند که سرنوشت همهی ملتها را رقم میزند» و بر آن است که او صرفاً در پی «دنبال کردن مسیری بوده است که به واسطهی آن، در اروپای غربی، نظام اقتصادی فتودالی سر برآورد» (نامه به اوتهچستونی زاپیسکی، نبوامبر سر برآورد» (نامه به اوتهچستونی زاپیسکی، نبوامبر روابط اجتماعی سرمایهداری در اوضاع و احوال محلی دگرگونیها و درجهبندیهای بیحدومرز در صورت دگرگونیها و درجهبندیهای بیحدومرز در صورت ظاهر است» (سرمایه، ج ۳، ف ۴۷).

مارکس همچنین کوشید بدون توجه به دیدگاههای جفرافیایی، تحلیلی از پویش تاریخی سرمایهداری به دست دهید، آن هیم به این دلیل که دیدگاههای جغرافیایی صرفاً مسایل را پیچیده میکنند سی آنکه چیز تازهیی بر آن بیافزایند. ولی هم او در عمل وادار می شود بیذیرد که بارآوری جسمانی کار از شرایط محیطی بی تأثیر می گیرد که بهنوبه ی خود شالوده ی مادی تقسیم کار اجتماعی را تشکیل میدهد (سرمایه، ج ۱، ف ۱۶). درنتیجه، ارزش نیروی کار (و نرخهای مزد) از جایی به جای دیگر فرق میکند و به هزینههای بازتولید، و اوضاع و احوال طبیعی و تاریخی بستگی دارد. اجارهی تفاضلی نیز می تواند تا حدودی به سبب تفاضل هایی در حاصل خیری و محل به تصاحب درآید. تا آن درجه که چنین تفاضلهایی تفاوت و دگرگونگی جغرافیایی در نرخهای مزد و سود پدید میآورد، مارکس در تحرکهای سرمایه (مانند پول، کالاها، فعالیت تولیدی و مانند آن) و کار به چشم وسیلهیی برای فروکاستن از این تفاضلها مینگرد. او با این کار وادار میشود که تأثیر گسترش جغرافیایی ــ استعمار، تجارت خارجی، صدور سرمایه، انتقال شمش همای طبلا و غیبره برا بر بویش تباریخی

سرمایه داری در نظر بگیرد. او می پدذیرد که گسترش جغرافیایی می تواند در خنثی کردن هر گونه گرایشی به نرخهای نزولی سود یاری رساند، بااین همه منکر آن است که به این ترتیب می توان گرایشهای بحران سرمایه داری را پیوسته کاهش داد. تسفادهای سرمایه داری صرفاً در صحنه ی جهانی باز تاب می یابد. ولی مارکس کوششی برای هیچ گونه تحلیل نظام مند از چنین فرایندهایی به کار نمی برد. کاری برنامه ریزی شده در باب بحرانها و بازار جهانی هر گرز صورت تحقق نمی یابد.

تفسیرهای مارکس دارای مضمونی وحدت بخش است. گرچه ممکن است طبیعت تابع کار باشد، مقدار بسیاری از طبیعت جغرافیایی که ما با آن کار می کنیم فرآورده یی اجتماعی است. برای نمونه، توانمندی های تولیدی خاک (همانگونه که ریکاردو می گوید) نه اصیل اند و نه انهدامناپذیر، زیرا حاصل خیزی را می توان از طریق گردش سرمایه پدید آورد یا نابود کبرد. روابط مكاني را نيز صنعت حمل ونقل و ارتباطاتي فعالانه شكل میدهد که، در عصر بورژوایی، وقف فروکاستن از زمان گردش در گردش سرمایه میشود (آنچه مارکس آن را «فنای مکان به دست زمان» میخواند). هیئتهای مکانی متمایز نیروهای تولیدی و روابط اجتماعی سرمایهداری (سرمایه گذاری در زیربناههای مادی و اجتماعی، شهرنشینی، تقسیم کار سرزمینی و مانند آن) از طریق فرایندهای ویروی تکامل تاریخی پدید می آیند. سرمایهداری چشماندازی جغرافیایی بر طبیق تیصویر خبود پدید می آورد، جز آن که درمی یابد که این تصویر سخت معیوب، و غرق در تضاد است. محیطهایی آفریده میشوند که در آن واحد هم مسیرهای آینده تکامل سرمایهداری را هموار می ازند و هم آن را به بند می کشند.

آثار بعدی مارکسیستی اغلب از ارزیابی طیف ظریف «دانش جغرافیایی» که در همهجای نوشتههای مارکس و انگلیس حیضور دارد درمیمانند. کتاب توسعه ی سرمایه داری در روسیه لنبین استثنایی مربوط به دوره ی آغازین است. گرایش مسلط

نظر کردن در طبیعت و لذا اوضاع جغرافیایی به چشم امر اجتماعی بیمشکل بود. کارل ویتفوگل (۱۸۹۶ ـ ۱۹۸۸) کوشید جبرگرایی جغرافیایی را از نو وارد اندیشهی مارکسیستی کند؛ گرچه کار او سخت معیوب است، مسئلهی روابط میان شیوهی تولید و شرایط محیطی را از نو طرح می کند. مقتضیات عملی بازسازی، برنامهریزی، و توسعهی صنعتی و منطقه یمی در اتحاد شوروی نیز به پیدایش جغرافیا به منزلهی رشته یی رسمی در چارچوب مارکسیستی انجامید. توجهی ژرف و کمابیش منحصربه فرد به توسعه ی نیروهای تولیدی بر روی زمین با تحلیلی پیوند داشت که بر پایه ی آن توسعه ی مشخص جنین نیروهای مولدی در حکم نیروی محرک تاریخ اجتماعی یی شمرده میشد که از لحاظ جغرافیایی متمایز بود. ایس نحوهی تفکر، عمدتاً از طریق کار جغرافی دانان فرانسوی چون پی پــر ژرژ (۱۹۰۹ ــ ۲۰۰۶)، بــه ســوی غرب جريان يافت.

پژوهش در امپریالیسم و بازار جهانی (موضوعی که مارکس آن را دستنخورده باقی گذاشته بود) در نخستين سالهاى سدهى بيستم تصوير مكاني نمایان تری به اندیشهی مارکسیستی عرضه کرد. هیلفردینگ، لنسین، بوخسارین و لوکزامبسورگ مضمونهای استثمار، گسترش جغرافیایی و ستیز و سلطهی منطقه یی را بهطرزچشم گیسری با نظریهی انباشت سرمایه تلفیق کردند. نویسندگان بعدی تصویر مکانی را بنا شندت و حندت دنبال کردنند. مرکزیان پیرامونیان را استثمار میکنند، بزرگشهرها پس کرانهها را استثمار می کنند، جهان اول جهان سوم را به انقیاد درمی آورد و بی رحمانه استثمار می کند، توسعهنیافتگی از بیرون تحمیل میشود و غیره. (← توسعه و توسعهنیافتگی، پیکار طبقاتی به پیکار پیرامون با مرکز، روستا با شهر و پیکار جهان سوم بنا جهان اول مبدل میشبود. این تنصویر مکنانی چنبان نیرومند است که در تفسیر ساختارها حتا در قلب سرمایه داری آزادانه جریان می یابید. این گونیه مناطق

مورد استثمار مادرشهرهایی قرار می گیرند که در آنها گتوها به صورت «نومستعمرات داخلی» توصیف می شوند. زبان کتاب سرمایه (استثمار یک طبقه به دست طبقهی دیگر) در برخی آثار مارکسیستی جای خود را به تصویر پُرهیبتی می دهد که در آن مردم یک مکان مردم مکانی دیگر را استثمار می کنند. بااین همه، در این سنت مارکسیستی چیز بسیار اندکی هست که با فرایندهای مشخصی دستوپنجه نیرم کند که تعارضهای طبقاتی از طریق آن به هیئتهای مکانی مبدل می شود، یا با شیوه سروکار پیدا کنید کمه در آن روابط مکانی و سازمان تحت الزامات سرمایه داری پدید می آیند.

طی دههی ۱۹۶۰ در کالبد این مسایل جانی نو دمیده شد و در این هنگام است که نقید رادیکال جغرافیای بورژوایی نیبرو میگیبرد. کوشش ببرای بازتفسیر دریافتهای جغرافیایی رسمی از دیدگاه سوسیالیستی مزیتهای ویژه یی در بر داشته است. جغرافیای بورژوایی سنتی زیر سلطهی اندیـشهوران محافظـهکـار وابسته به امپراتوری بود، با این حال در رویکرد خود به شیوههای زندگی و بازتولید اجتماعی در محیطهای طبیعیی و اجتماعی گونهاگون، جهانی، ترکیبی و ماتریالیستی بود. این نگرش هدف نسبتاً آسانی بـرای انتقاد بود و به آسانی خود را در ره گذر رویکردهای ماترياليستى تاريخى قرار داد. بااينهمه، اندكچينزى برای چنگزدن در اندیشهی جغرافیایی مارکسیستی وجود داشت و فقط جنبوجوشی مختصر از یک سنت رادیکال بومی در آنارشیسم ایلیزا رکلیو (۱۸۳۰ – ۱۹۰۵) وکرایسوتکین (۱۸۴۲ – ۱۹۲۱) بسه چسشم

پیکان حملهی رادیکال در آغاز بر نقد ایدئولوژی و کردار جغرافیایی متمرکز شد. نگرش رادیکال در نژادپرستی، طبقهپرستی، قوممداری و زنستیزی در متون و آموزش جغرافیایی تردید روا داشت. این نگرش دیدگاه عمدتاً پوزیتیویستی جغرافیدانان را به عنوان تجلی آگاهی مدیریتی بورژوایی مورد حمله قرار داد.

نگرش رادیکال نقش جغرافیدانان را در کوششهای امپریالیستی، و در روند کار برنامهریوزی شهری و منطقه یی که هدف خود را سلطهی اجتماعی در جهت منافع انباشت سرمایه قرار داده بود افشا کرد. نگرش رادیکال کوشید از پسیش فسرضهای پنهان و جانبداریهای طبقاتی از طریق نقد شالوده ی فلسفی آنها برده برگیرد.

ولى اين نگرش همچنين كوشيد آن وجوهي از جغرافيا را کے با باز تفسیر سوسیالیستی سنخیت داشت تبشخيص دهد و حفظ كند و جنبه هاى مثبت جغرافیای بورژوایی را با دریافت بازتفسیرشده یمی از جغرافیا که در نوشتههای مارکس و انگلس دفن شده بود درآمیزد. فنون معمولی تر از نقشه کشی تا تحلیل فهرست منابع ــ قابـل اسـتفاده مـىنمـود (چنـان كـه تجربهی اتحاد شوروی نشان داده است)، ولی به راحتطلبی بورژوایی بسیار نزدیک بود، و پیشفرض بی طرفی اجتماعی شان دردستر آفرین بود. به چینزی بیش از این نیاز بود. جغرافی دانان بورژوا از دیرباز کوشیده بودند این نکته را دریابند که چهگونه مردمان گوناگون چشماندازهای مادی و اجتماعی خود را به عنوان بازتاب نیازها و آرزوهای خود شکل میدهند و نیز نشان داده بودند که گروههای اجتماعی گوناگون ــ کودکان، سال خوردگان، طبقههای اجتماعی، کل فرهنگها ـــ دارای شکلهای گوناگون و اغلب قیاسنابذیر شناخت جغرافیاییاند. این گام کوتاهی بود در جهت پدیدآوردن دیندگاهی دیالکتیکی تر که بر پایهی این تز مارکس استوار بود که ما با تأثیرگذاشتن و دگرگونساختن جهان بیبرون سرشتهای خود را دگرگون میسازیم. از این نگرش میتوان دستور کار تازهیی برای جغرافیا ترتیب داد ــ یعنـی پژوهـشی در ساختمان و دگرگونی فعالانهی محیطهای مادی (هم جسمانی و هم اجتماعی) از طریق فرایندهای اجتماعی ویژه، همراه با تأمل انتقادی در آن شناخت جغرافیایی که از این جا حاصل می شود (شناختی که خود یاری بخش این فرایندهای اجتماعی است). از این جا

نتیجه می شود که تضادهای درون فرایند اجتماعی (مانند آن تضادهایی که بر پایهی تعارض میان سرمایه و کار استوار است) به ضرورت هم در چشمانداز جغرافیایی واقعی (یعنی سازمان اجتماعی مکان) به نمود درمی آیند و هم در تفسیرهای ما از آن چشمانداز.

پژوهش جغرافیایی مارکسیستی در غرب در مرحلهی نوباوگی خود به سر می برد. نگرش مارکسیستی می کوشد به عبارت بندی دوبارهی مسایل بورژوایی بپردازد و در جستوجوی دیدگاههای تازهیی در نظریه و عمل مارکسیستی است. این نگسرش در پسی شناختهای ژرفتری در ایس باب است که صبورتبندى هاى اجتماعي كوناكون چه كونه چشماندازهای مادی و اجتماعی بر پایهی تصویر خود پدید می آورند. این نگرش به کاوش در این باره می پیردازد که سرمایه داری چه گونه طبیعت را به منزلهی نیروهای تولیدی تازه یعی که در زمین جای دارند دگرگون می سازد و می آفرینید و فراینیدهای دگرگونی اکولوژیکی بازگشتناپذیر و اغلب زیان آور به کار می اندازد. این نگرش به وارسی در این باره میپردازد که هیئتهای مکانی نیروهای تولیدی و روابط اجتماعی چه گونه و با چسه آثار و پسی آمدهایی پدید می آیند ـ یعنی توسعه و پیشرفت جغرافیایی ناموزون، و یکپارچگی مکانی سرمایهداری جهانی از طریق تحرک جغرافیایی سرمایه و کار. نگرش مارکسیستی می کوشند توضیح دهند کنه چنه گونه استثمار مردمی در یک مکان به دست مردمانی از مکان دیگر (پیرامونیان به دست مرکزیان، مناطق روستایی به دست شهرها) می توانید در صورت بنیدی اجتماعییی سر برآورد که زیر سلطهی ستیزهی میان سرمایه و کار است. این نگرش به پیژوهش این نکته میپردازد که چه گونه سازمان مکانی (یعنی تفکیک و جداسازی) با بازتولید روابط طبقاتی پیوند دارد. مهم تر از همه، جغرافی دانان می کوشند دریابند که بحران ها چه گونه از لحاظ جغرافیایی به نمود درمی آیند، یعنی

از طریق فرایندهای رشد و انحطاط منطقه یی، رقابت و بازسازی میان منطقه یی، صدور بی کاری، تورم، ظرفیت تولیدی مازاد، غرقه شدن در منجلاب رقابتها و جنگهای میان امپریالیستی.

بسرای آگساهی افسزون تسر ← انسوچین، وی. ۱۹۷۷؛ گریگوری، دی. ۱۹۷۸؛ هاروی، دی. ۱۹۸۲؛ جانستن، آر. جسی: ۱۹۸۶؛ کیسدرون، ام. و سسیگال، آر. ۱۹۸۱؛ بیت، آر. ۱۹۷۷؛ کوئینی، ماسیمو ۱۹۷۴.

ديويد هاروي

### جمعیت (population)

مارکس در بحث خود دربارهی روش در درآمد گروندریسه جمعیت را به عنوان نمونهیی از مقولهیسی بررسی می کند که باید نتیجه ی مشخص بسیاری تعیّنها شمرده شود که ادراک کامل آن بسته به روشنسازی پیشین «مفهومهای سادهتر» یا انتیزاعها است. اگر جمعیت به شکل غیرتمایزیافته، بدون وارسی طبقه هایی که از آن تشکیل یافته مورد بررسی قرار گیرد، طبقههایی که بهنوبهیخود وابسته به روابط اجتماعی استثماراند که شیوهی تولیدی وییژهیی را تشکیل می دهد، این مفهوم به صورت یک انتزاع ناموجه و سترون درمی آید. از این جاست که مارکس تأکید دارد که «هر شیوهی تولیت وییژه دارای فوانین جمعیت ویژهی خود است» و این قانون جمعیت در سرمایه داری انحصاری عبارت از قانون «جمعیت افزونهی نسبی» است (سرمایه، ج ۱، ف ۲۳). مبارکس جبرگرایی طبیعتگرایانه مالتوس «کشیش» را رد می کند (برای داوریهای مارکس و انگلس دربارهی مالتوس← میک ۱۹۵۳)، و یادآور می شبود که هیچ رابطهی ضروری میان سطح دست مزدها و اندازهی خانوادهها وجود ندارد، و تأکید دارد که «جمعیت افزونه» که دستمزدها را پایین نگه میدارد نه نتیجهی رفتارهای شریرانهی طبقهی کارگر بلکه پی آمد کارشان برای سرمایه داری است که «هم انباشت سرمایه را تولید می کند و هم وسایلی را که به

مدد آن اجمعیت شاغل اخود به طورنسبی زاند می شود» (همان). زیرا کار طبقه ی کارگر ارزش اضافی یی را تولید می کند که، همچون سرمایه ی انباشته، به کارِ خریدنِ آن وسایل تولید (که همچنین به دست طبقه ی کارگر تولید می شود) می آید که، با نشاندن کار مُرده به جای کار زنده، جای ارتش فخیره ی کار را پُر می کند، و اطمینان حاصل می کند که بخشی از جمعیت، در اوضاع واحوال عادی، نسبت به مقتضیات سرمایه به صورت افزونه باقی بماند و بنابراین نتواند شغلی پیدا کند.

اهمیت محوری ایجاد و حفظ جمعیت افزونه برای شیوهی تولید سرمایه داری را کوشش هایی به اثبات میرساند که در دورهی آغازین سرمایه داری برای بازداشتن کارگران از مهاجرت طبی ایام رکود انجام می گرفت. در بریتانیا تا سال ۱۸۱۵ مکانیک همایی که در کارهای ماشینی به کار گماشته می شدند اجازه نداشتند مهاجرت کنند و کسانیکه می کوشیدند مهاجرت کنند سخت کیفر می دیدند، حال آن که در «قطحی پنبه» طی جنگ داخلی امریکا، هنگامی که شمار کثیری از کارگران پنبه کار خود را از دست دادند، درخواستهای طبقهی کارگر برای کمک دولتی یا کمک مالی داوطلبانه ی ملی برای تأمین مادی مهاجرت بخشی از جمعیت افزونهی لانکاشایر رد شد. درعوض، «أنها را در "نوانخانهی اخلاقی" مناطق پنبه حبس کردند، تا در آینده، مانند گذشته، نیبروی تولیدکننیدگان پنیهی لانکاشایر را تشکیل دهنید» (*سرمایه*، ج ا، ف ۲۱).

تناقضی بنیادی در شکل دستمزد است که دستمیزد فقیط درآمدی بسرای شاغلان فیراهم می آورد، ولی غیرشاغلان باید زنده نگه داشته شوند تا جمعیت افزونهی در دسترس استثمار آینده را تشکیل دهند. دولتهای مدرن کوشیدهاند از راه کمکهزینههای بی کاری که به این منظور اختصاص می بابد که سطح معاشی به مراتب پایین تر از سطح معاش شاغلان فراهم آورد بر این تناقض فایق آیند. ولی هم چنان که بحث

دربارهی کمکهزینهی رفاهی دولت اثبات میکند (دو برونوف ۱۹۷۸)، این تمهیدات خود تناقض را از میان برنمی دارد، تناقضی که هم چنان به صورت جلوهی قوانین ویژهی جمعیت در شیوهی تولید سرمایه داری بر جا می ماند.

معدودی از مارکسیستهای بعدی کوشیدهاند نظریهی جمعیت تمام عیار تری بپرورانند، که استثنای در خور توجه آن کار کونتس (۱۹۷۵) است که بر آن است که رشد جمعیت و نیز توزیع جمعیت را در عصر سرمایه داری تقاضا برای کار تعیین می کند. او در اقامه ی ایس برهان تا حدی به تفصیل از کار جمعیتشناسان شبوروی بهوینژه اورلاتیس (۱۹۴۱) بهره برمی گیرد که رشد جمعیت را در اروپا بسر پایسهی توسعهی اقتصادی تحلیل می کند، و سپس بهویـژه بـر بازبستگی میان افت باروری طی واپسین ربع سدهی نوزدهم و گذار از سرمایه داری رقابتی به سرمایه داری انحصاری یا امیریالیسم تأکید می ورزد. ولی کونتس به ایس شرح از ایس بابت انتقادهایی را وارد می داند؛ بهاین ترتیب که این شرح فراسوی این بازبستگی «تحلیلی از هستهی علّی با شیوهی کاری که به واسطهی آن تقاضا بسرای کنار بسر عرضهاش تناثیر می گذارد» گذر نمی کنید (۱۹۵۷، ص ۱۳۳)، و او به تفصیل بیش تر هم به بررسی تقاضا برای کار و هم کارکردهای اقتصادی دگرگونشوندهی خیانواده ادامه ميدهد.

هامفریس (۱۹۸۷) می کوشد ناتوانی انگلس را در وفای به قول خود در مورد اعطای نقشی مهم «به تولید خود انسانها، تولید مثل انواع» در شرح ماتریالیستی خود از خانواده، جبران کند ( - بازتولید). هامفریس بر آن است که خانواده ی دگرجنس خواه در روزگار پیشاصنعتی به صورت شکلی از کنترل جمعیت تکامل یافت و به صورت حلقه ی میانجی تناقض میان اجتماعی شدن دگرجنس خواهی و کمبود اقتصادی اجتماعی شدن دگرجنس خواهی و کمبود اقتصادی در آمد. در این چارچوب، ازدواج و تولیدهای مشروع حاکی از فضای اقتصادی در دسترس زاد و ولد است،

حال آن که نامشروع بودن نمودار ناکامی در کنترل اجتماعی باروری است. هامفریس استدلال می کند که دغدغه ی خاطر مفسران اجتماعی سده ی هجدهم و نوزدهم درباره ی رفتار جنسی طبقه ی کارگر و جداسازی شدید شغلی را که بسط و گسترش یافت نیز بایست در پرتو دغدغه نسبت به کنترل جمعیت در نظر گرفت.

ماركسيستها همچنين توجه نسبتاً اندكى بـه مـسايل جمعیتی در شکلهای جامعه ی پیشاسرمایهداری به خرج دادهاند. ولی مییاسبو (۱۹۷۵) بسر آن است که اجتماع خانوادگی، که از دورهی نوسنگی موجود است، همچنان به صورت یگانه نظام اقتصادی و اجتماعی باقی میماند که از طریق کنترل زنان چون «وسیلهی زندهی بازتولید» زمام ادارهی بازتولید انسانها را چون شکل یک پارچه ی سازمان اجتماعی به دست دارد. تولید سرمایه داری از طریق خانواده ی پدرسالاری همچنان به این شکل بازمانده وابسته میماند، ولی این پیوند را رهایی زنان و صغیران از هم میگسلد و واحد خانگی را از نیروی کار خود برای تحویل مستقیم آن به سرمایه برای استثمار محسروم میسازد. خانوادهی پدرسالاری، که روزگاری برای تولید مثل «کارگر آزاد» ضروری بود، نفی می گردد و به این طریق کارگر آزاد به وضع بیگانگی تام فرومی کاهد. می یاسو می توانید وضعی را در نظر مجسم کند که نیروی کار به صورت «کالای راستین»ی درآید که در روابط تولیدی سرمایه داری تولید می شود. این امر نیزد او تنصویری از توتالیتارنیسم فراهم می آورد که بهمراتب وحشیانه تر از آن تصویری است که چشمانیداز دخالت در خانواده حتا از سوی دیسوان سالارانه تسرین دولت های سوسياليستي به ذهن مي آورد.

از جنبه یی دیگر، مورخان دغدغه ی تأثیر دگرگونیهای جمعیت شناختی را داشته اند. خود مارکس در گروندریسه (بخش مربوط به «شکلهای مقدم بر تولید سرمایه داری» صص ۵۱۴– ۴۷۱)، به اهمیت رشد جمعیت و مهاجرتها (و نیز جنگ) در تکامل

جامعههای نخستین (برای نمونه، رُم) اشاره دارد. در ایام اخیرتر، مورخان مارکسیست و غیرمارکسیست در مباحثه مباحثه ی بزرگی دربیارهی اهمیت دگرگونیهای جمعیتشناسانه در «بحران فئودالیسم» و گذار به سرمایهداری در اروپای غربی درگیر شدهاند (→ برنر ۱۹۷۶ و سیموزیوم بعدی در نیشریهی گذشته و آکنون شیمارههای ۱۹۰۰ ۸۰٬ ۸۵٬ ۹۷؛ نییز گذار از فئودالیسم به سرمایهداری) و یک شیرکتکنندهی مارکسیست (هیلتون ۱۹۷۸) تصدیق میکند که مارکسیست (هیلتون ۱۹۷۸) تصدیق میکند که جنبهی جمعیتشناسی و دیگرجنبهها اهمیت دارند، گرچه بر آن است که این جنبهها را باید در زمینهی بحران «کل نظام اجتماعی داقتصادی» در نظر گرفت، بحران «کل نظام اجتماعی داقتصادی» در نظر گرفت، ولی نتیجه می گیرد که با «درنظر گرفتن ناکافی بودن شیواهد کمی دربیاره ی جمعیت، تولید و تجارت» شیواهد کمی دربیاره ی جمعیت، تولید و تجارت» پژوهش هنوز پاسخهای روشن فراهم نیاورده است.

انگلس نیز مانند مییاسو فرض میگیرد که تسلط فزاینده بر طبیعت و نیز تکامل نیروهای تولیدی، نیازمند درون دادهای بیش تر کار و لذا تسلط بیش تر بر تولید مردم است. ولی انگلس در پاسخی به کائوتسکی (۱ فوریهی ۱۸۸۱) که مسئلهی رشد مفرط جمعیت را پیش کشیده بود، مسئله یی که منتقدان سوسیالیسم اغلب طرح می کردند، می گوید: «البته این امکان مجرد وجود دارد که شمارهی انسانها چندان فراوان شود که ناچار محدودیتهایی برای افتزایش آن وضع گردد. ولی اگر جامعهی کمونیستی در نقطه یی ناگزیر گردد که تولید حمشل> انسانها را تنظیم کند، چنانکه این کار را در تولید چيزها كرده است، دقيقاً و فقط همين جامعه است كه ایس کار را بدون دشواری انجام میدهد». لنین (۱۹۱۳) در برابس آنچه «نومالتوسیسم ارتجاعی و فلکزده» مینامید نگرشی بسیار خصمانه در پیش گرفت، و جمعیتشناسان مارکسیست دلنینیست در كل قوياً ضدمالتوسى بودهاند. ولي به نظر ميهرسد سیاستهای جمعیتی واقعی در اج ش س و اروپای

شرقی عمدتاً تحت تأثیر ملاحظات عملی، از جمله

تقاضا برای کار و دغدغه ی خیاطر در باب باروری روبه کاهش بوده است (← بسی مرس ۱۹۸۰). از سوی دیگر، در چین رشد سریع جمعیت به اقدامهای بسیار فعالی در زمینه ی کاستن از باروری، و باز عمدتاً به دلایل اقتصادی، انجامیده است. (نیز ← بازتولیه).

برای آگاهی افزون تر← بسی مرس، جبان. اف. ۱۹۸۰؛ برنسر، رابسرت ۱۹۷۶؛ کسونتس، سسیدنی ایسچ. ۱۹۵۷؛ دوبرولُوف، اس. ۱۹۷۶؛ ادهبولم، اف. هسریس، او. و یانسگ، کسی. ۱۹۷۷؛ هیلتسون، آر. ایسچ. ۱۹۷۸؛ هسامفریس، جسین ۱۹۸۷؛ لنسین، وی. آی. ۱۹۲۳) مییاسو، سسی. ۱۹۷۵، ۱۹۷۵، ۱۹۷۸، ۱۹۷۸، ۱۹۷۸، ۱۹۷۸، ۱۹۷۸، ۱۹۷۸، ۱۹۲۸، ۱۹۸۸، ۱۹۴۸، ۱۹۸۸، ۱۹۴۸،

### تام باتامور و سوزان هیمل ویت

# جنبشهاي أزاديبخش مستعمراتي

(colonial liberation movements)

حاکمیت استعماری، بیشتر بر اثر فشارهای اقتصادی خود، انبوهی نارضاییهای توده یی را سبب شده است که گاه به جنگ کشیده است. از میان این ناآرامی ناهمگون، جنبشهای سازمانیافتهیی جنگیدهاند و به وجود أمدهاند، در این یا آن جبهه در طلب امتیازهایی برآمدهاند، و با طی کردن مراحلی درخواست استقلال کردهاند. در میان این جنبشها کنگرهی ملی هند که در ۱۸۸۵ یایهگذاری شد برجستهترین نمونه است. در قیاس با هر یک از دیگر امپراتوریها، این جنبش از خموصیت حقوقی تر یا قانونی تر قانون اساسی حاکمیت بریتانیا برخوردار شد؛ و پس از سال ها که به تدریج پایه ی خود را گسترش بخشید کش و واکشها و تنشهای جنگ جهانی (از ۱۹۱۴ تا ۱۹۱۸) انگیزشی نیرومند به آن بخشید. این امر تأثیری بنیادی بر کل جهان استعماری داشت. از هم جداشدن آرمانهایی که بر آزادی ملی تمرکز داشت، و دیگرانی که این آرمانها را به اصلاحات اجتماعی درونی نیز كسترش مىبخشىدند، شتاب كرفت.

هنگامی که مارکسیسم سفر به بیرون از اروپا را آغاز کرد با بسیاری مسایل تازه روبه رو شد. تازه پس از حدود سال ۱۹۰۰ به جدّ به جـستوجـوی نظریــهیـی مارکسیستی در باب استعمار برآمدنند، و این امر در وهلهی نخست با علل و پی اسدهای اروپایی سروکار داشت. ولی پس از شکست انقلاب ۱۹۰۵ روسیه، لنین طغیان مستعمراتی را در حکم نیروی تازهنفس قدرتمندی برای جنبش انقلابی در اروپا شمرد، تا حدودی به همانسان که مارکس به صرافت ایس فکر افتاد که آزادی ایرلند در حکم آغاز پایان برای سرمایه داری بریتانیا خواهد بود. مارکسیستها اغلب ناسیونالیسم را در اروپا به باد انتقاد گرفتهاند، ولی بالین همه، کم تر به خطرهای آن برای آسیا توجه نشان دادهاند، و گمان رفته است که جنبشهای آزادی بخش در آنجا در مسیری ترقی خواهانه به پیش میرود. کمونیسم در آسیا همواره رنگآمیزی بهشدت ناسيوناليسيتي داشته است.

یژوهش جدی مارکسیستی در باب جهان استعماری، و شرکت در بیکارهای آن، با انقالاب بالشویکی ۱۹۱۷ آغاز شد، و بیش تر از بابت شاخه های این انقلاب در آسیای روسی. جندی نگذشت که بالشویک ها اشتیاق یافتند که دامنه ی آن را باز هم بیش تر گسترش بخشند، و «کنگرهی خلیقهای خاور» در باکو در سيتامبر ١٩٢٠ به هدف گسترش شعلهي ضدامپریالیستی به سراسر آسیا سازمان یافت. درواقع انقلاب خود روسیه در بسیاری از سرزمینها علاقه و تحسین گسترده برانگیخت. در غیاب پایهی طبقهی کارگری مناسب، و از آنجا که سرکوب پلیسی متوجه تمامی جنبش های ترقی خواهانه بود، سوسیالیسم اصلاحطلبانه اندک جای پایی می توانست بیابد. کسانی که به سوی آرمانهای سوسیالیستی کشیده میشدند، و در وهلهی نخست عصدتاً افراد طبقیات تحصیل کردهیی که بهرغم سانسور تا حدودی به اندیشههای غربی دسترسی داشتند، بدیل دیگری نداشتند مگر آن که بکوشند حزبهای کمونیستی تشکیل دهند که

زیر چتر جنبش جهانی تازه یی بود که در ۱۹۱۹ آغاز به کار کرده بود. این حزبها دقیقاً بر پایه ی الگوی حزب بالشویک ساخته می شدند، الگویی که با آنها بسیار جور درمی آمد، زیرا بیش تر وقتها ناچار بودند، مانند خود بالشویسم در روسیه ی تزاری، به کار مخفی زیرزمینی بپردازند.

در نخـستین کنگـرههای بـینالملـل سـوم (← بین المللها) ام ان روی، پیشتاز هندی، از این سخن گفت که آسیاییها، به جای آن که به انتظار بنشینند که طبقهی کارگر اروپا قدرت را به دست گیرد و راه را برای آنها باز کند، بی تابند که خودشان انقلاب کنند؛ سهل است، او با وارونـه كـردن محاسبات غربـي، حتـا استدلال کرد که تا کشورهای شرقی نخست انقبلاب نکنند، حزبهای اروپایی نمی توانند انقلابهای خود را به انجام برسانند، و بدینسان امپریالیسم و به همراه آن سرمایه داری را زمین گیر کنند. روی بیش از اندازه امیدوار و خوشبین بود. ولی تنازع بقاً حزبهای کمونیستی میستعمراتی را جهان سیخت تر کرد، و پیروانشان نسبت به آرمان خود سرسیردگی و ایشاری از خود نشان دادند که هیچ تشکیلات سیاسی دیگری در هیچجا از آن فراتر نرفت. فعالیت آنها در مینان تودههای فقرزده تمرکز یافت، و در بهدستآوردن حمایت تودهها به موفقیت چشم گیر رسیدند: برای نمونه، در هند در میان کارگران در چین در میان دهقانان. بهرغم نسبت همواره بالایی از روشن فکران و دانشجویان در میان آنها، شرایط برای رشد در زمینهی نظری کم تر مطلبوب بود. مسایل عملی توانمندیهای آنها را به خود جذب می کرد؛ این امر می تواند، همچنان که در چین یا هندوچین فرانسه، ناشی از خصلتی عمدتاً نظامی باشد، زیرا اغلب به نظر میرسید که برنامهریزی برای شورش مسلحانه یگانه راه باشد. عضویت در بینالملل سوم پارهیمی تماسها میان حزبهای پراکنده را میسر ساخت، گرچه ارتباطات معمولاً دشوار بودند. کنگرههای ادواری بین الملل سوم در حکم جلسهی بحث و رایزنی برای

مرور بر موقعیت جهان و بحث درباره ی بهترین تاکتیکهای منطبق با این موقعیت بود. وابستگی ناگزیر از بابت هدایت، و اغلب برای کمک مادی، عمدتأ به مسکو بود که همیشه نمی توانست دریافت روشنی از پیچیدگیهایی داشته باشد که در کشورهایی چون هند یا چین پدید می آمد و می توانست متمایل به هدایت خطمشیهایی در جهت منافع شوروی باشد. این امر می توانست چرخشهای ناگهانی در پی داشته باشد، مانند چرخشی که کنگره ی هفتم در ۱۹۳۵ از خود انزواگری به تاکتیکهای جبهه ی متحد در برابس تهدید فاشیسم انجام داد.

هم از آغاز، بینالملل و حزبهای عضو آن در مستعمرات بزرگتر و از لحاظ اقتصادی توسعه یافته تـر می بایست در باب روابط خود با «ناسیونالیسم بورژوایی» به بحث بپردازند، و اینکه آیا کمونیستها مایل اند با جنبشهایی چون کنگرهی ملی هند، که با طبقات ثروتمند نواندیش تری پیوند داشت، همکاری کنند یا آنکه باید در میان کارگران و دهقانان شالودهیی خاص خود ایجاد کنند. ام. آن. روی در ۱۹۱۹ از دیدگاه اخیر پشتیبانی کرد، حال آنکه لنین بیش تر متمایل به همکاری بود. جلب نظر حزبهای بورژوایی برای موافقت با این دیدگاه چندان أسان نبود، و اختلافنظرها و برخوردها، همچنان که در جنبشهای ناسیونالیستی در اروپای سدهی نوزدهم شاهد بودهایسم، فسراوان بود. کسارگران هندی را بیشازپیش کارخانه داران نخریسی هندی استثمار می کردنید تا کارخانه داران بریتانیایی، و زمین داران هندی بیش از مؤدیان مالیاتی بریتانیایی از دهقانان هندی مالیات میگرفتند.

مسئلهی دیگر مرتبط با این قضیه مربوط به تأثیرهای اقتصادی امپریالیسم بر مستعمرات است. در باب رشد صنعتی که هند، بهویژه، مدیون جنگ جهانی اول بود و سپس توانست آن را تداوم بخشد، و در این باره که آیا این امر در حکم «استعمارزدایی» اقتصادی بود و می توانست بسورژوازی را از پیکارجویی سیاسی منحرف سازد،

اختلافنظر وجود دارد. مسئله ی دیگری که سوسیالیسم روسی در آغاز با آن روبه رو بود این بود که آیا کشورهای عقبمانده، پیش از آن که سوسیالیسم بتواند عملی گردد، باید دوره یی از سرمایه داری تمام عیار را طبی کنند. با کام یابی آشکار اتحاد جماهیر شوروی سوسیالیستی در ساختمان سوسیالیسم پس از آغاز برنامه های پنجساله، امید می رفت که کشورهای مستعمراتی نیز بتوانند نمونه ی شوروی را پی گیرند.

دین یکی از ورقهایی بود که سخنگویان بنورژوایی می توانستند، بهویره در هند با دو آیین اعتقادی نیرومند و دشمن یک دیگر، بر ضد کمونیسم بازی کنند. مارکسیسم مجهز به جامعه شناسی دین نبود، و مارکسیستهای کشورهای مستعمراتی پلیشروی چندانی در جهت دستیابی به جامعه شناسی دین نکرده بودند. کنگرهی ملی هند در ۱۸۸۵ یا به عرصه گذاشته بود و پیش از آن که سوسیالیسم به هماوردی با أن روى أورد خبود را به عنبوان حيزب ليبسرال تحصیل کردگان تثبیت کرده بود. گاندی پس از ۱۹۱۸ پایسه ی تبوده پسی ایس حسزب را گسترش بخسشید، و ایدئولوژی خشونتستیزی پروراند که تحت تأثیر دین هندو بود که بیش تر برای طبقات متوسط کشش داشت تا کارگران یا دهقانان. کمونیستها کنگرهی ملی هند را حزب اصلاحطلب شرمگین میشمردند، و در برخی از دورههای رویارویی کنگره با حکومت خود را برکنار گرفتند، بهویژه در ۱۹۴۲ که کمونیستها به حمایت از کوششهای جنگی متفقین برخاستند زیرا که اتحاد شوروی در آن هنگام در حال جنگ بود؛ حزب آنها از دیدگاه اعتبار ملی از این قضیه لطمه

در چین، دین عاملی بسیار کیمتأثیرتر بود، و سرمایهداری مدرن کمتر گسترش داشت و به شهرهای باحلی محدود میشد. هنگام آشوب اوایل دههی ۱۹۲۰، همکاری کوتاهمدتی میان کمونیستها و حزب طبقهی متوسطی کومینتانگ به رهبری سون یاتسن برقرار شد. سون یاتسن دارای عقاید لیبرالی، و چه

بسا سوسیالیستی یا «رفاهخواهانه» بود، و حزباش به حمایت تودهگیری نیباز داشت که کمونیستها می توانستند بر ضد «سرکردگان» محلی یی به میدان آورند که قدرت را غصب کرده بودند. همین که این سرکردگان رانیده شدند، و سون یباتسین مُرد، کومین تانگیان دست رد به سینهی یباری و رایزنی مسکو گذاشتند؛ از ۱۹۲۸ کیومین تانگ و کشور به دست دیکتاتوری ارتجاعی چیانگ کایشک افتاد که از پشتیبانی غرب برخوردار بود.

حزب کمونیست که در شهرها شکست خورده ببود، با مائو تسه تونگ در مقام رهبر تازهی خود، به دهقانان روی آورد، و بدین سان از این اصل مارکسیستی سنتی دست کشید که فقط طبقهی کارگر صنعتی می تواند پیش تاز واقعی و درخور انقلاب باشد. تجاوز ژاپس به چین به حزب فرصت تازهیی داد؛ این نکته محل بحث و مناقشه بوده است که آیا حزب راه خود را به سوی خط مقدم و سرانجام پیروزی در جنگ داخلی بـر ضـد چیانگ کایشک، به نیروی طرفداری از دهقانان بس ضد زمین داران و حکومت فاسد نیمه فئودالی باز کرد، یا به نیروی رهبری توانمند خود در پیکار با ژاپن. حزب کمونیست در فاصلهی سال ۱۹۴۸ تـا ۱۹۴۹ بـه قدرت رسید بی آن که دارای طبقه ی کارگر قدرت مندی باشد که حکم پارهسنگ تعادل را داشته باشد، ولی به همینسان بدون طبقهی سرمایهدار قدرتمندی که آن را از حرکت باز دارد.

در مناطقی که شمار کمونیستها بسیار کمتر از ویتنام بسود، جاهایی چون برمه و اندونزی، بسیاری از ناسیونالیستها به ژاپن به عنوان آزادی بخش خوشآمد گفته بودند، و این میراثی از شکاف بر جا گذاشت. در اندونزی دو جناح (کمونیست و ناسیونالیست) در برانند، ولی در ۱۹۶۵ حکومتی ناسیونالیست بر سر کار برانند، ولی در ۱۹۶۵ حکومتی ناسیونالیست بر سر کار آمد که پس از طرح اتهامهایی مبنی بر توطئهی حزب کمونیست برای تصرف قدرت، با حمایت خارجی حزب کمونیست را درهم کوبید، و سپس دست به کشتار

گسترده ی حامیان آن گشود. در فیلیپین، ایالات متحد آمریکا قدرت را به نخبگانی واگذار کرد که عمدتاً شامل زمینداران ثروت مندی می شد که به نیروی مخالف قانونی ملایمی خشنود بوده اند؛ کمونیستها بعد تر رهبری مقاومت دهقانی شعله وری را به دست گرفتند. در مالزی، در ۱۹۴۸، قیامی چریکی بر ضد بریتانیا درگرفت، ولی به سبب اختلافهای قومی و اجتماعی شکست خورد؛ بسیاری از شورشیان از مهاجران چینی بودند و از اندک همدلی مردم بومی مالزی برخوردار شدند. سرانجام قدرت به رهبران محافظه کار مالزی واگذار شد.

در آفریقا، مارکسیسم راه خود را بسیار آهسته تر پیمود، ولی سهمی برجسته در شورش در تمامی سه مستعمرهی پرتغال داشت، و در رودزیا / زیمبابوه و در جنبش ضد تبعیض نژادی در آفریقای جنوبی بهخوبی عرض اندام کرد. در این جا اختلافهای طبقاتی بسیار کمتر از آسیا مطرح بود؛ از دیگر سو، اختلافهای قومی در پارهیی مناطق ضعفی مشابه به شمار آمده است. کمک مادی شوروی، و در آنگولا، نیروهای نظامی کوبا اهمیت داشته است. می توان انتظار داشت که عقبنشینی روسیه از جهان سوم، که مدت زمانی مشهود بوده است، همچنان ادامه یابد. اگر قرار است مارکسیسم به منزلهی یک نیرو دوام بیاورد، آشکارا باید در معرض بازنگری و تطبیق پذیری بسیار قرار گیرد. یکی از وظایفی که در همهجا باید بسر عهده گرفت بازنگری انتقادی در سیاستها و روشهای کمونیستی، و کامیابیها و ناکامیهای این سیاستها و روش ها در عصر پیکار با استعمار است. مارکسیستهای هندی با آغاز بازاندیشی در ارزیابی خود در این باره که گاندی در تاریخ هند نماینده چیست شروع سودمندی داشتهاند.

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  ژان شسنو و دیگران ۱۹۷۲؛ فانون، فرانتس ۱۹۶۱ (۱۹۶۷)؛ گوپتا، اس. داتا ۱۹۸۰؛ هاجکین، تامس ۱۹۸۱؛ ملوتی، اُمبرتو ۱۹۷۲ (۱۹۷۷)؛ ناگای، یونوسوکی و آیری، آکیرا ۱۹۷۷؛ نهرو، جـواهر

لعـل ۱۹۳۶؛ پـومروی، ویلیـام جـی. ۱۹۷۰؛ اسـپنس، جاناتان دی. ۱۹۸۲؛ ولف، اریک آر. ۱۹۷۱.

وي. جي. کيرنن

# جنبشهای طبقهی کارگر

(working-class movements)

ایس سخن که جنبشهای طبقه ی کارگر برای اندیشه ی مارکسیستی اهمیت بنیادی دارد خطر این را در بسر دارد که موضوع را دست کسم بگیسریم. مارکسیستها درباره ی رویدادنگاری و گونهشناسی جنبش طبقه ی کارگر سخنان بسیار در چنسه داشتهاند. ولی بنیادی تر از ایس آراء درباره ی جنبشهای طبقه ی کارگر، تعبیری وجود دارد که بر پایه ی آن خود اندیشه ی مارکسیستی بر اساس چنین جنبشهایی بنا شده، و حتا از این جنبشها نشأت گرفته است.

این نکته مایهی شگفتی باورمندان به ماتریالیسم تاریخی نخواهد شد. آنچه مایهی تمایز ماتریالیسم تاریخی از دیگر مجموعه اندیشههاست برداشت آن است از تابعیتاش از جنبشهای واقعاً موجود (و در حالِ دگرگونی) در تاریخ، که از دیدگاه طبقاتی مقدم قابل فهم (و دگرگونیپذیر) است. جنبش طبقاتی مقدم بر هرگونه علمی بر سیر تکامل آن است: چنین علمی، تا آنجاکه به لحاظ تاریخی اهمیت مییابد، از طریق جنبش طبقاتی بینان مییشود. از یافتههای اصلی ماتریالیسم تاریخی، که در سرمایه، ج ۱، ف ۲۴ آمده است یکی هم این است که جنبش طبقهی کارگر بخشی و قسمتی از قوانین حرکت سرمایهداری است: بخشی و قسمتی از قوانین حرکت سرمایهداری است:

همهای کاهش مدام شمار غولهای سرمایهدار، که همهی امتیازهای این فرایند دیگرگونی را غصب میکنند و به انحصار خود درمیآورند، انبوه مسکنت، ستم، بردگی، خفت و استثمار فزونی میگیرد؛ ولی همهای آن همچنین طغیان طبقهی کارگر فزونی مییابد، طبقهیی که شمار آن پیوسته در حال

افرایش است، و سازوکار فرایند تولید سرمایهداری او را آموزش میدهد، متحد میکند و سازمان میدهد. انحصار سرمایه به صورت غُل و زنجیری بر دست و پای شیوهی تولیدی درمیآید که در کنار آن و زیر سایهی آن شکوفا شده است. تراکم وسایل تولید و اجتماعی شدن کار به نقطه یی میرسند که با پوسته ی سرمایهداری خود ناسازگار می شوند. پوسته می ترکد. ناقوس مرگ مالکیت خصوصی سرمایهداری به صدا درمیآید.

و از جنبشهای طبقه ی کارگر نظریههایی سرچشمه می گیرند که برای وظیفه ی دگرگونساختن جهان تکافو می کنند. از این جاست که طغیان بافندگان سیلیسی، چارتیستها، انقلابهای ۱۸۴۸ و پیآمد آن، جنبش فینی، رشد و گسترش اتحادیههای کارگری انگلیس، «کارخانههای تعاونی خود کارگران»، کمون پاریس و تجربههای نخستین احزاب کارگری، بهویژه حزب سوسیال دموکراسی آلمان، هرکدام بوتههای آزمایشی برای ساختن اندیشهیی فیراهم می آورد که رفته رفته اول از همه از سوی دشمناناش به اندیشه ی «مارکسیستی» شهرت می یابد.

در رابطهی میان جنبشهای طبقهی کارگر و اندیشهی مارکسیستی، چهار وهله بهویژه برای تکامل اندیشهی مارکسیستی دارای اهمیت است. نخست، وهلهی آغاز اندیشهی مارکسیستی به منزلهی ماتریالیسم تاریخی در میانهی دههی ۱۸۴۰ است. در این وهله فهم و جذب تجربهی وضع طبقهی کارگر و انجمینهای جذب تجربهی وضع طبقهی کارگر و انجمینهای سیاسی در منچستر از جانب انگلیس در فاصلهی سالهای ۱۸۴۲ و از آن پس انتقال آن به مارکس اهمیت اساسی دارد. تأکید بر تولید و نه رقابت، تکیه بر ویژگیهای منحصربهفرد صنعت مدرن، تأکید بر دولت به مثابه ابزار سرکوب مالکیت تأکید بر دولت به مثابه ابزار سرکوب مالکیت خصوصی، و تأکید بر کمونیسم به منزلهی جنبش طبقاتی واقعی و نه اندیشهی فلسفی، از «جنبش طبقاتی واقعی و نه اندیشهی فلسفی، از «جنبش

اجتماعی» به اندیشهی سوسیالیستی راه یافت و نه برعکس. از لحظهینی که در دههی ۱۸۴۰ طبقه به صورت جنبش تودهیی برای خود و پنهانی ــ و بالقوه آشکار \_ درآمد، تضاد (در اندیشهی مارکسیستی) به صورت پدیدهیی مادی درآمد که بیشتر از فرایندهای کار در سرمایهداری سرچشمه میگرفت تا از انتیزاع یا از طبیعت. چیزهایی (روابطی) درونی سرمایهداری بودند که نسبت به آن بیرونی بودند. یکچهارم قرن پس از *بیانیهی حزب کمونیست م*سایل سیاسی اصلی برای تحلیل جنبش طبقه ی کارگر بر پایه ی ماتریالیسم تاریخی به شرح زیر بود: یک) جنبشهای طبقه کارگر تا کجا می توانند از انقبلاب های بورژوادموکراتیک بهره گیرند تا در جهت منافع اکثریت از این انقلابها فراتر روند؟ دو) کجا و چهگونه «اقتصاد سیاسی کار» و «بهدرست گرفتن فرمان تولید اجتماعی از جانب آینده نگری اجتماعی» می تواند از چشمانداز سرمایه فراتر برود؟ سه) اتحادهای مردم کارگر ــ خواه اتحادیهها، تعاونیها، یا اتحادهای سیاسی ــ تـا کجـا می توانند «مراکز سازمان طبقه ی کارگر را تشکیل دهند، مهچنان که شهرداری ها و کمون های قرون وسطی این کار را برای طبقه ی متوسط (Bürgertum)» کردند (مارکس، توصیههایی به نمایندگان اخطاب به کنگرهی آی دابلیو ام ای در ژنوا ۱۸۶۷، ب ۶) ؟ چهار) تضادهای منفی و مثبتی که شیوههای تازهیی را قادر میسازد تا «به صورت شکلهای گذار از شیوهی تولیند سرمایهداری به یک شیوهی متحدانه» به منصهی ظهور برسد در کجاست (سرمایه، ج ۳، ف ۲۷) ؟ پنج) امکان واقعی مبارزههای جداجدا و گروهی چه گونه می تواند به صورت پیکارهایی عمومی درآید که سرکوب نشود بلکه حرفاش را بزند.

دومین وهلهی حیاتی لحظهی وقوع کمون پاریس در ۱۸۷۱ است. این «تجربهی عملی... که به موجب آن پرولتاریا برای نخستین بار قدرت سیاسی را به مدت دو ماه تمام به دست می گیرد» (مارکس و انگلس، بیانیهی حزب کمونیست، پیش گفتار بر ویراست دوم

آلمانی چاپ ۱۸۷۲) تأثیری بر اندیشه ی مارکسیستی دارد که ریشه ی آن را می توان تا پیش نویسها و میتن پیکار طبقاتی در فرانسه پی گرفت. همین است که کمون برخی تحلیل گران را بر آن داشته است که کمون پیاریس را در حکیم «انقبلاب در اندیسشه ی مبارکس» بدانند. کمون نقدی از عمل بورژوایی جداسازی قلمرو سیاسی از قلمرو اقتصادی به دست داد؛ این نقد هدف جنبش طبقه ی کارگر را نه تصرف قدرت دولتی بلکه درهم شکستن آن می دانست؛ و «کل ایس فریب» را از میان برداشت که چون تقسیم کار سیاسی موجود میان برداشت که چون تقسیم کارگران نمی توانند امری ناگزیر یا طبیعی است پس کارگران نمی توانند جهان را اداره کنند. این امر سبب شد که مبارکس و انگلس در برخی از تأکیدهای محبوری دوره ی بیانیه بازنگری کنند.

وهلهی سوم جدید در کنش و واکنش مینان جنبشهای طبقه ی کارگر و اندیشه ی مارکسیستی وهلهی درازآهنگ تری است. این وهله با ایجاد احزاب سیاسی توده یی طبقه ی کارگر، بهویژه در آلمان، آغاز می شود. طی دهههای ۱۸۸۰ و ۱۸۹۰ مارکسیسم برای نخستین بار در جنبشهای کارگری مؤثر افتاد. طی دورهی بینالملل اول فرصتها و محدودیتهای سازمان سیاسی گستردهی طبقهی کارگر به صورت خمیرمایهی اندیشهی سیاسی مارکسیستی درآمد (← بین المللها). دغدغهها و مباحثههای هرروزهی جنبشهای طبقهی کارگری که با بینالملل پیوستگی داشتند مسایلی از این دست بود: چه گونه باید اول ماه مه را جسن گرفت؛ نقش اتحادیههای کارگری، اعتصابها و اعتصابهای عصومی در رهایی کارگر، شرکت در مجامع و حکومت های بورژوایی؛ نقش اصلاحات در هموارساختن یا جلوگیری از انقبلاب، و این که سرمایه داری از طریق اصلاحات تا کجا می تواند بر تضادهایاش چیرگی یابد؛ ماهیت (محدودیتها و فرصتها)ی ناسیونالیسم، امپریالیسم، بین الملل و جنگ بین المللی؛ برای چیره شدن بر پی آمدهای محدودکنندهی خودجوشی، سازمان آگاهانه به شیوهی

جدید تا چه حدودی برای جنبش کارگری ضروری است؛ تقسیمبندی قلمرو سیاسی و قلمرو اقتصادی در سرمایهداری، و قوانین آهنین تصلب سازمانی (به میکلس؛ نخبگان). طی اواخر سدهی نوزدهم و اوایل سدهی بیستم این مباحثه ها جزو برنامه ی روزانه ی جنبشهای طبقه ی کارگر بود. این مباحثه ها خطوط افتراقی را ترسیم می کردند که این جنبشها را به «رویزونیستها» و «انقلابیها»، سوسیالیستهای «علمیی» و سوسیالیستهای «اخلاقیی»، «سندیکالیستها» و «سوسیال دموکراتها» منشعب کرد.

طی دورهی پس از چهارمین برههی مهم و حیاتی در كنش متقابل ميان جنبشهاي طبقهي كاركر و اندیشهی مارکسیستی ــ انقلاب بالشویکی در ۱۹۱۷ و مهار آن در همه جای اروپا در همه ی این سال های پُرآشوب تا ۱۹۲۱ ـ چنین مباحثه هایی ادامه یافت. ولی این مباحثه ها در بستری انجام گرفت که بـر اثـر این رویدادها دیگرگون شده بود، و صورت انشعابات سازمانی مداومی به خود گرفته بود که در احزاب کمونیست، سوسیال دموکراتیک یا احزاب کارگری و جنبشهای اتحادیههای کارگری عمدتاً سیاسی به حال انجماد درآمده بود. اندیشهی مارکسیستی در جنبشهای طبقه کارگر در رژیمهای «سوسیالیستی» پساانقلابی به جزمیات مبدل شد. در جامعههای سرمایهداری غرب اندیشهی مارکسیستی به توضیحهای ناموفق در این باره مبدل شد که چرا این اندیشه و این جنبش از طریق امپریالیسم، ادغام، رفورمیسم موفق، سرکوب، هژمونی فرهنگی و مانند آن ازهم گسستهاند. طبی دورهی اواییل دههای ۱۹۲۰ تیا اواخر دههی ۱۹۶۰ ارتباط عمده و غیمانگیز میان اندیشهی مارکسیستی و جنبشهای طبقهی کارگر \_\_ دست کم از دیدگاه سیاسی \_\_ رابطه یسی مبتنی بر فاصله، و حتا منازعه بوده است. تاریخ به نحوی پیش نرفت که بیشتر مارکسیستهای بین الملل دوم پیش از ۱۹۱۴ پیشبینی می کردند، و وظیفه ی پایان نیافته ی

اندیشهی مارکسیستی این بوده که توضیح دهد چرا چنین نشده است.

نگرش متعارف در اندیشهی مارکسیستی دربارهی تکامل جنبشهای طبقهی کارگر خیلی زود از طریق تجربهی انگلس در بریتانیا طی دهـهی ۱۹۴۰ تثبیت شد، در سراسر زندگی او همچنان بنر جا ماند و از آنهنگام تقریباً پایدار ماند. این نگرش مبتنی بر این است که اعتراض منفرد راه را برای مبارزههای محلی یا گروهی باز میکند. این مبارزهها در آغاز خواه از نظر اقتصادی و خواه از نظر سیاسی بسیار محدودانید و تعریفهای در حال تکوین سرمایه داری از این مقوله ها را آشکارا به معارضه نمی گیرد. این مبارزهها همچنین در أغاز نسبتاً سازمان نيافته اند، و فقط به تدريج به سازمان های رسمی یی مبدل می شوند که دارای ساختارهای قانون مند، روال ها عقلانی و تقسیم کار درونی اند. هنگامی که این مبارزهها به این جا می رسند، جابهجایی هدف از هدفهای طبقاتی به سوی منافع قشرهای اجتماعی خیاص، گروهبندی های شغلی، هویتهای ملی و نیمهملی به آسانی هرچه بیش تر انجام می گیرد. بااینهمه، رشد تضادهای سرمایهداری چنان است که مرحله یی از «یک پیکار ملی میان طبقات» جای این منازعات محلی و گروهی را می گیرد. این امر شکل سیاسی هم آهنگ به خود می گیرد و کشمکش بر سر قیدرت در سیطح دولت درمی گیرد. به ناگزیر، گرچه با موانع و شکستها و تأخیرهای متعدد، جناحهای گوناگون جنبش کارگری \_ اعم از سیاسی و صنعتی ــ گرد هم می آیند تا این جنبش را به مفهوم مطلق کلمه به جنبش طبقاتی مبندل کننند. توسعهی نناموزون در سنطح مینانملنی نظیمری در سطح بینالمالی دارد. ولی اندیشهی مارکسیستی بر آن است در اینجا نیز می توان بر این معضل غلبه کرد: به سخن بیانیهی حزب کمونیست: «به جای جامعه ی کهنه ی بورژوایی با طبقات و تضادهای طبقاتیاش، اجتماعی خواهیم داشت که در أن تكامل أزادانهي هر فرد شرط تكامل أزادانهي همگان

است». بخشهای پیشرو پیش میافتند، ولی درنهایت همه فاصله را جبران میکنند. توسعه ناموزون است ولی این ناموزونی را نیز میتوان در کل ادغام کرد.

این نگرشهای متعارف مشهور است. ولی در مورد وظیفهی پایان نیافته یی که در بالا به آن اشاره رفت، همیشه مددکار نبوده است و در سالیان اخیر در خود اندیشهی مارکسیستی مورد معارضه قرار گرفته است. در اینجا سه جهتگیری را میتوان برشمرد. مورخان مسایل کارگری کوشیدهاند برای ملاحظه ی عقلانیت، کارآمدی و خلاقیت شکلهای معروف به «ابتـدایی» و «اوتوپیایی» جنبش، به ماقبل شکلهای مسلط کمونیستی و سوسیال دموکراتیک جنبش طبقهی کارگر در سدهی بیستم برگردند (→ سوسیالیسم اوتوبیایی)، و آنها را چیزی بیش از جنبشهای پیش آهنگ می دانند. فمینیست ها کوشیده اند به فراسوى تركيب مسلط مردانهى جنبشهاى طبقهى کارگر و روایتهای مسلط مردانه از تباریخ خبود گذر کنند تا شیوهی برخوردی را دریابند که نیمی از تبار انسان را از چشم تاریخ، و حتا از گذشتهی فعال و خلاق خود پنهان نگه داشته است (← فمینیسم). امروزه جنسیت متغیری مستقل از طبقه ولی مرتبط با آن شمرده می شود. و پژوهندگان رشتهی متأخر «فرهنگ بژوهیی» کوشیدهانید از روایت های مسلط «تولید» فراتر روند تا اندیشهی مارکسیستی در باب فرایند کار را نه تنها در تولید «اقتصادی» بلکه در تولید فرهنگی و سیاسی نیز سر جای خود قرار دهند. در این سه نحوهی تکمیلی، مفهوم بخشهای پیشتاز در رشد و تکامل جنبشهای طبقهی کارگر به باد انتقاد گرفته شده و دیدگاههایی دربارهی سیر رشد جنبشهای طبقهی کارگر پیش کشیده شده که کمتر جنبهی تکاملی دارد. تفکر خلاق دربارهی مسئلهی عاملیت از دیدگاه طبقهی کارگر از سر گرفته شده است ــ تفکری که در نیمهی سدهی نوزدهم به دلیـل یکیشمردن جنبشهای طبقهی کارگر با جنبش تاریخ بیفایده و منسوخ شده بود.

برای آگاهی افنزون تر ← بلکبرن، رابین ۱۹۷۸؛ برانتال، جولیوس ۷۱ – ۱۹۶۱ (۸۰–۱۹۶۶)؛ کات، دی. ۱۹۶۹؛ کول، جی. دی. ایچ. ۱۹۱۴–۱۸۸۹؛ هابسباوم، اریک جی. و دیگران ۸۲–۱۹۷۸؛ کرچینسکی، جی. ۱۹۶۷؛ روباتم، اس. ۱۹۷۳؛ استدمن جونز، جیی. ۱۹۷۷؛ تامس، ئی. پی. ۱۹۶۳؛ ویلیامز، آر. ۱۹۷۹.

استيون يو

### جنسیت (gender)

نه مارکس و نه انگلس به مسئلهی جنسیت به شکلی که علوم اجتماعی نوین طرح می کند، به صراحت نپرداختند، یعنی آن تفاوتهایی میان مردان و زنان که مبتنی بر ساختبندی های اجتماعی اند و نه تفاوتهای جنسی طبیعی مفروض بااین همه، بخشی از کار آنها را می توان ادای سهمی در تبیین ساختمان اجتماعی جنسیت شمرد.

مارکس و انگلس، و بخش عمدهی سنت مارکسیستی بعدی، دربارهی این موضوع در قالب «مسئلهی زن» سخن می گویند. بدین گونه، همگام با علیوم اجتماعی بورژوازی که در آن فرد نمایندهی پوشیده و تلویحی نرینه است، نزد مارکس پرولتر نمایندهی کارگر موزدی نر است. این امر، بیرای نمونیه، گاه در این فیرض او پوشیده است که همهی کسانی کمه به وسایل تولید دسترس ندارند باید نیروی کار خود را در قبال دستمزد بفروشند. این سخن این نکته را نادیده میگیرد که اهل خانه نیز معمولاً در منابع شریکانید، گیرم بهنحو نابرابر، و بدینگونه ممکن است اعضای دیگری را در بر گیرد که از قِبَل درآمد کارگر مزدی مورد حمایت قرار می گیرند، و همچنین به وسایل توليد دسترس ندارند ولي درعين حال نمي توانند نیروی کار خود را بفروشند. از آنجا که مارکس این دو صفت را به صورت مترادف به کار می گیرد تا طبقه ی کارگر را تعریف کند، جایگاه طبقاتی زنانی را که از لحاظ مالى وابستهاند ناروشن باقى مىگذارد.

در جاهای دیگر، نرینگی مفروض کارگر نمونهوار

صراحت می یابد. بدین گونه، برای نمونه، ارزش نیبروی کار را «نه فقط زمان کار لازم برای تأمین کارگر بالغ منفرد، بلکه همچنین آن چیزی تعیین میکند که برای تأمین خانوادهی او ضرورت دارد». و هنگامی که همسر و فرزنداناش نیز به کار گرفته میشوند این امر «ارزش نیروی کار مرد را به سراسر خانوادهاش گسترش میبخشد. بدینسان از ارزش نیسروی کار او می کاهد». (سرمایه، ج ۱، ف ۱۵، ب ۳ (a)). بنابراین، زنان و فرزندان اعضای مازاد برولتاریایی به شمار می ایند که جنس و سنشان آنها را از نبر نمونه وار متمایز میسازد. مارکس یادآور می شود که رواج ماشین آلات در کارخانه هاست که زنان (و نیز کودکان) را توانا می سازد که به رغم نیروی کم ترشان، به کار گرفته شوند؛ درواقع فرمان برداری و چالاکی طبیعی زنان می تواند آنها را به صورت کارگران مرجح و بهتسری بسرای سسرمایه درآورد، هسمچنسان کسه زنسان ارزان ترند و بدین سان می توانند برای پایین أوردن دستمزد مردان به کار گرفته شوند. بنیابراین، از ایس عبارتبندی برمی آید که مسئله یی که مارکس پیشاروی خود طرح میکند بیشتر توضیح ایس نکته است که چهگونه است که برخی از کارگران مادینهانید تا این که عکس این مسئله را پیش بکشد و توضیح دهد که چرا بیش تر کسانی که نیروی کار خود را می فروشند نرند، و جایگاه زنان در نیروی کار (و کلی تر از آن در جامعه) در رابطه با جایگاه مردان مورد بحث قرار میگیرد.

وانگهی، در بطن توضیحهایی که او به دست میدهد پاره یی پیشفرضهای طبیعتگرایانه در باب تواناییها و نقشهای دلخواه مردان و زنان نهفته است که بیشتر به آرمان ویکتوریایی شوهر نانآور نزدیک است که پشتیبانِ اهلِ خانه یعنی همسر و فرزندانی است که از لحاظ مالی وابستهاند تا به واقعیتی که اصلاً در دورهی ویکتوریایی وجود داشته است. بههمینسان، انتقاد تند او از رفتار غیراخلاقی استخدام زنان برای کارکردن در کنار مردان در برخی حرفهها بیشتر

وامدار اخلاقیات بورژوایی معا صر است تا وحشت آشکارا صادقانه ی او از شرایط کار. بااینهمه، مارکس این نکته را روشن میسازد که او باهمکارکردنِ جمعیِ افرادِ هر دو جنس و همه ی سنین را سرچشمه ی رهایی انسان به شمار میآورد؛ هرچند نه در شرایط سبعانه ی استثمار سرمایهداری. و حتا در حاکمیت سرمایهداری استخدام زنان بالقوه رهایی بخش است، زیرا شرایط اقتصادی برای شکل بالاتری از خانواده و روابط بهتر میان جسسها پدید میآورد (همان، ب ۹).

شاید این امر حاکی از تفاوت در شیوه های زندگی مارکس و انگلس باشد که به نظیر می رسید انگلیس آماده تر از مارکس بوده است تا از رهگذر ملاحظهی اخلاقیات روزگار خود به این تشخیص برسد که نقشهای مردان و زنان تا چه مایه به لحاظ اجتماعی ساخته میشوند. بااینهمه، کل نیروی پیشرانندهی خاستگاه خانواده، مالکیت خصوصی و دولت انگلس استوار بر تقسیم کار جنسی انکارناپذیری است که به این منظور به کار گرفته می شود تا توضیح دهد که جرا مردان بودهاند که مالکیت خصوصی بر وسایل را بدید آوردهاند که در آن هنگام میخواستند آن را به وارثان زيستشناختي قابل تشخيص انتقال دهنده برافتادن حق مادری و در پی آن تکهمسری اجباری و خانگی کردن زنان است که در نظر انگلس در حکم «شکست تاریخی جهانی جنس مادینه» است (خاستگاه خانواده، ف ۲، ب ۳). انگلس در دیسدگاه مارکس در باب پی آمیدهای بالقوه رهایی بخش کارمزدی برای زنان شریک است، کاری که نه تنها زنان را توانا میسازد تا نقشی برابر مردان در تولید اجتماعی ایفا کنند، بلکه همچنین آنها را از کار خانگی وامیرهاند. بااین حال، «بازآوردن کل جنس مادینه به صنعت عمومی» بسته به برانداختن مالکیت خصوصی است، و به این منظور «ویژگی ممیز خانوادهی تکهمسری همچون واحد اقتصادی جامعه أبايد ] برافتد» (همان، ب۴).

بدین گونه، هم مارکس و هم انگلس را می توان، هرچند

نه بهطوراساسی، درگیر تبیین نقشهای جنسیتی شمرد. اما هر دو در انجامدادن این کار پیشفرضهای طبیعتگرایانه اختیار میکنند. وانگهی، دیدگاه آنها اندک محوریتی برای پیکار زنان قایل است. اعضای طبقهی انقلابی مارکس و انگلس، پرولتاریا، عموماً مرد در نظر گرفته میشوند، و رهایی زنان حاصل نسبتاً سوسیالیستی شمرده میشود. ببل، لنین، تستکین و سوسیالیستی شمرده میشود. ببل، لنین، تستکین و تروتسکی محتوای سیاسی برخی از این اندیشهها را پروراندند و بهویژه درخواستهایی برای حقوق مالکیت زنان شوهردار، خلاصی از خشونت و درخواست طلاق بر آن افزودند، ولی همچنان در همان چارچوب اساسی بر آن افزودند، ولی همچنان در همان چارچوب اساسی آن مسایل مربوط به طبقه باقی ماندند، چارچوبی که بسر پایهی مسایل مربوط به طبقه باقی میماند.

احیای فعینیسم در اواخر دهه ی ۱۹۶۰ دلبستگی تازه یی به جنسیت پدید آورد. در آغاز، «فمینیسم مارکسیستی» با تأکید بر ایان که تقسیمبندی های جنسی را باید در چارچوبی ماتریالیستی توضیح داد، که غرض از آن روابط طبقاتی سرمایه داری تفسیر شد، خود را از دیگر سنخهای فمینیسم متمایز ساخت. در این چارچوب، تمایل به این است که مسایل مربوط به جنسیت چون اموری روساختی در نظر گرفته شوند، و هم نقش مردان و زنان در خانواده و هم تبعیض در کار پرداختی، آثار جنبی ایدئولوژیک روابط تولیدی سرمایه داری شمرده شوند.

در باب خانواده، بحث کار خانگی کوششی بود برای فراگذاشتن از ایسن قصیه و جایدادن توضیح تقسیم،بندیهای جنسیتی در درون مبنای مادی. ایس کار با گنجاندن کار خانه در درون روابط تولیدی انجام گرفت، و بدینسان جایگاه زنان با روابط تولیدی ویژهیی که بدان وارد میشوند توضیح داده میشود و نه فقط با روابط تولیدی کلی طبقهی کارگر. بااینهمه، گرچه این بحث در نشاندادن این که خانواده یکی از جایگاههای تولید مادی است سودمند بود، از پروراندن جایگاههای تولید مادی است سودمند بود، از پروراندن

هرگونه تحلیل تازه درماند و تنها از مفهومهای مارکسیستی موجود بهره گرفت.

در محدوده ی کار پرداختی، زنان (شوهردار) برای سرمایه ارتش ذخیره ی کار شمرده می شدند که در دورههایی به کار فرا خوانده می شدند که مردان ناکافی در دسترس بودند، و درهمه حال به کار گرفته می شدند تا سطح دستمزدها را پایین نگه دارند. زنان شوهردار به این ترتیب می توانند نقش ویژه ی ذخیره داشته باشند، زیرا نقش شان در خانواده این امر را مسلم می کند که آنها یک سر متکی بر دستمزدهای خود نیستند. بااینهمه، این گواه که از جنگ جهانی دوم به این سو، بهرغم نرخ بالاتر جابه جایی انفرادی، زنان شوهردار به درکل در نیروی کار ماندگار شدند و بیش از مردان دورانداختنی نیشدند، در سیودمندی ایسن مفهوم مارکسیستی خاص برای تحلیل تفاوتهای جنسیتی در اشتغال تردید راه یافت (بروگل ۱۹۷۹).

دیگر رویکردها کوشیدند معنای اسر مادی را چندان گسترش دهند که روابط جنسی و / یا بازتولید (تولید مثل) انسانی را نیز در بر گیرد، و یادآور میشوند که ستم بر زنان پیشینهیی دیرین دارد و بنابراین چندان نمی توان آن را یک سر بر پایه ی شیوه ی تولید سرمایه داری توضیح داد. میشل (۱۹۷۴) کوشید ترکیبی از رویکرد روان کاوانه و رویکرد مارکسیستی به دست دهد که شرحی ساختارگرایانه از ستم بر زنان فراهم آورد. او در کار خود از اصطلاح مردسالاری بهره گرفت، اصطلاح فمینیستی رادیکالی که پیش از آن مارکسیستها از کاربرد آن پرهیز داشتند زیرا بر آن بودند که این اصطلاح یک عنصر غیرتاریخی تقلیلگیرا را در چیزی وارد میکند که باید از لحاظ تاریخی توضيح داده شود. روبين (۱۹۷۵) پيشنهاد کرده است که مردسالاری به چشم شکلی از نظام جنس ا جنسیت نگریسته شود، به همان قیاس که سرمایه داری شکلی از شیوهی تولید شمرده می شود. آیزنشتاین (۱۹۷۹) جامعهی معاصر را «مردسالاری سرمایه داری» می نامید، هارتمن (۱۹۷۹) از «شراکت

مردسالاری و سرمایهداری» سخن میگوید و بحثی دراز آهنگ در این باب درگرفته است که چهگونه باید رابطهی میان این دو ساختار را نظریهبندی کرد (آیزنشتاین ۱۹۷۹، سارجنت ۱۹۸۱). درحیالحاضر، فمینیسم مارکسیستی رفتهرفته خود را کمتر به چشم کاربُرد مارکسیسم در مسئله یی ویژه و بیش تر به چشم نقد و بسط مارکسیسم سنتی مینگرد: بهوییژه نقد و بسط ماتریالیستی که تأکید دارد همهچیز، از جمله روابط جنسیتی را میتوان با ارجاع به شیوه ی تولید و روابط طبقاتی توضیح داد.

شرحهای اخیرتر در ارزش چنین شرحهای فراگیسری شک کردهاند. بُسرت (۱۹۸۸) استدلال کرده است که فرایندی را که ستم بر زنان به واسطهی آن در سرمایهداری قوام گرفته است میبایست به لحاظ تاریخی امری محتمل شمرد و نه این که به هیچ مفهوم ذات گرایانه یمی آن را ضرورت منطقی روابط تولید ســـرمایهداری دانـــست. از آن هنگـــام بـــسیاری از فمینیستهای مارکسیست، بهویژه کسانیکه پیش تسر در چارچوبی آلتوسیری کیار می کردنید و سیس تیر از بساساختارگرایی تأثیر می گرفتند، از مارکسیسم دوری جستند ــ به این معنا کـه کوشـشهـای پیـشین بسرای توضیح تقسیم بندی های جنسیتی و ستم بر زنان را در چارچوب مارکسیسم، آنگونه که فمینیستها با «کار خانگی نظیری» مارکسیسم رفتار می کردنید، کنار گذاشتند، به عبارت دیگر کوشش هایی را به یک سو نهادند که بیش تر ملاحظهی این را داشتند که چهگونه باید مارکسیسم را به منظور ادغام جنسیت در آن مرتب کرد و آن را از دیدگاه فمینیستی درخور احترام افزونتر ساخت تا این که کوششی جدی برای برخورد با ستم بسر زنان به صورت امری مستقل باشبند. بااینهمه، گرچه ممكن است اين نقد پُربيجا نباشد، ولي به اين معنا نیست کم مسئلهی جنسیت اعتباری مستمر ببرای مارکسیسم نداشته است؛ بلکه این نکته را میبایست نشانهیی از ناکامی مارکسیسم در دستوپنجه نسرم کسردن كافي و وافي با اين مسئله تا به اكنون دانست.

برای آگاهی افزون تر ← بَسِت، میـشل ۱۹۸۸؛ بروگـل، ایرنه؛ آیزنشتاین، زیلا ۱۹۷۹؛ هارتمن، هایـدی ۱۹۷۹؛ میچل، جولیت ۱۹۷۴؛ روبین، گیل ۱۹۷۵.

سوزان هیمل ویت

### جنگ (war)

مارکس و انگلس درست پس از ربع قبرن جنگهای انقلابی و ناپلئونی، در وقفهی طولانی صلح اروپا از ۱۸۱۵ تا ۱۸۵۴ به عرصه رسیدند؛ ممکن است همسین امر این دو را نیک آماده کرده باشد که جنگ را از زمرهی مهم ترین فعالیت های بشر به شمار نیاورند. افزونبراین، آنها جوانان طبقهی متوسطی پیشروی بودند که در حکومتی گران جان و دشمن خو، یعنی سلطنت نظامی پروس بار آمدند. رویکردی به تاریخ که آنها در دههی ۱۸۴۰ به بسط و پرورش آن آغازیدنـد سنگ بنای خود را روشهای تولید اقتصادی قرار داد، و، در مقام قیاس، نسبت به جنگها، فتحها، و خشونتی که وقایعنگاران تا آن زمان موضوع اصلی کار خود قرار داده بودند اعتنایی نداشت. مارکس و انگلس در ایدئولوژی آلمانی کثرت همستیزی را پذیرفتند، ولی با بیان این سخن که فاتحان ناگزیرند خود را با نظام تولیدی یی که بدان دست می یابند تطبیق دهند، چنان که بربرهایی که به رُم هجوم بردند چنین کردند، و همراه آن همچنین زبانها و مذهب مغلوبان را بپذیرند، اهمیت همستیزی را به چیزی نگرفتند (ق ۱،

بااینهمه، آنها و دوستانشان در «اتحادیه» کمونیستها» بی صبرانه منتظر «جنگ انقلابی» بر ضد پروس بودند. این استراتژی مبتنی بر سابقه ی سپاهیان انقلابی فرانسه بود که سراسر اروپا را پیموده بودند — که هم اینان می توانستند به یاد آورند که بیش از آن که در اروپا انقلاب بر پا دارند، آن را از پیشرفت بیزار کرده بودند. از این هنگام تا پایان زندگی شمان، مسایل مربوط به جنگ خود را بر کانون توجه ایس دو مرد تحمیل کردند. آنها علایق متفاوت ولی مکمل

یک دیگر را دنبال کردند: مارکس به مسایل نظری تر پرداخت و انگلس به روشها و تکامل فنی جنگ. انگلسس دورهی کوتاهی از خدمت اجیساری را در توپ خانهی پروس گذراند، و در قیام نافرجام ۱۸۴۹ در جنوب غربی آلمان شرکت جست. نامه یی مورخ ۱۸۵۱ در (به ویدمایر، ۱۹ ژوئن) نشان میی دهد که انگلس گسترهی پهناوری از پژوهشهای نظامی را برنامه ریزی میکند، همراه با این انگیزهی کاملاً عملی که خود را آماده سازد تا هنگامی که آتش قیام بعدی شعله ور می شود راهنمایی فراهم آورد. او مقالههای بی شمار دربارهی مسایل نظامی بسر تفسیرهای بی وقفه ی مارکس در باب رویدادهای جاری عرضه کرد، و این مقالهها و دیگرنوشته ها در مقام متخصص شهرت و اعتباری برای او دستوپا کرد.

مارکس و انگلس دربارهی رابطهی اقتیصاد و جنگ در عصر مدرن آرای گوناگون ابراز کردند، و هرگز آنها را در الگویی منظم فراهم نیاوردند. آنها در *ایدئولوژی* آلمانی (ق ۱، ب ۲) و در جایی دیگر تصدیق می کنند که دورمی آغـازین سـرمایهداری، تاحـدود ۱۸۰۰، کـه سرمایهی تجاری در صدر است، با جنبگهای متعدد متمایز می شود، و به همسراه آن تکایو بسرای بهدست آوردن مستعمرات رقابت تجاري را شدت میبخشد. ولی چنین مینماید که سرمایهداری صنعتی جدید در نظر آنها در پرتو متفاوتی پدیندار می شود. باید مایهی دریغ باشد که آنها هرگز به بینشی بازنگشتند که به خانوادهی مقدس (ف ۶، ب ۳) راه یافته بود. بنابراین دیدگاه، ناپلئون که دغدغهی نبرد و افتخار برای خاطر نبرد و افتخار را داشت، با گشودن بازارها برای بورژوازی فرانسه به این بـورژوازی پروبـال نمی داد، چنان که مارکسیستهای بعدی آماده بودند چنین بیانگارنید، بلکه بیرعکس بیورژوازی را از راه راستین صنعتسازی بهزور بیرون می برد. مارکس در ۱۸۴۹ این برداشت صلحطلبانه از سرمایهداری مدرن را به اولیگارشی مالی تعمیم میدهد و میگوید که سرمایه داری همواره خواهان صلح بوده زیراک جنگ

بازار سهام را دستخوش رکود میسازد (پیکارهای طبقاتی، ب ۱). در مقاله یی مورخ ژوئن ۱۸۵۶ مارکس بر این نظر است که هیچچیز شایعه ی جنگ قریبالوقوع را پدید نمی آورد مگر بحران اقتصادی، که ممکن است، به ظاهر، انگیزه ی آن دلائل سیاسی باشد تا دلائل دقیقاً اقتصادی («انقلاب در چین و اروپا»).

اروپا در آن هنگام در آسینانهی جنگ ۶- ۱۸۵۴ کریمه، یعنی نخستین دور تازهی کشمکشها قرار داشت، و جنگی بود که مارکس به آن علاقهیی پُرشورواشتیاق نشان داد. هنگامی که جنگ آغاز شد مارکس از آمیزهی انگیزههای اقتصادی در جانب متحدین \_ مانند علاقه به بازارهای شرق \_ و انگیزههای سیاسی نیک آگاه ببود و آن عبارت ببود از: نیاز ناپلئون سوم به کسب افتخار برای تلألوبخشیدن به تباجوتخت نامشروعاش، نیاز پالمرستون برای منحرف ساختن اذهان از درخواست اصلاحات يارلماني. محکومشمردن جنگ به عنوان مصیبتی که حکومتها بر مردمان خودشان تحمل می کنند (مسئلهی شرق، شمارهی ۱۰۸) به یک اعتبار گرایش طبیعی اندیشهی مارکس است. از سوی دیگر، او و انگلیس، ماننید لنیین پس از آنها، همواره قاطعانیه مخالف پاسیفیسم یا صلحخواهی بودند؛ و دغدغههای خاطر اصلیشنان در أن هنگام اندیشهی دخالت تزار، «این گزمهی ارویا» بود که کمک کرده بود تا شکست انقالابهای ۴۹-۱۸۴۸ تضمین گردد. جنگی موفق بر ضد نیکلای اول روسیه را آزاد میسازد و راه پیشرفت اروپا را از نو باز می کند؛ و اینهمه به شرطی است که درگیری سنتی حکومتها را بنوان تبدیل به جنگ بهراستی انقلابی مردمان و اصول کرد. بنابراین مارکس و انگلس از کشاکشی بیزار بودند که با قاطعیت و ثبات قدمی بسیار کمتر از آن به پیش رانده میشد که آنها حس می کردند می توانست و می بایست به پیش رود. انگلس بی لیاقتی فرماندهان، و تباهی «هنر جنگ» را محکوم می کرد؛ مارکس از آن بیم داشت که مبارزه می توانست محو و ناپدیند شود، و در متورد «تبیار رام و ستربهراه

کنونی انسانها» به نشانه ی تأسف سر می جنبانید (مسئله ی شرق، شیمارههای ۱۰۴،۸۸ پنیان که گویی گمان داشت که تمدن، در شیفتگی ناشی از رفاه و تسنعی از بابت ناکسامی شدر جنگیدن مصممانه محکوم است. نفرت از کارخانه داران کمیک کرد تا او سوءاستفاده از کابدنیسم را با غرولند درباره ی جنگ زرگری درهم آمیزد.

از رؤیا، یا سراب «جنگ انقلابی» کار تا حد تأیید محدودی فرو افتاد که می توانست نصیب پیکارهایی شود که تا ۱۸۷۰ روی داد. این پیکارها را مارکسیسم به عنوان جنگهای «بورژوا ـ مترقی»، یا جنگهای رهایی بخش ملی طبقه بندی می کنند. سوسیالیستها نمی توانند نقش هدایت کننده در این جنگها داشته باشند، ولی از هر آن طرفی پستیبانی می کنند که می تواند چشم اندازهای مطلوب تری برای طبقه ی کارگر رقم بزند. از این جنگها یکی جنگ داخلی آمریکا است، که مارکس و انگلس از نزدیک آن را دنبال می کردند، و با آرزوی پُرشوروحرارت برای پیروزی می کردند، و با آرزوی پُرشوروحرارت برای پیروزی شمال. انگلس به عنوان صاحب نظر نظامی به طرزناگواری تحت تآثیر روحیه ی جنگ جویانه و کاردانی جنوبیها قرار گرفت، و مارکس برای عوامل کاردانی جنوبیها قرار گرفت، و مارکس برای عوامل اصلی که به سود شمال مؤثر افتاد شاداب تر بود.

هنگام جنگ ۱۸۶۶ میان اتبریش و پروس بینالملل اول برقرار بود و قطعنامهیی، که ملهم از مارکس و انگلس نبود، شکستن پیمان صلح را به عنوان نیزاع حاکمان که در آن کارگران باید بی طرف بمانند محکوم کرد. ولی این جنگ و جنگ فرانسه ـ پروس در ۱۸۷۰ اتحاد آلمان را و سپس اتحاد ایتالیا را سبب شد؛ و اگرچه مارکس و انگلس گمان داشتند که سخت مایهی دریغ است که به جای آن که آلمان را مردماش متحد کند، از بالا، به دست بیسمارک و ارتبش پروس متحد می شود، بااین همه به این تغییر به عنوان متحد می شود، بااین همه به این تغییر به عنوان تسییل کننیده ی توسیعه ی اقتیصادی و از ایسن رو تسریع کننده ی رشد طبقه ی کارگر خوش آمد گفتند.

عمل تحریک آمیز ناپلئون سوم — که همواره مورد نفرت آنها بود — و بدینسان عمل دفاعی طرف آلمانی تلقی کنند؛ بااینهمه، سوسیالیستهای آلمانی را به مخالفت با الحاقها و کوشش برای آشتی با کارگران فرانسوی فراخواندند.

رویدادها، و بررسیهای بیشتر، مارکس و انگلس را بـر آن داشت تا در برخی از آرای نخستین خود در باب جایگاه جنگ در تاریخ بازاندیشی کنند. جالب این جاست که انگلس بود که کم تر مایل بود به جنگ جایگاهی نمایان تر بخشد. مارکس در حدود ۱۸۵۷ هنگام دستوینجهنرمکردن با معماهای دورهی آغازین تاریخ (به نظر نمی رسد دوستاش یادداشت های او را دربارهی آنها، در گروندریسه، صص ۵۱۴–۴۷۱، خوانده بوده باشد) ناگزیر شد اذعان کنید که جنگ، دست کم در پارهیی مناطق، عاملی بنیادی است. او مینویسد که رقابت برای زمین میبایست جنگیدن را به صورت یکی از وظایف نخستین تسامی جواسع کشاورزی اولیه درآورده باشد. در یونان جنگ وظیفهی جمعی بزرگی به شمار میآمد، و شهر به صورت کانون سازمان دهی آن گسترش می یافت. جنگ و قتح به یک اندازه جزء جدایی ناپذیر زندگی رُمی به شمار می آمدند و در درازمدت با پروبال دادن به بـرده داری و نـابرابری، جمهوری را برمیانداختند. انگلس، برعکس، در آنتی دورینگ با ریش خند کردن هرگونه عقیده یی که تاریخ را اساساً در حکم اعمال زور بگیرد به تکرار یکی از اصول بنیادی ایدئولوژی آلمانی می پردازد. انگلس ده سال بعد، برای فیصل هایی که در این کتاب به «نظریهی قهر» اختصاص دارد، طرح متممی مفصل را ریخت که به روشن ساختن برنهاده ی او در باب تاریخ آلمان از نیمهی قرن میپرداخت. او کوشید ثابت کند که بیسمارک، با ازمیانبرداشتن معجون خردهایالات آلمانی، نادانسته انقلاب بورژوایی را برای بورژوازی انجام داده است، و این که رژیمی که او تأسیس کرده فقط بهای موقتی است که باید پرداخت. اروپای غربی اکنون شکل چند دولت بزرگ را به خود گرفته است،

که می توان در میان آنها به جستوجوی هم آهنگی بین المللی لازم برای پیشرفت جنبش کارگری برآمد («نقش قهر در تاریخ»، ب ۱). این اثر ناتمام ماند؛ شاید انگلس اعتماد به استدلال خود را از دست داده بود.

این قضیه پیوندی دارد با خط اندیشهی دیگری که مارکس و انگلس و برخی از پیروانشان مانند لافارگ سالیان متمادی آن را متقاعدکننده یافتند. وقایع ۹-۱۸۴۸، و سپس تصویر آنها از جنگ کریمه همچون صحنهی مشتزنی محض، مارکس و انگلس را بر آن داشت که نتیجه بگیرند که ارتشهای میدرن درواقیع پلیسهای مسلحی بیش نیستند که برای آن نگهداری میشوند تا مردم خود را به زیر فرمان درآورند. مارکس نوشت که پس از ۱۸۴۸، طبقات متوسط در وحشت از کارگران، برای محافظت خود به دولتها و سربازان روی آوردند. «این است راز ارتشهای منظم اروپا که در غیر این معنا برای مورخ آینده دریافتناپذیر خواهد بود» («انقلاب در اسیانیا» (۱۸۵۶). مارکس در اینجا دربارهی یک ضدانقلاب اسپانیایی اظهار نظر می کرد، و سخناناش دربارهی ارتش اسیانیا در سراسر سدهی نوزدهم و تمامی سدهی بیستم مصداق داشت. افزون براین، موافق عادت به دخالت در سیاست به روایت شخصی او بود. اینجا خطر دیگری در میان بود که مارکس آن را به حساب گرفت، بهویاژه پس از ۱۸۵۱ که لویی بناپارت قادر بود ژنرالهای فرانسوی را به کار گیرد تا کودتای او را به انجام برسانند و تاج و تحتاش را حفظ کنند، ژنرالهایی که بسیاریشان در مكتب قصابى فتح الجزاير بار آمده بودند.

مارکس دریافت که ارتشها می توانند نه تنها برای شووینیسم بلکه، به دلیل سربازگیری، برای کسانی که این ارتشها برای شان اشتغال فراهم می آورند، جذابیت داشته باشند. مارکس نوشت که در فرانسه دهقانان نیرومند ترین علاقه مندی را در جنگ و افتخار دارند، زیرا ارتش اضافه جمعیت بی کار روستا را به خدمت می گیرد (هجنهم برومند، ب ۷). ولی از ۱۸۴۸ او و

انگلس از الغای ارتشهای منظم و جایگزینی آنها، نه مانند مدل «گارد ملی» فرانسه با شبه نظامیان طبقه ی متوسط، بلکه با «مسلح کردن مردم» به شیوه یی دموکراتیک تر پشتیبانی می کردند. به احتمال بسیار قبوی هنگامی که انگلس مستاقانه به جنبش «داوطلبان» در دههی ۱۸۶۰ خوش آمد گفت گمان داشت که این کار گامی در این خط سیر است. در المان و جاهای دیگر احزاب سوسیالیست همین تقاضا را مطرح ساختند. درعوض، حکومتها ارتشهای را مطرح ساختند. درعوض، حکومتها ارتشهای مینظم خود را بر پایه ی خدمت سربازی همگانی این امید را به خود می داد که حکومتها به تبودهها این امید را به خود می داد که حکومتها به تبودهها این امید را به کار می گیرند تا آنها را سرنگون سازند تعلیمات را به کار می گیرند تا آنها را سرنگون سازند تعلیمات را به کار می گیرند تا آنها را سرنگون سازند آن به کار می گیرند تا آنها را سرنگون سازند

در ضمن انگلس دَمبهدَم از بادکردگی ارتشها برمی آشفت، ارتشهایی که رشد و گسترششان آنها را به صورت یکی از طبقات کشور درمی آورد. او در آنتی دورینگ (ق ۲، ف ۳) نوشت که نیروهای مسلح به صورت غایتی فی نفسه در آمدهاند، حال آن که ملت به ضمیمه یی صرف کاهش یافته است که کبارکردی جبز تأمین این نیروهای مسلح ندارد. انگلس در سالهای بعدی عمر خود بیشازپسیش دلمشغول خطر جنگ بود. اکنون نمی تواند سخنی از «جنگ انقلابی» در میان باشد، و هنگامی که احزاب سوسیالیست رو به گسترش دارند و به نظر میرسد قادر باشند بهزودی خود قدرت را به دست أورند هیچ نیازی هم به جنگ انقلابی نیست؛ حال آن که ستیزه یی با سلاحهای جدید ویرانگر و ترسناک در حکم ضربهیی هولناک بر سوسیالیسم، و بر تمدن خواهد بود. انگلس در ضمن نامه یی بسیار مفصل به لافارگ (۲۵ اکتبر ۱۸۸۶) دربسارهی بحران بالکان و نیروهای آتشافروز دست اندر کار \_ از جمله بولانژه افسر بلندپرواز فرانسوی ـــبر آن است که اگر جنگ روی دهد مقصود واقعیاش جلوگیری از طغیبان اجتماعی خواهد ببود.

«بنابراین من طرف دار "صلح به هر قیمت "ام...». در ۱۸۹۱ او نکتهی متفاوتی بیرای گفتن داشت: آلمیان میبایست خود را آماده سازد تا در برابر حملهی روسیه و فرانسه، که اکنون متحد همانند، از خبود دفياع کنند (نامه به ببل، ۲۹ سپتامبر). سخنان او در ۱۹۱۴ نقـل شد، و او مشکل آدم معمولی را نادیده می گرفت که نمی داند در چنین موردی کدام طرف متجاوز است. درست نزدیک به پایان زندگی، انگلس به این فکر بسیار امیدوارکننده چنگ زد که تسلیحات جدید مخاطرات جنگ را محاسبه نایذیر تر از آن می سازد که حکومتی جرأت کند خطر آن را بپذیرد، و ایس که شاید بشوان امیدوار بود که ائتلافهایی که قاره حی اروپا> را تقسیم کرده است از میان برود (نامه به لافارگ، ۲۲ ژانویهی ۱۸۹۵). برداشتهای او در میان فشار رویدادها و پیچیدگی فزایندهی مناسبات بینالمللی در نوسان بود؛ همیشه آسان نیست که بتوان منطق او را دنبال کرد، و هيچ تکديدگاهي بهروشني نمايان نميشود

جانشینان انگلس این گیجی و بغرنجی عمیقشونده را به ارث بردند. هنگامی که ۱۹۱۴ به کنفرانسهایی نزدیک شد که بین الملل دوم برگزار کرد و بیش تر محافــل اصـلی آن مـسلک مارکسیـستی یــا نیمهمارکسیستی داشتند، جو خطر جنگ غالب بود. در ۱۹۰۵ ژورس، سوسیالیست فرانسوی، دو پیشبینی دربارهی پیآمد جنگ اروپا پیش کشید که هنر دو درست از آب درآمد: این جنگ، همچنانکه طبقات حاکم خوب می توانند به یاد آورند، می تواند موجب انقلاب گردد، ولی همچنین می تواند عصری از نفرت ملی، ارتجاع و دیکتاتوری را آغاز کند (پیــز ۱۹۱۶، ص ۱۲۶). کائوتسکی، که پس از انگلس نظریه پرداز اصلی بین الملل به شمار می آید، در مقام مورخ می تواند با این فکر خود را سر حال بیاورد که نظامهای اجتماعی متحجر اغلب بیش تر بر اثر جنگ ازهم پاشیدهانید تبا انقلاب؛ اما او نیز مانند انگلس متوجه بود که تـرس از انقلاب می تواند یک رژیم ناایمن را برانگیزد تا به عنوان بسرون رفت، خطس جنگ را بپنذیرد. او در حمالتی

خوشبینانه تر امیدوار است که سایه ی طغیان تأثیر متقابلِ ترساندنِ حکومت از کشیدنِ شمشیر را در بسر داشته باشد. او در راه قدرت (۱۹۰۹، صحص ۱۹۰۹) مینویسد که به مدت سی سال همین امر حکومتها را از جنگی باز داشت که در غیر این صورت دیرگاهی پیش از آن روی میداد. ولی او نمی توانست آینده را بدون تردیدها و سوءظنهای مأیوس کننده در نظر آورد. هر طبقه ی حاکمی همسایگان خود را به توطئه بر ضد خود متهم می کرد، و دشمنان تا سرحد تون برانگیخته می شدند؛ توسعه طلبی امپریالیستی اباشتن سلاح را مطمئن می ساخت، و این کار تا سرحد فرسودگی و انفجار پیش می رفت. هیچ چیز جنز در دگرگونی تام و انقلابی نمی توانست مانع این لغنزش دردد.

کارل لیبکنشت در کتابی که برای او به بهای هجده ماه زندان تمام شد نوشت میلیتاریسم پدیده یی «چنان پیچیده، جندشکلی و چندسویه» است که بسیار دشوار می توان آن را تشریح کرد. به گمان او، نظامیان و سرمایه داران هیچ احساسات دوستانه یی نسبت به یک دیگر ندارند، هرچند که هرکدام دیگری را به عنوان سر خر لازم مى پذيرد؛ از لحاظ مالى، بـهرغـم آنكـه بیش تر بار بر گردهی کارگران بود، ارتیش در حکیم ناخیدای دریا بود (۱۹۷۰، صبص ۹، ۴۱، ۵۲- ۴۸). چنین ارزیابی بی را نمی توان حکمی سرراست نامید مبنی بر این که علت جنگ در سرمایه داری است. و چنین حکمی را نه می توان در کتاب سرمایه یافت و نه از آن استنتاج کرد. ولی از هنگامیکه آن اثر نوشته شده است سرمایه داری در سراسر اروپا و آمریکای شمالی گسترش یافته، و در دهههای اخیـر ساختارش در حال دگرگونی بوده و تمرکز قدرت مالی بهسرعت فزونی گرفته است. در سالهای پیش از ۱۹۱۴ بیشازپیش طبیعی مینمود که سرمایه داری را به سبب پیشرفتن به سوی جنگ سرزنش کرد، بهویژه از آن رو که سخنگویاناش با دادوقال بسیار به این شعار نظر مثبت داشتند که تجارت از پی تفنگ می آید، و

این که ملتها یا می بایست به میدان تنازع بقا بپیوندند یا یک سر از میان بروند. در ۱۹۱۲ کنگره ی بسین الملل در بازل تصویب کرد که اگر طبقات کارگر نتوانند فاجعه را دفع کنند باید بکوشند جنگ را پایان بخشند، و از بحران حاصل برای سرنگونی سرمایه داری بهره گیرند؛ برای کارگران سلاخی کردن یمک دیگر به نفع سود خصوصی در حکم جنایت است.

هنگامی که ۱۹۱۴ فرا رسید بین الملل، همچنان که سوسیالیسم از همان هنگام، نومیدانه دستخوش انتشعاب شد. لندین ایسن انتشعاب را از جملهی دستاوردهای سرمایه داری از جنگ شمرد. در بیانیه یی که او در اکتبر ۱۹۱۴ پیشنویس آن را برای کمیتهی حزبی نوشت جا را برای پیچیدگی و درهم تافتگی علتها باز گذاشت: انباشتن تسليحات، تشديد نبرد برای بازارها، منافع دودمانی سلطنتهای کهنسال، و آرزوی تفرقهانداختن و انشعاب در میان کارگران، که باسخشان می بایست تبدیل جنگ به جنگ داخلی باشد(«جنگ و سوسیال دموکراسی روسیه»). لنین در جدلی دراز آهنگ با سوسیالیستهای راست در تابستان ۱۹۱۵ خاطرنشان کرد که هیچ پدیدهی «ناب» در تاریخ وجود ندارد، فقط آميزهها وجود دارنيد. حقوق ملي صربستان یک جنزء در این پاتیل، ولی جزیبی بسیار کوچک بود. در اصل، همهی حکومتها این جنگ را آماده ساخته بودند؛ همه مقصر بودند؛ بيهوده است كه بپرسیم کندامیک ضربهی نخست را وارد آورد، و دغلبازی است که اکنون چیزی را تکرار کنیم که مارکس و انگلس دربارهی جنگههای «پیشرو» عصری متفاوت گفته بودند (ورشكستگى بين الملل دوم).

البته می توان گفت که بالشویکها بیش از هر حزب سوسیالیست دیگری نفع بیش تری در امید به شکست کشور خود داشتند، زیرا ضعیف تر از آن بودند که در آینده ی دوردست به شیوه ی دیگری بخت رسیدن به قدرت را داشته باشند. بااین همه، همچنان که جنگ ادامه می یافت، لنین بیش از پیش تقصیر جنگ را منحصراً متوجه سرمایه داری می دانست که همچنین

در روسیه ضعیف تبر از هر کجای دیگیر ببود. تقیصیر سرمایهداری مضمونی است که در سراسر *امیریالیسیم* او جريبان دارد، و امپرياليسم و اقتصاد جهاني نوشتهی بوخارین نتیجه گیریهای مشابهی در بر دارد؛ بااینهمه، هر دو اثبر سخت وامدار سرمایهی مالی هیلفردینگانند. بنینالملیل کمونیستی جدیند در نخــستین کنگــرهی خــود در مــارس ۱۹۱۹ رســمأ تشخیص «جنگ بزرگ» را به عنوان انفجار تـضادهای سرمایه داری و هرجومرج اقتصاد جهانی تحت تاثیر آن تصدیق کرد و روسیه اکنون ستیزهیی از نوع دیگر را مى أموزد، و أن جنگ داخلى أميخته به دخالت خارجی بود. لنین در گزارشی به هفتمین کنگرهی شوراهای سراستر روستیه (۵ دستامبر ۱۹۱۹) از ایتن قضیه پارهیی نتیجه گیریهای سیاسی کرد. «جنگ نمه تنها ادامهی سیاست است، بلکه عصارهی سیاست است»؛ لنین بر این باور بود که پیکار بیش از هر چینز دیگر می تواند به کارگران و دهقانانی که در آن گرفت.ار آمدهاند با سرعت بیش تری آموزش سیاسی بدهد. تروتسکی، معمار ارتش سرخ، به تفصیل به پیارهیی درسهای نظامی اشاره کرد. این درسها دربردارندهی نوعی فهم متعارف عملیاند. جنگ را، برخلاف آنچه سنت گرایان تصور می کنند، نمی توان به علمی بیا قوانین جاودانه فرو کاست، همچنان که برخلاف آنچه برخیی شیفتگان جوان گمان میکننید، جنگ را نمی توان به هیچروی بیش از بازی شطرنج از روی دستورعملهای برگرفته از مارکسیسم هدایت کرد (۱۹۱۷، صص ۱۱۳، پانوشت).

چندی پس از ۱۹۱۸ کمونیستها خطر جنگ جهانی دیگری را هُشدار دادند. پس از تجربهی ۴۵– ۱۹۴۱، با تلفات و ضایعات بی حدوحساب آن برای روسیه، مارکسیستها (جز چینیها) بر جلوگیری از جنگ، به عنوان فوری ترین نیاز انسان، تأکید بسیار ورزیدند. در بیاننامههایی رسمی در ۱۹۶۱، درواقسع در طرد ماجراجویی ماثوئیستی و سخنگفتن از جنگ به عنوان امری ناگزیر، دیگر احزاب کمونیست اظهار داشتند (و

این اظهارنظر کاملاً هم درست نبود) که مارکسیسم هرگز جنگ را راه رسیدن به انقلاب به شمار نیاورده است. درضمن، بررسی تاریخی جنگ و جامعه فعالانه به کار خود ادامه داده است، گرچه بسیاری از مسایل هنوز محل بحث و گفتوگو است. مارکسیستها یاریهای ارزشمندی به درک جنگ جهانی دوم کردهاند؛ آنها بر سهم مسئولیت سرمایهداری کلان آلمان تأکید ورزیدند، جنبهیی که در بررسی این جنگ به عنوان صرف پیکار بر ضد هیتلر، یا نازیسم، مخدوش و مبهم شده بود. ولي درواقع نميي توان گفت كه آموزهی جامع و فراگیری از علتهای جنگ وجود دارد که بتواند مدعی عنوان مارکسیستی باشد، گرچه آموزه یی لنینیستی در باب جنگهای این قرن وجلود دارد. از میان فرضیههای مختلف در باب جنگ، فرضیهی انگلس در واپسین سالهای عمر او، در ایس باره که جنگ به احتمال بسیار قوی از طریق انباشت بیشاز اندازهی تسلیحات به وقوع میپیوندد، فرضیهیی است که امروزه معتبرتر به نظر می رسد.

جنگهای رهایی بخش در نیم قرن گذشته تفکر تازه را لازم آورده است. مارکسیستها توانستهاند نظر تأییدآمیز خالص تری نسبت به این گونه جنگها داشته باشند تا مارکس و انگلس نسبت به جنگهای ملتساز روزگار خودشان در داخیل اروپا؛ و درواقع قیامهای مستعمراتی را به طور بسیار گسترده کمونیستها سازمان داده و رهبری کردهاند. انگلس اغلب دربیارهی پیکارهای خارجی روزگار خود، و عمدتاً دربیارهی پیکارهای خارجی روزگار خود، و عمدتاً دربیارهی «شسورش هند» و جنگ دوم چین (۶۰–۱۸۵۶)

مے نوشت؛ او با روحیہ ہے بسیار انتقادی دربارہی أميرياليسم مي نوشت، ولي أميد داشت كه أميرياليسم، با ازمیانبردن رژیمهای متحجر کهن، به مفهومی ناخواسته انقلابی از أب دربیاید. ارزیابی انگلس از توانمایی جنگیدن هندیان، ایرانیان، چینیان، که سازمان دهی و رهبری درستی نداشتند، معمولاً بسیار نازل بود. در نوشتهها و سخنرانیهای تروتسکی طبی جنگ داخلی نفی قاطع و انعطاف نایدیر تاکتیکهای چریکی، به عنوان تاکتیکهای هرچومرچطلبانه و بی فایده به چشم می خورد. تجربه ی بعدی ثابت کرد که جنگ چریکی که هدایت آن به دست رهبری سیاسی استوار باشد می تواند بسیار تأثیر گذار باشد؛ ولی مردانی چون مائو و ژنرال جیاپ بر ایس باور بودند که باید بهسرعت هرچه تمامتر به سوی ایجاد ارتشهای منظم پیش رفت و چریکها را به عنوان نیروی کمکی همراه داشت. در سراستر مناطق گسترده، جنگهای رهایی بخش مستعمراتی تکمیل شده است؛ با حمله ی چین کمونیست به ویتنام کمونیست به مسئلهی علتهای جنگ جهت تازهیی داده شید. (نیز ← ناسيوناليسم).

برای آگاهی افزون تر ← کیار، ئی. اینچ. ۳- ۱۹۰۵ (۱۹۶۶)؛ چالونر، دابلیو. اینچ. و هندرسن، دابلیو. او ۱۹۶۹)؛ چالونر، دابلیو. اینچ. ۱۹۵۹- ۱۸۸۹ (۱۹۵۹)؛ حیاب، ژنرال وو نگوین ۱۹۶۴؛ گوارا، ئی. (چه) ۱۹۶۷؛ لیبکنشت، کارل ۱۹۷۷ (۱۹۷۳)؛ مائو تسه تونگ ۷۷- لیبکنشت، کارل ۱۹۷۱ (۱۹۷۳)؛ مائو تسه تونگ ۱۹۷۱. ۱۹۶۱؛ پیز، مارگارت ۱۹۶۱؛ تروتسکی، لئون ۱۹۷۱۵.

#### حزب (party)

مارکس و انگلس هرگز نظریهی تاموتمامی دربارهی احزاب سیاسی نیرداختند، نظریه یی که فقط در اواخر عمرشان رفته رفته شکلهایی را به خود گرفت که امروزه آن را میشناسیم. انگلس احزاب را همچون «بیان کمابیش رسای... طبقات و پارههای طبقات» توصیف کرد (مقدمهی ۱۸۹۵ بر پیکارهای طبقاتی مارکس). مارکس در هجدهم برومبر (بهای ۲ و ۳) شكاف ميان احزاب سلطنتطلب اورلئانيست و لژتیمیست فرانسه را به «دو گروه منافع بـزرگ کـه بورژوازی به آن تقسیم میشود ـــ مالکیت ارضی و سرمایه» نسبت میدهد. بااینهمه، او نمی گوید که هسر پیکار حزبی میبایست لزوماً حاکی از منافع اقتصادی متعارض باشد، و عمدتاً عاملهای «ایدئولوژیکی» را دلیسل وجسودی جمهسوریهسای بسورژوایی در برابسر سلطنت طلبان بورژوا می شمارد. مارکس حزب سوسیال دمو کراتیک فرانیسه را «ائیتلاف میان خردهبورژوازی و کارگران» میداند.

حمایت از حزب پرولتری مستقل جایگاهی محوری در اندیشه و فعالیت سیاسی مارکس و انگلس دارد. آنها بر آناند که «طبقهی کارگر در پیکار خود با قدرت جمعی طبقات ثروتمند نمی تواند مانند یک طبقه عمل کند مگر با تشکل خود در یک حزب سیاسی که از همهی احزاب قدیم که طبقات ثروتمند تشکیل دادهاند متمایز، و مخالف آنها، باشد». (قطعنامهیی که پییشنویس آن را مسارکس و انگلس نوشستند و در کنگرهی لاههی بینالملل اول در ۱۸۷۲ مورد قبول قرار گرفت). مارکس و انگلس در خصوص چنین حزبی در ارتباط با سنخهای بسیار متنوع سیازمان سخن در ارتباط با سنخهای بسیار متنوع سیازمان سخن خودانگیختیه (= selbstätigkeit)ی طبقهی کیارگر، خودانگیختیه (= selbstätigkeit)ی طبقهای کیارگر،

همچون عناصر ثابت در برداشت آنها از حزب، یک دیگر را تکمیل می کنند و در شرایط متفاوت به نسبتهای متفاوت با هم ترکیب می شوند. این اندیشه بیان کلاسیک خود را در بیانیهی حزب کمونیست بیان کلاسیک خود را در بیانیهی حزب کمونیست (۱۸۴۸) یافت، که مارکس و انگلس آن را برای «اتحادیهی کمونیست» نوشتند که خود از ۱۸۴۷ تا ۱۸۵۲ رهبران آن به شمار می آمدند. آنها در بیانیه از درک نظری روشن تر کمونیستها از «خط سیر، درک نظری روشن تر کمونیستها از «خط سیر، شرایط و پی آمدهای کلی و غایی جنبش پرولتری» (ب۲) سخن گفتند، که آن را «جنبش خود آگاهانه، و می شمردند (ب۱).

بین الملل دوم، در کنگرهی آمستردام خود در ۱۹۰۴، اعلام کرد که از آنجاکه فقط یک پرولتاریا وجود دارد، در هر کشور فقط باید یک حزب سوسیالیست وجود داشته باشد. بخش اعظم اندیشهی مارکسیستی در این دوره از برداشتی اکونومیستی، و شبه تقدیر گرایانه از رشد و جایگاه اجتماعی طبقه ی کارگر حکایت داشت.

برعکس، در برداشت لنین از حزب همواره عنصر فعالانهی نیرومندی وجود داشت، که او برای آن اهمیت نظری و عملی فراوان قایل بود. مانند مارکس و انگلس، در لنین نیز بیش از یک «مدل» حزب می توان یافت، گو که همهی آنها پیش تاز متمرکزی را در نظر مجسم می سازند که می کوشد نظریه و آگاهی سوسیالیستی را با جنبش خودانگیخته ی کارگری در آمیزد. مشهور ترین اثر لنین درباره ی این مضمون، «چه باید کرد؟» (۱۹۰۲)، از حزب محدود کادرهای سازمانیافته ی مبتنی بر سلسله مراتب حمایت می کند که تناسب بسیار با مرحله ی تکامل جنبش و شرایط غیرقانونی داشت که رژیم تزاری در آن زمان تحمیل کرده بود. بااین همه، سپس تر، با غنیمت شمردن آزادی

بیشتری که بسر اثبر انقلاب ۱۹۰۵ دست داده بود، همچنان که بعدتر با آزادی یی که فوریه ۱۹۱۷ فیراهم آورده بود، لنین به کلی به حزب توده یی گسترده یی روی آورد که بر پایه ی هرگزیت دموگراتیک استوار بود، همراه رهبری انتخابی، پاسخ گو و عزل کردنی. پیرامون ماهیت حزب بود که اختلافهای میان بالشویکها و منشویکها نخست در ۱۹۰۳ در گرفت. سال بعد، در انتقاد منشویکها از لنین و بالشویکها به سبب مرکزیت مفیرط، تروتسکی (۱۹۰۴) و رُزا لوکزامبورگ (۱۹۰۴) نیز شریک شدند و به آن بسط و گسترش دادند.

لنین در «چه باید کرد؟» به پیروی از کائوتسکی بر آن است که «آگاهی سیاسی طبقاتی را فقط از بیرون میتوان به میان کارگران برد، یعنی فقط از خارج از مبارزه ی اقتصادی» (۱۹۰۲، مجموعه ی آثار، ج ۵، ص مبارزه ی اقتصادی» (۱۹۰۲، مجموعه ی آثار، ج ۵، ص اتحادیه یی»، که کارگران میتوانند بهنحوخودانگیخته آن را به دست آورند، و «آگاهی سوسیال دموکراتیک» که وظیفه ی حزب است که آن را در میان کارگران بپروراند، قایل به تمایز شد (همان، صص ۱۹۲۲، ۲- بروراند، قایل به تمایز شد (همان، صص ۱۹۲۳، ۲- پیشتر برد و «آگاهی روانشناحتی» کارگران را، که پیشتر برد و «آگاهی روانشناحتی» کارگران را، که به نصوتجربی به دست میآید، در نقطه ی مقابل به نحوتجربی به دست میآید، در نقطه ی مقابل طبقاتی صحیح پرولتاریا و شکل سازمانی آن، حزب کمونیست به شمار میآید.

در مقابل این برداشت، که لوکاچ بعدتر آن را به عنوان امری «اساساً اندیشه گرانه» و حاکی از «او توپیائیسم مسیحایی» مردود شمرد (پیش گفتار ۱۹۶۷ به لوکاچ داشته باشیم و تولیاتی تأکید دارند: «لازم نیست باور داشته باشیم که حزب می تواند طبقه ی کارگر را از طریق تحمیلِ بیرونیِ قدرت رهبری کند... خواه با توجه به دوره یی که مقدم بر کسب قدرت است، و خواه با توجه به دوره یی که از پی کسب قدرت می آید». حزب فقط در صورتی می تواند رهبری کند که به راستی «به عنوان صورتی می تواند رهبری کند که به راستی «به عنوان

جزیی از طبقه ی کارگر، در پیونددادن خود با همه ی بخشهای این طبقه توفیق یابد (برنهادههای لیون، که در ۱۹۲۵ به دست گرامشی و تولیانی پیشنویس شد، در مأخذ گرامشی ۱۹۷۸، صص ۸- ۲۶۷). سپستس، در زندان، گرامشی نوشت که نقش آغازگر دگرگونی سیاسی («شهریار مدرن») بر عهده ی «حزب سیاسی است نخستین یاخته یی که در آن نطقه های اراده ی جمعی یی فراهم می آیند که به کلی شدن و تام شدن می گرایند» (گرامشی ۱۹۷۱، ص ۱۲۹).

مارکس و انگلس هیچ کجا نظام تیکحزبی را پییش چشم نداشتند. کمون پاریس ۱۸۷۱، که انگلس آن را به عنوان دیکتاتوری پرولتاریا توصیف کرد، به دو شاخهی اکثریت هوادار بلانکی و اقلیتی عمدتاً طرفدار پرودون تقسیم شد، همراه گروههای سیاسی گوناگون مانند گروه طبقهمتوسطی «تحاد جمهوریخواهان شهرستانها» که آزادانه فعالیت داشت. همچنان که بالشویکها نیز در انقلاب اکتبر ۱۹۱۷ قـدرت شـوروی را نیرویی نمیشمردند که سرکوب همهی دیگراحـزاب را لازم می آورد. در دسامبر ۱۹۱۷ لنین پیش نویس حکمی را نوشت که نمایندگی به نیسبت رأی را در سوویتها (← شوراها) «بر پایهی پذیرش نظام حزبی و رفتار انتخاباتی از جانب احزاب سازمان یافته» منظور میداشت (پیش نویس حکم دربارهی حق فراخوانی، مجموعه ی آثار، ج ۲۶، ص ۳۲۶). پیس از اقتدامات سرکوبگرانه یی که بر ضد رهبران «حزب دموکراتیک مشروطه خواه» (کادت) در پیش گرفته شد، و مجلس مؤسسان به سبب تنزدن از بهرسمیتشناختن قدرت شوروی در ژانویهی ۱۹۱۸ منحل شد، نظام چندحزبی همچنان به کار خود در سوویتها ادامه داد. در ژانویهی ۱۹۱۸ لنین به این دلیل به سود برتری نظام شوروی استدلال کرد که در این نظام «اگر مردم زحمتکش از حزب خود ناخرسند شوند می توانند نمایندگان دیگری را برگزینند، قدرت را به حزب دیگری بسپارند و ابدأ بدون برپاکردن هیچگونه انقلابی حکومت را تغییر دهنید» (پاسخههایی به نامههای کوتاه در مبورد

«كنگرەي فوقالعادە كارگران راەآھن سراسىر روسىيە»، مجموعهی آثبار، ج ۲۶، ص ۴۹۸). در ژوئیسهی ۱۹۱۸ شمورش «حسزب سوسیالیست انقلابسی چسپ»، کسه بالشویکها در نوامبر ۱۹۱۷ تا مارس ۱۹۱۸ در دولتی ائتلافی با آنها هم کاری کرده بودند، به سرکوب و نابودی این حزب به عنوان حرزب اصلی اپوزیسیون سازمان یافته انجامید. گرچه دیگراحزاب چپ مانند منشویکها از دورههای متناوب سرکوب و تساهل طی جنگ داخلی (۲۰- ۱۹۱۸) جان به سلامت بردند، و پارهیی از رهبرانشان در کنگرههای سوویتها سخن گفتنسد، در پسی شسورش کرونسشتات در ۱۹۲۱، کسه منشویکها خود را با آن پیونید داده بودنید، بهکلی سرکوب شدند. از آن پس، گرچه رسماً اعلام نشد، و لنين بي كمان أن را پاسخى موقت به موقعيتى اضطراری میشمرد، نظام تکحزبی برقرار شد و امکان آن را که بر پایهی قانون اساسی حزب دیگری جای بالشویکها را بگیرد مانع شد. در همین کنگرهی حزب کمونیست در ۱۹۲۱، لنین تأکید کرد که «دیکتاتوری پرولتاریا جز از طریق حزب کمونیست عملی نخواهد بود» (خلاصهی سخن رانی در دهمین کنگرهی حزب کمونیست سراسری روسیه، مجموعهی آثار، جلند ۳۲، ص ۱۹۹). و تروتسکی اظهار داشت که حیزب «حیق دارد دیکتاتوری خود را به کرسی بنشاند ولو ایس دیکتاتوری موقتاً با حال وهیوای گذرنیدهی دموکراسی کارگران منافات داشته باشد» (به نقـل دویچـر ۱۹۵۴، صبص ۹- ۵۰۸). کثیرتگرایی اقتیصادی و اجتماعی «سیاست نوین اقتصادی» (نب) که امکان را برای تجارت آزاد فراهم می آورد و در ۱۹۲۱ به کار افتاد، با محدودساختن كشرت كرايسي سياسسي همسراه بسود. بااینهمه برچیدن نپ در پایان دههی ۱۹۲۰ سـرکوب تمام عیار را در پی آورد.

در حاکمیت استالین، قدرت از دستان یک حزب مجاز به دستهای گروه رهبری آن و سپس به دست شخص استالین افتاد ( مرکزیت دموکراتیک و استالینسیم). استالین سالیان بسیار مسئول پذیرش این اندیشه از

جانب جنبش کمونیستی بین المللی بود که نظام تک حزبی ویژگی ضروری سوسیالیسم است. استالین در ۱۹۳۶ گفت «حرزب بخشی از طبقه است، پیش رفته ترین بخش آن است». «احزاب متعدد، و، بنابراین آزادی احزاب، فقط در جامعهیی می تواند وجود داشته باشد که در آن طبقات متعارضی وجود دارند که منافعشان متقابلاً متخاصم و آشتی ناپذیر است» (استالین ۱۹۴۰، ص ۵۷۹). تروتسکی در مخالفت با این برداشت نوشت: «درواقعیت طبقات ناهمگوناند؛ طبقات را تعارضهای درونی دستخوش شکاف میسازند و به حل مسایل مشترک جز از راه پیکار درونی گرایشها، گروهها و احزاب نمیرسند... از أنجاكه طبقه داراي "بخشها"ي متعدد است ... پارهیی به جلو مینگرند و پارهیی به واپس ـــ درست همان طبقه مى توانىد احىزاب گونىاگون پديىد آورد» (تروتسکی ۱۹۳۷ (۱۹۵۷)، ص ۲۶۷).

مدل استالینی حزب کمونیست حاکم، که همهی بخشهای عصومی تابع آناند، تقریباً در همهی دیگردولتهای سوسیالیستی که از جنگ جهانی دوم به این سو به وجود آمده بودند، دنبال شد. این قضیه شامل نظام *نومن کلاتورا می*شد که در آن نه تنها انتصابات حزب بلکه همچنین انتصابات دولت و سازمانهای داوطبانه مانند اتحادیههای کارگری (که «تسمههای انتقالی» برای رهنمودهای حزب شمرده می شدند) باید مورد تأیید کمیتهی حزبی مناسب قبرار می گرفت. در بارهبی از این دولتها، دیگراحزاب سیاسی امکان مى يافتند كه وجود داشته باشند، ولى فقط در چارچوب یک ب*لوک* یا جبهه، و به شرط آن که نقش رهبری حیزب کمونیست را بپذیرند. مادهی ۶ قانون اساسی ۱۹۷۷ شوروی تصریح دارد که حزب کمونیست هیروی رهبـری و هدایت کنندهی جامعه شوروی و هستهی اصلی نظام سیاسی آن است» و ایس که حیزب «جشماندازهای عمومی بالندگی جامعه و جریان سیاست داخلی و خارجی ا ج ش س را» تعیمین می کند. ضابطه های مشابهیی در قانونهای اساسی بیش تر دولتهای

سوسیالیستی اروپای شرقی گنجانده شد.

گورباچف، با بهراهانداختن فرایند دموکراتیک کردن در شوروی، این روند را امری میشمرد که «کثیرتگراییی عقاید» را در پی داشت ولی نه کثرتگرایی احزاب را. بااینهمه، در ۱۹۹۰-۱۹۸۹، درخواست گسترده و مصرانهیمی در اتحاد شوروی و دیگردولتهای سوسیالیستی از مجارستان تا مغولستان برای نظام چندحزبی واقعی به عنوان ویژگی اساسی دموکراسی مطرح شد. تضمینهایی چون مادهی ۶ قبانون اساسی شوروی برای نقش رهبری حزب کمونیست حذف شد. چرخشهای تبوده یمی چیشم گیسر بسر ضد نظامهای یکهسالارانهی دیسرین در اروپای شبرقی در ماههای وایسین ۱۹۸۹ به انتخابات بحثانگیزی انجامید که در آن احزاب کمونیست پیشین، با نامهای تغییریافته، اغلب مغلوب دیگر احزابی شدند که زمام حکومت را به أنها واكذار كردند. در اتحاد شوروى احزاب و شبه احزاب سیاسی مثل قارچ روییدند که حاکمیت حزب کمونیست را به چالش کشیدند، که خود عمیقـاً دستخوش تفرقه شده بود. گورباچف بر نیاز به حـزب کمونیست اتحاد شوروی برای پایان بخشیدن به عمل «فرمان دهی و نشستن به جای دولت و مجموعه های اقتصادی» یا فشرد. «غیرض از این کار مبارزه برای منزلت حيزب حاكم است. ولي اين كار را با دستبرداشتن از هرگونه امتیاز حقوقی و سیاسی دقیقاً در چارچوب دموکراتیک انجام میدهد» (گزارش گورباچف به کمیتهی مرکزی حزب کمونیست اتحاد شوروی، ۵ فوریهی ۱۹۹۰). در شماری از مجموعههای انتخابی (شوراهای عالی جمهوریهای بالتیک، شوراهای شهری در مسکو، لنین گراد و مانند آن) نمایندگان حزب کمونیست شوروی در ۱۹۹۰ خـود را در اقلیت یافتند.

در ۱۹۵۲ حزب کمونیست یوگسلاوی نیام خبود را به «اتحادیهی کمونیستهای یوگسلاوی» تغییر داد تا بر میل خود به دستکشیدن از مدیریت مستقیم جامعه تأکیسد ورزد و به صبورت نیسروی هندایتکننسده ی

ایدئولوژیک در نظام سوسیالیستی خبودگردان درآید. بااینهمه، در غیاب هرگونه ایوزیسیون قانونی، اغلب به نقش مسلط ديرين خود نوسان يافت. فيلسوفان گروه پراکسیس یوگسلاوی مانند میهایلو مارکوویچ بر این عقیده رفتهاند که «زندگی سیاسی دموکراتیک نیازمند کثرت سازمانهای سیاسی است: کثرتی از کانونها، جمعیتها، انجمنها، و اتحادیههای گونباگون»، ولی احـزاب «شـکل بـهويـژه بـورژوايي سـازمان سياسـي» شمرده نمی شوند «که وجه ممیزشان پیکار بر سر قىدرت، تىسمىمگىرى اقتدارطلبانيە، سلسلەمراتىب و آلتدست ساختن ايدئولوژيک توده ها است» (مارکوويچ ۱۹۸۲، صص ۴۲ و ۱۴۴). با اینهمه، یوگسلاوی با ظهور یک نظام چندحزبی قندرتمنند، بنهوینژه در اسلوونیا و کرواسی پا به دههی ۱۹۹۰ میگذارد، و در این نقطه ها بود که احزاب جانشین «تحادیهی کمونیستها» در جریان انتخابات از مخالفات سیاسی خود شکست خوردند.

موضوع کثرتگرایی حزبی در سوسیالیسم، از جمله حقوق احزاب اپوزیسیون که در چارچوب قانون فعالیت میکنند، طبی سالیان بسیار مورد بحث میان دیگرکسان در احرزاب «کمونیسم اروپایی» (کمونیسم اروپایی) و شماری از دیگر احزاب کمونیست بوده است. این احزاب کثرتگرایسی سیاسی را شرط لازم گزینش دموکراتیک میانبرنامههای حکومتی بدیل و جلوگیری از آن تمرکزهای قدرت شمردهاند که نظامهای تکحزبی بهشدت هرچه بیش تر به سوی آن فلامهای تکحزبی بهشدت هرچه بیش تر به سوی آن مسیگرایند. (نیر به بالشویسم؛ آگاهی طبقاتی؛ بینالمللها؛ لنین؛ مارکس، انگلس و سیاست معاصر؛ منشویسم؛ جنبشهای طبقهی کارگر).

برای آگاهی افزون تـر← گرامشی، آنتونیـو ۳۵–۱۹۲۹ وی. آی (۱۹۷۱)؛ جانستن، مانتی ۱۹۶۷؛ ۱۹۶۷؛ لنـین، وی. آی (۱۹۷۱)؛ جانستن، مانتی ۱۹۶۷؛ جـــورج ۱۹۲۳ (۱۹۷۱)؛ لوکــاچ، جـــورج ۱۹۲۳ (۱۹۷۱)؛ لوکزامبورگ، رُزا ۱۹۷۴ (۱۹۷۰)؛ میلیبند، رالف ۱۹۷۷؛ مالینو، جان ۱۹۷۸؛ تروتسکی لئون دی. ۱۹۰۴ (۱۹۸۰)

# حقیقت ( truth)

در نوشته های مارکس و انگلس (α) «حقیقت» معمولاً به معنای «انطباق با واقعیت» است، حال آن که (β) ملاک ارزیابی ادعاهای حقیقت معمولاً عمل انسان یا مستلزم عمل انسان است؛ به سخن دیگر، مارکس و انگلس مفهوم کلاسیک (ارسطویی)، و ملاک عمل گرایی حقیقت را تأیید می کنند.

در سنت مارکسیستی «تطابق» معمولاً با استعارهی «بازتاب» یا مفهومی خویشاوند تفسیر شده است. این مفهوم در دو تراز وارد معرفتشناسی مارکسیستی میشود. مارکس هم از الف) شکلهای بیواسطه و هم ب) از جوهر درونی یا بنیادین اُبژههایی که «بازتاب» می شوند سخن می گوید، ولی درحالی که آنچه در الف) دخیل است اصل موضوعهی توضیحی یا آغازگاه روشنشناختی است، در ب) هنجار کارآیی توصیفی یا علمی دخیل است. بدینسان مارکس در الف) اقتصاد عامیانه را از این بابت به باد انتقاد میگیرد که صرفاً «شکل مستقیم تجلی روابط بنیادی را» منعکس میکنید (نامه به انگلیس، ۲۷ ژوئین ۱۸۶۷)، حال آن که دغدغهی او در ب) دقیقاً متوجه تولید بازنمودی کافی یا «بازتاب» پیوند درونی آنها در اندیشه ست \_\_ وظیفه یمی کبه کبار نظری و دیگرگونی مفهومی را لازم می آورد، و نه کیی برداری ساده و منفعلانه از واقعیت را. باید توجه داشت که «بازتاب»، چنان که معمولاً دریافته می شود، هم: ۱) بازتاب از چیزی است که مستقل از آن <یعنی بازتاب> وجود دارد و هم ۲) در مطابقت بـا اصـول معـین تصویر یا قراردادهای بازنمودی *تولیت سی شبود*. اگر ۱) عنصر رئالیستی باشد، ۲) همآهنگ است با تأکید عملگرا و این اندیشه که هیچگونه بازنمود نامیانجیمند از واقعیت وجود ندارد. بااینهمه (چنانکه برای نمونه در آلتوسیر به این سمت گرایش دارد)، میبایست بر فرایند بازنمودی کمه خود ابرهی واقعی پدید می آورد قیدوبندهایی وجود داشته باشد؛ برای نمونه، این که نتیجهی تجربی، یا باوری که ایس نتیجهی تجربی در پی می اورد، از حیث علی وابسته به ساختار مورد پژوهش است.

مارکس و انگلس از «تصویرها» («images») و

«کپی»ها سخن می گویند و لنین از «عکس»ها و نیز «بازتابها». این استعارهها بی درنگ فرویاشی امر شناختاری را در برابر کارکرد علّی استعاره تشویق مىيكنىد، فروپاشى مورد ب) در برابىر مورد الف)، و فروپاشی نظریههای شناخت و توجیه را در برابر نظریسه های دریافت حسبی و توجیسه. رئالیسم فروکاستناپذیری اُبرُه ها را به شناخت پیشفرض می گیرد، و این امر خصلت اجتماعاً تولید شده و لذا تاریخاً نسبی (ولی نه به لحاظ حُکمی نسبیتگیرا)ی چنین شناختی را لازم می آورد. ولی در «نظریهی بازتاب» راست آیسین انگلسی گرایشی به شهواره انگاشتهشدن حقیقت و تفسیرشدن بازتاب به شیوهی توضیحی ـ دریافتی وجود دارد، و بدینان به حوزهی مسئلهی «ماتریالیسم دروننگر» بازمی گردد که مارکس در برنهادهها دربارمی فویرباخ به سبب نادیدهانگاشتن نقش فعال عمل انسان در تشکیل زندگی اجتماعی، و از جمله شناخت، دمار از روزگار آن برمی آورد.

دقيقاً همين مضمون است، به همراه اين انديشهي پیوسته به آن که اُبرُهی شناخت مطلقاً مستقل از فرایند شناختاری نیست (چنان که می توان در علوم اجتماعی فرض گرفت کے چنین است) کے آغازگاہ معرفتشناسانهي نظريههاي ماركسيستي غربي بازتابستیز را تشکیل میدهد (← مار کسیسم غربی) که در آن حقیقت بیش تر اساساً بیان سوژه شمرده میشود تا این که از لحاظ نظری بازنمود کافی أبـژه، بدینسان در نظریهی حقیقت مبتنی بر پیوستگی لوکاچ، حقیقت به صورت کلیتی درمی آید که باید در همانستی تحققیافته (در خودآگاهی پرولتری)ی سوژه و اُبژه در تاریخ به دست آید؛ در نظریهی پراگماتیک گرش، حقیقتها عبارت از تجلیهای دنیوی نیازها و منافع ویدوهی طبقاتی است؛ در نظریهی اجماع گرامشی، حقیقت عبارت از آرسانی است که به نحومٔ جانب در تاریخ نزدیک می شود، ولی پس از آن که اجماعی عملی به دست آمده باشد سرانجام فقط در كمونيسم تحقيق مي يابد. چنين نظريه هايي، و آن

نظریههای بعدی که با این نظریهها پیوند می یابند، همگی به: یک) نسبیت گرایی خکمی و دو) اراده گرایی (جمعی) متمایل اند. از این جاست که اگر ضعف تکوینی نظریههای مارکسیستی بازتاب گرا و تجربه گرای عینی در باب حقیقت نادیده انگاشتن خصلت تاریخی و اجتماعاً تولید شده ی احکام حقیقت است، ضعف نظریه های مارکسیستی که از لحاظ معرفتی ایدنالیستی اند نادیده انگاشتن وجود مستقل و کارآیی فراواقعی آبژههای چنین احکامی است.

به ملاکهای حقیقت β) که برگردیم، امکانناپذیری بنیادنهادن ساختگی نظامهای فروبسته در قلمرو اجتماعی دافتیصادی (سرمایه، ج ۱، پیشگفتار)، و دسترسناپذیری رخدادن خودانگیخته ی این نظامها، به این معناست که ملاکها برای ارزیابی تجربی نظریهها

نمی توانند پیش گویانه باشند و بنابراین می بایست منحصراً توضیحی باشند. چنین ملاک غیرتاریخ گرا، ولی همچنان تجربی، با ملاکِ تجربی نامتمایز دللا ولپه و مارکسیسم پوزیتیویستی ( که پوزیتیویسم)، ملاکهای عقل گرا (ولی از جهات دیگر بسیار متفاوت) لوکاچ و آلتوسر، معیارهای اخلاقی عملی نظریههای اومانیستی از گرامشی تا هابرماس و ملاکشناسیهای ذهنسی براگماتیک از کرش تا کولاکوفسکی تفاوت دارد. (نیز به دیالکتیک؛ شناخت، نظریهی؛ ماتریالیسم).

برای آگاهی افزون تیر ← پاهاسیکار، روی ۱۹۸۶؛ دلیلا ولیه، جبی. ۱۹۵۰ (۱۹۸۰)؛ گرامشی، آنتونیبو ۳۵ - ۱۹۲۸ (۱۹۶۸)؛ گرش، کارل ۱۹۲۸ (۱۹۷۸). کُرش، کارل ۱۹۲۳ (۱۹۷۰).

روی پاهاسکار

# خاستگاه خانواده، مالکیت خصوصی و دولت (origin of the family, private property and the state)

خاستگاه که بعدتر به صورت یکی از آثار معتبر و کلاسیک مارکسیستی و طرحی کلی برای سیاستهای سوسیالیستی در باب رهایی زنان درآمد، آغازی شگفت داشت. مارکس کتاب جامعهی باستان (۱۸۷۷) لوئیس هنری مورگان را خوانده بود و در آنجاکه مورگان در جهت پیوند میان پیدایش مالکیت خصوصی و شکل خانوادهی تکهمسری استدلال کرده بود، حاشیههای بسیار نوشته بود. پس از مرگ مارکس، انگلس، با آنکه تا مدتی نمیتوانست در جایی نسخه یی از خود کتاب مورگان را پیدا کند، بر آن شد تا یادداشتها را برای انتشار «سروسامان دهد». متن خاستگاه در مدت سه ماه از مارس تا مه ۱۸۸۴ نوشته شد. نگاهی به کار مورگان نشان میدهد که انگلیس نه تنها دادههای انسان شناسانه را، بلکه همچنین خطوط عمده ی برنهاده ی تاریخی خود را از جامعه ی باستان برگرفت، ولی دریافتهای ژرف و تیزبینانهیی به اشارات ضمنی استدلال مورگان در جهت کردار ازدواج و خانواده در سرمایهداری معاصر افزود.

در قلب ایس استدلال ایس قضیه نهفته است که جامعههای انسانی آغازین مادرراستا بودهاند، به ایس دلیل ساده که پیش از ازدواج تکهمسری تبار از طریق راستای مادری به حساب میآمد. تنها با توسعهی مالکیت خصوصی (در آغاز با اهلی کردن جانوران)، و مسئلهی بعدی ارث است که انگیزه یبی برای نظام خویشاوندی پدرراستایی پیچیده تر آغاز به سربرآوردن می کند. خانواده ی تکهمسری مدرن، که اینهمه با ازدواجهای طایفه یی و گروهی جامعههای نخستین تفاوت دارد، نتیجه ی این فرایند است. انگلس نخستین تفاوت دارد، نتیجه ی این فرایند است. انگلس

مالکیت را کلید راهیابی به تفاوت میان ازدواج، که در آن وابستگی اقتصادی زن مهمسر به شوهر شکلی از فحشا است، و ازدواج برابری خواهانهی طبقه ی کارگر به شمار می آورد که حاکی از این واقعیت که هم زن مهمسر و هم شوهر، کارگران مزدی اند.

دگرگونیهای اجتماعی طی یک قرن و اندی پس از انتشار این کتاب بخش اعظم برنهاده ی آن را از اعتبار انداخته است. سلطه ی مردانه در خانواده ی پرولتری اکنون به نحوی گسترده تر از نبو سازمان می یابد؛ فمینیسم به طور گسترده زنان طبقه ی متوسط را از قید وابستگی اقتصادی به مردان رهانیده است؛ طلاق در دسترس زوجهای هر طبقه ی اجتماعی است، و نقش دولت به مراتب پیچیده تر از حفظ منفعت خصوصی از دولت به مراتب پیچیده تر از حفظ منفعت خصوصی از دولت، الگوهای از دواج است. بدین سان، شرح انگلس از دولت، الگوهای از دواج مبتنی بر طبقه و فرودستی زنان افزون براین، منتقدان انواع چالشهای مبتنی بر مدارک افزون براین، منتقدان انواع چالشهای مبتنی بر مدارک انسان شناسانه ی این نظریه پیش کشیده اند.

بااینهمه، خاستگاه خانواده تأثیر شگرفی در اندیشه ی مارکسیستی داشته است. این اثر که لنین به عنوان «یکی از بنیادی ترین آثار سوسیالیسم مدرن، که هر سطر آن را با اطمینان می توان پذیرفت» به طرزگزافه آمییزی بر آن صحه گذاشته است، به صورت متنی محوری در آمده است که رژیمهای سوسیالیستی برای رهانیدن زنان از محدودیت در خانواده و کشانیدن آنها به قلمرو عمومی کار تولیدی، از آن بهره گرفتند. این متن گرچه بی گمان ناقص و محل مناقشه است، بااینهمه، همچنین به عنوان یکی از معدود نقطههایی که مارکسیسم کلاسیک را درگیر «مسئلهی زن» می سازد مورد توجه فوق العاده ی فمنیستهای مدرن است.

برای آگاهی افزون تر ← انگلس، فریدریش ۱۸۸۴ (۱۹۸۵)، با مقدمه ی میسشل بَرِت (در بردارنده ی ارجاعهایی به بحشها و نقدهای متعدد مدرن است)؛ کریدر، ال. ۱۹۷۲. میشل برت

### خانواده (family)

تحلیل مارکسیستی از خانواده هنوز زیسر تأثیر خاستگاه خانواده است. انگلس استدلال می کند که خانوادهی بورژوایی بر بنیادی مادی از نابرابری میان شوهر و زن استوار است، و زن در قبال خوراک و مسکن محض وارثان مشروعی برای انتقال مالکیت به وجود می آورد. انگلس این رابطه را شکلی از فحشا می دانند، و ازدواج بورژوایی مادی را نقطه ی مقابل «عشق جنسی راستین» قرار می دهد که امکان آن را فراهم می آورد که در پرولتاریایی شکوفا گردد که شوهر و زن به واسطه ی کارمزدی به برابری در استثمار دست می یابند.

این تحلیل در هر مورد ممکن در مصرض انتقاد قرار گرفته است، ولی همچنان شرح ماتریالیستی بیهمتایی از خانواده برجا میماند و از ایس مزیت چشمگیر برخوردار است که میکوشد شکلهای گوناگون خانواده ی مختص طبقات گوناگون را توضیح دهد. بااینهمه، شرح انگلس بر پایه ی انسانشناسی تکاملی شبههانگیز آی. ایج. مورگان استوار است و سلطه ی مشهود و ملموس مردان را در خانواده ی پرولتری به عنوان «بازمانده» دست کم میگیرد و از وارسی تقسیم کار خانگی و باری که بیر گرده ی زنان تحمیل میشود که زحمت «دونوبته» ی کارمزدی همراه با بچهداری و کار خانگی را در خانه بیر دوش دارند غفلت میورزد.

با وجود چنین انتقادهایی، نکتههای اصلی ملاحظات انگلس، به قبول مالینو (۱۹۸۱)، پایهی سیاست خانوادگی رسمی در سنت مارکسیستی ـ لنینستی را تشکیل میدهد. اتحاد شبوروی می تواند الگوی این سیاستها شمرده شبود. تأکید بر کشیدن زنان به

عرصه ی کار تولیدی با تدارک اجتماعی تسهیلات نگهداری از بچه و ایدئولوژی رسمی درمیآمیزد که به ستایش از «مادر شاغل» میپردازد. خود لنین به سود اجتماعی کردن کار خانگی استدلال می کرد ولی، چنان که منتقدان فمینیست یادآور میشوند (← فمینیسم)، چنین اجتماعی کردنی هرگز آنگونه درک نمی شد که مستلزم برعهده گرفتن کارهای روزمره ی خانگی از سوی مردان باشد. در ایس مورد، «قانون خانواده ی کوبا» که حکم می کند که شوهران باید در کار خانگی و بچهداری به تساوی با همسران خود شریک شوند، نمودار تحولی بی همتا در ضابطه بندی دوباره ی دیدگاه سوسیالیستی درباره ی خانواده است.

خود مارکس تحلیلی مستقل از آنچه انگلس نوشته به دست نداده است، و درواقع از قراین برمیآید که برداشت خود او از خانواده طبیعتگرایانه و غیرانتقادی بوده است. مارکس در بحث خود دربارهی دستمزد و بازتولید نیروی کار، بی آنکه از پیشفرضهای خود به دفاع برخیزد، چنین القا میکند که، بیرای نمونه، کارگران مرداند و اینکه زنان و کودکان صرفاً در حکم منبع تهدیدآمیز جایگزینی و رقابت ارزانقیمتاند.

در کلِ اندیشه ی مارکسیستی خانواده جایگاهی بغرنج دارد. بیانیه ی حزب کمونیست نداهایی به طرح خانواده » سر می دهد، ولی چنین نداهایی به طرح بسیار ضعیفتر برانداختن خانواده ی بورژوایی به سود خانواده ی پرولتری و سوسیالیستی بدل شده است. چنین «خانواده ی سوسیالیستی» بر تکهمسری چنین «خانواده ی سوسیالیستی» بر تکهمسری نقدهای خانواده در اندیشه ی رادیکال عصومی تر نقدهای خانواده در اندیشه ی مارکسیستی در باب نمی رسد. بنابراین، اندیشه ی مارکسیستی در باب خانواده به نسبت با مواضع سوسیالیستی اوتوپیسایی، خانواده به نسبت با مواضع سوسیالیستی اوتوپیسایی، ازادی خواهانه، آنارشیستی و فمینیستی، بهمراتب کم تر موضع انتقادی مصممانه داشته است.

تحلیل مارکسیستی از خانواده در سده ی بیستم با ایس بازشناخت مکتب فرانکفورت به اوج خود دست میابد که خانواده، با وجود همه ی ظواهری که قرار

است حکیم بر خیصلت خیصوصی آن کنید، نهاد و ایدئولوژییی اجتماعی است. بحث و جیدلهای دهههای ۱۹۵۰ و ۱۹۶۰ به معماهای عامه پسندی نزول کرد در باب این که آیا دولت «زمام اداره»ی خانواده را بر عهده گرفته است یا خانواده «رو به افول» است.

تحلیلهای اخیر توجه خود را بر دو عرصه معطوف کردهاند، که نخستین مورد تفسیر تاریخی شکلهای گوناگون خانواده است. بسیاری از مورخان مارکسیست می پذیرند که امروزه شکل خانوادهی مسلط در غرب ویژگی ممیز بورژوازی سده ی نوزدهم به عنوان طبقه است، و همین بازشناخت به ویژگی شماریِ مفصل تر شکلهای خانواده انجامیده است، شکلهایی که به لحاظ تاریخی از جهت طبقه، گروه قومی و جز آن تفاوت دارند. دومین موضوع مهم مربوط به اعتبار روان کاوی در تفسیر خانواده است ـ هرچند که این رویکرد همچنان در درون مارکسیسم محل بحث است.

از جمله مسایلی که در تحلیل خانواده مورد بحث است، مسئله ی تعریف است. از لحاظ تاریخی دو معنای متمایز این اصطلاح (۱) تمهیدات خویشاوندی و (۲) سازمان خانوار ـ در مفهومی از خویشی همباش درهم آمیخته شده است. بااینهمه، باید پذیرفت که طنین اید توریک خانواده بسیار فراتر از این تعریف صوری میرود (نیز ب کار خانگی؛ جنسیت؛ خویشاوندی) برای آگاهی افزون تر ب برت، میشل و مکاینتاش، مری ۱۹۹۱؛ داویدوف، لیونور و هال، کترین ۱۹۸۶؛ مالینو، مکسین ۱۹۸۸؛

میشل برت

# خردهبورژوازی (petty bourgeoisie)→ طبقهی متوسط

# خشونت (violence)

این مسئله که آیا خشونت گسترده یی باید به کار رود تا دگرگونی سوسیالیستی فراهم آید، در سنت مارکسیستی مسئله یی دایمی در مرتبطساختن وسیله

و هدف است و از دیرباز یکی از مسایل اصلی بوده که در این سنت شکاف ایجاد کرده است. خشونت دارای زمینهی تاریخی در حال دگرگونی بوده است. رمیزوراز دگرگونی بنیادینی که تنها از طریق همستیزی خشونت آمیز به دست می آید از انقلاب فرانسه در ۱۷۸۹ نشأت می گیرد. این نگرش را بابوف و بلانکی (← بلانکسیم) در سنت سوسیالیستی تداوم بخشیدند و در انقلابهای ۱۸۴۸ اروپا قدرت و انسجام تازهیی به آن داده شد. ناکامی عمومی این انقلابها برای تأمین حق رأی برای طبقهی کارگر و روبهوخامت گذاشتن آشکار سطح زندگی این طبقه بسیاری کسان، ازجمله مارکس، را به این دیدگاه رهنمون شد که برای بهانجامرساندن رهایی کار هیچ وسیلهی دیگری جز خشونت انقلابی به کار نمی آید. مارکس نتیجه گرفت که كوشش براى دگرگوني مسالمتآميز سرمايهداري وجه مشخصهی سوسیالیسم اوتوپیایی است. مارکس گاهگاه (چنان که در سخن رانی لاههاش در سپتامبر ۱۸۷۲) اذعان دارد که در آن دسته از کشورها که در آن دیوانسالاری و ارتش منظم بر دولت چیرگی ندارد «کارگران می توانند با وسایل مسالمت آمیز به هدف خود دست یابند» ولی «در بیشتر کشورهای < اروپای> قارهیی اهرم انقلاب میبایست قهر باشد».

گسترش تدریجی حق رأی، موفقیت تکاندهنده و حزب سوسیال دموکراسی آلمان در بسیج پستیبانی طبقه ی کارگر، به همراه کارآیی، انضباط و قدرت آتش روبه فزونی ارتشهای مدرن انگلس را (در مقدمه ی ۱۸۹۵ به پیکارهای طبقاتی در فرانسه) بر آن داشت تا نتیجه بگیرد که «در جنگ خیابانی پیروزی واقعی قیام بر نیروی نظامی… یکی از نادر ترین استثناها است». انگلس احتیاط و بسیج بردبارانه ی حمایت حوده ای آنونی بسیار بهتر میبالد و شکوفا می شود تا بر پایه ی روشهای فانونی بسیار بهتر میبالد و شکوفا می شود تا بر پایه ی روشهای غیرقانونی و سرنگونی». احیزاب مارکسیستی اصلی بین الملل دوم در عین حال که سخنوری انتزاعی در باب انقالاب را هم چنان حفظ

می کردند، هیچ مقدماتی برای این کار فراهم نمی آوردند. بخشی از قوت مدعای برنشتاین این بود که نظریهی انقلابی جنبش اندک ارتباطی با عمل رفورمیستی آن دارد.

حــزب روس، کــه در شــرایط غیرقــانونی و نبــود ساختارهای دموکراتیک فعالیت می کرد به تنهایی تعهدی را برای سیازمان دادن اعتبصابهای سیاسی تودهیی حفظ کرد که در ستیزوآویز مسلحانه به اوج رسید، و در ۱۹۰۵ به موفقیت نزدیـک شـد. موفقیـت انقلاب بالشویکی در اکتبر ۱۹۱۷ بحشی تازه دربارهی نقیش خیشونت برانگیخیت و به انتشعابی در جنیش بین المللی انجامید. س**وسیال دموکراسی** بر آن بود که دموکراسیههای سرمایهداری در برابسر دگرگونی سوسياليستي مسالمت أميز مطيع و سربهراه است كه ایس دگرگونی، درهرحال، فقط می تواند بیر پایسهی پشتیبانی اکثریت معنادار و پایدار باشد. کمونیستها بـر أن بودند كه همين كه مالكيت خصوصي بر وسايل توليد بهطورجندی در معبرض تهدیند قبرار گیبرد دولیت امیر پالیستی ناگزیر است آزادیهای دموکراتیک را به حال تعلیق درآورد. تجربهی فاشیسم این دیدگاه کمونیستها را مورد تأیید قرار داد که دولت امیریالیستی اساساً ابزار إعمال خشونت است. تجربهی روسیه از طریق بین الملیل کمونیستی صورت همگانی یافت و دیکتاتوری پرولتاریا، که بر به کارگیری نامحدود قهر از جانب یک طبقه بر ضد طبقهی دیگر دلالت دارد، یگانه شکل گذار به سوسیالیسم تلقی شد. بعدتر گفته شد که تقابل دیالکتیکی نیروهای طبقاتی متخاصم در جامعه، که تنها ميي توانند منافع متناقض خود را (تصادهاي آشتی ناپذیرشان را) از طریق بیکار خشونت آمیز و جنگ داخلی حل کنند، اکنون در مقیاسی جهانی در رویارویی دو اردوگاه مسلح سوسیالیسم و سرمایه داری تکثیر شده است. همین ساختار اندیشه است که به عصر استالین

خروشچف مدعی بود که چون اتحاد شوروی گروههای اجتماعی متخاصم را از میان برداشته است، دولت

دیگر نیازی به دیکتاتوری قهرآمیز ندارد. او معتقد بود که، در سطح بین المللی، موازنه ی نیروها میان سوسیالیسم و سرمایه داری چنان به سود اولی دگرگونی یافته است که سوسیالیسسم می توانید از راه رقابت و همزیستی مسالمتآمیز به پیروزی برسد. او بعدتر گفت که رشد و گسترش کیفی در قدرت نابودگر سلاحهای اتمی این جریان را به عنوان یگانه جریان عملی تحمیل کرده است. در ایس جا رهبران جمهوری خلق چین احساس کردند که منافعشان در معرض تهدید است، و تجربهی ماثو تسهتونگ در مقام رهبر چریکی در دهههای جنگ داخلی با این ضابطه بندی تازه ناسازگار درآمید. بسیاری از مارکسیستها بر این باور بودند که پیکار برای رهایی ملی و سوسیالیسم در آسیای جنوب شرقی و آمریکای لاتین همستیزی مسلحانه را لازم می آورد. اندیشه های مائو در این باره که جنگ درازمدت، که به موجب آن پشتیبانی و تعهد مردمی، که به دست چریکها در مناطق پایگاهیشان ایجاد میشود، عاملی بهمراتب تعیین کننده تر است تا تسلیحات پیچیده ی نظامی، در کاربُرد موفقشان در ویتنام توجه بینالمللی را به خبود جلب کرد. رژی دبره و چه گوارا اهمیت کانون چریکی را در ایجاد پیششرطهای انقلاب در آمریکای لاتین بسط و گسترش دادند.

مسسئلهی خسونت هسمچنین دارای زمینهیای معرفت شناسانه است که از اختلاف نظر در میان مارکسیستها دربارهی این موضوع سرچشمه می گیرد که افراد و طبقات چه گونه به فهم و درک جهان می رسند. برروی هم، مارکسیستهایی که می خواهند نقش خشونت را از اعتبار بیاندازند بر تاریخ به عنوان فرایندی قانون مند تأکید می ورزند که به حکم ضرورتی درونی به سوی درهم شکستن سرمایه داری رهسپار است. انسانها، که آفریدگان عقل اند، می توانند ایس قوانین تکامل تاریخی را درک کنند، انسجام بخشند و تبلیغ کنند و معقول بودن و برتری سوسیالیسم را به تاثبات برسانند. سپس استدلال می کنند که مارکسیسم

برخلاف آنارشیسم بیش تر می کوشد نظام مولدی را که به دست سرمایه داری ایجاد شده است بازسازی کند تا آن که آن را نابود کند، و این که وظایف سازندهی مدیریت اقتیصاد میدرن و بناگذاشین همهستگی اجتماعی همآهنگتر با خودسرانگی خشونت تودهیی و عاداتی که این خودسرانگی القا میکند یکسر ناسازگار است. کوتاهسخن آن که هدفهای سوسیالیسم را نمى توان از طريق وسايل خشونت آميز تحقق بخشید. از سوی دیگر، با ادعای راست ایینی همسنگ، کسانی قرار دارند که بر آناند که انسان فقط با تأثیرگذاشتن بر جهان خود آن را میشناسد. در تاریخ، گروهها و طبقات فقط از راه رویارویی با دیگر گروهها به آگاهی بر خود دست می ابند، و بر ترین شکل این فعالیت \_ نقطهی نهایی پیکار طبقاتی (← همستیزی طبقاتی) \_ رویارویی خشونت آمیز جنگ داخلی است. خــشونت مــادام کــه گــرایش طبقــاتی و سرشــت خشونتآمیز دولت را آشکار سازد نیرویی آفریننده است و به کار شتاب بخشیدن به تکامل آگاهی و سازمان طبقاتی میآید. لنین و لوکزامبورگ در بسط و پرورش نظریهیی در باب پیشرفت نفوذ و تأثیر داشتند که به موجب آن قطببندیهای اقتصادی جامعه خود را در گروهبندی های سیاسی آشتی ناپیذیری آشکار میسازند که بهنوبهیخود به صورت کانون سازمانی برای جنگ داخلی درمی آیند.

محبوبیت و رواج نسبی این تفسیرهای رقیب تا حدود بسیار زیاد بسته به درجهی ثبات، رفاه و امنیت احزاب و رژیمهای مارکسیستی، فاصلهی این احزاب و رژیمها در جریان زمان از فعالیت انقلابی و کارآیی راههای غیرخشونتآمیز در دستیایی به هدفها است (نیز ← سورل).

برای آگاهی افزون تسر ← برنستاین، شی ۱۸۹۹ (۱۹۶۱)؛ بلک، سی. ئی. و تورنتون، ئی. پی. ۱۹۶۴؛ فریدریش، سی. چی. ۱۹۶۶؛ گیرلینگ، جسی. ال. اس. ۱۹۶۹؛ گوارا، ئسی. (چه) ۱۹۶۷؛ کائوتسکی، کسی. ۱۹۲۰؛ لوکزامبورگ، آر. ۱۹۰۶ (۱۹۲۵)؛ تروتسکی. ال. ۱۹۲۰ (۱۹۶۱).

نیل هاردینگ

خودکاری / اتوماسیون (automation)

بحث مارکس دربارهی تبدیل فرآیند کار به فرآیندی که از ماشین آلات و تولید ماشینی بهره می گیرد، بر پایهی این کشف او پیشبینی میشود که گرایش سرمایه پیوسته می کوشد از وابستگی خبود به کار و نیروی کار بگریزد. ماشین آلات به عنوان کار عینیت یافته، در فرآیند کار، با کار زنده به صورت نیرویی روبهرو میشود که بر آن نظارت و تسلط دارد؛ و کار زنده به صورت ضمیمهی محض ماشین درمی آیند. و از أنجا كه مقصود از عرضهى ماشين آلات اين است كه با كاستن از زمان كار لازم تا حد امكان، ارزش اضافي نسبی را افزایش دهند، پرسش این جاست که چهچیز امکان پذیر است. آیا ماشین آلات می توانید در شیوه تولید سرمایهداری به نظامی تماماً خودکار بندل شبود، کسارگران را از کسار برهانسد، و سسرمایه را از قیسد وابستگیاش به یک عامل انسانی پیشبینی ناپیذیر و بالقوه مشكل آفرين أزاد سازد؟

نخست، هر تک سرمایه ناگزیر است به عنوان وسیلهیمی برای ارزانساختن فرآوردههای خبود از طریق فرآینید رقابت، دریی ماشینی کردن باشد. وانگهی، به دلیل شیوه یی که بر پایهی آن هر سرمایه ارزش اضافی خود را تحقق مى بخشد ( $\rightarrow$  قيمت توليد و مسئلهى تبديل)، به نظر نمی رسد این سرمایه با کاستن از نسبت سرمایه یمی که به عنوان سرمایهی متغیر به کار میاندازد چیزی را از دست بدهد. اما آنچه در مورد هر تکسرمایه صدق می کند در مورد کل سرمایه صدق نمی کند؛ از آن جا که مقدار معینی از کار همیشه، در شرایط معینی، همان مقدار ارزش را در همان مدتزمان تولید می کند، کاستن از مقدار کار از کل ارزش تولیدشده می کاهید. افزایش در بارآوری از کار لازم می کاهد و مادام که کار لازم به صفر کاهش نیابد، نرخ ارزش اضافی می تواند تا بی نهایت افزایش یابد؛ ولی خودکاری کارگران را لازم نمی آورد، و لذا مستلزم قیمت گذاری نیست و بدین سان ارزش اضافی صفر را لازم نمي أورد.

است» (ص ۲۰۶).

این همانا کشاکش نمونهوار شیوهی تولید سرمایهداری است؛ گرایشهایی که از ملاحظات ارزش منصرفی ناشی میشوند در کنار تضاد با گرایشههای ناشی از ملاحظات ارزش همزیستی دارند، و بهتمامی حاصل فرآیند واحدی از ماشینی سازی در طلب ارزش اضافی نسبی اند. کلی ترین شیوهی طرح این نکته بر پایسهی نیروها و روابط تولید است، و این همان شیوهیی است که مارکس در گروندریسه («در فصل مربوط به سرمایه») به مسئلهی خودکاری می پردازد؛ در ایس فصل مارکس از ماشینآلات به عنبوان «مناسب ترین شکل ارزش مصرفی سرمایهی ثابت» سخن می گوید اما «از این جا به هیچرو نتیجه نمی شود که بنابراین در ذیل و تبایع رابطه ی اجتماعی سیرمایه قرار گیرفتن مناسب ترین و غایی ترین رابطه ی اجتماعی تولید برای کاربرد ماشین آلات است» (صبص ۶۹۹ تما ۲۰۰). ایس نکته فقط در مورد روابط کمونیستی صدق می کند، در جامعهیی که بر پایهی «بالندگی آزادانهی فردیتها» استوار است «و از این رو کاستن از زمان کار لازم نه به منظور عرضهی کار اضافی بلکه برای کاستن کلی از کار لازم جامعه به حداقل است، که در آن صورت با بالندگی هنری، علمی و... افراد در زمان فراغت، و با وسایلی که برای همهی آنها پدید می آید، سازگار

اما این امر در روابط اجتماعی سرمایه داری امکان پذیر نیست، روابطی که در آن سرمایه بهطورهمزمان می کوشد زمان کار لازم را به حداقل برساند، و زمان کار را به عنوان یگانه معیار و سرچشمهی ثروت پیش می نهد. بااین همه، با خودکاری شکوفایی کارگرِ جمعی و بالندگیِ فرد اجتماعی به اوج می رسد؛ زمان کار دیگر نمی تواند ملاک ثروت باشد، و ارزش مبادله یسی دیگر ملاک ارزشِ مصرفی نیست. بدین سان گرایش ماشینی سازی فزاینده می بایست سرانجام رابطه ی سرمایه را درهم کوبد، زیرا خودکاری نیاز به انهدام رابطهی سرمایه دارد. در آن صورت گرایش سرمایه به این است که «به منزلهی سلطه بر تولید در جهت

انحلال خود» کار کند (ص ۷۰۰)، ولی تحقق این قانونِ درونمانای تولید سرمایه داری نیازمند خینش فعالانه ی طبقه ی کارگر است. (نینز بسرمایه ج ۱، فعا ۱۵ و ۳۲، و انباشت؛ بحرانهای اقتصادی؛ نرخ نزولی سود)

#### سايمن مون

#### خودمدیری (self-management)

خودمدیری، به مفهومی محدود، به دخالت مستقیم کارگران در تصمیمگیری اساسی در بنگاههای منفرد اشاره دارد. وسایل تولید اجتماعی میشوند (به مالکیت اجتماع کارگران یا کل جامعه درمی آیند). کارگران در اجتماعات کوچک تر بهطورمستقیم و در اجتماعات بزرگ تر به واسطهی نمایندگان خود دربارهی مسایل اساسی تولید و توزیع درآمد تصمیم می گیرند. مدیریت عملیات فنی تابع آنها می شود و به زیر فرمان آنها درمی آید. خودمدیری، به معنای کلی تر، عبارت است از شکل دموکراتیک سازمان کل اقتصاد که از سطوح متعدد شوراها و مجامع تشكيل ميهيابند شوراهاي مرکزی کارگران در بنگاههای اقتصادی نمایندگان خود را به هیئتهای سطح بالاتر کل شیاخه و کیل اقتیصاد می فرستند. در هر سطح هیشت خودمدیری بالاترین مرجع مستول طرح و اجرای خط مشی، و هم آهنگی میان بنگاههای نسبتاً خودگردان است.

خودمدیری در کلی ترین مفهوم عبارت است از ساختار اساسی جامعه ی سوسیالیستی در اقتیصاد، سیاست و فرهنگ. در تصامی حیطههای زندگی عصومی ساموزش، فرهنگ، پژوهش علمی، خدمات بهداشتی و درمانی و مانند آن سه تصمیم گیری اساسی در دستان شوراها و مجامع خودمدیری است که هم بر پایسه ی اصول تولیدی و هم منطقه یی سازمان می بابند. به این تعبیر، خودمدیری از محدودههای دولت برمی گذرد و اعیضای هیشتهای خودمدیری آزادانیه برگزیده اعیضای هیشتهای خودمدیری آزادانیه برگزیده می شوند، به انتخاب کنندگان خود پاسخ گو هستند، فراخواندنی هستند، گردشی اند، و بی بهره از هرگونه فراخواندنی هستند، گردشی اند، و بی بهره از هرگونه

امتیازی هستند. این امر در حکیم پایان بخیشیدن به دولت سنتی، دیوانسالاری سیاسی به منزلهی نخبگان حاكم و سياست حرفه بي هم چون قلمرو قدرت بیگانه شده است. کارشناسان و مدیران حرفهیی باقیمانده صرفاً حقوق بگیران هیئتهای خودمدیری، و تماماً تابع أنها هاستند خودمديري، سنخ سوسیالیستی تازهیی از دموکراسی را لازم می آورد. این نوع دموکراسی برخلاف دموکراسی پارلمانی محدود به سیاست نیست، بلکه به اقتصاد و فرهنگ نیز گسترش می یابد؛ گذشته از این، بر تمرکززدایی، مشارکت مستقيم و نمايندگي قدرت به منظور حداقل هم آهنگی ضروری تأکید می ورزد. احزاب سیاسی کارکرد حاکم و ساختار جرگهسالارانه (اُلیگارشسانه)ی خود را از دست میدهد؛ نقش تازهی آنها این است که آموزش دهند، انواع منافع و علایـق را بیـان کننـد، برنامههای درازمدت تدوین کنند و به جستوجوی حمایت تودهیی برای آنها برآیند.

نخستین اندیشهها دربارهی مجامع کارگران خودمـدیر را سوسیالیستهای اوتوپیایی تدوین کردند: اوون، فوریه، بوشز، بلان، و پدر معنبوی آنارشیسم، پیرودون. مارکس در همان اوایل در «دربارهی مسئلهی یهبود» به بیان این نظر می پردازد که «رهایی انسان تنها هنگامی کامل خواهد بود که فرد... نیروهای خود را همچون نیروهای *اجتماعی* بازشناسد و سیازمان دهـد بهنحویکه دیگر این نیروی اجتماعی را همچون نیروی سیاسی از خود جدا نسازد». مجامع طبقهی کارگر باید به جای مدیریت سیاسی جامعه ی بورژایی بنشیند (فقسر فلسسفه). مسارکس در سسرمایه (ج ۳، ف ۴۸) اندیسهی آزادی در قلمبرو تولید مسادی را توضیح می دهد: «تولید کننـدگان متحـد دادوسـتد خـود را با طبیعت به نحوعقلانی تنظیم می کنند» و «تحت شرایطی که مناسب ترین و شایسته ترین شرایط برای سرشت انسانی آنهاست».

آنارشیستها (باکونین، کراپوتکین، ریکولس، مالاتستا) اندیشهی فدراسیون جماعات خودگردان را به عنوان

جانبشینی بسرای دولت بسط و بسرورش دادنند. سوسياليسم صنفي انديشهي يكيارجكي عصودي کارگران را پیش کشید. سندیکالیسم از مدیریت از طریق اتحادیههای کارگری حمایت کرد و آن را بدیل مهمی در قبال مدعیات رهبری احزاب سیاسی پیشتاز شمرد. بااین همه، چنین مینمایند که نقش واقعی اتحادیههای کارگری مستقل بیش تر سامان بخشی به منافع و پیریختن ارادهی عصومی کارگران باشد تا نظارت بر هیئتهای خودمدیری که میبایست بهتنهایی مسئول تصمیم گیری باشند. تمامی خیزشهای انقلابی سوسياليستي، خواه موفق و خواه ناموفق، از كمون باریس تا همبستگی لهستان، کمسابیش به طور خودجوش هیئتهای خودمدیری پدیند آوردنند. بهویژه آنچه مهم است تجربههای عملی یوگسلاوی است که در آن شکلهای آغازین خودمندیری (در کنار نظام سیاسی تک حزبی لیبرالی شده) در اوایل دهه ی ۱۹۵۰ يديد آمد. (نيز ← شوراها).

برای آگاهی افزون تر ← کول، جی. دی. ایسچ. ۱۹۱۷ (۱۹۷۲)؛ گرامسشی، آنتونیسو ۱۹۲۰؛ ۳۵– ۱۹۲۹ (۱۹۷۳) موروات، بی. و دیگران ۱۹۷۵؛ گرش، کارل ۱۹۷۱؛ پانه کوک، آنتوان ۱۹۷۵؛ برنامه ی اتحادیه ی کمونیست های یوگسلاوی، ۱۹۵۸؛ پیرودون، پیرژوزف ۱۹۵۸؛ تاپهم، ای. جی. و کوتس، کن ۱۹۶۸.

# ميهايلو ماركوويج

# خویشاوندی (kinship)

هنگامی که انسان شناسان به پیژوهش در «نظامهای خویشاوندی» می پردازند موضوعهای متنوعی چون نظامهای طبقه بندی اشخاص اجتماعی، عضوگیری در گروههای اجتماعی، نقشهای جنسی، نظارت و انتقال منابع و ذخایر، پویایی سکونت و روابط خانگی، قواعد ازدواج یا ارث و نمادپردازی جنسی را مورد وارسی قرار می دهند. بیااینهمه، از نظیر مارکسیستها ایسن موضوعهای متعدد را تنها می توان در بستر شیوههای تولیدی دریافت که در چارچوب آن است که نظامهای

خویشاوندی عمل می کنند و جزیبی از آن به شمار می آیند، و نیز فقط در یک چارچوب تاریخی پویا است که قابل در کاند. از این دیدگاه، خویشاوندی موضوع مهمی برای پژوهش است، زیراکه بر نهادهای محوری و پویایی پاره یی جامعه های پیشاسرمایه داری و نیز بر انسسجام در همی عامعه های دارای روندهای گسترده ی توسعه ی اجتماعی با زندگی روزمره متمرکز می شود. تأکید بر این نکته خالی از فایده نیست که از هر دو دیدگاه، موضوع پژوهش یک نظام اجتماعی سینی عضوگیری فرهنگی مردم در گروه ها است که، در عین حال که امور واقع زیستشناسی (تولید مثل) را سامان می دهد از این امور واقع متمایز می ماند.

خویشاوندی در همه ی شیوههای تولیدی در سطحی خاص عمل می کند. مسئله ی اصلی برای تحلیل مارکسیستی از خویشاوندی این است که روابط میان تشکل ساختاری گروهها و شیوههای تولید گوناگون را تفکیک کند، و هم بر نقش ساختاری خویشاوندی و هم نقش آن همچون عنصر قطعی باز تولید ایدئولوژیک تأکید ورزد. در این بستر، روابط سلطه، هم در درون گروه خویشاوند و هم در کل جامعه، جنبه ی محوری دارد.

جامعههای پیشادولت مرکب از گروههای خویشی از حیث ساختاری معادل اند که روابط متقابل شان («علیم سیاست») نیبز همچون روابط «خویشی» شکل می گیرد. میبان جامعههای دستهیی (شکارچیان گردآورنده) که اساسا برابری خواهاند، و جامعه ی دودمانی که، گرچه بنیا بسر معیارهای میدرن برابری خواهاند، مردم را در خُردهواحدهای بالقوه متضادی سازمان می دهند که معمولاً شالوده ی تولید و مصرف به شمار می آیند، تمایزی اساسی وجود دارد. نظامهای دسته یی کنونی بیش تر در مناطقی با منابع حاشیه یی و جامعهها زبانی است که انعطاف پذیری عضویت در جامعهها زبانی است که انعطاف پذیری عضویت در زیر گروه، هم کاری میان گروهی و دست رسی منطقه یی مشترک به منابع ضروری برای بقا در چنین محیطهایی را بیان می کند. سرشت برابری خواهانه ی این جامعهها به را بیان می کند. سرشت برابری خواهانه ی این جامعهها به

روابط میان جنسها نیز گسترش مییابد: هم نقش تولیدی زنان و هم خودفرمانی شخصی شان به رسمیت شناخته می شود و سخت بر آن ارج نهاده می شود (

کمونیسم ابتدایی).

برعکس، خویشاوندی در جامعههای دودمانی مرزهایی را میان گروههای اجتماعی اغلب رقیب و متحد ترسیم میکنید. ایسن شبکل های خویسشاوندی اغلیب در جامعههای باغبانی یا روستایی یافت می شوند که در أن تبار (تبار مادرراستایی، تبار پدرراستایی با دوراستایی) زبانی است که دسترسی محدود به منابع را تعریف می کند، رابطه یی که به اشتباه به منزله ی شکلی از مالکیت تفسیر شده است، ولی درواقع سلف مالکیت به معنی دقیق کلمه است. رقابت در این جامعهها آشکارا در میان دودمانها و زیرگروههای کلی بنزرگ تسر که ازدواج درون گروهیی می کننید یافت می شود، و در جایگاه و مرتبعی درون دودمانی جلومهای بیشتری می یابد (ری ۱۹۷۵). از ایس قرار، این نظامها مهماند زیرا در این نظامها ــ و بـهویـژه در نقطهی تقاطع مرتبهبندی میان دودمانی و درون دودمانی \_\_است که ما خاستگاههای سلسلهمراتب اجتماعی و تمایزهای طبقاتی را مییابیم. نیز در درون این نظامهاست که ــ هم در پیوند با گذار از سکونت مادرنشیمی به سکونت دایسینشیمی و هم سکونت پدرنشیمی، و پیدایش پیوندهایی میان ازدواج و انتقال مالکیت \_ می توانیم خاستگاه های سلطه ی اجتماعی ـ ساختاری مردانه را معین کسیم. بحث و گفتوگوی اخیر در منابع مارکسیستی - فمینیستی ایس تمایز گذاری جایگاهی میان زنبان و مردان را بهدرستی در بستر اجتماعی اقتصادی فراختر آن قرار میدهند. (دربارهی رتبهبندی میان دودمانی و درون دوردمسانی← گسو ۱۹۷۱، و رایسش ۱۹۴۵؛ و دربارهی پیدایش سلطهی مردانهی ساختاری← انگلس خاستگاه خانواده، ویراستهی لیکاک ۱۹۷۲، و ریتر ۱۹۷۵، بهویژه گزیدههایی از گو و ساکس).

در جامعههای دولتی اصول قضایی و سازمانی

دیگری خویساوندی را از جایگاه محوری یی که در جامعههای دستهیی یا دودمانی اشغال میکنید بیبرون میراند، هرچند ممکن است شیوهی تولید دودمانی به عنوان عنصر زبده و چکیدهی دولت های شیوههای مختلط حفظ شود. در چنین زمینههایی، نظام خویشاوندی فرودست بسیاری از کارکردهای عملی خود را در تولید و سازمان معاش و زندگی روزمره نگه میدارد، ولی تسلط خود را بر مازاد و نینز خودفرمانی سیاسی خود را از دست میدهد. در اینگونه جامعهها، ناسیونالیسم در تعارض با هویتهای خویشبنیاد است، و الزامات استخراج مازاد با كاركرد گروههای متحد مردمی تعارض دارد. افزون براین، در جامعه ی دولتی است که سلطهی مردانه شکل نهادی فراگیرتر و انعطاف ناپذیرتر به خود می گیرد، و عرصه ی ملی به صورت حیطهی مردانه درمی آیند. شاید بنشود این کشاکشها و تضادها را از لحاظ ایدئولوژیک به تعبیری محدود جنذب كرد، همچنمان كمه نخبگان حاكم ایدئولوژی خویشاوندی را به شالودهی مشروعیت دولت و زبان ویژهی تصاحب مازاد بدل میکند، ولی حرکت عمومی رو به سوی سست کردن بنیاد یک پنارچگی دودمان و شیوهی دودمانی دارد. پادشاهی داهبومی در افريقاي غربي نمونهي برجستهي ايسن پويايي است (کاتس و کمنیتزر ۱۹۲۹)، که حتا بهوضوح بیشتر در تکامل اروپای فنودالی دیده میشود که در آن ثبت و ضبط تاریخی درازآهنگ تری با تفصیل بهمراتب بیش تری جذب سازمانهای خویش بنیاد را در دولت مسلط و تجاری فردگرا مستند می سازد، آن هم با دولت و بازاری که به تدریج وظایف و کارکردهای نظام خویشاوندی را بر عهده میگیرد و آن را به واحدهای هرچه کوچک تر تجزیه می کند. مسئله صرفاً بر سر اندازهی خانوار روبه کاهش نیست، بلکه نکته بر سر اندازه و ترکیببندی واحد حقوقی است که رویاروی دولت درمی آید و نیز اندازه و ترکیب واحدهای تولید، مصرف و یاری متقابل.

در دولت پساکشاورزی، هم در دولتهای سیرمایهداری و

هیم سوسیالیستی، فرایند پرولتاریایی شدن نابودی جنبههای اشتراکی کارکرد گروه خویشاوندی را تکمیل میکند. مردم بیشازپیش به صورت افراد با دولت روبهرو میشوند؛ اجتماعی کردنِ کار با خصوصی سازیِ زندگی شخصی (یعنی خانواده) همراه است؛ بدین گونه، کار تولیدی از مناسبات خویشاوندی جدا می شود؛ و واحد خانواده، در عین حال که در عالم نظریه همچنان به صورت واحد مصرف و باز تولید اجتماعی برجا می ماند، از لحاظ تأثیر گذاری و اندازه باز هم بیش تر کاهش می یابد در در عمین اواخر به دو یا حتا یک نفر فروکاسته است.

در سرمایهداری، بهویژه خانواده، در تضاد میان تولید اجتماعي ثروت نظام و انباشت خصوصي أن جاي می گیرد. منابع و مأخذ معتنابهی به معضلههای خانوادهی هسته یی می پردازند (← خانواده؛ فمینیسم). سه موضوع دیگر نیز مانده است که باید این جا مورد بحث قرار گیرد. نخستین موضوع مربوط به تأثیر استعمار بر جامعهای سنتی، خویش بنیاد یا نخستینه دولت است. گرچه تنبوع چیشم گیبری وجبود دارد، نظام استعماری در همهجا میکوشد بار بازتولید اجتماعی و معاش طبقات پایین تر خود را بیرون از قلمرو مازادزای منفعت خود نگه دارد. مردم به منظور فایقآمدن بر تأثیرهای آشوبنده بـر شالودهی معـاش پرولتاریاییشدن جزیی بعدی خود، و بسته به خواص شیوههای تولیدی پیشااستعماری، به راههای گوناگون سازمان اجتماعی خود را از نو سامان میبخشند: برای نمونه، دهکدههای اشتراکی ( $\rightarrow$  نامهی مارکس به وی. زاسولیچ، ۸ مارس ۱۸۸۱، و پیشنویسهای نامه دربارهی دهکدهی اشتراکی روسی در *بایگانی مارکس* و انگلس، ج ۱)؛ جماعتهای اشتراکی بسته (وُلف ۱۹۵۷)؛ شبکههای از حیث استراتژیک انطباق پذیر زنان که دربردارندهی «خویشی برساخته»اند (← بسراؤن و روبسو در ریتسر ۱۹۲۵). در ایسن فراینسدها، ایدئولوژی خویشی استعارهی توانبخشی است که این ترتیبات اجتماعی تازه را از مشروعیت شکلهای اشتراکی سنتی آکنده میسازد.

شبکههای خویشبنیاد مشابهی در میان تهیدستان شهری در مرکز سرمایهداری ـ امپریالیستی وجود دارد. یکی از روشن ترین نمونههای این پدیده شرح و بسط شبکههای «خویشی» (اغلب شامل «خویشی برساخته») است، مانند آنچه ساکس (۱۹۷۴) در جماعتی از زنان سیاه پوست آمریکایی توصیف میکند. استراتژیهای انطباق پذیر این زنان به معنای مرزبندی پیوندهای خویشی نیست، بلکه به معنای بسط و پیوندهای خویشی نیست، بلکه به معنای بسط و گسترش رابطهی متقابل در راستای خطوط فراخ تری است که، چنان که ساکس یادآور می شبود، برای بقا جنبهی حیاتی دارند و موفقیت آمیزاند، و این به رغم این امر است که این استراتژیها مخالف اخلاق موفقیت خودبنیاد فرهنگ بورژوایی است.

این استراتژی بقا منوط به شکلهای همکاری اقتصادی است، ولی همچنین متکی بر ایستادگی مردم در برابر ادغام آنها چون مردمی فرودست در نظم اجتماعی سرمایهداری نیز هست. به وارونهی آن، طبقهی متوسط بهنحوتمامعیار در جامعهی بیورژوایی شرکت میجوید و به لحاظ تاریخی شکلی از خانوادهی هستهیی را پرورش میدهد که مقتضیات جامعهی مدنی را در ساختار گروهخویشی می گنجاند. طبقه ی متوسط در برابر تضعیف ساختاری سازمان خانوادهی هستهیی در روزگار کنونی، الگوی روابط فردگرا و مبتنی بسر قسرارداد بازاربنیساد خسود را در زنسدگی «شخصی» خصوصی شده باز هم بیش تر بسط و گسترش بخشیده است. بدینسان، طبقهی متوسط در کوشش برای نجات گروه خانوادگی، به جای گسترش بخشیدن استعاره یی خویش بنیاد به استعاره ی «ناخویسشی»، و همسراه بسا آن وسسعتبخسشیدن بسه گسترهی درخواستهای کُلگرای یباری متقابل و رابطهی متقابل، از اخلاق بازار بهره گرفته است. پیآمد ایس گرایش، که در زبان و استراتژیهایی چون

«مذاکره»، «میانجی گری»، «نقش بازی» و «قرار داد» جلوهگر میشود، این است که ــ در مورد جفت والـد ـ کودک و بهندرت در مورد گروه همشیر ـــ گـسترهی روابطی را بهشدت محدود میسازد که الزامات و مقتضیات مرتبط با خویشاوندی بر پایهی آن می توانند عمل کنند. دیگر مناسبات خویشی مرسوم مشمول مقولهی «دوستی»اند که، چنان که راپ (۱۹۷۸) گفته است، می تواند حمایت عاطفی در پی آورد ولی الزامی در سهیمشدن در منابع به همراه نمیآورد. بدینسان، جدایی «حمایت» انتزاعی و عملی، این روابط را «به صبورت منفسرد درمسی آورد» و تسضعیف مسی کنده افزون براین، این روابط فسخپذیراند و ، مانند خانوادهی هـستهیی جدید، تسابع تحلیل «هزینه / فایـده»ی فردی اند. سرانجام، بسط و گسترش کل مجموعه ی متخصصان حرفهای برای اداره و نگهداری این روابط این فرایند تکاملی را تکمیل میکند.

آنچه با عنوان «خویساوندی» شرح می شود مجموعه بی از کردارهایی است که بازتولید بی واسطه ی نظم اجتماعی را تشکیل می دهد. در اساسی ترین صورت بندی های اجتماعی پیشادولت، خویشاوندی در هسته ی نهادی و اید تولوژیکی جامعه جای دارد. با پیدایش دولت کشاورزی شکافتی در طرز کار کرد خویشاوندی راه می یابد، یعنی میان نقش خویشاوندی هم چون اید تولوژی و نقش آن هم در خویشاوندی هم چون اید تولوژی و نقش آن هم در برابر سلطه با یک پارچه شدن سرمایه داری، سرانجام خویشاوندی به زبان خود سلطه بیان می شود.

برای آگاهی افزون تر← گو، کتلین ۱۹۷۱؛ ۱۹۷۵؛ کاتس ان. و کِمنیتزر، دی. ای. ۱۹۷۹؛ لیکارت، یی. بی. ۱۹۷۲؛ راپ، آر. ۱۹۷۸؛ رایش، دابلیو. ۱۹۴۵؛ ریتر، آر. ۱۹۷۵؛ ری، پی. پی. ۱۹۷۵؛ تری، تی. ۱۹۷۵؛ ؤلف، ئی. آر. ۱۹۵۷.

نائومی کاتس و دیوید کمنیتزر

# داب، موریس ایچ. (Dobb, Maurice H

زادهی ۲۸ ژوئیــهی ۱۹۰۰ در لنــدن؛ درگذشــتهی ۱۷ اوت ۱۹۷۶ در کیمبریج. برجهسته تسرین اقتصاددان مارکسیست بریتانیایی در سدهی بیستم. داب که در كيمبريج ولندن درس خواند نخستين منصب معلمي خود را در ۱۹۲۴ در کیمبریج به دست آورد و کارش تـا دوران بازنشستگی و پس از آن بر اندیشهی دانشگاهی و پژوهشی مارکسیستی در باب پیدایش سرمایه داری، برنامهریزی سوسیالیستی، نظریهی ارزش و تاریخ اقتصاد بورژوایی عمیقاً تأثیر گذاشت. قیدرت کیار دانشگاهی و پژوهشی او تا حد بسیار مدیون این واقعیت است که او مبارز سیاسی فعالی بود و کار نظری خود را، بهویژه کار مربوط به برنامه ریـزی سوسیالیـستی را، صـرف مـسایل عملی کرد. داب در یادداشتهایی در باب زنیدگی خود در ۱۹۷۸ بر فعالیت و کوشندگی سیاسی خود به عنوان یک کمونیست تأکید می ورزد؛ داب از ۱۹۲۲ تا هنگام مرگاش عضو حزب کمونیست بود.

پژوهشهایی در باب تکامل سرمایه داری (۱۹۴۶) که به بررسی «قوانین حرکت» تولید فئودالی میپردازد که به بحران و فروپاشی آن میانجامد، این برنهاده را مردود میشمارد که نیروی بیرونی مبادله و تجارت فزاینده مسبب این بحران و فروپاشی بوده است. این نکته و اثر مربوط دیگری، موضوعهایی را برای کار بعدی دیگر کسان معین کرد (۵۰ گذار از فروالیسم به سرمایه داری). آثار متعدد او دربارهی برنامه ریزی سوسیالیستی از ۱۹۲۸ تا کتاب برنامه ریزی سوسیالیستی: برخی مسایل (۱۹۷۰) با ارتباط میان بازار و برنامه، و با تعادل مناسب تولید وسایل تولیدی و کالاهای مصرفی سروکار داشت. کار و در باب نظریهی ارزش و اقتصاد بورژوایی سالها تولید توریباً یگانه نماینده ی اقتصاد مارکسیستی در بریتانیا تقریباً یگانه نماینده ی اقتصاد مارکسیستی در بریتانیا

به شمار میآمد. تفسیر او از نظریهی ارزش بهویده در آثار بعدیاش (۱۹۷۳، ۱۹۷۳) تحت تائیر ریکاردو و سرافا قرار داشت، که با این دومی در انتشار آثار ریکاردو همکاری داشت.

برای آگاهی افزون تر - مجله ی اقتصادی کیمبریج ۲۰۲ (شماره ی ویژه ی بزرگ داشت موریس داب)؛ داب، ام. ایسچ. ۱۹۲۵؛ ۱۹۲۸؛ ۱۹۳۷؛ ۱۹۳۸؛ ۱۹۷۸؛ ۱۹۷۶؛ ۱۹۷۶؛ ۱۹۷۶؛ ۱۹۷۶؛ ۱۹۷۶؛

لارتس هريس

#### داروینیسم (Darwinism)

چارلز دارویس خاستگاه انواع را در ۱۸۵۹ منتشر ساخت و یافتههای خود را به عنوان «قوانین» وراثت، دگرگونی پذیری، افزایش جمعیت، تنازع بقا و انتخاب طبیعی که متضمن اختلاف در خصایص و انقراض شکلهای کمتر بهبودیافته است، خلاصه کرد. در ۱۸ ژوئن ۱۸۶۲ مارکس در نامه یی به انگلس اظهار مسرت کرد از ایس که «دارویس در میان بهایم و نباتات، جامعه ی انگلیسی خود را با تقسیم کار، رقابت، جامعه ی انگلیسی جود را با تقسیم کار، رقابت، گشایش بازارهای جدید، ابداعها و "تنازع بقا"ی مالتوسیاش بازمی شناسد.»

ولی مارکس از صمیم دل شیوه یی را میستود که بسر پایه ی آن داروین توجه خود را معطوف به «تاریخ فنّاوری طبیعی، یعنی تکوین اندامهای گیاهان و جانوران» میکرد، و خود بسر آن بود که باید توجه بیش تری را به «تاریخ اندامهای مولد انسان در جامعه» مبذول داشت (سرمایه، ج ۱، ف ۱۵). به بیان دقیق تر، مارکس مشابهتی میان این دو قلمرو قایل است: داروین بر آن است که هنگامی که اندامهای گیاه و جانور وظایف خاصی را انجام میدهند، انتخاب طبیعی درجهی بالایی از تخصیصی شدن را در ایس اندامها

ارتقاء می بخشد، و مارکس الگوی مشابهی را در تکامل ابزارها در صنعت مدرن می بابد. مبارکس می نویسد: «دوره ی صنعت گری با تطبیق دادن ابزارهای کار با وظایف منحصر به فرد و خاص هر نوع کارگر، ابزارها را ساده می کنید، بهبود می بخشد و تکثیر می کنید» (سرمایه، ج ۱، ف ۱۴). از این جاست که مبارکس به ستایش از شیوه یی می پردازد که بر پایه ی آن نظریه ی داروین می تواند، بدون غایت شناسی، الگویی ایجاد کند که از رویدادهایی سرچشمه می گیرد که، با توجه به یی آمد نهایی، فی نفسه نامعین اند.

بااینهمه، اشتیاق مارکس به شکل توضیح داروینی سبب نشد که او در پروهش خود دربارهی تکامل انسان به نسخهبرداری از تاریخ طبیعی داروین بپردازد. مارکس در توضیح گذارها و تحولات تاریخ انسان، که او بهویژه آن را مهم میشمرد، «قوانین» داروینی را به کار نگرفت: گذار از هستی جانوروار به هستی انسانی، از مبادلهی اشتراکی به مبادله میان افراد «خصوصی»، گذار از تولید کالایی به سرمایهداری، و از سرمایهداری به کمونیسم (سرمایه، ج ۱، فهای ۲، ۱۶، ۳۲). هنگامی که داروینیستهای اجتماعی تاریخ را بر پایهی زیستشناسی انسانی، فشار جمعیت، رقابت برای بقا و تکامل انسواع از راه انتخاب «توضیح میدهند»، مارکس با ریشخند واکنش نشان مییدهد. نظریهی مارکس اهمیت حیاتی برای دگرگونیهایی قایل است که انسانها، به هر دلیل، در شیوهی تولید خود در کار می آورند. گرچه راست است که مارکس در ۱۸۷۳ نسخهی امضاشدهیی از سرمایه را برای دارویس فرستاد، این کار را در مورد دیگران نیز کبرد، و اکنبون هیچ دلیل قانع کننده یی در دست نیست که باور کنیم که او قصد داشته است که بخشی، ویراستی یا ترجمهیی از سرمایه را به دارویس تقدیم کند. ایس داستان از رویدادهایی سرچشمه میگیسرد که بهنادرست به زندگی ادؤارد اولینگ نسبت داده شده است. به احتمال بسیار مارکس میخواست در نظریهی جامعهی خود از ذهنی تیز و تأثیرگذار برخوردار شود و

به واسطهی داروین در پی تأیید و تصویب «علم»ی نبود که آن همه انگلس را مسحور کرده بود.

انگلس، هنگامی که در «خطابه بر سر مزار کارل مارکس» (۱۸۸۳) اعلام کرد «همانگونه که دارویین قانون تکامل طبیعت آلی را کشف کرد، مارکس نیز قانون تکامل تاریخ انسان را کشف کرد» مشابهتی مبهم میان کار مارکس و کار داروین قابیل شد. ولی بسیار محل تردید است که برداشتهای پوزیتیویستی که انگلس هم به مارکس و هم به داروین نسبت میدهد اصلاً با هیچیک از این دو دانش مند سنخیت داشته باشد. هیچیک از این دو علاقه یی به محدود کردن علم به توضیحهای «تقریبی» علاقه یی به محدود کردن علم به توضیحهای «تقریبی» یا علّی د همبستگی نظام مند میان صفات یک موجود و محیطاش د نداشت.

انگلس همچنین کوشید، برخلاف مارکس که چنین نکرد، این دو نظریه را در مقالهی خود «نقش کار در گذار از میمون به انسان» (نوشتهشده به سال ۱۸۷۶و انتشاریافته میان سال های ۱۸۹۵ تا ۹۶) یک یارچه سازد. به دیدهی انگلس، تکامل آغازین تاریخ انسان قطعاً وابسته به تكامل كار انسان است، هـمجنان كـه انتخاب طبیعی بسر روی تغییراتی در اندامهای فیزیولوژیک و تواناییهای فکری عمل میکند. ولی همین دید در شرح او جای خود را به نظریهیی دربارهی ظرافت و مهارت موروثی در انتقال رفتار اکتسابی از افراد به فرزندان میدهد که تا حدودی غیرداروینی است. سپس در کتاب پُرخوانندهاش، خاستگاه خانواده، مالکیت خصوصی و دولت (۱۸۸۴)، انگلس آشکارا نظریه یمی داروینی در شرح خود از تکامل فزایندهی جامعهی انسانی می گنجاند. او بر آن است که شکلهای ازدواج از وضع اصلی فرضی آمیزش اتفاقی و آزادانه به روابط جنسی بیشازپیش محدودتری تکامل یافته که سرانجام به تک همسری مدرن و ستم بر زنان میانجامید. گفتیه میهشبود کیه انتخاب طبیعی به سود طایفههایی تمام شد که در آن ازدواج ميان خويشاوندان غدغن بود.

ولی انگلس در یک پارچه کردن تاریخ طبیعی داروینی با نظریه ی جامع خود مبنی بر این که «روابط اقتصادی شالوده ی تعیین کننده ی تاریخ جامعهاند» توفیق نیافت (نامه ی انگلس به استار کنبورگ ۲۵ ژانویسه ی ۱۸۹۴). بهرغم اشارههای گه گاهی به تکامل تاریخی، از جمله انتخاب و زوال نژادها، ملتها و طبقهها، انگلس بهطورمنسجم نظریه ی داروینیستی اجتصاعی را درباره ی بقای انسب در تاریخ انسانی نپذیرفت؛ سهل است بهطورکلی از این نظریه ی مارکسیستی حمایت می کرد که «کل تاریخ بشر» تاریخ «پیکارهای طبقاتی، ستیز میان استثمارگران و استثمارشوندگان، طبقاتی حاکم و طبقات ستمدیده » بوده است (پیش گفتار حاکم و طبقات ستمدیده » بوده است (پیش گفتار حمونیست).

درواقع «پیشرفت» در فعالیتهای تولیدی انسان و پیکارهای میان استثمارگران و استثمارشوندگان به آسانی در شاکله یی جا نمی گیرد که در آن انتخاب تضمین میکند که «انسب» صرفاً بقا می یابد و تولید مثل می کند. هم داروین و هم مارکس کوشیدند احکام کیفی در باب پیشرفت انسان را از واقعیتهای بحت و بسيط بقا يا زوال تفكيك كنند. بااينهمه، بارهيسي از مارکسیستها چون کائوتسکی و پانه کوک کوشیدند تنازع بقاى فزايندهى مورد حمايت داروينيستهاى اجتماعی را با مبارزهی طبقاتی برای کمونیسم مورد حمایت مارکسیستها أشتی دهند. ولی هنگامی که پرولترها به عنوان طرف ضعیفتر جامعهی سرمایه داری تعریف می شوند، فوق العاده دشوار است بتوان بر پایهی تنازع بقا به سود انقلاب استدلال کرد. افزون بر آن، همچنین فوق العاده دشوار است هنگامی که در سیاست عمل ارادی است که مورد نیاز است، بتوان بر پایهی اجتنابناپذیری طبیعی به سود انقلاب بحث کرد. انانشناسان شوروی کوشیدهاند همآمیزی تثوریکی به دست دهند از ۱) ضرورتی اقتصادی در تكامل انسان همراه با ٢) قايلشدن نقشي براي ارادهي فردی و ۳) الگویی داروینی از انتخاب میان گروهها،

ولى اين كار به حكم ضرورت نظر پردازانه است، زيـرا

اندک چیزی در دسترس ماست که بتوان آن را شاهد و مدرک شمرد.

داروین گمان داشت که گیاهان و جانوران، یعنیی مضمون کار او، ورای انگیزشی برای بقا و تولید مشل، ناتوان از ارادهی معنادارانید، بهنحوی که هرگونه مشابهتی میان تاریخ طبیعی او دربارهی جمعیتهای غیرانیسانی و نظریه ی تاریخی مبارکس دربارهی جامعه ی انسانی میبایست به حکم ضرورت محدود باشد. مارکس گمان داشت که انسانهای معاصر در اصل می توانند چنان که باید دربارهی محیط پیرامون خود، هم محیط طبیعی و هم اجتماعی، چیز بیاموزند برای آن که بتوانند مقاصد کمونیستی خود را شکل برای آن که بتوانند مقاصد کمونیستی خود را شکل دهند و کنشهای سیاسی مناسب در پیش گیرند، و بدین بان بر شکوفایی خود به عنوان افراد اجتماعی قاطعانه تأثیر بگذارند.

برای آگاهی افزون تر ← بال، نبی. ۱۹۷۹؛ کنارور، نبی. ۱۹۸۷؛ کاندر، نبی. ۱۹۸۷؛ کلندر، نبی. ۱۹۸۷؛ کلندر، نبی. ۱۹۸۷؛ کلی، آلفرد ۱۹۸۱؛ وارن، ام.۱۹۸۷.

تريل کارور

#### دستمزد (wages)

دستمزد شکل پولی بی است که به کارگران در قبال فروش نیروی کارشان پرداخت می شبود. سطح دستمزدها قیمت نیروی کار است، و مانند دیگر قیمتها این قیمت نیز در حول و حوش ارزشاش، بر طبق موقعیت ویژه ی عرضه و تقاضا، و در این مورد در بازار کار، نوسان می کند. بااین همه، نیروی کار برخلاف دیگرکالاها تحت روابط تولیدی سرمایه داری تولید نمی شود، و بنابراین ارزش نیروی کار، مانند قیمتی که قیمت بازار، برای دیگرکالاها، حول و حوش آن نوسان می کند دست خوش تبدیل به قیمت تولید نیست ( ضفیمت تولید و مسئله ی تبدیل). به این تعبیر، ارزش نیروی کار تبدیل نیافته باقی می ماند.

مهم ترین نکته یی که مارکس درباره ی شکل دست میزد مطرح می سازد سرشت فریب کارانه ی آن است. از آن جا

محديدستمزد روزانه فقط پس از كل كار روزانه پرداخت می شود، چنین به نظر می آید که ایس پرداخت برای كار آن روز است. اقتصاددانان سياسي كلاسيك دستمزد را به این صورت درمی یافتند، و این صورت به آنها توضیح نمی داد که سرمایه دار، جز با پرداخت کم به کارگران، چهگونه به استخراج سود از کار کارگران دست می بازد. بنابراین، نزد آنها سود از مبادلهی نابرابر در بازار کار سرچشمه می گیرد (→ ارزش اضافی). بااین همه، از نظر مارکس ایس تحلیلی کافیووافی از مسئله به شمار نمی آیند. سبود عبارت است از شکل مازاد شیوهی تولید سرمایه داری، و مانند مازاد در هر شیوهی دیگری حاصل تولید به شمار می آید. مبادله ی نابرابر نمی تواند مازاد تولید کند، و احتمالاً تنها مى تواند مازاد را از نو توزيع كند. ايس شیوهی ویژه که مازاد در شیوهی سرمایهداری بر پایهی أن استخراج مىشود بايد بر اساس توليد از راه كار مزدى توضيح داده شبود، يعنى شكل سرمايه دارى ویژه یی که کار به خود می گیرد، و نه از راه مبادله ی نابرابر کار برای دستمزد. خود شکل دستمزد را بایید تحلیل کرد، و نشان داد که توهمی است برای آنکه در پس پشت خود سازوکار استثمار را پنهان کند، سازوکاری کے بنابراین نمیںتوانید وابستہ بہ دگرگونیهای کمی در مقدار پولی باشد که دست سزد را تشكيل مىدهد.

خصلت توهمی دستمزد از این واقعیت نتیجه می شود که وضعی که بر پایه ی آن دستمزد پرداخت می شود توافقی است بسرای انجام دادن مقدار معینی کار، حال آن که آن چه به راستی خریده و فروخته می شود نیروی کار کارگر است. به این نیروی کار بسر اساس ارزش آن پرداخت می شود، و ارزش آن می بایست کم تر از آن چیزی باشد که کارگر می تواند در یک روز پدید آورد، وگرنه هیچ سودی به دست نمی آید. بنابراین، گرچه چنین می نماید که به کارگر در قبال کار روزانه پرداخت می شود، در واقعیت امر به کارگر در قبال کار روزانه پرداخت می شود، در واقعیت امر به کارگر در قبال قبال نیروی کارش پرداخت می شود، که ارزش آن فقط قبال نیروی کارش پرداخت می شود، که ارزش آن فقط

برابر با ارزش تولید بخشی از کار روزانه است؛ بدینسان، عملاً به کارگر فقط بخشی از کار روزانهاش پرداخت میشود، بخشی که مارکس آن را کار لازم میخواند. باقیماندهی زمانی را که کارگر مازاد پدیمد می آورد سرمایه دار تصاحب می کند و این بخس از روز کاری اضافی است. مانند دیگر نمودهای توهمی تولید سرمایه داری (← بتواره گی کالایی) شکل دستمزد نیز واقعی است. واقعیتی است که کارگران فقط در صورتی دستمزد روزانه دریافت میکنند که کار روزانه فراهم آورند، و همهی کسانی که پس از انجامدادن ساعات کار لازم دست از کار بکشند، و ادعا کننید که این همهی آنچیزی است که در قبال آن به آنها پرداخت شده است، به نسبت از دستمزدهاشان كاسته خواهد شد. دستمزد به اين تعبير توهمي است که استثماری را که در زیر جریان دارد پنهان میسازد، و نه به این تعبیر که غیرواقعی است. دستمـزد نمـود واقعيى و ضروري شيوهي بنيادين استخراج مازاد سرمایه داری است.

تحلیل مارکس دارای بی آمدهای منطقی بسرای ملاحظات او در باب شیوههای ویژه یی است که بر پایهی آن دستمزد پرداخت میشود. نرخهای دست مزدی را که برحسب زمان برای نمونه، نرخهای ساعتی ــ پرداخت میشود، طول روز کاری معین میکنند. از آنجا که ارزش نیسروی کنار ن مقداری که مورد نیاز دست تا نیروی کار کارگر تجدید شود ــ برای کار روزانهی کامل پرداخت میشود، نـرخ ساعتی دقیقاً آن مقداری است که برحسب تعداد ساعات کار تقسیم میشبود. بندین سان، نبرخ ساعتی بهطوروارونه مرتبط با ساعات کار است، و به کسانی بد پرداخت میشود که میبایست طولانی تر کار کنند. پرداخت اضافه کاری، یا حتا پرداخت نرخهای بالاتر برای اضافه کاری روش اساسی تعیین نرخ دستمـزد را تغییر نمی دهد. اضافه کاری خود می توانید به صورت بخشی از روز کاری عادی درآید، و نرخهای نسبی پرداخت برای ساعات اساسی و اضافه کاری حاکی از

همین امر است، به نحوی که کارگر ناگزیر می شود اضافه کاری انجام دهد تا به این ترتیب ارزش نیروی کار خود را بهبود بخشد. نرخهای پرداخت برای کار اتفاقی می تواند به شیوه یی مشابه تعیین گردد، گرچه این امر به هیچروی باز تولید نیروی کار کارگر را در هنگامی تضمین نمی کنید که کمیت مورد نیاز اشتغال در دست رس نیست. جالب توجه است یادآوری کنیم که مارکس گمان داشت که این کردارهای بید نیرخهای ساعتی پایین، اضافه کاری اجباری، و کار اتفاقی بیا ایجاد محدویت برای روز کاری از میان می رود. به نظر نمی رسد مارکس خانواده و دولت را شکلهای بدیلی به شمار آورده باشد که از طریق آن بتوان نیروی کار کارگر را تجدید کرد، و دست سرمایه را باز گذاشت تا به این کردارهای فوق استثماری ادامه دهد (برای نمونه، دبرونهوف ۱۹۷۸).

مارکس دست مزد قطعه یی را از بیخ متفاوت با دستمزدهای ساعتی نمیشمرد. گرچه به نظر میرسد که در قبال کار انجام گرفته به کارگر پرداخت می شود، و مقدار آن برحسب کمیّت تولیدشده اندازه گیری میشود، درواقعیت امر نرخ هر فقره را گسترشیافتن ارزش نیروی کار در سراستر کمیتی معین کنید که کارگر می تواند در روز کاری تولید کنید. بدین سان، افزایشی کلی در بارآوری بیش از آن که مقداری را افزایش دهد که کارگر همراه آن راهی خانه می شود نرخ پرداخت را سایین می آورد. این نکته روشن میسازد که آنچه کارگر میفروشد نیروی کار خودش است، و سرمایهدار آن را به سودآورترین شیوه مورد استفاده قرار می دهد، به نحبوی که منافع و مزایای بارآوری افزایشیافته، یعنی استخراج ارزشِ اضافیِ نسبی، به جای آن که عاید کارگر گردد و فرآوردهی کارگر شمرده شود نصیب سرمایه میشود.

این نکته ی بنیادی درباره ی فرایند تکامل سرمایه داری ـ به این معنا که رشد دست مزدها نمی تواند هم پای رشد بارآوری باشد \_ هنگامی به روشن ترین وجه آشکار می شود که مارکس به وارسی تفاوت های ملی در

دستمزدها می پردازد. در این زمینه او بر آن است که گرچه ممکن است سطح دستمزدها در کشورهای سرمایهداری پیشرفته به مفهوم مطلق بالاتر باشد ارزش نیسروی کسار پسایین تسر از کسفورهای کسمتسر توسعه یافته خواهد بود. علت این است که مقصود انباشت سرمایهداری استخراج بیشاز پسیش ارزش اضافی است، و این امر سرانجام می بایست شکل استخراج ارزش اضافی نسبی از طریق پایین آوردن ارزش نیروی کار را به خود بگیرد. بدین گونه، گرچه دستمزدها هم از طریق زمان افزایش می یابند و هم در حرکت از اقتصادهای کسمتسر توسعه یافته تا توسعه یافته تر، این امر متناسب با افزایش نسبی در بارآوری نیست، و کارگران هم چنان که ارزش نیسروی بارآوری نیست، و کارگران هم چنان که ارزش نیسروی کارشان کاهش می یابد بیش تر استثمار می شوند.

برای آگناهی افزون تر ← دِبرونهبوف، اس. ۱۹۷۶؛ جیراس، ان. ۱۹۱۷.

(Economic and Philosophical Manuscripts)

سوزان هیملویت

# دست نوشته های اقتصادی و فلسفی

این عنوان را ویراستاران شوروی برای نخستین نشر (۱۹۳۲) دستنوشته هایی برگزیدند که مارکس در ۱۸۴۴ در پاریس به قلم آورد. این اثر همچنین به عنوان دستنوشته های ۱۸۴۴ و دستنوشته های عنوان دستنوشته های املات و درواقع نخستین روایت از باریس نیز شهرت دارد؛ و درواقع نخستین روایت از اقتصاد سیاسی» می خواند. این دستنوشته ها فقط به صورت پیشنویس اند و بخش معتنابهی از آن ها گم شده است. نخستین ویراستاران مطالب را بنا بر نیات آشکار مارکس به سامان بازآوردند. نخستین نشر دستنوشته ها که حتی المقدور به شکل اصلی آن نزدیک است (۱۹۸۲) در مجموعه ی آثار مارکس و نزدیک است (۱۹۸۲) در مجموعه ی آثار مارکس و از این اثر در دست است؛ بهترین ترجمه ی آن احتمالاً از این اثر در دست است؛ بهترین ترجمه ی میلیگان به سال

۱۹۵۹ است که پایهی متن مندرج در جلد ۳ مجموعهی آثار قرار گرفته است.

این دستنوشته ها به سبب ویژگی ناتمام، چندپاره و چندلایه اشان، و اختیار کردن اصطلاحاتی فلسفی که از هگل و فویرباخ به وام گرفته شده و در معانی تازه یی به کار رفته است، به مطالعه ی دقیق نیاز دارد (ولی ارزشاش را دارد). همچنین دشواری هایی بر سر ترجمه ی چنین اصطلاحهایی قرار دارد: به ویژه، هم Entfremdung و هم واره باید «بیگانگی» ترجمه کسرد، از ایس رو همواره باید یادآوری های مترجمان را پیش چشم داشت.

آنچه در ۵۰ هزار واژه ی بازمانده از مارکس چپیده است آینده گزاری پیچیده و ژرفاندیشانه یی است که خوانش او را از اقتصاد سیاسی، دیدگاههای اش را درباره ی کمونیسم و پاسخ اش را به هگل در چارچوب نظری نو و ژرفی جای می دهد. آنچه در بسیاری جاها آشکار است پذیرش مستاقانه ی فویرباخ است؛ باین همه، اندیسه ی کلیدی مارکس در باب خود آفرینی نوع انسان از راه کار مادی، از طبیعت گرایی درون نگرانه ی فویرباخ یکسر برمی گذرد.

هنگامی که دست نوشته های اقتصادی و فلسفی نخستین بار منتشر شد، اهمیت آن را مارکوزه در آلمان (۱۹۳۲) و لوفه ور در فرانسه (۱۹۳۹) بازشناختند. در کتابی که با مقدمه ی اریش فروم همراه بود نزد مخاطبان گسترده تری شناخته شد (۱۹۶۱).

انتشار این اثر در دهه ی ۱۹۵۰ و دهه ی ۱۹۶۰ گیرایی و دل بستگی فراوان پدید آورد، زیرا نظریه ی مارکس در باب بیگانگی که در این دستنوشته آمده بود دیدگاه تازه و خیره کننده یی در باب جامعه ی سرمایه داری به شمار می آمد که نظریه ی آشنای استثمار را تکمیل می کرد (یا برخی کسان حس می کردند که جای گزین این نظریه می شد). بااین همه، از آن جا که مقوله ی «بیگانگی» در سرفصل های کتاب سرمایه آشکار نیست، مباحثه یی تند و خشن بر سر سرمایه آشکار نیست، مباحثه یی تند و خشن بر سر مسئله ی رابطه ی میان این آثار در گرفت. آیا باید از

مارکسی «جوان» و «پیر» همراه باکسستی میان آنها سخن گفت؟ و شاید گسستی میان «فلسفه» و «علم»؟ و اگر چنین است ــ کدام یک ارزش دارد؟ (به مساروش ۱۹۶۰، پتروویچ ۱۹۶۷، آلتوسر ۱۹۶۵، مندل ۱۹۷۱). با در دسترس قرارگرفتن گروندریسه مارکس (۱۸۵۷–۱۸۵۸) از ۱۹۵۳ به این سو «تــزِ میوستگی» نیز حمایتی به دست آورد.

روی همرفته، از پس از مرگ مارکس هیچ رویداد فکری به اندازه ی انتشار این دستنوشته ها اقبال از او را دستخوش دگرگونی نکرده است. دستنوشته ها مهم ترین مرجع برای «ومانیسم مارکسیستی» ادعایی بوده است. امروزه، ژرف اندیشی های مارکس در باب انسانیت و طبیعت میراثی معتبر (ولو مبهم) شمرده می شود.

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  آر تور، سی. جِیْ ۱۹۸۶؛ فروم، اریش ۱۹۸۱؛ مارکوزه، هربرت ۱۹۳۲ (۱۹۸۳). کریستوفر جِی آر تور

## دفترهای زندان (Prison Notebooks)

هنگامی که دادگاهی فاشیستی در ۱۹۲۸ آنتونیو گرامشی را به زندان فرستاد، نیّت روشن بود. دادستان عمومی اعلام کرد هما باید این مغیز را بیست سیال از کارکردن بازداریم». نتایج برخلاف این از کار درآمد. میان ۱۹۲۹ و ۱۹۳۵، هنگامی که گرامشی بیمارتر از أن بود كه بتواند كار كند، سيوسه دفتر يديد أورد، كه وقتی او در آوریل ۱۹۳۷ درگذشت، از زندان بیرون آورده شد و سرانجام در دورهی پس از جنگ انتشار یافت. بسیار کسان این دفترها را یکی از نومایه ترین یاریهای فکری به اندیشهی سدهی بیستم میدانند. درعین حال، شکل یادداشت گونهی این دفترها، گسترهی فراخدامن دغدغههای فکری گرامشی، دشواریهای پیگیری زنجیرهیی که گرامشی بر پایهی آن کار میکرد و روی کرد آزاداندیسشانهی او دال بر این است که درعين حالكه اين دفترها سرچشمهى بارور مفهومهاى تازه و بینشهای بسیار نوآیین اند که تأثیری گسترده هم در کار فکری و هم عمل سیاسی داشتهانید، هرگونیه

کوششی برای نظام مندساختن قطعی با معضلات عظیم روبه رو می شود و به احتمال بسیار محال است. گرامشی که بارها در طرح کلی اصلی خود حکواصلاح صورت می دهد و بخش بزرگی از یادداشتها را از نو پیشنویس می کند به کار درباره ی دفترهای متعدد پرداخت و توجه خود را در آن واحد به موضوعهای گوناگون معطوف کرد، به همراه مضمونهایی که اغلب در دفترها میان بر میزنند، و تکیادداشتهایی که حاوی بیش از یک مفهوم است. حاصل، همان گونه که فرنچونی نشان داده است، این است که حتا ویراست انتقادی ایتالیایی دارای معایب جدی است، درعین حال که ویراست نخست ایتالیایی دفترها، و ویراستهای دیگر در زبانهایی که از ایسن ویراست برگرفته شدهاند، یادداشتها را در ایسن ویراست برگرفته شدهاند، یادداشتها را در این هایی نادرست از ایدن هفولههای گرامشی اند.

می توان استدلال کرد که غرض گرامشی چیزی کم تر از این نیست که نظریهی مارکسیستی را هم در پرتو وایسین تحولات سرمایه داری و هم نخستین کوشش مشخص براى ساختمان سوسياليسم از نو بنياد بگذارد، اموری که نه تنها چالشهایی در برابر مارکسیسم بلکه در برابر اندیشهی مدرن بهطورکلی شیمرده میهشیوند. او کیه در مباحثیات دربیارهی رویزیونیسم و در جنبش کمونیستی درگیر است، به بازخوانی مارکس می پردازد تا او را از بند مارکسیسم وارهاند به این منظور که هم در بحران نظریـه و هـم عمل جنبش طبقهی کارگر در دههی ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰ دخالت جوید. این بحران پارهیمی و بخشی از فرایند درازآهنگ دگرگونییی شمرده می شود که رویارویی با تحولات بیسابقهیی چون فوردیسم، فاشیسم، فرهنگ توده یی مدرن، جامعه ی مدنی با پیچیدگی روبه فزونی یا دولت مداخله گر را لازم می آورد. گرامشی که یقین داشت هر نظریه ی میؤثر باید بکوشد تا از گرفتارآمدن در دام مفهومها و زبان کهنه و منسوخ بپرهیزد، وسیعاً خواند، از بینشهای متفکرانی چون کروچه یاری گرفت، ولی همچنین از

چیزی که به نظر منابع غریب و شگفت آور می نمود، از سورل یا حتا برخی اندیشه وران فاشیست مدد گرفت، زیرا در نظر او آن ها جنبه های مهمی از واقعیت معاصر را دریافته بودند، گیرم او نسبت به نتایجی که می گرفتند دیدی بسیار انتقادی داشت.

از اینجاست که هم بازخوانی یی از مارکس در پرتو مسایل جدید به دست می دهد، و هم ابزارهایی فراهم می آورد که امروزه هنوز هم سودمند است. پیچیدگی فوقالعاده ی هم شکل و هم محتوای دفترهای یادداشت حاکی از رویکرد گرامشی به واقعیتی است که نمی توان با همیچگونه طرح کلی آن را دریافت. پارههایی در ذهن خواننده به هم می پیوندند و خواننده به حکم ضرورت متنی بر طبق مسایل و مقولات معاصر پدید می آورد. محتمل است این یک دلیل این معاصر پدید که چرا بینشهایی که این دفترها در بر دارند چنین افسونی را حفظ می کنند و چرا بحث و نظر گسترده یی را برمی انگیزند.

برای آگاهی افرونتر ← فرنچونی، جسی، ۱۹۸۴؛ گرامشی، ای. ۳۵- ۱۹۲۹ (۱۹۷۱)؛ ۱۹۷۵؛ منچونی، ال. ۱۹۸۷؛ ساسون، آن. اس. ۱۹۸۲؛ ۱۹۸۰

أن شواستك ساسون

# دلئون، دانيل (De Leon, Daniel)

زادهی ۱۴ دسامبر ۱۸۵۲ در جزیسره یکورسو در شمال ساحل ونزوئلا؛ درگذشته ی ۱۱ مه ۱۹۱۴ در نبویورک. پسر پدر و مادری شروتمند که به یک جامعه ی یهودی دیرپای سفاردی (= تبار یهودیان اسپانیایی و پرتغالی پیش از دوره ی تفتیش عقاید) تعلق داشت، به اروپا فرستاده شد تا تحصیلات خود را تکمیل کند؛ نخست در هیلدشتایم به ژیمناسیوم (= دبیرستان) رفت و سپس دو سال در دانشگاه لایندن درس خواند. در ۱۸۷۲ به ایالات متحد آمریکا رفت و در ۱۸۶۷ در دانشگاه کلمبیا به تحصیل حقوق در برداخت و پس از آن در دانشکده ی حقوق به استادی رسید. دلئون نخست در ۱۸۸۶ هنگامی که در مقابل

همکاران دانشگاهی محافظه کارش به جانبداری از کارگران اعتصابی تراموای نیویورک برخاست به حمایت از آرمانهای رادیکال پرداخت و چندسال بعید حرفه ی دانشگاهی خود را رها کرد. در ضمن با خوانیدن کتاب پیشرفت و فقر (۱۸۷۹) نوشتهی هنری جورج و به پیشرفت سر بنگر (۱۸۸۷) نوشتهی ادؤارد بلامی رادیکالیسماش تقویت شد، ولی چنیدی نگذشت که از سیاست جنبشهای اعتراضی ملهم از این کتابها نومید شد و سرانجام با خواندن مارکس به سوسیالیسم گرویید. او در ۱۸۹۰ به حزب کار اجتماعی (اس ال پی) پیوست، بهسرعت به صورت چهرهی تبلیغی برجستهی آن درآمد و در ۱۸۹۱ روزنامهی این حزب، مردم، را به راه انداخت که بقیهی عمر را به ویراستاری آن پرداخت.

دلئون هیچ اثر بزرگی در زمینهی نظریهی اجتماعی منتشر نساخت تا او را به عنوان اندیشهور مارکسیست برجستهیی تثبیت کند، ولی به سبب ترجمهها و سخن رانیهای متعددش، مقالهها و جزوههای اش کمک مهمی به اشاعهی اندیشههای مارکسیستی در مرحلهی أغازين جنبش سوسياليستي آمريكا كرد. او براي انتشارات اس ال پی به ترجمهی آثاری از مارکس، انگلس، کائوتسکی، ببل و دیگران پرداخت، و برای نخستین بار این مجموعنوشتههای مارکسیستی را در دسترس جمع بزرگ تری از کارگران آمریکا قرار داد. در نوشتههای خود نیز که دیدگاههای مارکسیستی را در بستر مسایل اقتصادی و سیاسی جاری عرضه مى كىرد، بىمويىژە كوشىيد اندىشەي سوسىالىستى مارکسیستی را از قید این اتهام برهاند که این اندیشه یک آموزهی اروپایی «بیگانه» است، و بر این خصلت آن تأکید کرد که این اندیشه حاصل تکامل ضروری یک سنت بومی و رادیکال دموکراتیک آمریکایی است. درواقع، دلتون در سراسر زندگی خود به اندیشهی سوسياليسم به عنوان جنبشي عمدتاً از پايين و «خودجوش» (که در این خصوص اندیشههای او پارهیی همانندیها با اندیشههای رُزا لوکزامبورگ دارد) متعهد ماند، بالينهمه درعين حال مي خواست اس ال

پی را به صورت یک حزب بهشدت منضبط سازمان دهد (بهنحودقیق تر شبیه به الگوی لنینستی بعدی) که به اشاعهی اندیشه های مارکسیستی سوسیالیسم و مبارزهی طبقاتی در جنبش اتحادیدهای کارگری می پرداخت. بسیاری از مورخان بعدی سوسیالیسم آمریکا از فرقه گرایسی او درباره ی جنبس کارگری بهطوراعم واتحاديههاى كاركرى بهطوراخص سخت انتقاد کردهاند، بااینهمه پژوهشی اخیر (کلمن ۱۹۹۰) از اندیشهها و فعالیتهای او شرحی همدلانه تر به دست میدهد. درهرحال، سرسختی او در مورد مسایل مربوط به نظریه و تاکتیکها به روی گردانیهای بیشمار از اس ال پی انجامید، و گرچه این حزب تسکیلات ملی خود را در اوایسل ۱۸۹۰ گیسترش بخشید، مینزان عضویت و نفوذ آن هرگز به مینزان عضویت و نفوذ حزب سوسیالیست آمریکا (اس پی ای) به رهباری پلوجین وب نرسید؛ همچنان که در کشانیدن اتحادیههای کارگری به سوی سوسیالیسم نیز موفق تر نبود. شور و اشتیاق دلنون در پایه گذاری «کارگران صنعتی جهان» (آی دابلیو دابلیو) در ۱۹۰۵ او را بسه طسرح نظریسهی اتحادیسه گرایسی صسنعتی سوسیالیستی و انقلاب صلح آمیز رهنمون شد (دلئون ۱۹۵۲) که شاید اصیل ترین باری فکری اوست به اندیشهی سوسیالیستی، ولی خود آی دابلیو دابلیو از ۱۹۰۷ رو به افول گذاشت و تأثیر و نفوذ اس ال پی بار دیگر کاستی گرفت. با وجود استعداد دلئون در مقام متفكر و مُبلغ، تأثير او بر جنبش سوسياليستي و اندیشهی مارکسیستی آمریکا محدود و نیز کمدوام بود؛ پژوهشهای مارکسیستی بعدی در ایالات متحد آمریکا در زمینهی علوم اجتماعی، تاریخ یا فلسفه یا اندک اشاره یی به کار او داشته اند یا هیچ اشاره یی نکر دهاند.

بىراى آگاهى افىزونتىر ← بىول، پىل ۱۹۸۷؛ كلمىن، استيون ۱۹۹۰؛ دلئون، دانيل ۱۹۳۱؛ ۱۹۵۲؛ پيترسن، آرنولد ۱۹۴۱؛ سيرتَن، ال. جى. ۱۹۷۹.

# دموکراسی (democracy)

مارکس از نخستین نوشته های خود به آرمان دموکراسی مستقیم متعهد بود. برداشت آغازین او از این گونه دموکراسی متضمن نقدی روسیپیری از اصل نمایندگی، و نیز این دیدگاه است که دموکراسی راستین مستلزم امحای دولت و لذا پایان جدایی دولت از جامعهی مدنی است، که از آن رو رخ می دهد که «جامعه انداموارهیی از منافع متحد و هم گون است، و قلمرو "سياسي" متمايز "نفع عام" همراه بنا جدايي میان حاکمان و حکومتشوندگان از میان میرود» (کولتی ۱۹۷۵، ص ۴۴). ایس دیدگاه در نوشتههای مارکس دربارهی کمون پاریس از نو پدیدار می شود و او کمون پاریس را از آن رو میستاید که هر نماینده را «در هـر زمـان عـزل کردنـی و ملـزم و مکلـف بـه رهنمودهای رسمی انتخاب کنندگان خود می کنید»؛ بدینسان «به جای تصمیم گیری در این بناره کنه هنر سه یا شش سال یک بار کدام عضو طبقه ی حاکم قرار است نمایندگی تقلبی مردم را در پارلمان به عهده بگیرد، حق رأی همگانی باید به کار مردمی بیاید که در کمونها به کار گماشته شدهاند» (جنگ داخلی در فرانسه، ق ۳). تا حدودی از آن رو که نظر مارکس این گونه بود، هر گز به این مسئله ی مربوط به روش کار نیرداخت که انتخاب جمعی یا تصمیم گیری جمعی در دوران کمونیسم، خواه در مرحلهی پنایین و خواه در مرحلهی بالا، چه شکلهایی باید به خود بگیرند.

بااینهمه، دیدگاه مارکس دربارهی دموکراسی بورژوایی (که وجه ممینز آن حق رأی همگانی، آزادیهای سیاسی، حاکمیت قانون و رقابت سیاسی است) نسبت به امکانات متناقض آن پیچیده و حساس بود. او دربارهی جمهوری بورژوا دموکراتیک (پیکارهای طبقاتی در فرانسه، ق ۲) مینویسد که قانونِ اساسی آن قدرتِ اجتماعیِ بورژوازی را تأیید و تصویب میکند، و حال آنکه از ضمانتهای سیاسی این قدرت سر باز میزند، آن را به «اوضاعی دموکراتیک سوق میدهد که هر لحظه کمک میکند تا طبقات درحالستیز به

پیروزی دست یابند و بنیادهای جامعه ی بورژوایی را در معرض خطر قرار دهند» گرایشی در مارکسیسم، که از درآمد انگلس بر چاپ ۱۸۹۵ این اثر آغاز شد، توجه خود را به این امکان اخیر معطوف داشت و پیروزی غایی سوسیالیسم را از طریق صندوق رأیگیری و پارلمان در گمان آورد. نمایندگان برجسته ی این اندیشه کائوتسکی در آن هنگام و بسیاری از بهاصطلاح «کمونیستهای اروپایی» در روزگار خود ما هستند (به کمونیسم اروپایی)

برعكس، لنين بهشدت با نظر كائوتسكي به مخالفت برخاست و بر آن بود که «طبیعی است که یک لیبرال از "دموکراسی" بهطبورکلی سنخن بگویند؛ ولنی ینگ مارکسیست هرگز فراموش نمیکند کمه بپرسد: "دموکراسی بـرای کـدام طبقـه؟"» (لنـین ۱۹۱۸ b (۱۹۶۵)، ص ۲۳۵). دموکراسی بورژوایی نیز مانند هـر شکل از دولت شکلی از حاکمیت طبقاتی است که باید «درهم شکسته شود» و دیکتاتوری پرولتاریا به شکل شوراها جای آن را بگیرد. پی آمدهای این دیدگاه که در میان لنینیستها و تروتسکیستها در این سده ديدگاهي مسلط بوده است، آشکار است: سياستي شورشی در زمینهی گذار، عدم حساسیت نسبت به شکلهای متفاوت دولت بورژوایی، و گرایش به معلـق کـردن آزادیهای دموکراتیک بـورژوایی در جامعههای سوسیالیستی به عنبوان امبری ناسبازگار بیا پروژهی سوسیالیستی.

سنت مارکسیستی بدیل را، گرچه در حال تکوین است، می توان در اندیشه ی گرامشی مشاهده کرد که نبزد او گسترش نیروهای مردمی در دموکراسیهای بورژوایی از طریق بسیج و سازمان دهی سیاسی و بالندگی فرهنگ هژمونی ستیز، می تواند بسط و گسترش هرگونه امکاناتی را برای دگرگونی سوسیالیستی تقویت کنید که این امکانات می توانند در بر داشته باشند. چنین دیدگاهی، برخلاف دیگر دیدگاهها، بنیا را بر درک مسئله اجماع دموکراتیک و مسئله ی چگونگی فراچنگ آوردن آن به سود سوسیالیسم می گذارد.

دربارهی مسئلهی دموکراسی در دوران سوسیالیسم نه مارکسیسم کلاسیک و نه مارکسیسم ـ لنینیسم (گرچه به دلایل گوناگون) چیز زیادی نداشتهاند که به تفصیل بازگویند، هرچند پارهیی مکتبهای فکری (برای نمونه، مارکسیسم اتریشی) که مخالف با مارکسیسم ـ لنینیسم بودهاند دربارهی این قضیه از دیدگاه انتقادی بحث کردهاند. در سالیان اخیرتر، بسیاری از اندیشهوران در اروپای شرقی کوشیدند این مسئله را دریابند که «سوسیالیسم واقعاً موجود» (در صورت امکان) چه گونه می تواند دموکراتیزه شبود، ولی طرفه آن که چنین صداهایی تا پایان دههی ۱۹۸۰ بهندرت در خود این جامعهها به گوش مردم می رسید.

برای آگاهی افزون تر ← بارو، ردولف ۱۹۷۸؛ بروس، ولودزی میسرز ۱۹۷۸؛ ۱۹۷۵؛ کسولتی، لوچو ۱۹۶۸؛ ولسودزی میسرز ۱۹۷۸؛ هانت، ریچارد اِن. ۱۹۷۸؛ هانت، ریچارد اِن. ۱۹۷۸؛ مسارکوویچ، میخایلو ۱۹۷۸؛ میلی بند، رالف ۱۹۷۷؛

استيون لوكس

# دورهبندی سرمایهداری

#### (periodization of capitalism)

مارکسیسم همچون نظریه یی در باب تاریخ به مراتب بیش از کاربست دیالکتیک در خصوص گذار از یک شیوه ی تولید به شیوه ی دیگر است؛ این نظریه همچنین، دگرگونی های تاریخی را در بر میگیرد که همچنین، دگرگونی های تاریخی را در بر میگیرد که مانند دیگر شیوه ها، امری شمرده می شود که از ره گذر مرحله های متمایز پیش می رود؛ سرمایه داری همچنان که تضادهای درونی اش رو به اوج می گذارد، به جای آن که در راستای منحنی همواری حرکت کند، می گیرد. از این جاست که مرحله یی که سرمایه داری می گیرد. از این جاست که مرحله یی که سرمایه داری در بیش می گیرد. از این جاست که مرحله یی که سرمایه داری بران سده به آن رسیده است امری یک سرمایه داری برانشاخته می شود و، به انحای مختلف، بسر آن نام بازشناخته می شود و، به انحای مختلف، بسر آن نام بازشناخته می شود و، به انحای مختلف، بسر آن نام

سرمایه داری انحیصاری (بیاران و سویزی ۱۹۶۶) سرمایه داری انحصاری دولتی (بوکیارا ۱۹۷۶)، ییا سرمایه داری پسین (مندل ۱۹۷۵) می گذارند.

این اندیشه که هر شیوهی تولید تاریخی از آن خود داشته است ذاتی ماتریالیسم تاریخی است، زیرا پیشرفت نظاممند جامعه از یک شبیوهی تولیند به شیوهی دیگر را فقط می توان بر پایسهی تنضادهایی در یک شیوه نظریه پردازی کرد که چندان به اوج میرسند که بنیاد آن را سست میکنند و بنیادی برای شیوهی تازه می گذارند. ولی چرا باید ایس تاریخ را به شکل مرحلههای متمایز در نظر گرفت؟ منطق چنین دورهبندی یی برای سرمایه داری این است که همچنان که سرمایهداری پیشرفت می کند دگر گونی های مهمی در شکلی که روابط تولیدی به خود می گیرند (که یا به صورت محدود تعریف می شود یا همچون کل مجموعهی روابط اجتماعی) وجود دارد. تضادهای ذاتی سرمایه داری، مانند تنضاد مینان نیروها و روابط تولیدی، همچنان که نظام روبه پختگی می گذارد تشدید میشوند ولی در این فرایند دیگرگون میشوند. این دگرگونیها، که بر کیل طیف روابط و چیارچوب نهادین جامعه یے که در آن وجود دارند تأثیر می گذارند، موجب پدیدامدن سنخهای متمایزی از سرمایه داری در تاریخ هر جامعه می شوند. بااین همیه، گرچه برساختن تاریخ دورنی شیوههای تولید، در اصل، ضرورتی نظری بوده است، در عمل، تحلیل مرحلههای سرمایه داری را فشار واقعیت، مشاهده ی تجربی و توصیف دگرگونی تاریخییی به پیش رانیده است که پیشتر روی داده است. لنین نظریسهی امپریالیسسم و باران و سبویزی مفهوم سرمایه داری انحیصاری را در نتیجهی نیاز سیاسی به کنارآمدن با دگرگونی هایی در ایسن نظام پروراندند کے جنبش سوسیالیستی بهطورواقعی با آن رویاروی سود، و نیز بیرای وارسی چشماندازهای پایانبخشیدن به سرمایهداری.

برخی نویسندگان سرمایه داری را به سه دورهی پیاپی، ســـرمایه داری رقـــابتی، ســـرمایه داری انحـــصاری و

سرمایه داری انحصاریِ دولتی دوره بندی می کنند، ولی بر سر اعتبار این مقوله ها، هم به صورت تک تک و هم به صورت زنجیره ی پی در پی، اختلاف نظر وجود دارد. این مباحثه تاحدودی از دیدگاه های سیاسی گوناگون نشأت گرفته است: برای نمونه، مندل (۱۹۷۵) مفهوم سرمایه داری انحصاری را وابسته به استراتژی سیاسی احزاب کمونیست می داند. گرچه، تاحدودی، این مفهوم از ابهام های نظری سرچشمه می گیرد: مسئله ی اصول مناسب برای بازنمودن تفاوت های میان مراحل نه حل شده است و نه حتا به تمامی مورد وارسی قرار گرفته است (← تفسیرهای انتقادی در اونو ۱۹۶۴، که در اقتصاد مار کسیستی در ژاپین مورد بحث قرار در اقتصاد مار کسیستی در ژاپین مورد بحث قرار

تفاوتهای میان مراحل سرمایهداری در درجه یی است که بر پایه ی آن تولید به معنای وسیع خود اجتماعی می شود. دیدگاه مارکس در باب سرشت متضاد نیروها و روابط تولیدی بر سرشت اجتماعی شده ی فزاینده ی تولید در قیاس با مالکیت خصوصی سرمایه و تصاحب ارزش اضافی متمرکز است، ولیی مالکیت خصوصی و تصرف خصوصی خود چنان در نظر گرفته می شوند که همچنان که سرمایهداری می بالد شکلهای اجتماعی شده ی فزاینده به خود می گیرند. بدین سان، اجتماعی شده ی فزاینده به خود می گیرند. بدین سان، در سرمایه ج ۳ (ف ۲۷) نکتههای فشرده ی مارکس درباره ی شرکتهای سهامی عام (که نمونه ی اعلای سرمایهداری انحصاری است) یادآور می شود که

سرمایه، که در گوهر خود بر شیوه ی اجتماعی وسایل تولید تکیه دارد و تمرکز اجتماعی وسایل تولید و نیروی کار را پیشفرض می گیرد، در این جا مستقیماً برخوردار از شکل سرمایه ی اجتماعی (سرمایه ی افسراد مستقیماً متحدشده) به تفکیک از سرمایه ی خصوصی است، و تعهدات اش شکل تعهدات اجتماعی به تفکیک از تعهدات خصوصی را به خود می گیرد...

مراحل پیاپی سرمایه داری را اجتماعی شدن فزاینده هر

جنبه از اقتصاد مشخص می سازد. خود تولید، هم جنان که تقسیم کار به لحاظ کیفی دگرگون می شود، بهطورفزایند اجتماعی میشود. بدینسان، با حرکت از سرمایه داری رقابتی به سرمایه داری انحصاری، روش مسلط تولید از روشی که در آن ارزش اضافی مطلق تولید میشود به روشی تغییر مییابد کنه در آن ارزش اضافی نسبی انگیزهی اصلی انباشت همچون ماشين آلاتي است (← ماشين آلات و توليد ماشيني) که بر فرایند کار چیرگی می گیرد (آنچه مارکس آن را تابعیت واقعی کار از سرمایه میخواند). و همراه تولید ماشینی سرمایه داری انحیصاری، تولید بسیار بیش از مرحلهی پیشین اجتماعی می شود: کار مولید (→ کار مولد و غیرمولد) شکل کارگر جمعی را به خود می گیرد، نیروی کار یک بارچه به جای کارگران پیشهور منفرد مینشیند، و تولید ارزش اضافی نسبی بدین معناست که تولید ارزش اضافی در هر صنعت بسته به بارآوری همهی دیگر صنایعی است که بهطورمستقیم یا غیرمستقیم از ارزش کالاهای مزدی و لذا <mark>ارزش نیروی کار</mark> میکاهند.

براى تفكيك تباريخ اجتماعي شدن فزايندهي سرمایه داری به مراحل متمایز، چنین دگرگونی هایی را در روشهای تولید می توان مشخص ساخت (چنان که در فریدمن ۱۹۷۷)، ولی دگرگیونیها در شیکلهای تصاحب و در ساختارها و روابطی که بازتولید اقتصادی را هدایت و راهبری میکننبد و نیبز تقسیم کار اجتماعی، بههمینسان تمایزهای روشنی میسان سه مرحلهی سرمایهداری رقبابتی، انجیصاری و انجیصاری دولتی ترسیم میکنند. در سرمایهداری رقبابتی ارزش اضافی عمدتاً به شکل سود تصاحب می شود، و تقسیم کار را بازارهایی همآهنگ یا هدایت میکنند که کالاها در أنها به فروش مي رسند. در سطح بين المللي، سرمایه از طریق صادرات و واردات کالاها گسترش می یابد. در سرمایه داری انحصاری، نظام اعتباری چیرگی می یابد و با بازارهای کالا کار می کند تا تقسیم کار اجتماعی را هدایت کند به نحوی که توجه را از

اختصاص اعتبار به بخشهای ناسودآور منحرف می کند و به سوی بخشهای سودآور متوجه می سازد. بهره به شکلی مسلط می شود که بر پایه ی آن ارزش اضافی تصاحب می شود، تقسیم سود به بهره و سود بنگاه را تحمیل می کند، و همان گونه که مارکس می گوید، کیل سود ظاهر بهره را به خود می گیرد:

گرچه سود سهامی که آنها دریافت میکنند بهره و سود بنگاه را در بر دارد... این کل سود از ایسن پیس فقیط به شکل بهره دریافت میشود، یعنی به عنوان صرف پاداش در قبال داشتنِ سرمایه که اکنون یکسر از ایسن کارکرد در فرایند واقعی تولید جدا میشود، همانگونه که این کارکرد در شخص مدیر از مالکیت سرمایه جدا میشود. (سرمایه، ج ۳، مالکیت سرمایه جدا میشود. (سرمایه، ج ۳،

هنگامی که سرمایه ی مالی در ایس مرحله، سلطه ی ویژه ی دخیل در سرمایه ی مالی را به خود می گیرد شکل افزوده یی از تصاحب، یعنی سود مؤسس، اهمیت می یابد. و در سطح بین المللی، تقسیم کار اجتماعی، در این مرحله، صدور سرمایه همچون سرمایه ی مالی را در پی دارد، که هیلفردینگ، بوخارین و لنین آن را وجه ممیز امپریالیسم می شمارند؛ درواقع، تشخیص داده شد که امپریالیسم همچون مرحله یمی از سرمایه داری با سرمایه ی انحصاری هم مرز است.

اخیرترین مرحله، سرمایه داریِ انحصاریِ دولتی، با نقش دولت (که با نظام اعتباری و بازارهای کالا سامان می یابد) در همآهنگ ساختن تقسیم کار اجتماعی ممتاز می شود. به واسطهی سیاستهای کلان اقتصادی کنیزی، از طریق تولید کالاها و خدمات بخش عمومی (خواه به صورت کالاها و خواه جدا از بازار همچنان که در مورد آموزش آزاد)، و از طریق قسراردادن چارچوبی برای برنامه ریزی شرکتی، برنامه ریزی ارشادی یا سیاستهای درآمد، دولت در این مرحله نقشی فعال بازی می کند که بر ساختار این مرحله نقشی فعال بازی می کند که بر ساختار اقتصاد تأثیر می گذارد. و مالیات هم چون شکل تصاحب

ارزش اضافی در این مرحله مهم می شود. در سطح جهانی، سرمایه به شکل سرمایهی مولد در شرکتهای چندهلیتی بین المللی می شود؛ به جای آن که سرمایه فقط به شکل کالاهای تجاری یا وام خارجی صادر شود، فرایندهای تولید میان کارخانهها در کشورهای گوناگون تقسیم می شود. در نظریههای این مرحله معمولاً پیوندی نزدیک میان دولت و سرمایهی بزرگ و انحصاری فرض گرفته می شود (بسرمایه ی انحصاری دولتی).

اصول دورهبندی که در اینجا برای سرمایهداری پذیرفته شده است همسنگ اصولی است که مارکس در دورهبندی فئودالیسم به کار می گیرد. مارکس در سرمایه، ج ۳، ف ۴۷ «تکوین بهرهی مالکانه ی زمینِ سرمایه داری» را برحسب سه مرحله ی متمایز فئودالیسم تحلیل می کند. شاخص این مراحل (گرچه نه کل خصلتشان) را شکلی به دست می دهد که بر پایه ی آن کار مازاد تصاحب می شود؛ یعنی به ترتیب؛ اجاره ی کار، اجاره ی جنسی، و اجاره ی پولی. و همراه شکلهای گوناگونِ تصاحب، سازوکارهای متمایزی بر بازتولید اقتصاد حاکم می شود؛ یعنی به ترتیب: اجبار، فراردادها ی قراردادها و قراردادها به علاوه ی بازارها (قراردادها یی که به شکل پول بیان می شوند).

بااینهمه، پولانتزاس (۱۹۷۵) بر آن است که فقط سرمایهداری می تواند دورهبندی شود. او همچنین از دیگر جنبهها نیز با روی کردی که در این جا اختیار شده است اختلاف نظر دارد، و بر آن است که سرمایهداری نمی تواند در آن سطح انتزاع دورهبندی شود که در آن شیوهی تولید نظریه پردازی می شود بلکه فقط می تواند در سطح صور تبندی اجتماعی بیچیده تر دورهبندی گردد (مفهومی که، چون در پیچیده تر دورهبندی گردد (مفهومی که، چون در جامعههای واقعی را کامل تر درمی یابد). باران و سویزی جامعههای واقعی را کامل تر درمی یابد). باران و سویزی بیشنهاد می کنند، که تقسیم ساده یی را میسان سرمایه داری رقابتی، که مارکس بر آن تمرکز می یابد، سرمایه داری رقابتی، که مارکس بر آن تمرکز می یابد،

و «سرمایهداری انحصاری» که وینژگی ممینز دورهی بسيار اخير است، اصل قرار مي دهد. مفهوم أنها از اين مرحلهی دومی یک سر متفاوت با مفهومی است که در این جا به کار گرفته شده ( $\rightarrow$  سرمایه داری انحصاری) و افرونبرآن سرمایه داری انحیصاری و سرمایه داری انحصاری دولتی را از هم تفکیک نمیکند. خط مقسم باران و سویزی برای متمایزساختن مراحل، دگرگونی در شکل همهی روابط و نیروهای تولیدی نیست که حاكى از اجتماعي شدن فزاينده باشد، بلكه دگرگونیهایی در قوانین انباشت است که فقط از یک دگرگسونی کلیدی حکایت دارد، و آن دگرگسونی در ساختار بازار است که همچنان که رقابت به انحصار مبدل می گردد مؤسسه ها با آن روبه رو می شوند. در روی کردی که در بالا اختیار شد، فرض گرفته می شود که تضادهای اساسی سرمایهداری که قوانین انباشت پدیدآورندهی آن است باقی میماند، ولی شکل روابطی که این تضادها در آن روی میدهند دیگرگون میشود؛ سرمایه داری در هر مرحله دست خوش قانون نوخ نزولی سود و بحرانهای اقتصادی است، و درواقع، بحران های اقتصادی بزرگ در مراحل جدید آغاز می گردد (چنان که دههای ۱۹۷۰ آغاز سرمایه داری انحیصاری و دههی ۱۹۳۰ سیرآغاز سیرمایهداری انحصاری دولتی را در جامعههای سیرمایه داری بیزرگ نمودار میسازد). بااینهمه، نزد باران و سویزی که در فضای رونق درازآهنگ (گرچه نزدیک به پایان) پس از جنگ دست به قلم می برند، به نظر می آید سرمایه داری انحصاری این قوانین را دیگرگون ساخته

پرژوهش بزرگ مندل (۱۹۷۵) در باب پسین ترین مرحلهی سرمایه داری طرح سرمایه داری را که در بالا آمد دنبال نمی کند، بلکه مرحلهی سرمایه داری پسین او اندکی متفاوت با سرمایه داری انحصاری دولتی است که در این جا توصیف شد. مهم تر از این، او به تفصیل پویایی نظام را، و قوانین انباشت را که موجبات دگرگونی سرمایه داری از یک مرحله به مرحله ی بعد را

فراهم می آورد مورد وارسی قرار می دهد. روی کرد او به این مسئله نیز به شیوه ی نگرش به تیضادهای انباشت مشابهت دارد که بنا بر تشخیص مارکس به مرحله ی تازه یی می انجامد، و به نوبه ی خود بر اثر روابط ساختاری نوینِ مرحله ی تازه، ارتقا می یابد. در کار مندل دیگر گونی هایی که در همه ی سطوح اقتصاد از تقسیم کار اجتماعی جدید در تولید گرفته تا مالیه و فعالیت اقتصادی دولت روی داده است به صورت یک کل یک پارچه نظریه پردازی می شوند.

برای آگاهی افزون تر ← باران، پل و سویزی، پل ۱۹۶۶؛ بوکارا، پل ۱۹۶۹ (۱۹۷۶)؛ فاین، بن و هریس، لارنس ۱۹۷۹؛ فریدمن، اندرو ۱۹۷۷؛ مندل، ارنست ۱۹۷۵؛ یولانتزاس، نیکوس ۱۹۷۵.

لارتس هريس

## دولت و انقلاب (State and Revolution)

لنین دولت و انقلاب را در تابستان ۱۹۱۷، هنگامی که در فنلاند در اختفا به سر می برد، نوشت. این کتاب نمودار اوج بازارزیابی نظریه ی مارکسیستی دولت است که او در آستانه ی انقلاب بدان دست یازیده بود، و هم سخت تحت تأثیر «کمونیستهای چپ»، بهوییژه بوخارین، بود و هم خیزش مردمی که در پی وقوع انقلاب روی داد.

لنین تا آغاز ۱۹۱۷ اندکتوجهی به اندیشه یی نشان داده بود که مارکس نخستین بار در هجدهم بروصر اویی بناپارت (۱۸۵۲) به آن پرداخت، و سپستر در جنگ داخلی در فرانسه (۱۸۷۱) بر آن تأکید ورزید، و آن این اندیشه است که: «طبقهی کارگر نمی تواند به سادگی زمام ماشین دولتی حاضروآماده را به دست گیرد، و آن را برای مقاصد خود در اختیار گیرد»، و این که بنابراین می بایست «ماشین دولتی» را «درهم شکست» و شکل کاملاً تازه یی را به جمای آن نشاند. لنین اکنون ایمن موضوع را مضمون اصلی دولت و انقلاب قرار می دهد.

لنین یادآورد شد که مارکس در هجدهم برومر گفته

است که همه ی انقلابهای پیشین ماشین دولتی را «تکمیل کردهاند» و حال آن که نکته بر سر نابودی آن است. لنین می گوید که این «نکته ی اصلی و بنیادین نظریه ی مارکسیستی دولت است». دولت کهن جای خود را به دولت کاملاً طراز نوینی خواهد داد که، به عبارتی که از انگلس در آنتی دورینگ (۱۸۷۸) نقل می شود، بی درنگ آغاز به «فرو پژمردن» می کند.

به جای نهادهای ویژه ی اقلیت ممتاز (مقامات ممتاز، امرای ارتش دایمی)، خود اکثریت مستقیماً می تواند همه ی این وظایف را انجام دهد، و هرچه مردم به طور کلی وظایف قدرت دولتی را بیش تر انجام دهند، نیاز کم تری به وجود این قدرت خواهد بود.

در اینباره که چهچیز از دولت باقی میماند، لنین وفادارانه از شرح مارکس از مبانی کمون پاریس پیروی میکند: همهی مقامات برگزیده میشوند و در هر زمان در معرض فراخوانده شدناند و مواجب شان در سطح دست مزدهای کارگران تثبیت خواهد شد. نهادهای نمایندگی حفظ خواهند شد، ولی نمایندگان از جانب انتخاب کنندگان بهدقت و دایماً مورد نظارت قرار است که اکثریت پرولتری نه تنها فرمان براند بلکه درواقع در رژیمی حکومت کند که عیناً در حکم إعمالِ نیمه مستقیم قدرت مردمی است.

با درنظرگرفتن اهمیتی که لنین همواره برای نقش حزب قایل است، یکی از ویژگیهای بسیار درخور توجه دولت و انقلاب نقش کاملاً فرعی و تبعی است که در این مورد به حزب تخصیص میدهد. کتاب سه ارجاع به حزب دارد، که فقط یکی از آنها به حزب نقش «رهبر همهی مردم کارگر و استثمارشده را در سازمان بخشی به زندگی اجتماعی بدون بورژوازی بر ضد بورژوازی» محول میکند. تأکید در سراسر کتاب تقریباً بر حاکمیت بی واسطهی مردم است.

تصدیق و پشتیبانی لنین از دیدگاههای «کمونیسم چپ»، پس از تصرف قدرت به دست بالشویکها، دوام

نکرد. در مه ۱۹۱۸، لنین در یک رشته مقاله با عنوان «کودکمزاجی "چپروانه" و ذهنیت خردهبورژوایی»، «کمونیسم چپ» را محکوم کرد، و تأکید ورزید که سوسیالیسم «بدون سازمان دولتی برنامهریزیشده یی که ده ها میلیون تن از مردم را بر آن دارد که ملاکی واحد را در تولید و توزیع به دقیق ترین وجه مراعات کنند، تصورناپذیر است».

بااینهمه، لنین هرگز از دیدگاههایی که الهام بخش دولت و انقلاب بود رسماً دست نکشید؛ و ایس کتاب به عنوان یکی از متون مهم مارکسیسم پاییده است. بسیاری از ضابطه بندی های کتاب غیرواقع بینانه و خام اند: با همه ی ایس احبوال، کتاب با شدت تمام چیزی را بیان می کند که شاید نیرومند ترین آرزوی مارکسیسم کلاسیک باشد: ایجاد جامعه یی که در آن دولت منحصراً تابع حاکمیت و خود حکومتی مردم باشد.

#### رالف میلیبند

# دولت ( state, the

دولت مفهومی است که در اندیشهی مارکسیستی اهمیتی تعیینکننده دارد، زیرا مارکسیستها دولت را نهادی میشمارند که فراسوی همهی دیگر نهادهایی است که کارکردشان حفظ و دفاع از سلطهی طبقاتی و استثمار است. دیدگاه مارکسیستی کلاسیک در این گفتهی مشهور مارکس و انگلس در بیانیهی حزب کمونیست بیان میشود: «قوه مجریهی دولت مدرن فقط کمیته یی است برای رتق و فتق امور عمومی کل بورژوازی.» این گفتار بهمراتب پیچیده تر از آن است که در نگاه نخست به نظر میرسد، ولی بسیار مجمل که در نگاه نخست به نظر میرسد، ولی بسیار مجمل است و به کارِ سادهانگاریِ بیش از حد میآید: با این همه، این سخن بازنمای گزارهی محوری مارکسیسم در باب موضوع دولت است.

خود مارکس هرگز نکوشید تحلیلی نظاممنید از دولت به دست دهد. ولی نخستین نوشتهی طولانی او پس از پایاننامهی دکتریاش، یعنی نقید فلیسفهی دولت

هگل (۱۸۴۳) تا حد بسیار بیا دولت سروکار دارد؛ و این موضوع در بسیاری از آثارش، بهویژه در نوشتههای تاریخی او، برای نمونه بیکارهای طبقاتی (۱۸۵۰)، هجدهم برومر (۱۸۷۱) و جنگ داخلی در فرانسه هجدهم برومر (۱۸۷۱) و جنگ داخلی در بسیاری از نوشتههای خود، برای نمونه در آنتی دورینگ (۱۸۷۸) و خاستگاه خانواده (۱۸۹۴) به تفصیل به دولت می بردازد.

یکی از مشهورترین جزوههای لنین، دولت و انقلاب، که در آستانهی انقلاب بالشویکی به قلم آمد، برای بازگویی نظریهی مارکسیستی دولت در برابر آنچه لنین آن را تحریف این نظریه از جانب «رویزیونیسم» بین الملل دوم می شمرد در نظر گرفته شد؛ و دیگران نیز در سنت مارکسیستی با موضوع دولت سروکار داشتهاند ـ برای نمونه اعیضای مکتب «مارکسیستی اتریش» چون ماکس آدار و اوتو بائر (← مار کسیسم اتریشی) و، مهمتر از آن، گرامشی. ولی از دهههای ۱۹۶۰ به این سو است که دولت بـه صـورت زمینـهی مهم بحث و پیژوهش در مارکسیسم درمی آیند. این غفلت نسبی را می توان تاحدودی به ضعف عمومی اندیشهی مارکسیستی نسبت داد که بر اثر سلطهی استالینیسم از اواخر دهمی ۱۹۲۰ تا اواخر دهمی ۱۹۵۰ پدیند آمند؛ و نیسز بنه گراینشی بنیش ازانندازه «اکونومیستی» (→ اکونومیسم) نسبت داد که به دولت نقشی عمدتاً اشتقاقی و روبنایی واگذار می کرد و هم چنین، بی هیچ مشکلی، دولت را خادم محض طبقات مسلط میشمرد. برعکس، بخش اعظیم کاری که به تازگی در زمینهی دولت انجام گرفته است با کاوش و توضیح «خودفرمانی نیسبی» آن و پیچیدگیهایی سروکاردارد که ملازم ارتبناط آن با جامعه است.

هگل در فلسفه ی حقوق می کوشد دولت را تجسم منفعت عمومی جامعه، که بر فراز منافع خاص قرار دارد، و بنابراین امری قلمداد کنید که می توانید بر تقسیم بندی میان جامعه ی میدنی و دولت و شکاف

میان فرد همچون شخصی خصوصی و همچون شهروند فایق آید. مارکس در تقد خود ایس دعاوی را به این دلیل رد میکند که دولت، در زندگی واقعی، بازنمای نفع عمومی نیست بلکه از منافع مالکیت دفیاع میکند. مارکس در تقد خود چارهیمی عمدتاً سیاسی برای این ناتوانی دولت در دفیاع از منفعت عمومی تدارک میبیند، و آن دستیابی به دموکراسی است. ولی چندی نمیگذرد که به این دیدگاه میرسد که بسیار بیش از اینها مورد نیاز است و اینکه «رهایی سیاسی» به تنهایی نمی تواند «رهایی انسانی» فراهم آورد. این امر بازسازمان دهی بسیار تمام عیار تر جامعه را لازم می آورد، که ویژگی عمده ی آن الفای مالکیت خصوصی است.

این دیدگاه از دولت به منزلهی ابزار طبقهی حاکم، که به واسطهی مالکیت و سلطهی این طبقه بر وسیایل تولید در نظیر گرفتیه میهشود، در سراسیر عمیر نیزد مارکس و انگلس دیدگاهی بنیادی باقی مانید. انگلس در آخرین کتابی کے نوشت گفت کے دولت «على القاعده، دولت نيرومندترين طبقه و حطبقهى> بـه لحاظ اقتصادی مسلط است که، از طریق واسطهی دولت، همچنین به صورت طبقهیی درمی آید که از لحاظ سیاسی مسلط است، و بدینسان نیازمند وسیلهی تازهیی برای بهزیرسلطهدرآوردن و استثمار طبقهی ستمدیده است» (خاستگاه خانواده، ف ۹). بااینهمه، این دیدگاه این مسئله را لاینحل می گذارد که چرا و چه گونه دولت همچون نهادی جدا از طبقه یا طبقاتی که از لحاظ اقتصادی مسلطانید این نقش را بازی میکند؛ و این مسئله بهویاژه در جامعه ی سرمایه داری مطرح است که در آن فاصلهی میان دولت و نیروهای اقتصادي معمولاً كاملاً نمايان است.

در سالهای اخیر دو رویکرد متفاوت به کار گرفته شده تا پاسخی به این پرسش فراهم آورد. رویکرد نخست متکی بر پاره یی عوامل اید ثولوژیک و سیاسی است: برای نمونه: فشارهایی که طبقات از لحاط اقتصادی مسلط می توانند بر دولت و در جامعه اعمال کنند؛ و

سازگاری ایدئولوژیک میان این طبقات و کسانی که قدرت را در دولت در دست دارند. رویکرد دوم بر «قیدوبندهای ساختاری»یی تأکید دارد که دولت در جامعهی سرمایهداری تابع آن است، و این واقعیت که، صرف نظر از موقعیت ایدئولوژیک و سیاسی کسانی که در دولت مسئولیت دارند، سیاستهای دولت می بایست انباشت و بازتولید سرمایه را تضمین کند. در رویکرد نخست، دولت همانا دولت سرمایهداران است؛ در رویکرد دوم، دولت سرمایه است. بااینهمه، این دو رویکرد مانمهالجمع نیستند بلکه مکمل یکدیگراند.

با همهی تفاوتی که میان این دو رویکرد وجود دارد، هر دو در این دیدگاه از دولت اشتراک دارند که دولت تابع و مقید به نیروها و فشارهای بیرون از خود است: در این دو منظر، دولت درواقع عامل یا ابزاری است که پویایی و انگیزهاش از بیرون تأمین میشود. این دیدگاه بخش بسیار بزرگی از دیدگاه مارکسیستی از دولت را از نگاه مارکس و انگلس به حساب نمی آورد. زیرا مارکس و انگلس میزان درخور توجهی خودفرمانی به دولت نسبت می دهند. ایس اصر به وینژه در رابطه با پدیده پی آشکار است که هم مارکس و هم انگلس توجیه خاصی به آن میدول می کنند و آن رژیم دیکتاتوری چون رژیم بناپارتیستی در فرانسهی پس از کودتای لویی ناپلئون بناپارت در ۱۸۵۲ است (← بناپارتیسم). مارکس در هجدهم برومر می گوید به نظر میرسد فرانسه در پی کودتا «از استبداد یک طبقه گریخته است فقط برای آنکه به زیر یوغ استبداد یک فرد، و درواقع به زیر یوغ قدرت یک فرد بی قدرت در آید». مبارکس می افزایند کنه «به نظر میرسد که کشاکش به نقطهی سازشی رسیده است که همهی طبقات، هم خاموش و هم ناتوان، در برابـر قنسداق تفنیگ به زانسو میافتنید» (ب ۷). مارکس هم چنین تقریباً بیست سال بعد در جنگ داخلی در فرانسه می گوید که بناپارتیسم «یگانه شمکل ممکن حکومت در هنگامی بود که بورژازی از دست رفته بود، و طبقهی کارگر هنوز قومی حکومت بیر کشور را به

دست نیاورده بود» (ب ۳)؛ و انگلس نیز در خاستگاه خانواده یادآور می شود که «بر سبیل استثنا»، «دوره هایی پیش می آید که طبقات در حال پیکار تقریباً چنان با هم توازن می بابند که قدرت دولت، به منزله ی واسطه ی آشکار، عجالتاً، درجه ی معینی از استقلال را از هر دو به دست می آورد» (ف ۹). سلطنتهای مطلقه ی سده های هفدهم و هجدهم، و رژیم های تاپلئون اول و تاپلئون سوم، نمونه های چنین دوره هایی هستند، چنان که حاکمیت بیسمارک در آلمان نیز چنین بود: انگلس می گوید که «در این جا سرمایه داران و کارگران به نفع یونکرهای کلم کار پروسی فقیر در برابر یک دیگر متوازن و نیز فریب داده می شوند». (ف ۹).

این ضابطهبندیها بسیار نزدیک به اظهار این نکته است که نمه تنها دولت از «خودفرمانی نسبی» برخوردار است، بلکه خبود را از جامعیه بیه پیکاباره مستقل کرده است، و این که دولت همان گونه بر جامعه فرمان روایی می کند که کسانی که زمام دولت را به دست دارند گمان دارند که مناسب است و بدون رجوع به هیچ نیرویی در جامعه که نسبت به دولت جنبهی بیرونی داشته باشد. نمونهی نخستین مورد بحث «استبداد شرقی» است (→ جامعهی آسیایی) که مارکس و انگلس در دهههای ۱۸۵۰ و ۱۸۶۰ توجه بسیار صرف آن کردند؛ ولی این بحث کاربرد کلی تر دارد. درواقع، «نظریهی مارکسیستی دولت» بی آن که بههیچروی دولت را به عامل یا ابزار فرودستِ نیروهای بیرونی بدل کند، در آن چهبسا بیش تر به چشم نهادی مینگرد متکی به خود، و با منافع و مقاصد خاص خود. مارکس در هجدهم برومر از قوهی مجریهی دولت بناپارتیستی به عنوان «سازمان عظیم دیوانسالاری و نظامی، دستگاه دولتی خلاق و گسترده، و ارتشی مرکب از نیممیلیون کارمند در کنار ارتش واقعی، که به نیممیلیون دیگر سر میزند» سخن میگوید؛ و در ادامهی سخن این نیرو را یک «پیکرهی انگلی ترس آور، که پیکرهی جامعهی فرانسه را مانند بردهی جنین در

احاطه گرفته و تمامی منافذ آن را بسته است» (ب ۷) وصف می کند. چنین «دستگاه دولتی» می بایست برای منافع و مقاصد خاص آن به کار گرفته شود.

بااینهمه، این امر ناقض مفهومی از دولت نیست که دغدغهی خدمت به مقاصد و منافع طبقه یا طبقات حاكم را دارد: درواقع، آنچه مورد بحث است شراكت میان کسانی است که دولت را در قبیضه دارنید، و کسانی که وسیایل فعالیت اقتیصادی را در تیصاحب و قبضه دارند. این مفهوم است که میبایست شالودهی مفهوم سرمایه داری انحصاری دولتی گرفته شود که توصیفی از سرمایه داری پیشرفته ی کنونی است که نویسندگان کمونیست «رسمی» به کار می گیرند. ایس توصیف، تا آنجا که حاکی از هم آمیزی قلمروهای سیاسی و اقتصادی است آسیبپذیر است، حالآنکه جایگاه واقعی جایگاه شراکت است، که بر پایهی آن قلمروهای سیاسی و اقتصادی هویتی جداگانه را حفظ می کنند، و در آن دولیت قیادر است بیا استقلال چشم گیرتری در حفاظت و دفاع از نظم اجتماعی یسی عمل كند كه طبقهى از لحاظ اقتصادى مسلط ذىنفع اصلی آن است. این استقلال حتا در ضابطهیمی که در آغاز از بیانیهی حزب کمونیست نقل شد نیز نهفته است، و چنین مینماید که دولت را به نهادی تابع مبدل می کند. زیرا مارکس و انگلس در اینجا از «مور مشترک کل بورژوازی» سخن می گویند: از این جا بهروشنی برمییآید که بورژوازی مرکب از عناصر متفاوت و خاص است؛ این که دارای منافع جداگانه و ویژه ی متعدد و نیز منافع مشترک است؛ و این که دولت است که باید امور مشترک آن را رتقوفتق کند. دولت نمی تواند بدون میزان درخور توجهی از استقلال جنين کند.

یکی از کارکردهای مهم دولت در شراکتاش با طبقه ی از لحاظ اقتصادی مسلط این است که همستیزی طبقاتی را سامان بخشد و ثبات نظم اجتماعی را تضمین کند. حاکمیت طبقاتی که دولت آن را تصدیق و از آن دفاع می کند شکلهای گوناگون

متعدد به خود می گیرد، از «جمهوری دموکراتیک» تیا دیکتاتوری؛ شکلی که حاکمیت طبقاتی به خود می گیرد برای طبقه ی کارگر دارای اهمیت بسیار است. بیااین همیه، در زمینیه یسی از مالکییت خصوصی و از آنِ خود کردن، دولت، صرف نظر از شکل آن، همچنان حاکمیت طبقاتی باقی می ماند.

پیش از جنگ جهانی اول، لنین نیـز ماننـد مـارکس و انگلس پیش از او، در اشاره به ایالات متحد آمریکا و بریتانیا به عنوان کشورهایی که «در آن آزادی سیاسی کامل وجود دارد» («مواد قابل اشتعال در سیاست جهان»، ۱۹۰۸، مجموعه ی آثار، ج ۱۵، ص ۱۸۶) در نقط می مقابل روسیهی تنزاری، به تمایزی میان شکلهای گوناگون حکومتی قابل شده بود. با درگیرشدن جنگ جهانی اول، لنین دیگر چنین تمایزهایی را مهم تلقی نکرد. او در پیشگفتار دولت و انقلاب، که تاریخ اوت ۱۹۱۷ را بر خود دارد، می گوید که «سرکوب هولناک طبقهی کارگر به دست دولت، کے بیشازپیش با مجامع سرمایهداری نیرومنید درمی آمیزد، بیشازییش هولناک می شود. کشورهای پیشرفته \_ منظورمان پسکرانهی این کشورها است \_ دارند برای کارگران به صورت زندانهای محکومان نظامی درمی آیند». او در متن جزوه تأکید دارد که با پیش آمدن جنگ «هم بریتانیا و هم آمریکا، بزرگ ترین و واپسین نمایندگان "آزادی" انگلوساکسون ـــ در سراسر جہان ے بہ ایس معنا کہ دارای هیچگونہ دارودستهی نظامی و دیوانسالاری نبودهاند، یکسر در پليدي تمام اروپايي، باتلاق خونين نهادهاي دیوانسالارانه منظامییی فرو رفتهاند که همهچیز را تابع خودشان میکنند و هر چیز را سرکوب میکنند» (مجموعـهی آثبار، ج ۲۵، صبص ۳۸۳، ۱۶- ۴۱۵). بنا درنظرگرفتن این نکته که در پی انقبلاب بالیشویکی گفتههای لنین در جهان مارکسیسم از اعتبار عظیمی برخوردار شد، امحای واقعی تمایز میان «دموکراسی بورژوایی» و دیگر شکلهای حاکمیت سرمایهداری (برای نمونه **فاشیسم**) می تواند به غفلت مارکسیستی

مهلکی از چنین تمایزهایی در سالیان بعدی کمک کرده باشد.

دغدغهی لنین در *دولت و انقالاب* و جاهای دیگر، پیکار با این مفهوم «رویزیونیستی» بود که دولت بورژوایی می تواند اصلاح گردد: دولت را باید «در هم شکست». این نکتهیی بود که خود مارکس در هجدهم برومر طرح کرده بود («همهی انقلابها به جای این که این دستگاه را درهم شکنند تکمیل کردهاند)، و همین را در هنگام کمون پاریس نیز مکرر کرد («کوشش بعدی انقالاب فرانسه دیگر، مانند گذشته، دستبه دست کردن دستگاه دیبوان سالارانه ب نظامی نیست، بلکه درهم شکستن آن است، و این شرط مقدماتی هر انقلاب مردمی واقعیی در این قباره است» (نامه بـه کوگلمـان، ۱۲ آوریـل ۱۸۷۱). آنگـاه دولت جای خود را به دیکتاتوری پرولتاریا میدهد که در آن چیزی روی میدهد که لنین آن را «جای گزینی عظیم نهادهای معین با نهادهایی از بیخ متفاوت» می نامد «.. به جای نهادهای ویبژهی اقلیت ممتاز (مقامات ممتاز، امرای ارتیش دایمی) خود اكثريت مى تواند مستقيماً همهى اين وظايف را انجام دهد، و هرچه مردم بهطورکلی وظایف قدرت را بیش تر انجام دهند، کمتر نیازی به وجود ایس قدرت خواهد بود». (*دولت و انقلاب*، مجموعهی آثار، ج ۲۵، صص ۲۰- ۴۱۹). این عیناً گنزارههای بنیادی مارکسیسم کلاسیک را درخیصوص این موضوع واگو می کنید. انگلس در پاره گفتار مشهوری از *آنتی دورینگ* گفته بود: «نخستین عملی که بهواسطهی آن دولت بهراستی خبود را نمایندهی کل جامعه قبرار میدهد ... به تصاحب در آور دن وسایل تولید به نام جامعه \_\_ درعین حال واپسین عمل مستقل آن به عنوان دولت نینز هست. دخالت دولت در روابط اجتماعی، در حیطههای پیاپی، زاید میشود، و سپس خودبـهخـود فرو میپژمرد؛ حکومت اشخاص جای خود را به ادارهی امور، و هدایت فرایندهای تولید می دهد. دولت "ملغا نمی شود". دولت فرو می پژمرد» (ص ۳۸۵: ایرانیکها

از متن اصلی است). این ارجاع و دیگر ارجاعهای متعدد به نوشتههای مارکس و انگلس نسان دهنده ی پیوستگیهای مارکسیسم کلاسیک با آنارشیسم است: تفاوت عمده میان آنها، دست کم درخصوص دولت، این است که مارکسیسم کلاسیک این عقیده ی آنارشیستی را مردود میشمارد که دولت را می توان در فردای انقلاب از میان برداشت.

مارکسیسم کلاسیک و لنینیسم همواره بر نقش قهری دولت، تقریباً تا طرد تمامی دیگر انواع دولت، تأکید ورزیدهاند: دولت اساساً نهادی است که طبقهی حاکم و استثمارگر به واسطهی آن در برابر طبقه یا طبقاتی که بر آنها مسلط است و استثمارشان می کنید قیدرت و امتیازهای خود را تحمیل و از آن دفاع میکند. یکی از یاریهای فکری مهم گرامشی به اندیشهی مارکسیستی کاوش اوست در این واقعیت که سلطهی طبقهی حاکم نه تنها از راه قهر و اجبار به دست مى آيد بلكه هم چنين از طريق اجماع حاصل مىشود؛ و گرامشی نیز تأکید دارد که دولت نقشی مهم در زمینههای فرهنگی و ایدئولوژیک و در تشکیل اجماع بازی می کند (← هژمونی). این فرایند میشروعیت، که در آن هم دولت و هم بسیاری از دیگرنهادهای جامعه درگیراند، طی دو دههی گذشته توجه چشمگیس مارکسیستها را به خود جلب کرده است. مسئلهیی که در این ارتباط ذهن پارهیی از نظریه پردازان را در سالیان اخیر به خود مشغول داشته این است که دولت در رژیمهای سرمایهداری دموکراتیک تا کجا قادر است از عهدهی وظیفهی احراز اجماع در شرایط بحران و انقباض برآید. از یک سو، دولت در این رژیمها لازم است انواع انتظارات عمومی را برآورد. از سوی دیگر، همچنین لازم است که نیازها و خواستههای سرمایه را برآورد. استدلال میشود که ناسازگاری فزایندهی ایس ملزومات نوعی «بحران مشروعیت» پدید می آورد که در چاچوب رژیمهای سرمایهداری دموکراتیک به آسانی حـل شـدنی نیـست (← بحران در جامعهی سرمايهداري).

تأسیس دولت شوروی ناگزیر چالش مفهومی مهمیی را در برابر نظریههای مارکسیستی دولت طرح کرد؛ زیبرا این جا جامعه یی قرار داشت که در آن وسایل تولید به مالکیت عصومی درآمده و حکومت آن سرسپردگی خود را به مارکسیسم اعلام کرده بود. این امر مسئلهی ماهیت دولتی را که به وجود آمده بود پیش کشید. بااینهمه، هرگونه بحث در باب این مسئله تحتالشعاع تجربهی استالینیسم قبرار گرفت و، چنان که انتظار می رفت، اندیشهی استالینیستی در باب دولت بر اهمیت فوق العاده و دیرمان دولت تأکید می ورزید: دولت بی آن که به هیچروی «فرو پژمرد»، می بایست همچون انگیزهانندهی اصلی در ساختمان سوسیالیسم، و نیز دستوینجه نرمکردن با دشمنان متعدد داخلی و خارجی تقویت گردد. «انقلاب از بالا» که استالین از آن سخن می گوید، باز به گفتهی او، «به ابتکار عمل دولت» انجام میگیرد.

استالین همچنین مدعی است که ایس دولت «دولت طراز نوین» است که بازنمای منافع کارگران، دهقانان و روشن فکران به سخن دیگر، کل جمعیت شوروی ساست. به ایس تعبیر، دولت دیگر دولت طبقاتی نیست که بکوشد قدرت و امتیازهای طبقه ی حاکم را به زبان اکثریت قاطع حفظ کند؛ بلکه، به عبارتی که در دوران خروشچف به کار رفت، «دولت تمامخلقی» است.

این مدعا از جانب منتقدان مارکسیست رژیم شوروی قویاً مورد مناقشه قرار گرفت. نظر آنها در باب دولت شوروی (و دولت در همهی رژیمهای سنخ شوروی) سخت تحت تأثیر داوری آنها دربارهی ماهیت جامعههای سنخ شوروی قرار داشته است. آن دسته از منتقدان هم که این جامعهها را جامعههای طبقاتی شمردهاند، دولت را در این جامعهها ابزار «طبقهی جدید» گرفتهاند، و، بهخودی خود، از لحاظ مفهومی تفاوت مهمی میان این دولتها با دیگر دولتهای طبقاتی قایل نشدهاند. از سوی دیگر، آن جامعههای طبقاتی قایل نشدهاند. از سوی دیگر، آن دسته از منتقدانی که جامعههای سنخ شوروی را

جامعههای «گذار» میان سرمایه داری و سوسیالیسم شمردهاند، و مفهبوم «طبقهی جدید» را مبردود دانستهاند، از دولت در این جامعهها به منزلهی «دولت معیبوب کسارگران»، زیبر سلطهی «دیبوانسالاری» آرزومند قدرت و امتیاز سخن میگویند، و این که انقلاب کارگران سرانجام آنها را بیرون خواهد راند (ب طبقه؛ تروتسکی). این مباحثه هم چنان ادامه دارد؛ درهرحال، در میسان چهرههای اصلی این بحث، در باب قدرت عظیم دولت در این جامعهها، اختلاف نظری وجود ندارد؛ هم چنان که در این نکته نیز مناقشه نیست که زمام خود دولت به دست رهبران حزبی است (ب بحران در جامعهی موسیالیستی).

مارکسیستهایی که با موضوع دولت در جامعههای سرمایه داری سروکار دارند با مسایل متفاوت متعددی نیز روبه رو هستند: ماهیت دقیق و نقش دولت در جامعه های سرمایه داری پیشرفته ی کنونی چیست؟ خصلت طبقاتی این جامعه ها چه گونه خود را نمایان می سازد؟ تا کجا می توان دولت را به ابزار طبقات فرودست مبدل کرد؟ چه گونه می توان در جامعه ی سوسیالیستی آتی، دولت را از تصاحب میزان مفرطی از قدرت بازداشت؟ یا، به قول مارکس در نقد برنامه ی گوتا، در چنین جامعه یی دولت چه گونه می تواند خز دستگاهی که بر جامعه تحمیل می شود به دستگاهی مبدل گردد که کاملاً تابع آن است؟» این مسایل و بسیاری از دیگر مسایل حلنشده در باب دولت در سالیان متمادی بعدی، در بحث مارکسیستی مسلماً بایگاهی مهم بدان خواهد بخشید.

برای آگاهی افزون تر ← بیتهم، دی. ۱۹۸۴؛ دریپر، ایسچ. ۱۹۷۷؛ اوانز، آر، روشمیر، دی. و اسکپول، تسی. ۱۹۸۵؛ گرامشی، ای. ۳۵–۱۹۲۹ (۱۹۷۱)؛ جساپ، بسی. ۱۹۸۲؛ لنسین، وی. ۱۹۸۵؛ ۹۸۹)؛ مسکللسن، جسی. ۱۹۸۹؛ میلیبند، آر. ۱۹۸۳؛ پارکین، اف. ۱۹۷۹؛ پـولانتزاس، ان. ۱۹۷۷؛ تربورن، جی. ۱۹۷۸؛ تاکر، آر. سی. ۱۹۷۷.

رالف میلیبند

# دولتشهر (city state) ← جامعهی باستان

# دويچر، أيزاك (Deutscher Isaac)

زادهی ۳ آوریل ۱۹۰۷ در چرزانوف در نزدیکی کراکو؛ درگذشتهی ۱۹ اوت ۱۹۶۷، در روم. در خسآنوادهی یهودی مذهبی زاده شد و انتظار می رفت که به سلک پژوهندگان تلمود درآید، ولی در سالهای جوانی باورهای دینی خود را ترک گفت و در ۱۹۲۷ به حنزب کمونیست غیرقانونی لهستان در ورشو پیوست. در ۱۹۳۳ به سبب مخالفتاش با خطی که در آن هنگام در خصوص فاشیسم در حزب چیرگی داشت از حزب اخراج شد؛ بر پایهی این خط، خطر فاشیسم برای طبقهی کارگر بیش از خطر سوسیال دموکراسی نبود. دويجر با مخالفت تروتسكيستي با استالينيسم بيونىد برقرار ساخت، ولي به عضويت حيزب سوسياليست لهستان درآمد. او در ۱۹۳۸ به مخالفت با تشکیل بین الملل چهارم (تروتسکیستی) برخاست، زیرا بر آن بود که شرایط برای تأثیرگذاری آن مهیا نیست. در ۱۹۳۹ ورشو را به قصد لندن ترک گفت، و از ۱۹۴۰ تا ۱۹۴۲ به خدمت ارتش لهستان درآمد. از آن پس کار روزنامهنگاری برای نشریههای *اکونومیست و آبـزور* را با نوشتن مقالهها و کتابها، و سخنرانیها و گفتارهای رادیویی گهگاهی درهم آمیخت. او در کرسی استادی تریولیین دانشگاه آکسفورد در نیمسال ۶۷-۱۹۶۶ درس گفتارهایی ایراد کرد؛ این درس گفتارها بـا عنـوان انقلاب پایان نیافته: روسیه ۱۹۶۷–۱۹۱۷ (۱۹۶۷) منتشر شد.

نوشتههای عمده ی دویچر عبارتاند از «زندگینامه ی سیاسی استالین» و کتابی سهجلدی درباره ی تروتسکی. ایس آثار نمونههای برجسته یلی زندگینامه نویسی به شیوه ی مارکسیستیاند، و نیز به دلیل کیفیت ادبی شان چشم گیراند. دویچر در این آثار و دیگر نوشته ها، می کوشد ارزیابی متعادلی از تجربه ی شوروی به دست دهد. او منتقد بابرجا و انعطافناپذیر

استالین و استالینیسم بود؛ ولی نکوهش خود را با ارزیابی مثبتی از آنچه با «انقلاب از بالا»ی استالین به دست آمده بود همراه کرد. یکی از مضمونهای اصلی نوشتههای دویچر این بود که طبقه ی کارگر تازه یی در اتحاد شوروی در حال پدیدآمدن است که در موقع مناسب به قول «انقلاب پایاننیافته»یی که در اکتبر ۱۹۱۷ آغاز شد وفا خواهد کرد.

برای آگاهی افسزون تسر ← دویچسر، آیسزاک ۱۹۴۹؛ ۱۹۶۸؛ ۱۹۶۸؛ ۱۹۶۸؛ ۱۹۶۸؛ ۱۹۶۸؛ ۱۹۶۸؛ ۱۹۶۸؛ ۱۹۶۸؛ هورویتس، دیوید ۱۹۷۱؛ سیره، ال ۱۹۸۴. رالف میلی بند

#### دهقانان (peasantry)

مارکس و انگلس از اهمیت تاریخی دهقانان و اهمیت دهقانان در اروپای عصر خود (و دیگر جاها) به شدت آگاهی داشتند. افزونبراین، هر دو بیر نیاز به وارسی دهقانانی که از لحاظ اجتماعی متمایزانید تأکیید داشتند. برای نمونه، مارکس هنگامی دست به این کار می یازد که «تکوین بهرهی مالکانه زمین سرمایهداری» را مورد وارسی قرار می دهد، و بر گذار از فئودالیسم به سرمایه داری پرتو می افکند (سرمایه، ج ۳، ف ۴۷). در اواخر سدهی نوزدهم، مارکسیستهای اروپایی، ازجمله انگلس، هستی ادامه یافتهی دهقانان را در اروپا در شمار هسئله ی ارضی می آوردند: بازتاب گذار ناکامیل به سرمایه داری. نکته ی محوری مسئله ی ارضی واقعیت دهقانان تمایز یافته بود.

در اتحادیه شوروی در دهه ی ۱۹۲۰، بخش حساس مباحثه بر سر گذار سوسیالیستی بر دلالتهای ضمنی بر وجود حقر > دهقانی بزرگ تمایزیافته متمرکز بود. بخش اعظم کار ثمربخش در باب این موضوع را مارکسیستهای ارضی انجام دادنید که رهبرشان ال. ان. کریتسمن بود (کاکس و لیتلجان ۱۹۸۴). در جنبشهای آزادی بخش ملی و در انقلابهای سده ی بیستم، قشرهای خاصی از دهقانان نقشی مهم، گرچه بحثانگیز، بازی کردهاند: پاره یی نویسندگان بر نقش

دهقانان فقیر، و پارهیی دیگر بر نقش دهقانان میانه حال تأکید کردهاند (بایرز در رحمان ۱۹۸۶). در کشورهای فقیر کنونی، دهقانان که از لحاظ اجتماعی متمایزاند عرض اندام میکنند.

اصطلاح «دهقانان» در گفتمان مارکسیستی عموماً برای تشخیص انبواع شبکلهای تولید کشاورزی غیرسرمایهداری یا غیرسوسیالیستی به کار میرود. ولی این اصطلاح، در چنین کاربردی، بیش تبر اصطلاحی توصیفی است تا مقوله یی تحلیلی. بدین گونه، کوشش برای تشخیص شیوهی تولید دهقانی متمایز، که باید به شیوههایی افزوده شود که معمولاً به کار گرفته می شود (فئودالیسم، سرمایهداری، سوسیالیسم و مانند آن) جایگاهی پذیرفتنی در تحلیل مارکسیستی نیافته است (اننیو، هرست، ترایب ۱۹۷۷). نخستین کوشش از این دست، اهتمام نظریه پرداز دهقانی نوپوپولیست مهم روسی، ای. وی. چایانوف، به زبان مارکسیستی بیان نشده و نمی تواند با آن تطبیق یابد.

کریتسمن تعریف زیر را از کشاورزی دهقانی به دست میدهد، که دهقانان را به زبان مارکسیستی برمی گرداند:

کسفاورزی دهقانی عبارت از کسفاورزی تولیدکنندگان خُرد است. وجه ممینز آنها حضور در فعالیت و ایل تولیدشان و کاربرد نیروی کار خودشان است. به سخن دیگر... رابطهای میان نیروی کارشان و وسایل تولیدشان به تنهایی می توانید وجه ممینز کشتزار دهقانی باشد (به نقل کاکس در کاکس در کاکس و لیتلجان ۱۹۸۴، ص ۲۵).

دهقانانی با چنین وجوه ممیزی، که خود جزء سازنده ی شیوه ی تولیدی متمایز به شمار نمی آیند، در انواع شیوههای تولید از سپیده دم تاریخ مکتوب وجود داشته اند. در برداشت مارکسیستی، دهقانان را «باید برحسب شیوه ی تولیدی که در آن قرار گرفته اند، و نیز از طریق ملاحظه نیروها و روابط تولیدی متمایز کننده ی آن شیوه مورد تحلیل قرار داد. دهقانان

موجودیتهایی مستقل نیستند، بلکه بخشی از ساختار طبقاتی روستایی به شمار میآیند.

تعریف کریتسمن را میتوان تعریفی شمرد که اقتصاد دهقانی را، از دیدگاه تحلیلی مارکسیستی، به صورت یک نمونه از تولید کالایی خرد مشخص میکند. این نگرش شیوهی روشن گری در بررسی دهقانان در کشورهای فقیر کنونی، و در گستره یی از موقعیتهای تاریخی، در آنجایی به شمار میآید که دهقانان کالا را برای مبادله تولید میکنند. برای نمونه، برنستاین را برای مبادله تولید میکنند. برای تحلیل دهقانان افریقایی فراهم میآورد.

در بررسی تمایز گذاری دهقانان، ضابطهبندیهای لنین (۱۸۹۹) و مائو (۱۹۳۳) بهویت و مؤثرانید. در میان مارکسیستهای کنونی، اووتسا پاتنایک (۱۹۸۷) به تحلیل تمایزگذاری با قدرت تمام و بهطرزیبدیع یاری رسانده است. در این جا باید اختلاف بنیادی میان برداشت مارکسیستی و برداشت نوپوپولیستی را یادآور شویم. نوپوپولیستهایی چنون چاپانوف بیش تنر بنر تمایز گذاری جمعیت شناسانه تأکید دارند تا بر تمایزگذاری اجتماعی. این نگرش را هریسن (۱۹۱۷) در مورد روسیه، و برای نمونیه، رحمیان (۱۹۸۶) در مورد بنگلادش آزموده و مردود شمردهانند. در این دیدگاه یویا، آنگونه که کریتسمن مشخص میسازد، دهقانان دارای بخشهایی به شمار می آیند که می توانند نشانه هایی از حرکت به سوی جایگاه پرولتری (دهقان فقیر) از خود بروز دهند؛ بخشهایی که می توانند امکان تبدیل شدن به طبقه ی سرمایه دار را (دهقانان ثروتمند) در بر داشته باشد؛ و، درواقیع، بخشهایی که بنه سنوی وضع دهقبانی «سنرنمونی» (دهقانان میانه حال) می گرایند چنین گرایش هایی مى توانند با ضعف پيش روند، يا مى تواننىد بىا قىدرت بسيار ببالند. دهقانان تمايزيافته مي توانند طي دورههای طولانی زمانی در ترازی ویژه خود را بهخوبی بازتولید کنند: تمایزگذاری، به تعبیری، می تواند کشی باقی بماند. هیچ تضمین ضروری در میان نیست که

چنین دهقانانی به کشاورزی سرمایهداری کاملاً توسعه یافته تبدیل شوند: یعنی که فرایندی که بنیاد تمایزگذاری را تشکیل می دهد دگرگونی کیفی پدید آورد.

می توان دهقانان را، از یک سو، از طبقه می کارگران مسزدی، و از سبوی دیگر، از طبقه می کشاورزان سرمایه دار متمایز ساخت. دهقانان می توانند در نهایت، در جایی که راه سبرمایه داری پیمبوده مسی شود، به نحوباز گشتناپذیر تجزیه گردند و به این دو طبقه ی اخیرالذکر مبدل شوند. ولی در شرایط واپس ماندگی اقتصادی، یک سر متمایز از آنها وجود خواهند داشت. دهقانان، همچنین، می باید از طبقه می اجاره دار متمایز گردند. ما می توانیم این تمایزها را پی بگیریم تا از دیدگاهی مارکسیستی ماهیت احتمالی دهقانان را در انواع موقعیتهای تاریخی تشخیص دهیم و نیز مفهومی از آنچه دهقانان از لحاظ تاریخی تمایزیافته دار در اور از کنیم.

کارگر مزدی محض از وسایل تولید جدا شده است. این کارگر «به این معنای دوگانه آزاد است که به عنوان مرد آزاد میتواند نیروی کار خود را همچون کالای خود بفروشد، و اینکه از سوی دیگر هیچ کالای دیگری برای فروش ندارد، بیبهره از هر چیز ضروری برای تحقق نیروی کار خویش است» (سرمایه، ج ۱، ف ۶). او هیچ مالکیتی بر وسایل تولید، و هیچ دسترسی به وسایل معاش ندارد. بنابراین، میبایست نیروی کار خود را بفروشد.

برعکس، علامت مشخصه ی دهقان این است که به این معنای کامل از وسایل تولید جدا نیست. ممکن است زمین را از دست بدهد، و ممکن است با چشمانداز ازدستدادنِ باز هم بیشتر روبهرو شود. به سخن دیگر، ممکن است دهقانی فقیر شده باشد، یا در فرایند فقیرشدن باشد. ولی مادام که زمین در اختیار دارد و ابزار تولید را در اختیار دارد، دهقان است. او ممکن است دارای زمین باشد، یا ممکن است آن را اجاره بدهد، یا ممکن است هر دو کار را بکند.

صرف نظر از وسایل دسترسی او به زمین، یکی از ویژگیهای متمایزکننده ی قطعی دهقان دارایی بر آن زمین است. او ممکن است به فروش نیروی کار خود به دیگران به منظور تضمین بقای خود ناگزیر شده باشد: باز، این یکی از ویژگیهای ممیز دهقانان فقیر است. ولی مادام که این یگانه وسیله ی بقای او نباشد، دهقان است.

از جمله ی ویژگیهای ممیز کشاورز سرمایه دار ایس است که او «دارنده ی پول، وسایل تولید، وسایل معاش است، کسی است که با خریدن نیروی کار سایر مردم، مشتاق افزودن بر مجموع ارزشهایی است که در دارایی [خود] دارد» (سرمایه، ج ۱، ف ۲۶). یکی از پیششرطهای کشاورزی سرمایه داری کاملاً شکل گرفته ایس است که «برزگرانِ واقعی زمین کارگران مزدی یسی هستند که سرمایه دار به کار میگیرد، یعنی کشاورزِ سرمایه داری که صرفاً به عنوان زمینه ی ویژه یی از استثمار برای سرمایه در کشاورزی درگیسر مسی شود» (سرمایه، ج ۳، ف ۳۷). کشاورز سرمایه دار ارزش اضافی را منحصراً از طریق رابطه ی مزدی تصاحب می کنید: از خرید، به کارانداختن و استثمار نیروی کار دیگران. ایس شرط لازم، اگر نه استثمار نیروی کار دیگران. ایس شرط لازم، اگر نه کافی، وجود کشاورزی سرمایه داری است.

بااین همه، دهقان کار خانواده را به کار میگیرد. می توان، به نحوآرمانی، دهقانی «سرنمونی» را در نظر آورد که فقط از کار خانواده استفاده می کنید. افزون براین، جایی که دهقانان از لحاظ اجتماعی تمایز یافته اند، ممکن است این امر یکی از ویژگی های ممیز دهقان فقیر یا دهقان میانه حال باشد. ولی دهقان سحتا دهقانی فقیر یا میانه حال سمکن است از کار غیرخانوادگی به خوبی استفاده کند. می تواند هم کارگر اجیر کند و هم کار خود را بفروشد؛ در اوج فصل های کاری (برای نمونه، هنگام برداشت محصول یا مئلاً در کشت برنج هنگام نشاکردن) قیدوبندهای سفت وسخت کار را بردارد، یا حتا به مدتی دراز تر. بخشی از دهقانان گار را بردارد، یا حتا به مدتی دراز تر. بخشی از دهقانان شروت مند هی توانند «طبقه یی استثمار گر

و تصاحب کننده ی مازاد» را تشکیل دهند (پاتنایک ۱۹۷۶ می ۱۹۷۵). درواقع نسبت بزرگی از درون داد کار روی زمینِ دهقان ثروت مند می تواند کار مزدی باشد. بااین همه، آنچه دهقان را از کشاورز سرمایه دار متمایز می سازد توسل مستمر او به خانواده و کار دستی است.

طبقهی اجاره دار طبقه یی است که زمین در اختیار دارد و آن را به موجران اجاره می دهد: از طریق اجباره مازاد را تصاحب می کند. اجاره دار می توانید بخشی از زمیناش را، یا از طریق دهقانانی که کار را به شکل کار اجارهیی، و یا از طریق بیگاری تأمین میکنند، كشت كند. بااينهمه، جايىكه شكل مسلط استثمار اجاره است، با طبقهیی اجاره دار سروکار داریم. دههان می تواند به خوبی زمین خود را در اختیار داشته باشد، بخشی از آن را کشت کند و بخشی از آن را برای اجاره کنار بگذارد. بااینهمه، بهاین ترتیب نمی توان او را اجارهدار، یا بخشی از طبقهی اجارهدار شمرد. تاآنجا که او هنوز کشت می کنید، و دارای دیگیر مشخیصهی متمایز کننده یک دهقان است، میهایست بر او نام دهقان ــ دهقان ثروتمند، يا كولاك ــ گذاشت و نـه عضوی از طبقهی اجاره دار. همین منطق در مورد آن دسته از دهقانانی راست درمیآید که با بهرهی رسایی پول قرض میدهند.

شاید تفاوتهای مهم میان کشورهایی که مسیری واحد را دنبال می کنند (خواه سرمایهداری و خواه سوسیالیستی) منوط به درجات تفاوت در گستره و ماهیت تمایزگذاری دهقانان است (برای مسوره سرمایهداری بایرز ۱۹۹۱). تمایز میان کشورهایی که مسیرهای جداگانهیی را در پیش می گیرند، تاحدودی، از نقش متفاوتی سرچشمه می گیرد که به تمایزگذاری در هر مسیر نسبت داده می شود. برای مسیر سرمایهداری موفق، فرایندهای فارغ از قیدوبند تمایزگذاری اجتماعی، دست کم در برخی موارد، تمایزگذاری اجتماعی، دست کم در برخی موارد، می تواند اساسی باشد. در حاکمیت سوسیالیسم، کوشش برای ازمیان برداشتن تمایزگذاری به سود

ساختارهای جمعی می تواند صورت گیرد. جایی که استراتژیهای پوپولیستی دنبال می شود، کوشش برای به حداقل رساندن آن، یا جای گزین ساختن آن با دارایی های فردی و کوچک می تواند توصیه شود.

برای آگاهی افزون تر→ برنستاین، هنری ۱۹۷۹؛ بایرز، تی. جِی: ۱۹۸۹؛ ۱۹۹۸؛ کاکس، تـری و لیتسلجـان، گری ۱۹۸۴؛ اننیو، جودیت، هرست، پل و ترایب، کیت ا۹۷۷؛ هریسن، مـارک ۱۹۷۷؛ نشریهی پژوهشهای دهقانی، از ۱۹۷۳؛ له این سو (دورهی ۱، شـمارهی ۱)؛ لنین، وی. ای. ۱۹۷۹؛ ۱۹۴۰)؛ مانو تسهتونگ ۱۹۳۳ لنین، وی. ای. ۱۹۸۹ اووتـسا ۱۹۷۶؛ رحمـان، آتی اور ۱۹۸۶؛ رحمـان،

تى. جى. بايوز

#### دیالکتیک (dialectics)

دیالکتیک که در اندیشهی مارکسیستی احتمالاً بیش از هر موضوع دیگر محل مناقشه است، دو موضوع عمده را طرح می کند که بحث فلسفی مارکسیستی بدان می پردازد. یعنی سرشت وام مارکس به هگل و این برداشت که مارکسیسم یک علم است. در سنت مارکسیستی عامترین تأکیدها بر این مفهوم عبارتانید از الف) به عنوان یک روش، و معمول ترین روش علمی که دیالکتیک معرفت *شناختی* را به عنوان نمونه ذکیر می کند؛ ب) مجموعه یی از قبوانین پیا اصول، کمه بر بخشى يا كل واقعيت فرمان رواست، يعنى ديالكتيك هـستى شناختى؛ و ج) حركت تاريخ، ديالكتيك مبتنی بر رابطه. همگی این سه مبورد را در مبارکس مى توان يافت. ولى بارادايم هاى أن ها عبار تند از اظهارنظرهسای روششسناختی مارکس در سرمایه، فلسفهی طبیعت که انگلس در آنتی دورینگ طرح می کند، و «هگلیانیسم برونهگلی» لوکاچ دورهی آغازین در تاریخ و آگاهی طبقاتی ــ متونی که مى توان آنها را به ترتيب اسناد بنيادگذار علم اجتماعي مارکسیستی، ماتریالیسم دیالکتیکی، و مارکسیسسم **غربی** شمرد.

دو صورت صَرُفی از دیالکتیک در هگل هست: الف) به عنوان فرایندی منطقی؛ و ب) و دقیق تر، همچون زاینده ی این فرایند.

الف) در هگل اصل ایدنالیسم، فهم نظرورزانهی واقعیت همچون روح (مطلق)، همانا دو پارهی کهن دیالکتیک، یعنی مفهوم النایی از دیالکتیک همچون خرد و مفهوم ایونی از دیالکتیک هم چون فرایند را در مفهومی از دیالکتیک همچون فرایند خودزایا، خودتمایزبخش و خودویژهگردان خبرد بیا هیم متحبد میسازد. مفهوم نخست از متناقض نماهای زنون أغاز مه شود، از میان دیالکتیک متفاوت سفراطی، افلاطونی و ارسطویی عبور میکند و از طریق عمل بحث و جدل سدههای میانی به نقد کانت می رسد. مفهوم دوم معمولاً شکلی دوگانه به خود میگیسرد: در دیالکتیکی فرازنده، وجود واقعیتی برتر (بـرای نمونـه شکلهای خدا) به اثبات می رسد؛ و در دیالکتیکی فرودآینده، تجلی آن در جهان پدیداری توضیح داده مے شود. سرنمون ها عبارتاند از دیالکتیک فراگذرندهی مباده در شبکگرایسی روزگار کهن و ديالكتيك درون مانساي خود تحقسق بخسشي الهسي فرجام شناسي نوافلاطوني ومسيحي از افلوطين و ارپیوجنا به این سو. آمینزش مرحلههای فرازنده و فرودآینده به الگویی شبه زمانی از وحدت اصیل، فقدان یا انقسام و بازگشت یا یگانگی دوباره؛ یا به الگوبی شبهمنطقی از تجسد و فعلیت بخشی می انجامد. آمیزش رگههای النایی و ایونی به مطلبق هگلی میانجامد \_ فرایندی منطقی یا دیالکتیک که با بیگانهساختن خویش خود را تحقیق می بخشد، و خودیگانگی خویش را، با واشناختن ایس بیگانگی همچون هیچچیز دیگر مگر بیان یا تجلی آزادانهی خود، بازمیگرداند؛ و این در خود دستگاه هکلی چکیده می شود و به کمال می رسد.

ب) نیروی انگیزنده ی این فرایند دیالکتیک به معنای دقیق تر کلمه است، که هگل آن را «دریافتن اضداد در وحدتشان یا دریافتن مثبت در منفی» مینامد

(۱۸۱۶ – ۱۸۱۲ (۱۹۶۹) ص ۵۶). این روشی است که مفسر دیالکتیکی را توانا میسازد تا به ملاحظه ی فرایندی بیردازد که به مدد آن مقولهها، مفهومها یا شکلهای آگاهی از یکدیگر سرچشمه می گیرنید تا کلیتهای بهمراتب دربرگیرندهتری را تیشکیل دهند، تا نظام مقولهها، مفهومها یا شکلها در کل به کسال برسند. ننزد هگل حقیقت کل است و خطبا در یکسویگی، نقصان و انتزاع است؛ این را می توان از راه تنضادهایی کنه پدیند منی آورد و علاج آن ها از راه گنجاندنشان در شکلهای مفهومی تامتر، غنی تر و مشخص تر تشخیص داد. در جریان این فرایند اصل بلندآوازهی فراسیری مشاهده می شود: همچنان که دیالکتیک آشکار میشود هیچ بینش جزیبی هرگز از دست نمی رود. درواقع، دیالکتیک هگلی به دو شیوهی اساسی پیش میرود: با بر أفتاب افکندن أنجه در مفهومی پوشیده است ولی آشکارا بیان نمی شود، یا با ترمیم کمبودی، فقدانی یا نارسایییی در آن. اندیشهی «دیالکتیکی» در نقطهی مقابل اندیشهی «بازتابی» (یا تحلیلی)، شکلهای مفهومی را در پیوند دوسویهی نظاممندشان درمیهابید، و نه فقط تفاوتهای متعینشان را، و هر بالندگی را فرآوردهی مرحله کمتر بالیدهی پیشین میشمارد، که ایس در حكم حقيقت ضروري يا به تحقيق رسيدن آن است؛ بهنحویکه همواره کشاکشی، طنزی نهفته یا شگفتی در حال تکوینی وجود دارد میان هر شکل و آنچه در فرایند شدن است.

مهم ترین مرحله های شکوفایی اندیسه ی مارکس بر پایه ی دیالکتیک هگلی عبارتاند از یک) تحلیل درخشان از منطق «رازورانه»ی این دیالکتیک در نقد فلسفه ی دولت هگل، که در دستنوشته ی فرجامین دستنوشته های فلسفی و اقتصادی، آنجا که مفهوم ایدنالیستی هگل از کار به وسط صحنه می آید، از سر گرفته می شود؛ دو) در آثاری که بی درنگ در پی می آید: خانواده ی مقدس، ایدئولوژی آلمانی و فقر فلسفه نقد هگل مشمول بورش جدل آمین

بی رحمانه یی بر فلسفه ی نظرورزانه به معنای دقیق

صرفنظر از وام مارکس به هگل، انسجام چشمگیسری در انتقادهای او از هگل در فاصله سالهای ۱۸۴۳ تا ۱۸۷۳ وجود دارد. الف) از لحباظ صوری، سنه هندف حملهی اصلی در میان است ــ وارونگـیهـای هگـل، اصل همانستی او و رازوری منطقی او. ب) از لحاظ ذاتی، توجه مارکس معطوف بر ناکامی هگل در حفیظ خودمختاری طبیعت و تاریخمندی شکلهای اجتماعي است.

خود را برنیاورد که «آنچه را در روشی که هگل

کشف کرده، عقلانی و درعینحال پوشیده در رازوری

است، در دو سه ورق چاپی در دسترس عقبل عبادی

انسان قبرار دهم» (نامهی مبارکس به انگلس، ۱۴

ژانویهی ۱۸۵۸).

الف) ۱) از نظر مارکس، هگل از بابت سه وارونگی یا عکس موضوع و محمول مقصر است. در هر یک از این موردها مارکس موضع هگل را چون وارونگی توصیف می کند، و موضع خود را وارونه کردن وارونگی هگل ــ وارونگی وارونگی. بدینسان مارکس در نقطهی مقابل هستى شناسى ايدئاليستى مطلق، معرفت شناسى خردگرای نظرورزانه و جامعه شناسی ایدنالیستی ذاتی هگل، برداشتی از کلیها همچون خصیصههای چیزهای جزیمی، شناخت همچمون امر تجربی کاهشناپذیر، و جامعهی مدنی (شیوههای تولید بعدی) همچون بنیاد دولت را قرار میدهد. ولی روشن نیست که آیا مبارکس صرفاً خیلاف موضع هگیل را تصدیق می کند یا مسئله آفرین آن را دگرگون سماخته است. درواقع، ماركس معمولاً كار دوم را انجام مىدهد: نقد او همان اندازه متوجبه حيدها و روابط هگل است که متوجه «وارونگیها»ی او. مارکس ذهن ناکرانمنید را بیرونفکنی تبوهمی هیستومندیهای کرانمند (بیگانهشده) و طبیعت را همچون واقعی فراگذرنده میشمارد؛ و غایتشناسی روحی ناکران مند هگلی و ذهن وحشتزده و کرانمند جای خود را به تعهدی روششناختی به پژوهش متکی بر روابط علی ميان انسانيتي تاريخاً در حال ظهور و باليدن و

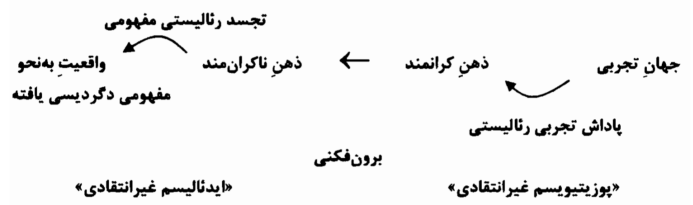
کلمه میشود؛ سه) از زمان *گروندریسه* به ایس سو، باز ارزیابی مثبت معینی از دیالکتیک هگلی دست میدهد. دامنهی این بازارزیابی همچنان محل بحث و نظر زنده است. بااینهمه، به نظر می آید دو چیز شکبردار نیست: این که مارکس همچنان به دید انتقادی خود به دیالکتیک هگلی به معنای دقیق کلمه ادامه می دهد و بااین همه بر این باور است که خود با دیالکتیکی کار میکند که با دیالکتیک هگلی پیوند دارد. از این جاست که در خصوص دورینگ می گوید: «او خیلی خوب می دانید که روش تحول و بالندكي من هكلي نيست، زيرا من ماترياليستام و هگل ایدئالیست است. دیالکتیک هگل شکل بنیادی تمامی دیالکتیک به شمار می آید، ولی فقط پس از آن که شکل رازورانهی آن به دور انداخته شود، و دقیقاً همین است که روش مرا متمایز می کند» (نامه به کوگلمان، ۶ مارس ۱۸۶۸). و هماو در پی گفتار ویراست دوم سرمایه مینویسد: «رازوری دیالکتیک در دستان هگل بههیچرو مانع از آن نیست که او نخستین کسی باشد که شکلهای کلی حرکت آن را به شیوه یی جامع به دست دهد. دیالکتیک او بر سر ایستاده است. باید آن را وارونه کرد تا هستهی عقلانی درون پوستهی رازورانه را کشف کرد.» این دو استعاره ــ استعارهی واروسه کردن و استعارهی هسته ــ موضوع نظرورزی کمابیش کلامی بوده است. بـ نظـر میرسد استعارهی هسته دلالت بر این دارد که مارکس استخراج بخشی از دیالکتیک هگلی را ممکن میشمارد ـ و این هم در مقابل یک) این دیدگاه هگلی جنوان مشربانه و انگلیسی است که استخراج تمامعیار روش دیالکتیکی از دستگاه هگل امکان پذیر است و هم در مقابسل دو) دیسدگاه منتقدان پوزیتیویستینگر از برنشتاین تا کولتی دایر بر ایس که هیچ استخراجی به هیچرو ممکن نیست، و ایس که دیالکتیک هگلی را ایدنالیسم هگل به کلی از اعتبار میاندازد. دریغ است که مبارکس هرگز این آرزوی

طبیعتی فروکاستناپذیر ولی تغییردادنی میدهد. مارکس همچنین سه وارونگیییی را که در هگل تشخیص میدهد بهوضوح متمایز نمیسازد. بااینهمه تمایزشان در خطهای دوم و سوم انتقاد مارکس به نحو نهفته و ضمنی وجود دارد، و جای فروکاست هستی به شیناختن («مغالطهی شیناختی») و فروکاست علم به فلسفه («توهم نظرورزانه») را از سوی هگل دقیقاً معین میکند.

۲) نقد مارکس از اصل همانستی (همانستی هستی و اندیشه در تفکر) دو لایه است. در نقد بیرونسی که از خط روشن دگرگونکننده ی فویرباخ پیروی میکننده مارکس نشان میدهد که جهان تجربی چهگونه به

صورت پی آمدی از تجسد اندیسه ی هگل پدیدار می شود؛ ولی در نقد درونی خود، مارکس مدعی است که جهان تجربی درواقع شرط نهانی آن است. از اینجاست که مارکس یادآور می شود که چه گونه هگل فعالیت خود را، یا فرایند اندیشیدن را به طورکلی، به صورت امری تبدیل یافته به سوژه یی مستقل (ایده)، هم چون جهان آفرین جهان تجربه شده عرضه می کند. او سیس استدلال می کند که محتوای اندیسه ی نظرورزانه ی فیلسوف درواقع عبارت است از داده های تجربی غیرنقادانه پذیرفته شده، و از وضع موجود جذب شده، که به این طریق شی واره و جاودانه می شود. نمودار زیر منطق ایراد مارکس را روشن می سازد.

## نقدِ مارکس از اصلِ همانستیِ هگل



(عنصرِ فويرباخي)

تحلیل مارکس دال بر این است که یک) محافظه کاری یا توجیه گری ذاتیِ روش هگلی است و نه آنسان که هگلیان جوان گمان دارند، پیآمد فیلان ناتوانی یا سازشخواهی شخصی، و دو) این که نظریهی منطقی هگل با عمل واقعی او ناهمساز است، زیرا گامهای دیالکتیکی او برانگیختهیِ ملاحظات کمابیش زمخت تجربی، نادیالکتیکی و نابازتابانه است.

۳) نقد مارکس از «رازوری منطقی» هگلی، و بکرزایی مفهومها و حقههای تردستانهی ایدئولوژیک که این نگرش بدان مجال بروز میدهد، منوط به نقدی از مفهوم خودفرمایی یا خودبسندگی نهایی فلسفه (و

اندیشهها بهطورکلی) است. ولی در اینجا نیز باز روشن نیست که آیا مارکس جانبداری میکند از یک) وارونگیِ حقیقی یعنی جذب فلسفه (یا سرکوب پوزیتیویستی آن) از سوی علم، آنسان که از بحث و جدلهای دوره ی ایدئولوژی آلمانی برمیآید؛ یا به بیان دقیق تر دو) عمل دگرگونی یافته ی فلسفه، به عبارت دیگر، همچون دگرفرما، یعنی وابسته به علم و دیگر کردارهای علمی، ولی با کارکردهای نسبتاً خودفرمای خاص خود، آنسان که از کردار خود او (و انگلس) برمیآید.

ب) نقد مارکس از هگل در دست نوشته های

اقتصادی و فلسفی جای دو شکاف مفهومی را مشخص میسازد: ۱) نقد عینیت طبیعت و هستی بهطورکلی، که نسبت به اندیشه از بیخ و بُن دیگر شمرده مىشوند، يعنى همچون امور واقعى مستقلاند و نه به لحاظ علَّى وابسته به هيچ نوع ذهني هستند و نه به لحاظ غایت شناختی هیچ نوع ذهنی آن ها را لازم می اورد؛ و ۲) نقد تمایز میان عینیت یابی و بیگانگی ــ زیرا از جهت دگردیساندن عقلانی شکلهای کنونی، بیگانهشده، و تاریخاً معینشدهی عینیت یابی بشر همچون ازخودبیگانگی سوژهی مطلق، هگل به لحاظ مفهومی بر سر راه امکان یک شیوهی بهراستی انسانی و نابیگانه شدهی عینیت انسانی مانع ایجاد می کنید. به طور کلی، در نقطه ی مقابل هگل که نزد او «تنها کار... کار دهنی انتزاعی است» (دست نوشته های اقتصادی و فلسفی، پایان دستنوشیتهی سوم)، نیزد میارکس کیار همیواره ۱) پیش فرض می گیرد «بن ساختی مادی را... که بندون یاری انسان فراهم میآید» (سیرمایه، ج ۱، ف ۱ ب ۲) و ۲) دگرگونی واقعی را لازم می آورد، که متضمن زیان و محدودیت و کرانمندی چارهناپیذیر و امکان نوآوری و پدیداری نوآیین است. بندینسان، هرگونه دیالکتیک مارکسی از لحاظ عینیی میشروط، مطلقیاً كرانمنيد و به لحياظ چشمانيداز آينيده بياز (يعني ياياننايافته) خواهد بود.

یکی از امکانهای که نقد مارکس از فلسفه ی همانستی هگل طرح می کند این است که دیالکتیک در مارکس (و مارکسیسم) می تواند بر پدیده ی واحدی تصریح نداشته باشد، بلکه شماری از اقلام و موضوعهای مختلف را مد نظر داشته باشد. بدینسان، دیالکتیک مارکسی می تواند به الگوها یا فرایندهایی اشاره داشته باشد در: فلسفه، علم یا فرایندهایی اشاره داشته باشد در: فلسفه، علم یا جهان؛ هستی، اندیشه یا رابطهی آنها (دیالکتیک هستی شناختی، معرفت شناختی و رابطه یی)؛ طبیعت یا جامعه «در» یا «بیرون از» زمان (دیالکتیک یا جامعه «در» یا «بیرون از» زمان (دیالکتیک تاریخی در برابر دیالکتیک ساختاری)؛ که کلی یا

جزیی، فراتاریخی یا گذرا هستند و مانند اینها. و در درون این مقوله ها بخش بندی های دیگری نیز مى تواند مهم باشد. بدين سان، هر ديالكتيك شناختى یا اپیستمیک می توانید فرامفه ومی، روش شناختی (انتقادی یا دستگاهمند)، اکتشافی یا ذاتی (توصیفی یا توضیحی) باشد؛ یک دیالکتیک رابطهیی را میتوان در وهلهی نخست فرایندی هستی شناختی شمرد (برای نمونه، لوکاچ) یا نقدی معرفت شناختی دانست (بـرای نمونیه، مارکوزه). این گونیه شیوه های دیالکتیکی مى توانند با اين اقلام با هم پيوند يابند. الف تبارى مشترک و ب) پیوندهای نظاممندشان در درون مارکسیسم بی آن که با هم پیوند یابند با ج) داشتن ذات، هسته یا سرچشمهیی مشترک، و باز کمتر از آن د) چیزی که بتوان (بدون تغییر) آن را به هگل نسبت داد. مارکس هنوز می توانید به لحاظ اثباتی وامدار دیالکتیک هگل باشد، گرچه این وام در کار او یکسـر دیگرگون می شود (آنسان که نه استعارهی هسته مصداق دارد و نه وارونگی) و / یا به راههای گوناگون باليدن مي گيرد.

عام ترين نظريه هاى اثباتي ديالكتيك ماركسي عبارتاند ازیک) دیالکتیک همچون مفهومی از جهان (برای نمونه، انگلس، ماتر پالیسسم دیالکتیکی، مائوتسه تونگ)؛ دو) دیالکتیک همچون نظریهیی در باب عقبل (بسرای نمونیه، دللاولییه، آدورنو)؛ و سیه) دیالکتیک همچون امری اساساً وابسته به روابط میان آنها (یا اندیشه و هستی، سوژه و ابژه، نظریه و عمل و مانند آن) (برای نمونه لوکاچ، مارکوزه). کم تر جای شک است که در خویش فهمی خود مارکس، تأکید أغازين اين مفهوم معرفت شناختي است. ماركس اغلب از روش «دیالکتیکی» به عنوان مترادف روش «علمی» بهره می گیرد. در پی گفتار بر ویراست دوم ج ۱ سـرمايه، او توصيف مشخـصاً پوزيتيويـستى (← پوزیتیویسسم) منتقدی سن پترزبورگی را از روش خود نقل می کند و این گونه به تفسیر آن می سردازد که «هنگامی که نویسنده به این شایستگی... روشی را

توصیف میکند که من بهراستی آن را به کار بردهام، چه چیز دیگری جنز روش دیالکتیکی را توصیف می کند؟» بااینهمه، روشن به نظر میرسید که روش مارکس، گرچه ناتورالیستی و تجربی است ولی پوزیتیویـستی نیـست، بلکـه رئالیـستی اسـت (← رئالیسم)؛ و این که دیالکتیک معرفت شناسانه اش او را به یک دیالکتیک هستی شناختی ویتره و رابطهیی مشروط نیز متعهد میسازد. مارکس در نامههیی به جیٔ بی. شوایتزر (۲۴ ژانویهی ۱۸۶۵) بر آن است که «راز دیالکتیک علمی» بسته به دریافت «مقوله های اقتصادى همچون بيان نظرى روابط تاريخي تولید، در انطباق با مرحلهی ویـژهیـی از تکامـل تولید مادی است.» دیالکتیک مارکس علمی است، زیرا این دیالکتیک تناقض های موجود در اندیشه و بحرانهای زندگی اجتماعی اقتصادی را بر پایهی روابط بنیادی متناقض ویژه یی توضیح می دهد که أنها را يديد مي أورند (ديالكتيك هستي شناختي). و دیالکتیک مسارکس تساریخی است زیسرا هم در دگرگونیهایی در روابط و اوضاعی که توصیف میکند ریشه دارد و هم (بهطورمشروط) یکی از عاملهای آن است (ديالكتيك رابطهيي).

مطابق تمایز مارکس میان شیوه ی پژوهش متکی بر تجربه ی او و روش شبه قیاسی شرح و توضیح او می تجربه ی او و روش شبه قیاسی شرح و توضیح می توانیم دیالکتیک انتقادی، که نظام منداش تمیز دهیم. دیالکتیک انتقادی، که همچنین دخالتی عملی در تاریخ به شمار می آید، شکل نقدی سه گانه را به خود می گیرد ب نقد آموزه های اقتصادی، برداشت های عاملان، و ساختارهای زایا و روابط بنیادینی که در بنیاد آن ها جای دارد؛ و این، عنصر کانتی (تاریخیده)یی را (که نخستین بار مورد تأکید ماکس آدلر قرار گرفت) می گنجاند که در آن، شرایط تاریخی اعتبار و کفایت عملی مقوله ها، نظریه ها و شکل های گوناگونِ مورد عمله در نهایت دقت معین می گردند. دیالکتیک حمله در نهایت دقت معین می گردند. دیالکتیک

پدیدارشناسی دیمالکتیکی به لحماظ تجربی بماز و نامحدود، به لحاظ مادی مشروط و به لحماظ تماریخی محصور شمرد.

دیالکتیک نظاممند مارکس در سرمایه، ج ۱، ف ۱، از دیالکتیک کالا آغاز شد و در نظریههای ارزش اضافی با تاریخ انتقادی اقتصاد سیاسی به اوج رسید. نزد مارکس، سرانجام، تمامی تناقضهای سرمایهداری از تناقضهای ساختاری بنیادین میان ارزش مصرفی و ارزش مبادلهیی، و میان جنبهی مفید مسخص و جنبهی اجتماعی انتزاعی کاری که تجسم سیبخشد سرچشمه می گیرد. این تناقض ها، همراه با دیگر تناقضهای ساختاری و تاریخی یی که آن تناقضها بنیادش را می گذارند (هم چون تناقض هایی میان نیروها و روابط تولیدی، تولید و فرایند تولید و قیمتگیذاری، کیارمزدی و سیرمایه و مانند آن) عبارتاند ازیک) متقابلان دربرگیرندهی واقعی، که در أن طرفها يا قطبهاى تناقضها به نحو وجودى یک دیگر را پیش فرض می گیرند و دو) از درون با شکل رازورانهیی از نمود پیوند میی گیرنید. این گونیه تناقضهای دیالکتیکی نه اصل امتناع تناقض را نقص می کنید \_\_ زیرا این تناقض ها را می توان بهنحومنسجم توصيف كرد؛ و نه قانون جاذبه را، زيـرا مفهوم یک بازنمود (نادرست) وارونهی واقعی از یک ابژهی واقعی، که به واسطهی این ابرژهی مبورد نظیر پدید می آید، به آسانی با هستی شناسی ناتجربه گرا و چندلایه، مانند آنچه مارکس بدان متعهد است، جور درمىيآيد (← تسفاد / تناقض). ماركس اين تناقضهای ساختاری بنیادی را بهخودی خود میراث تاریخی این عاملها میداند: جدایی تولیدکنندگان مستقیم از یک) وسایل و مواد تولید، دو) جدایی از یک دیگر، و لذا سه) شبکهی روابط اجتماعی که در درون أن كنش (و واكنششان) نسبت به طبيعت انجام می گیرد. انکارناپذیر است که در این جا بیش از یک رد پا از طرح حکواصلاحشدهی شیلروار از تاریخ هم جون دیالکتیک یگانگی تمایزنیافته ی اصیل،

چندبارگی و یکانکی بازیافته ولی متمایز به جشم میخورد. از اینجاست که مارکس می گوید: «آنچه یا نیاز به توضیح دارد یا نتیجه ی فرایندی تاریخی است، نه یکانگی انسانهای زننده و فعال با شرایط طبیعی و نازنده ی مبادله ی سوختوسازی شمان با طبیعت، و لذا تصرف شان در طبیعت، بلکه چه بسا جدایی میان این شرایط نازندهی هستی انسان و این هستی فعال است، جدایی یی که به تمامی فقط در رابطهی کارمزدی و سیرمایه به منصهی ظهور مىرسىد» (گروندريسه «فصلى دربارهى سرمايه» دفتر ۵). شاید مارکس این نکته را از لحاظ تجربی اثباتشده میانگاشت. ولی درهرحال، بیش از اندازه محدود کننده خواهد بود که چنین برداشتی را از علم طرد کنیم: این برداشت، برای نمونه، می توانند به عنوان شیوهی اکتشافی متافیزیکی، یا به عنوان هستهى اصلى برنامهي پژوهشي بالندهيي عمل كند با معانی ضمنی تجربی، بیآن که خود مستقیماً آزمون پذیر باشد.

نه به اصطلاح تعریفها یا انحرافهای «دیالکتیکی» مارکس، بلکه توضیح های دیالکتیکی او، که در آن نیروها، گرایشها یا اصول متقابل بر پایهی وضع علی عام هستی توضیح داده میشوند، و نقدهای اوست که متمایزاند، نقدهایی که در آن نظریههای ناکافی، پدیده های نابسنده و مانند آن بر پایه ی اوضاع تاریخیشان توضیح داده میشوند. چرا نقد مارکس از اقتصاد سیاسی شکل آشکار Aufhebung (فراسپُری) را به خود می گیرد؟ یک نظریهی تازه همواره می کوشد مقدار فراوانی از پدیده هایی را نجات دهد که نظریههایی که این نظریه می کوشد از آنها فرا گذرد با موفقیت توضیح می دهند. ولی مبارکس در ضمن نجاتدادن نظری و تئوریک پدیدهها، توصیفهای آنها را از بیخ و بن دگرگون می کند، و با قراردادن این پدیده ها در یک حیطهی انتقادی ـ توضیحی جدید، به فرایند دگرگونی عملیشان یاری میرساند.

آیا مارکس در دیالکتیک انتقادی یا نظاممند خود

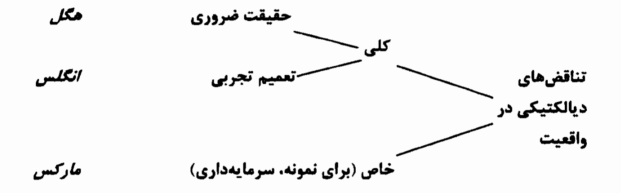
وامدار برداشت هگل از واقعیت است؟ سه کلید راهیابی به هستی شناسی هگل عبدارتاند از ۱) ابدئالیسم تحقق یافته ۲) یگانه گرایی روحی و ۳) غایت شناسی درون مانا. در تقابل با مبورد ۱) مارکس هم مطلق هگلی را رد می کند و هم شکل همانستی هم پیکرانه یی را که ماده و هستی را فروکاستنی به (بیگانگیهای) روح و اندیشه میشمارد؛ در مقابل مورد ۲)، التوسر بهدرستی بر آن است که نزد مارکس تمایز و پیچیدگی از اهمیت بنیادی برخوردارند، و دللاولیه نیز به درستی تأکید دارد که کلیتهای مارکس تابع تصدیق تجربی اند و نه نظرورزانه، و اما در برابر مورد ۳) تأکید مارکس بر ضرورت علّی است و نه مفهومی \_ غایتشناسی به پراکسیس انسانی محدود میشود و نمود آن جایی دیگر «بهنحوعقلانی توضیح داده میشود» (← نامهی مارکس به لاسال، ۱۶ ژانویه ۱۸۶۱). مهمتر از همه، نزد مارکس آغازنهادن علم تاریخ، لایهبندی هستی شناختی و شدن فرونکاستنی اند، حال آن که در هگل، جایی که این موارد در قلمروهای منطقی «ذات» و «هستی» مورد وارسی قرار می گیرند، بهترتیب، در فعلیت و بی کرانی (و از آنجا در قلمرو خودگویای مفهوم) انحالال می پایند. در همهی موارد مهم فلسفی، هستی شناسی مارکس همان اندازه با هستی شناسی هگل مغایرت دارد که با هستیشناسی تجربه گروی اتمیستی ـ کـه هدف آثار فلسفی بعدی انگلس است ــ کبه مبارکس در نقد دورهی جوانی خود نشان داده بود که ایدئالیسم هگلی تلویحاً آن را پیشفرض میگیرد.

سه موضع از عامترین مواضع در قبال دیالکتیک ایس است که دیالکتیک یاوه است (برای نمونه، برنشتاین)، این که دیالکتیک عموماً به کاربستنی است، و ایس که دیالکتیب در حیطه ی مفهومی و / یا اجتمعاعی به کاربستنی است ولی نه در حیطه ی طبیعی (برای نمونه، لوکاچ). انگلس مُهر اعتبار سترگ خود را بر موضع دوم و کلگرا زده است. از دید او، دیالکتیک عبارت است از «علیم قوانین کلی حرکت و تکامل

طبیعت، جامعه ی انسانی و اندیشه » (آنتی دورینگ، ق ۱، ف ۱۳)؛ قوانینی که می توان آنها را «به سه قانون عمده فروکاست» (دیالکتیک طبیعت، «دیالکتیک طبیعت، «دیالکتیک»): ۱) تبدیل کمی به کیفی و برعکس؛ ۲) درهم تنیدگی ضدین؛ ۳) نفی درنفی.

در بحث انگلس ابهامهایی هست: روشن نیست که آیا گمان میرود که قانونها حقیقتهایی کمابیش پیشینیاند یا تعمیمهای زَبَرتجربی؛ یا برای عمل علمی اجتنابناپذیراند یا صرفاً تمهیدات توضیحی مناسب. گذشته از دل بخواهی بودن زبان زد مشالهای انگلس، می توان در اعتبار دیالکتیک او برای

مارکسیسم، که علم اجتماعی شناخته شده یی شمرده می شود، تردید کرد، به ویژه که انگلس مخالف هرگونه ماتریالیسسم تقلیلگرا است. گرچه شواهد بسر همداستانی مارکس با گرایش کلی دخالت انگلس دلالت دارد، نقد خود او از اقتصاد سیاسی نه هیچگونه دیالکتیک طبیعت را پیشفرض می گیرد و نه آن را لازم می آورد، و نقدش از پیشینی گرایی دال بر خصلت پسینی و موضوع ویژه ی دعوی هایی درباره ی وجود فرایندهای دیالکتیکی یا فرایندهایی از سنخهای دیگر در واقعیت است. روابط میان موضعهای مارکسی، در واقعیت است. روابط میان موضعهای مارکسی، انگلسی و هگلی را می توان به صورت زیر بازنمود.



در نظر بسیاری از منتقدان، از لوکاچ تا سارتر، صرف فرض هرگونه دیالکتیکی در باب طبیعت خطای محض است، زیرا دیالکتیک طبیعت به نحو بشرگونه (و لذا به نحو ایدئالیستی) مقولههایی چون تضاد و نفی را که فقط در قلمرو انسانی معنا دارند به طبیعت نسبت میدهد. این منتقدان انکار نمیکنند که علم طبیعتی، به منزلهی بخشی از جهان اجتماعی تاریخی، میتواند دیالکتیکی باشد؛ آنچه محل بحث است این است که آیا بهخودی خود دیالکتیک طبیعتی میتواند وجود داشته باشد. آشکار است که میان قلمرو طبیعی و قلمرو اجتماعی تفاوتهای میان قلمرو طبیعی و قلمرو اجتماعی تفاوتهای مهمتر از مشابهتهای عام آنهاست؟ درواقع مسئلهی مهمتر از مشابهتهای عام آنهاست؟ درواقع مسئلهی کلی طبیعت گرایی فرو میکاهد، آن هم به این شیوه که طبیعت گرایی فرو میکاهد، آن هم به این شیوه که

تصمیم بر این قرار می گیرد که دیالکتیک چنان که
باید و شاید گسترده در نظر گرفته شود و جامعه
آنقدر که باید طبیعت گرایانه انگاشته شود تا بسط و
تعمیم دیالکتیک به طبیعت توجیه پذیر گردد. حتا در
آن صورت هم پاسخی واحد را نمی توان چشم داشت
می تواند قط ببندی های دیالکتیکی و متقابلان
دربر گیرنده یی در طبیعت وجود داشته باشد، ولی نه
فهم پذیری یا خرد دیالکتیکی. برخی از مدافعان
انگلس (برای نمونه، روبن) استدلال کردهاند که ۱)
پی جویی شناختی انسان در طبیعت و ۲) پیدایش
تاریخی انسان از طبیعت «نقاط بی تفاوتی» شلینگی
زیا همانستی دیالکتیکی) را پیش فرض می گیرد تا
فهم پذیری حلقه های «فرامقوله یی» را حفظ کند.
(در اندازه گیری یا آزمایش) و هم پیدایش تاریخی (در

تکامل)، پراکسیس مستقل قطبهای طبیعی مربوط را پیش فرض می گیرد. هر گونه رابطه ی دیالکتیکی میان بشر و طبیعت جنبه ی ناهگلی یک رابطه ی درونی نامتقارن را به خود می گیرد (شکلهای اجتماعی شکلهای طبیعی را پیش فرض می گیرد و نه بالعکس)؛ به نحوی که هر گونه همانستی معرفت شناختی یا هستی شناختی فقط در چارچوب یک ناهمانستی ماتریالیستی فراگیر روی می دهد.

در کوتاهمدت، حاصل تناقضدار دخالت انگلس، در مارکسیسم تکاملگرای بینالملل دوم، به صورت گرایشی درآمند به سوی طبیعت گرایشی افراطی و یگانه گرایشی که از بسیاری جهات قابل قیاس با پوزیتیویسم هگل، دورینگ و دیگرانی بود که انگلس آگاهانه با آنها از در مخالفت درآمنده بود. ولی در درازمدت، برخی پیآمدهای صوری تصاحب دیالکتیک هگلی از جانب انگلس (که در آن ژرفاندیشی به صورت جای گرینِ شناختی اصل همانستی عمل می کند، و نیز به صورت جهانبینی کارکردی یی که اساس همخوانی شکل را تشکیل میدهد) خود را به کرسی می نشاند: مطلق سازی یا فروبستگی جزمی شناخت مارکسیستی، انحلال علم در فلسفه، حتا درخشاندن چهره ی وضع موجود (در آشتی با درخشاندن چهره ی وضع موجود (در آشتی با درخشاندن چهره مارکسیسم شوروی).

گرچه انگلس نادانسته فرایند طبیعی شده ی تماریخ را همچون «مطلق تازهیی» پایه گذاشت، لوکاچ کوشید نشان دهد که غایت تاریخ عبارت از تحقق آن مطلقی است که هگل بیهوده آن را در فلسفه ی درون نگرانه جست وجو کرده بود، ولی ممارکس سرانجام آن را در اقتصاد سیاسی یافت: یعنی در کشف خود در باب سرنوشت و نقش پرولتاریا به منزله ی همانستی ذهن مرواقع خالی از ماده است به در انگلس با تفسیرشدن درواقع خالی از ماده است به در انگلس با تفسیرشدن از «دیدگاهی یک فرایند همگانی؛ در لوکاچ با برداشت از «دیدگاهی فرایند همگانی؛ در لوکاچ با برداشت از «دیدگاهی فرایند همگانی؛ در لوکاچ با برداشت از «دیدگاهی نسیار ذهنیت نگرانه» به عنوان میانجیها یا عنصرهای بسیار

فراوان حرکت فرجام بخش نامشروط خود تحقق بخشی، که بنیاد منطقی آن به شمار می آید.

با وجود این نقصان های نخستین، هم سنت ماترياليسم ديالكتيكي و هم سنت ماركسيسم غربيي چهرههای دیالکتیکی چشمگیری عرضه کردهاند. در مارکسیسم غربی، افزون بر دیالکتیک خودآگاهی تاریخی یا دیالکتیک ذهن عین خود لوکاچ، تـضادهای نظریـه / کـردار گرامـشی، ذات / وجـود مارکوزه و نمود / بود کولتی هم هست، کمه همگیی کمابیش یک سر منشأ هگلی دارند. در بنیامین دیالکتیک نمودار جنبهی ناپیوستگی و فاجعه آسای تاریخ است؛ در بلوخ دیالکتیک خیالی عینی شمرده می شود؛ در لوفهور دیالکتیک از فهم پذیری فعالیت کلیت بخش خود فرد سرچشمه می گیسرد. در میان مارکسیستهای غربی هگلیستیزتر (از جمله کولتی)، دبالكتيك دللاوليه يمى اساساً عبارت است از اندیشهورزی عاری از جمود، عاری از ذاتانگاری، و حال أن كه ديالكتيك التوسري مظهر پيچيدگي، پیششکلیافتگی و چندعلتی کلها است. آدورنو که میان این دو اردوگاه جا می گیرد، از یک سو، بسر درونمانایی تمامی نقد و، از سوی دیگر، بر ناهمانستی اندیشه تأکید می ورزد.

درضمن، در سنتِ ماتریالیسم دیالکتیکی، قانون سوم انگلس را استالین بی هیچ ملاحظه یی کنار گذاشت و قانون نخست را نیز ماثو تسه تونگ به مورد خاصی از قانون دوم تنزل داد، که از لنسین به ایس سو به طورفزاینده بخش اعظم بار دیالکتیک را بر دوش گرفته بود. یقین است که برای این کارها

اعتبارنامههای ماتریالیستی (و نیز انگیزههای سیاسی) خوبی وجود داشت. نفی درنفی وسیله یلی است که هگل به یاری آن هستی متعین را در بی کرانی منحل ملی سیازد. از سوی دیگر، به قسول گودلیسه، ماتریالیستهای دیالکتیکی به ندرت پروای تفاوتهای میان یگانگی مارکسی و همانستی هگلی متقابلان امضادات را داشتهاند. در این سنت، مائو به سبب

سلسله تمایزهای بالقوه ثمربخشی که قایل است درخور توجه است سایز میان تضادهای آشتی ناپذیر و ناآشتی ناپذیر، تضادهای اصلی و ثانوی، جنبههای اصلی و ثانوی یک تضاد و مانند آن و نیز به سبب آن که، مانند لنین و تروتسکی، بر سرشت «مرکب و ناموزون» تکامل این تضادها تأکید دارد.

در تاریخ درازآهنگ و پیچیدهی دیالکتیک پنج رگهی اساسی از معناهای دیالکتیک عیان می شود که هر یک از آنها در مارکسیسم کمابیش دستخوش دگرگونی میشود. ۱) از هراکلیتوس، مارکس تضادهای دیالکتیکی را ـ که متضمن متقبابلان در برگیرنده یا همستیزیهای نیروهایی است که دارای خاستگاههای نامستقل اند ـ به عنوان جـزء سـازندهی سرمایه داری و شیوهی تولیدش تشخیص می دهد. ۲) از سقراط، تكذيب قياسي يا/ستدلال ديالكتيكي از سویی زیر نشانهی پیکار طبقاتی دیگرگون می شود، ولی از سوی دیگسر در پارهیسی از اندیسشهی مارکسیستی، تحت «شرایط مطلبوب»، به صورت هنجار حقیقت همچنان ادامه می یابد (در گرامشی، جامعه یعی کمونیستی، در هابرماس «اجماعی بى قيدوشىرط»). ٣) از افلاطون، خىرد ديالكتيكى گسترهیی از معناهای نهفته را در بر می گیرد: از انعطاف پذیری و تازگی مفهومی ــ از نوعی که، به متابعت از نظارتهای تجربی، منطقی و زمینه یی، سهمی تعیین کننده در کشف و بالندگی علمی دارد تا روشنگری و راززدایی (نقد کانتی) تا عقلانیت ژرف کردارهای مبتنی و مشروط به شرایط مادی در خودرهایی جمعی. ۴) از افلوطین تا شیلر، فرایند ديالكتيكى بكانكى نخستينه، چندپارگى تاريخى و یگانگی تمایزیافته، از یک سو، همچنان چون حدود یا قطبهای خلاف واقعیت بر جا میماند که دیالکتیک نظاممند مارکس در باب شکل کالا حاکی از آن است، و از سوی دیگر، به صورت انگیزهیی در پیکار عملی برای سوسیالیدسم عمل میکند. ۵) از هگل، فهمیذیری دیالکتیکی در مارکس دیگرگون میشود

تا هم تصور تصادفاً بهوجودآمده ی ابژههای اجتماعی را در بر گیرد و هم نقد توضیحی آنها را ــ بر پایه ی شرایط هستی شان، هم آن دسته که از لحاظ تاریخی ویژه و وابسته به پراکسیساند و هم آن دسته که بهراستی چنین نیستند (نیز ← اصل موجبیت / دترمینیسم: شناخت، نظریهی: منطق).

برای آگاهی افزون تر ← آلتوسیر، ال. ۱۹۶۵ (۱۹۶۹)؛ پاهاستکار، آر ۱۹۸۶؛ کسولتی، ال ۱۹۶۹ (۱۹۷۳)؛ دللاولپیه، جسی. ۱۹۵۰ (۱۹۸۰)؛ کولاکوفسکی، ال. ۱۹۷۸؛ لوکیاچ، جسی ۱۹۲۳ (۱۹۷۱)؛ مارکوزه، ایسچ. ۱۹۷۸ (۱۹۷۱)؛ مارکوزه، ایسچ. ۱۹۴۱ (۱۹۵۵)؛ استدمن به جنونز، جسی. ۱۹۷۳؛ وود، ای. دابلیو. ۱۹۸۱؛

روی پاهاسکار

#### دیالکتیک طبیعت (Dialectics of Nature)

یکی از برجسته ترین میراث های معتبر علم سدهی نوزدهم تأثير أن بر ماركسيسم بينالملل دوم و مارکسیسم شوروی است. انگلس، در یک رشته تأملات جدلی و پویشگرانه در علم و طبیعت از دیدگاه مارکسیسم، بر «انقلاب در علم» دورینگ در کتباب *آنتی دورینگ حمل*ه برد و یادداشتها و گمانهزنیهای بیشمار در باب دیالکتیک طبیعت فراهم آورد. این کارها کوششی را در پی میآورد برای ادغام مفهومهای معینی از ماتریالیسم تاریخی در فلسفهی طبیعت \_ و درواقع برای اثبات این امر که مارکسیسم می تواند قوانین طبیعت را ضابطهبندی کند و این که هیستی شناسی واحدی هم می تواند طبیعت و هم نوع بشر را در بر گیرد. بدینسان، ابزارهای تحلیلی یی که می تسوان به کار گرفت تا شناختی از فرایندهای طبیعی و اجتماعی به دست آورد، به قوانین دیالکتیکی فرو کاهید. چنین مینماید که انگلس، از یک سو، به کاوش در مناسبت میان یافتهها، نظریهها و مباحثههای علمی سدهی نوزدهم پرداخته باشد، و از سوی دیگر، به مفهومهای دیالکتیکی؛ برای نمونه می توان تاملات او را در باب

«نقش کار در گذار میصون به انسان» ذکر کرد. تدوین کنندگان بعدی ایس رویکرد آن را به شکل متصلبی از متافیزیک مارکسیستی مبدیل کردند که قوانین مسلم هستی را پهریزی میکرد (← ماركسيسم، تكامل). ديالكتيك طبيعت، بهويره، سه قضیه کلی عرضه می کند: تـز ـ آنتـی تـز ـ سـنتز، بـا «نفىدرنفى» هم چون قانون تمامى تكامل؛ تبىديل کمی به کیفی به منزلهی توضیح اینکه دگرگونی تكاملي / تدريجي چهگونه به صورت دگرگوني انقلابي درمی آید؛ درهم تنیدگی متقابلان به منزلهی رابطه ی بنيادين ديالكتيكي (← ديالكتيك). ديالكتيك طبیعت به منزلهی فلسفهی علم از اندک حمایتی در غرب برخوردار شده است. واقع این است که دیالکتیک طبیعت در اتحاد شوروی، جین و اروپای شرقی بسیار به جد گرفته شده است، بااینهمه بيش تر حال وهواى نوعى توضيح المسايل داشته است تا سنتي بالنده و ژرفارُو (← فلسفه).

برای آگاهی افـزون تـر ← گِـرُهَمْ، لـورن آر. ۱۹۷۳؛ کولاکوفــسکی، لِــشک ۱۹۷۸ (ج ۲، ف ۱۵)؛ وِتــر، گوستاو، ای. ۱۹۵۲.

رابرت ام. یانگ

# دیتسگن، یوزف (Dietzgen, Josef)

زادهی ۹ دسامبر ۱۸۲۸ در بلاکنبورگ، نزدیک کلن؛ درگذشتهی ۱۵ آوریل ۱۸۸۸ در شیکاگو. دیتسگن تا حد بسیار فیلسوفی خودآموخته بود که با تمجید مشروط مارکس و انگلس روبهرو شد؛ پیرواناش آنقدر برای او اعتبار قایمل بودند که او را سامان بخششناختی میشمردند که مارکسیسم را تکمیل میکرد.

دیتسگن پیش از آن که به کار در کارگاه چیرمسازی پدر خود بپردازد از آموزش محدود برخوردار بود و در ایسن ایسام است کسه از جملسه خوانسدنیهسای سرگرم کننده ی او بیانیه ی حزب کمونیست است. واکنش سرکوب گرانه به رویدادهای ۱۸۴۸ به مدت

چندین سال او را به ایالات متحد آمریکا راند، در ۱۸۵۹ باز به آنجا بازگشت و تا وقوع جنگ داخلی در آلاباما سکنا گزید. در ۱۸۶۴ سرپرستی دباغخانهیی را بر عهده گرفت که حکومت روسیه در سینپترزبورگ دایر کرده بود، و همانجا نخستین اثرش را، «سرشت کارِ مغز انسان، بنابر توصیف یک کارگر»، به قلم آورد. در بازگشت به ایالت رایین به نویسندگی بیرای مطبوعات سوسیال دموکراتیک پرداخت، در کنگرهی بینالمللی لاهه حضور یافت و نامزد انتخابات مجلس ملی آلمان (رایشستاگ) شد. واپسین سالهای عمرش در ایالات متحد آمریکا گذشت و هم در آنجا بود که اثر مهماش حاصل متبت فلسفه را تکمیل کرد.

دیتسگن که مخالف سرسخت اندیشهی نظرورزانه بود بر نیاز به روشی استقرایی تأکید داشت که بنای آن بر تجربهی حسی بود. او بر آن بود که نوع بشر نیاز بدان دارد که از قید منذهب سنتی و از بنید نظامهای متافیزیکی یی وارهد که ذهن را از ماده، و امر واقع را از ارزش جدا می سازد. فلسفه ی یگانه گرای خبود او مدعی آن بود که برای پرولتاریا نظام دیالکتیکی یگانه یی فراهم می آورد که در آن «هر چیزی ذات هر چیزی است، هر چیزی در همهچیز مُنطوی است، همهی چیزها با هم مرتبطاند، همهی چیزها با یک دیگر پیوند دوسویه دارند و همهی چیزها به یک دیگر وابسته اند.» دیتسگن در نوشته های بعدی خود از مسایل مربوط به معرفتشناسی به سوی طرح منذهبی در باب دموکراسی اجتماعی رفت که در مقدمات خود علمی بود و بااین همه وعدهی نجات از رهگذر آگاهی متعالی پرولتری را میداد.

نوشتههای دوره ی آغازین دیتسگن ستایش آشکار و محدود مارکس را به دست آورد، که او را به عنوان «فیلسوف ما» به کنگره ی بینالملل اول در لاهه معرفی کرد؛ و نیز از جانب انگلس که در لودویگ فویرباخ و پایان فلسفه ی کلاسیک آلمان با ذکر این که او مستقلانه به کشف ماتریالیسم دیالکتیکی نایل آمده است به او اعتبار و منزلت بخشید. مارکس

و انگلس در مکاتبات خصوصی نسبت به کمپودهای تعلیم و تربیت رسمی او رفتاری بزرگوارانهتر داشتند.

دیتسگن بعدتر مریدان و همواداران بسینالمللی چشمگیری را به خود جلب کرد. ترجمههای انگلیسی نوشتههای اصلی او را چارلز کر در ۱۹۰۶ منتشر ساخت؛ ترجمههای روسی ایس آثار در همان ایام منتشر شد؛ در پی آن مجموعهی آثار آلمانی او در ۱۹۱۱ انتشار یافت. لنین دیتسگن را مشمول حملهی خود بر آمپیریوکریتیسیسم کرد، بااینهمه میان گزافه رویهای کیهانی دیتسگن «پریشان اندیش» و گرافه رویهای کیهانی دیتسگن «پریشان اندیش» و قایمل شد. طبی دههی ۱۹۲۰ که مریسدان پرشوروشوق تر او بر ادعای او مبنی بر گسترش و تکمیل بنیادهای فلسفی مارکسیسم پافشاری کردند، کمونیستهای راست آیین نظری انتقادی تر نسبت به دیتسگن در پیش گرفتند و اندیشههای او به حواشی دیتسگن در پیش گرفتند و اندیشههای او به حواشی آموزش طبقه ی کارگر محدود شد.

برای آگاهی افزون تر ← دیتسگن، جِـیْ. ۱۹۰۶؛ ۱۹۰۶؛ ۱۹۰۶، مک اینتایر، اس. ۱۹۷۴؛ ۱۹۸۰؛ ری، جِیْ ۱۹۸۴.

استوارت مک اینتایر

# ديكتاتوري پرولتاريا

#### (dictatorship of the proletariat)

دیکتاتوری پرولتاریا در اندیشه ی سیاسی مارکس، و نیز در لنینیسم، مفهومی بسیار مهم است. مارکس در نامه یسی به جی، ویدمایر (۵ مارس ۱۸۵۲) انکار می کند که او طبقات یا مبارزه ی طبقاتی را کشف کرده است، ولی تأکید دارد که «کار تازهیی که من کردهام اثبات این امر است که ۱) وجود طبقات منوط به مرحله های خاصی در تکامل تولید است. ۲) این که مبارزه ی طبقاتی به حکم ضرورت به دیکتاتوری در پرولتاریا می انجامد؛ ۳) این که خود این دیکتاتوری در حکم حمرحله ی گذار برای برانداختن تمامی طبقات حکم حمرحله ی بی طبقه است...»

بااینهمه، مارکس در هیچکجا دقیقاً معلوم نمیکنید

که غرضاش از ایس مفه وم چیست. در پیکارهای به طبقاتی او از سوسیالیسیم و کمونیسیم انقلابی به عنوان اموری سخن میراند که متضمن «اعلام تداوم انقلاب، دیکتاتوری طبقاتی پرولتاریا به منزله ی نقطه ی بینابینی ضروری در راه برانداختن تفاوتهای طبقاتی در کل است...» (ف ۳)؛ و در نقب برنامه ی گوتبا هیمچنین مسیگوید که «میان جامعه ی سرمایه داری و کمونیستی دوره یی از دیگرگونی اولی به دومی قرار دارد. دوره ی گذار مشابهی در قلمرو سیاسی هست و در ایس دوره دولت فقط می تواند شکل دیکتاتوری انقلابی پرولتاریا را به خود بگیرد.» شکل دیکتاتوری انقلابی پرولتاریا را به خود بگیرد.» پرولتاریا در نوشتههای مارکس این مفهوم را بیش از پرولتاریا در نوشتههای مارکس این مفهوم را بیش از پرولتاریا در نوشتههای مارکس این مفهوم را بیش از پرولتاریا در نوشته های مارکس این مفهوم را بیش از بین توضیح نمی دهد.

بااینهمه، یک متن مهم از مارکس در دست است که می تواند به معنای مقصود مارکس از این مفهوم شرح و بسطی بدهد، و آن جزوه یی است که او درباره ی کمون پاریس در ۱۸۷۱ نوشت: جنگ داخلی در فرانسه. مارکس سپستر گفت که کمون «صرفأ خیزش یک شهر در اوضاع استثنایی» ببود، و ایبن که «کثریت کمون سوسیالیستهای آگاه نبودند، و نمی توانستند باشند» (نامه به اف. دوملانوونهیوس، نمی توانستند باشند» (نامه به اف. دوملانوونهیوس، بر ویراست آلمانی تازه ی جنگ داخلی در فرانسه در بر ویراست آلمانی تازه ی جنگ داخلی در فرانسه در پاریس بنگرید. کمون پاریس دیکتاتوری پرولتاریا ببود»؛ و در پر تبو نظر مارکس درباره ی کمون، این ادعایی موجه است.

در نظر مارکس اهمیت و معنای کمون پاریس (یعنی «شکل سیاسی یی که سرانجام کشف شد تا بتوان بر پایه ی آن امر رهایی اقتصادی کار را پیش برد»، جنگ داخلی در فرانسه، ف ۳) در این است که، برخلاف انقالابهای پیشین، کمون آغاز به درهم کوبیدن دستگاه دولت و سپردن قدرت به مردم کرده است: «کل ابتکار عملی که تاکنون به دست دولت اعمال می شد، اکنون در دستان کمون قرار

گرفته است» که شورای شهرداریاش از طریق حق رأی همگانی برگزیده می شود و اکثریت اعضایش «طبعاً کارگران یا نمایندگان صورد تأیید طبقهی کارگراند.» «کمون قرار بود مجموعهیی کارکننده و اجرایی، و نه فقط پارلمانی باشد، درعین حال هم اجرایی و هم قانونگذار باشد.» کمون خود را از قید پلیس آزاد کرد، ارتش دایمی را منکوب کرد و مردم مسلح را جایگزین آن ساخت. مانند بقیهی کارمندان دستگاه اداری، «بازپرسان و قضات قرار بود برگزیده شوند، پاسخ گو و عزل کردنی باشند»؛ و قرار شده بـود به تمامی کارمندان دستگاه اداری دستمزد کارگران برداخت شود. مارکس همچنین می گوید: «قانون اساسی کمون تصام نیروهایی را به پیکر اجتماعی بازگرداند که دستگاه طفیلی دولت با تغذیه از جامعه و سدکردن حرکت آزادانهی آن، جذب می کرد» (همان، ف ۳). کوتاه سخن، مارکس کمون را کوششی میشمرد برای سپردن قدرت به طبقه ی کارگر و يديدآوردن حكومتي كه حتى المقدور به دموكراسي مستقیم نزدیک باشد.

از اینجا برمی آید که غرض از دیکتاتوری پرولتاریا، أن گونه که مارکس در نظیر داشت، معنیای دقیق آن است: به سخن دیگر، غرض مارکس از این مفهوم نه فقط شکلی از رژیم بود که در آن پرولتاریا نوعی هژمونی اعمال می کرد که تاکنون بورژوازی اعمال کرده بود، أن هم با محول كردن وظيفهى واقعى حكومت به دیگران، بلکه همچنسین شکلی از حکومت بود، با طبقهی کارگر که واقعاً حکومت داشت، و بسیاری از وظایفی را که تاکنون دولت اجرا می کرد انجام می داد. این دیدگاه از دیکتاتوری پرولتاریا هم به عنوان شکلی از رژیم و هم شکلی از حکومت نیرومندترین جلوهی خود را در «دولت و انقلاب» بافت که در آستانهی انقلاب اکتبر در ۱۹۱۷ به قلم آمد و دقیقاً بـر تفـسیر مارکس از کمون پاریس استوار بود. بااینهمه، این اثر به مسئلهی بسیار مهم مرتبط با این مفهوم، یعنی نقش حزب نمی پردازد. زیرا بهوضوح تفاوتی بسیار

بزرگ هست میان «دیکتاتوری پرولتاریا» از یک سو، و «دیکتاتوری پرولتاریا تحت رهبری حزب» از سوی دیگر؛ و این فرمول اخیر است که هم در نظریه و هم کردار چیرگی یافت.

همین مسئله در یک معنای افزودهشده و بسیار مهم این مفهوم حضور دارد و آن تفسیر این مفهوم است به عنوان سرکوب بیرحمانهی دشمنان پرولتاریا به دست پرولتاریا در جریان انقلاب و در دورهی گذار میان سرمایهداری و سوسیالیسسم. (

گلذار به سوسیالیسسم). لنین در پایان ۱۹۱۸ مینویسد: «دیکتاتوری انقلابی پرولتاریا قدرتی است که پرولتاریا در مقابل بورژوازی به دست میآورد و با خشونت آن را حفظ میکند، قدرتی است که از قید هرگونه قانونی را حفظ میکند، قدرتی است که از قید هرگونه قانونی مرتبی»). این سخن به معنای إعمال سرکوب از سوی دولت و دستگاههای سرکوبگر آن، با قیدوبندهای دولت و دستگاههای سرکوبگر آن، با قیدوبندهای قانونی سُست، و به نام پرولتاریا، تعبیر شد.

منتقدان بیشتر بر جنبههای سرکوبگر این مفهوم تأکید ورزیدهاند؛ و از آنجا که این مفهوم عمدتاً با دیکتاتوری حزب و دولت بر کیل جامعه، و از جمله پرولتاریا پیوند داشته است، مایهی دغدغههی خاطر رهبران احیزاب کمونیست در کشورهای سرمایهداری شده است. اکنون بسیاری از چنین احزابی دیکتاتوری پرولتاریا را رسیماً از برنامههای حزبی خود حذف کردهاند.

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  بالیبار، اتبین ۱۹۷۷؛ دریپر، هُل ۱۹۷۷؛ کائوتسکی ۱۹۱۸ (۱۹۱۹)؛ لنبین، وی. آی. ۱۹۱۷ (۱۹۶۴)؛

رالف میلیبند

## دین (religion)

مارکس و انگلس اندیشیدن دربارهی جامعه را در آلمانی آغاز کردند که در آن، چنانکه انگلس بعدتر گفت، فعالیت سیاسی مستقیم بهندرت ممکن بود، و آمال و آرزوهای پیشرو عمدتاً در نقد آن دین رسمی گریزگاهی مییافتند که پشتیبان نظم اجتماعی و

سیاسی بود (فویرباخ، ب۱). رویکرد تکاملی هگل به تاریخ نشان داد که ماتریالیسم سادهی فیلسوفان سده هجدهم نارسا است: كافي نيست كمان رود كبه مسیحیت و تمامی دیگر آیینها از شبکلاه شیادان بيرون أمدهاند (انگلس، «برونو بائر و مسيحيت آغازین»). مارکس در «نقد فلسفهی حقوق هگل: درآمد» نوشت آنچه مورد نیاز است تحلیلی از شرایط و روابطی انسانی است که این شرایط و روابط را بسر نوع بشر ناگزیر و ضروری ساخته است. دین جلوهیسی از خودآگاهی ناکامل انسان است: انسان نه همچون فرد انتزاعی، بلکه انسان اجتماعی، یا جمع انسانی. دین کژینگی هستی انسان است، زیبرا جامعه کژینه است. در یاره یی از بلندآوازه ترین سخنان مارکس دین قلب جهان بی قلب، افیون \_ یا مُسکن \_ تودههای رنجدیده است. برای انسان ها راه رسیدن به خوشبختی وارهانیدن خود از نوع زندگییی است که آنها را بر آن داشته که این جایگزین را طلب کنند. مارکس مے افزاید کہ خودرہایی صرفاً خواستنی نیست: وظیفه ی انسان است که با به دورافکندن هر چیزی که او را ناکامل و خوار نگه می دارد بالاترین امكانات خود را تحقق بخشد.

مارکس در یکی از برنهاده ما درباره ی فویرباخ (برنهاده ی چهارم) شِکوه دارد که گرچه فلان منتقد لیبرالِ دین ریشه های زمینی دینی را تشخیص می دهد، نمی بیند که فقط با بازسازی جامعه است که می توان آن را ریشه کَن کرد. انگلس در جستار بعدی خود (فویرباخ، ب ۳) نوشت که فویرباخ درواقع خواهان خلاصی از دین نیست، بلکه فقط خواستار بازسازی آن است؛ او در تاریخ به جسای سلسله یی از دگرگونی های مادی و اجتماعی همراه با ملازمات دینی، به چشم زنجیسره یی از دیگرگونی های دینی می نگرد. مارکس و انگلس دست کم در دوران جوانی خود درباره ی سرعت یا کامل بودن روندی که چنین دگرگونی هایی به مدد آن می توانند روشن گری به دگرگونی هایی به مدد آن می توانند روشن گری به ارمغان بیاورند بیش از اندازه خوش بین بودند. این دو

حتا آماده بودند باور کنند که صنعتگرایی در کسوت سرمایهداری می تواند، دقیقاً پیش از سوسیالیسم، کسانی را که زندگانیشان از توهمات دینی تیشکیل یافته است از بند این توهمها برهاند. مارکس و انگلس در *ایدئولوژی آلمانی* (ق ۱، ب ۱) نوشتند که صنعت با بازرگانی کردن همهی روابط بهترین کار را هم برای ازمیانبرداشتن دین و هم اخلاق انجام میدهد، یا آنها را به دروغی شفاف فرو میکاهد. (یک قرن و نیم بعد احتمالاً می توان گفت که در این مسیر پیشرفت خوبی انجام گرفته است). مارکس و انگلس بسیار مطمئن بودند که باور دینی نمی تواند بر طبقه ی کارگر سلطه یابد، طبقهیی که این دو مایل بودند آن را بیش تر لوحی ساده در نظر آورند تا آنچه بهراستی بود. مارکس و انگلیس بیر آن بودنید کیه همهی این گونیه واقعیت گریزی ها بیش تر بر اثر تجربه از هم می پاشند تا بحث و استدلال، ولی پرولتاریای جدید هرگز دستخوش این وهمها نمیشود، یا اکنون دیرگاهی است که این وهمها را به دور افکنده است.

نشانه ی باز هم برجسته تبری از اعتصاد به زباله دان تاریخ این اظهار نظر مارکس است در مقاله ی دوره ی تاریخ این اظهار نظر مارکس است در مقاله ی دوره گذین او «درباره ی مسئله ی یهود» که اگر یهودیان بتوانند از بار زندگی دوره گردی کنونی خود خلاص شوند، یهودیت به سرعت از میان خواهد رفت. سنجیده تر از این در سرمایه، ج ۱ (ف ۱، ب واپسین) مارکس این عقیده ی خود را مکرر می کند که مارکس این عقیده ی خود را مکرر می کند که وهمهای دینی کارکرد دیگری ندارند جنز این که خردستیزی های نظام تولید را پرده پوشی کند، و فقط خردستیزی به پایان می آیند که انسان ها با یک دیگر روابط عقلانی برقرار کنند و بیماری های کل اجتماع را بهبود بخشند.

مسارکس دربسارهی دیسن در جسوانی خسود بسسیار نظام مندانه می اندیشید؛ انگلس مکرر به ایسن موضوع بازگشت، و این شاید پی آمد تربیتی مذهبی بود که او خود آن را بدون درد تجربه نکرده بود. انگلس در مقام مورخ در کتباب خبود در بیاب جنبگ دهقیانی ۲۵ –

۱۹۲۴ آلمان گسترهی پهناوری بافت تا به بحث دربارهی تأثیر متقابل سیاست و دین طبی بحرانی انقلابی بپردازد. در «جنگهای مذهبی» معروف سدهی شانزدهم و سدهی هفیدهم در اروپا، مانند درگیریهای میان کلیسا و بدعت گذاری، واقعیتی که باید کاویده میشد پیکار طبقاتی بود که بر سـر منـافع مادی رقیب درگرفته بود؛ حال آن که ذهن دانشگاهی آلمان نمى توانست چيزى جز مباحثات كلامى و دينىي را تميز بدهد، و بدينسان توهمات اعصار گذشته را دربارهی خودشان همانگونه که هست میهنذیرفت (ف ۲). این ممکن است روی کردی صرفاً منفی نسبت به دین به نظر برسد، ولی این امکان را در نظر می گیرد که گرایشهای کژروانهیی که در اعتراض بر کیشهای رسمی سر برمی آورند از جریان های اجتماعی تازه و پیشرو الهام گرفته باشند. این امر بهویتره در مورد جنبش اصلاح دین راست درمی آید.

در وایسین فصل *آنتی دورینگ* انگلس به مضمون دین همچون طرح عجیبوغریب نیروهایی که هستی انسان را تحتالشعاع قرار می دهنید بازگشت. این نیروها در آغاز نیروهای طبیعتانید، که اسطورگانی گونه گون پدید می آورند، و نظم اجتماعی نه کم تر بیگانه و تا همین اواخر بههماناندازه رمزآلود را به وجود می آورند انگلس خدای تک یکتاپرستی را، که در او صفات همهی الوهیتهای پیشین یکجا گرد آمده است، شخص نمایی اندیشهی انتزاعی نوع بیشر میشمرد. این ظهور یکتاپرستی از نو در فویرساخ (ب ۲) دنبال شد. در این کتاب انگلس با این واقعیت روبهروست که به نظر میرسد مفهومهای دینی بهمراتب دورتر از هر مفهوم دیگری از زنبدگی مادی قرار می گیرند، و بیشتر از هر چینز کاملاً از آن جندا هستند، و نیز این که این مفهومها مستقیماً از زندگی معاصر سرچشمه نمی گیرند بلکه از گذشته یی دور به وام گرفته می شوند. پاسخ او این است که هر «ایدئولوژی»، برای برآوردن مقصود خود ـ برای خرسندساختن ما با اندیشه هایی برای طرد واقعیت \_

میبایست ناگزیر از موادی که به ارث مانده و از دیرباز عزیزداشته شده سر برآورد. ولی دگرگونی هایی که اندیشه های دینی دست خوش آن می شود واکنشی است به تغییراتی در اوضاع واحوال اجتماعی و روابط طبقاتی.

سوسیالیستهای نخستین در اروپای شرقی در احاطهی تودهی دهقانی وسیعی قرار داشتند که در روسیه در دین پرستی بسیار ژرفی غرقه بودنید که از نوع خرافی خاصی بود که همواره به میزان بسیار فسراوان بسه کسار تزارهها آمسده بسود. کثیسری از دیگرکیشهای مسیحی و مذاهب غیرمسیحی در امپراتوری تزاری به پیچیده کردن این وضع یاری میرساندند. برای پیشرفت، پیکاری مصممانه بر ضد همه گونه مذهب لازم مینمود. از ایس جاست موضع سازشناپذیر بلخانف دربارهی سختگیرانه تعرین ماتریالیسم، تحسین او نسبت به آنچه آن را زیباترین شكفتگی اندیـشهی ماتر پالیـستی در نوشـتههـای فیلوزوفهای سدهی هجدهم مینامید؛ او با یکی از حکمهای نخستین انگلس مبنی بر این که دین همهی امكانات خود را به پايان آورده است كاملاً همداستان بود (*ماتریالیسم پیکارجو، ص*ص ۱۳، ۲۰). ولی محیط او درک این نکته را بر او آسان کرد که دیس هنوز می تواند تأثیر واپس نگرانه ی نیرومندی بر قشرهای طبقهی کارگر، که هنوز بهتمامی آگاهی طبقائی نیافتهاند، بگذارد. بلخانوف از ایس که پس از شکست انقلاب ۱۹۰۵ بخشی از ترقیخواهان برجسته به نوعی رازوری و عرفان رویآور شدند که بیر اثیر خستگی و سرخوردگی دست داده بود و شکل آن «خداسازی» را به خود گرفته بود که بهویاژه با نام لوناچارسکی تداعی میشد، خشمگین بود.

این مسئله هنوز دغدغه یی جدی تسر بسرای لنسین بسود. انگلس بر ضد بلاهت برانداختن مذهب با زور و اجبسار هشدار داده بود، چنان که برخی از اعضای بلانکیست کمسون پاریس خواسسته بودند ایسن کسار را بکننسد («برنامهی پناهندگان بلاتکلیف کمون»). لنین موافیق

بود، ولی آگاه بود که تأثیر دینی بر روشنفکران جبون محدود نمیماند، بلکه آن را می توان در میان برخیی کارگران بافت که از زور و قدرت کور سرمایه داری که همسواره آن ها را با منصایب پیش بینی ناپذیر تهدید می کند دست خوش هراس شدهاند. او در ۲۶ مه ۱۹۰۹ مینویسد از نظـر دولـت، دین باید امری خصوصی باشد؛ دین نمی تواند برای حزب سوسیالیست امری خصوصی باشد، ولی غیرض این نیست که مؤمنان، درصورتیکه همچنین سوسیالیستهای اصیلی هم باشند، از عضویت در حزب منع شوند. الحاد جایی در برنامهی حزب ندارد. از آنجا که سلطهی مذهب متکی بسر بازی نیروهای اقتصادی است، طبقه ی کارگر نمی توانید از طریق اعلامیه و بیانیه در برابر سلطهی آن مصون بماند، بلکه این کار فقط با پیکار بر ضد سرمایه داری میسر است، و اتحاد در این باره از اهمیتی بهمراتب بیش تر از اتفاق نظر بر سر امور ملکوتی برخوردار است («نگرش حزب کارگران به دیـن»، مجموعـهآثـار، ج ۱۵). شاید تفاوت تأکیدی معین در این سخن استالین باشد که حزب باید از انجامدادن آزادانهی تکالیف دینی همهی جوامع دفاع کند، ولی می بایست همه ی ادیان را به عنوان سدی در برابر پیشرفت محکوم کند (مارکسیسم و مسئلهی ملی، ب ۶).

هنگامی که حزب در روسیه به قدرت رسید این مانع میشخص تسر احساس شد. بوخسارین در کتساب ماتریالیسم تاریخی، چه از لحاظ نظری و چه عملی، خط مشی یلی محکم در قبال آن در پیش گرفت. بوخارین، چنان که مارکسیسم نیز ممکن بود همواره آماده باشد به این شیوه عمل کنید، این موضع را رد کرد که دین را بدیل یا اشتقاق تکمیلی از وضع انسان کرد که دین را بدیل یا اشتقاق تکمیلی از وضع انسان روزگاران نخستین، ترس از ارواح درگذشته بشمارد (ص ۱۷۲). بوخارین بر آن است که برای طبقه ی کارگری جوان و انقلابی فقط منطقی است که در کدرگاه خود ماتریالیست باشد، همانگونه که برای

طبقهی حاکمی فرتوت منطقی است که در سستی و خمصودی مسذهبی فسرو رود (ص ۵۸). بوخسارین سلسلهمراتب الهی کلیسای ارتدوکس را به دلیل میشابهت تام به دیبوانسالاری تیزاری، بیا آن سنمیخائیسلاش در مقام فرمانیده ی کیل قبوای قشونهای ملکوتی، به باد سخره می گرفت (ص ۱۷۶). ولی باید فعالانه با مذهب به مخالفت برخاست؛ هیچ معنیا نیدارد که چشم انتظار بصانیم که چیبزی خودبهخود بمیرد (ص ۱۸۰). ناگزیر گرایشی نسبت به مؤمنان بالیدن گرفت که وفاداری آنها را به نظم جدید مشکوک می شمرد و برای احراز مناصب به بدید مشکوک می شمرد و برای احراز مناصب به برمسئولیت نامناسب می دانست.

چندی نگذشت که کاوشهای آزمایشی و محتاطانهی مارکس و انگلس را در گذشتهی دینی جانشینان آنها، بهویژه کائوتسکی، در زمینهی تاریخ مسیحی آغازین پی گرفتند. یانه کوک (۱۹۳۸، صص ۲۷- ۲۶) از جمله ی کسانی است که به کوتناه میدت بودن چسبندگی بورژوازی به ماتریالیسم و فلسفهاش طی دورهی بهشهرترسیدن آن بسیار پرداخت؛ بـورژوازی از فوران نارضایی تودهها در انقلاب فرانسه هراسید، و به عنوان وسیلهیی برای به سر جای خود نشاندن تودهها دست به دامن مذهب شد. مارکسیستها بر آناند که چنین تغییر جهت کاملی را دیدگاه ديالكتيكي شان از تاريخ مي تواند توضيح دهد، هم چنان که دیدگاه ماتریالیستی سادهانگار قدیم نمى توانست. ماركسيستها همچنين به واپس تـر، بـه آغاز منذهب و نينز به آغاز منذهب وينزهيني جنون مسیحیت مینگریستند. کاثوتسکی در بخش آغازین کتاباش (۱۹۰۶) در باب تکامل اخلاق، مانند انگلس، از نشئت گرفتن یکتاپرستی و تکالیف اخلاقی از آیینهای الوهیتهای غیراخلاقی کهن به هیجان آمد. مارکسیسم از آن هنگام در این زمینهی پیشاتاریخی یا انسان شناسی تأثیری قاطع به جا گذاشته است. گفته شده است که مکتب دورکم وجه اشتراک بسیار با أن داشته است، جز أنكه ماركسيسم به جاى أنكه

ساختار اجتماعی را واقعیتی داده شده در نظر بگیرد، مبنا را بر فرایندهای بالنده ی کنش متقابل میان انسانها و محیطشان قرار می دهد. همان مفسر می افزاید هر دو مکتب در عمل بیش از آنچه به نظر می رسد ضابطه های سفت و سخت ترشان اجازه می دهد خودفرمانی تکامل دینی را به حساب می گیرند (رابرتسن ۱۹۷۲، صص ۱۹، ۲۱).

مارکس و انگلس بر اثر علاقهی فزاینده به جهان بیرون از اروپا به نظرورزی در باب ادیان دیگری جز مسيحيت رهنمون شدند. ماركس يادآور شد اغلب بـه نظر میرسد که تاریخ شرق نمود تاریخ ادیان را بر تن دارد (نامه به انگلیس، ۲ ژوئین ۱۸۵۳). او در یکی از مقاله هایش دربارهی هند (ژوئن ۱۸۵۳) با گفتن این که همجواری ثروت پُرتجمل و فقر نکستبار در هند در دین هندو همراه با آمیزهی «شور و جوشش لذت جویانه» و «ریاضت کشی خود آزارانه» بازتاب می یابد، نکته یی برانگیراننده پیش می کشد. مارکس هم چنین یادآور شد که وابستگی عاجزانه به طبیعت می تواند در پرستش خدایان طبیعی یا جانوران جلوه گر شود. مارکسیستهای بعدی این علاقهمندی به خصایص دیگر ادیان، بهویژه **اسلام** را یی گرفتند. پارهیی نواحی بیرون از اروپا اکنون سالیان دراز است که مارکسیستهای خاص خود را داشته تا به وارسی پیشینهی خود بپردازند. در هند، این کسان اغلب به سوی پژوهش در روزگاران باستان، و تحقیق هم در آیین برهمنی و هم بودیسم کشیده شدهاند. شمایل شکنی تمامعیاری که کوسامبی (۱۹۶۲، ص ۱۷) انجام داد، «گیتا»، محبوبترین و تأثیرگذارترین نوشتهی مذهبی را با آن «چیرهدستی که به نظر میرسد ⊲ین متن>أشتیناپذیران را آشتی میدهـد» و آن «فرصتطلبی غیراخلاقی» در تنگنا انداخت. چاتوپادییایا (۱۹۶۹) بر سنت ماتریالیستی نیرومندی تأکید دارد که بخشی از اندیشهی هند در بهترین روزگاران آن به شمار میرود، و دربارهی آیین جینا و بودیسم مینویسد که در اصل فلسفه های الحادی

بودهاند و در جریان زمان پوشیده از خرافاتی شدهانید ک هند همواره با آن زیسته است. پروهش مارکسیستی تری از روزگاران بعدی را می شد انتظار داشت، ولى كشاكشهاى فرقه بى اين زمينه را لفران و دشتوار سناخته است. بایند اذعنان کنرد کنه کمونیستهای هندی پیش از تجزیه ی کشور در ۱۹۴۷، درست مانند نهروی سکولار، از درک نیسروی ویران گر عظیم عداوتهای مذهبی درماندند. در چین كويوموجو، مبورخ ماركسيست راهكشا، نياپرستى روزگار کهن را با پیدایی مالکیت خصوصی، و پرستش الوهیتی برین را با پیدایی قدرت سیاسی مرکزی که نیازمنید مجنوز ملکوتی است پیونید داد (دیرلینگ ۱۹۷۸، صص ۱۵۰، ۱۵۶). درواقع می توان گفت که مانند مارکس در آغاز زندگی فکریاش، مارکسیسم نیسز در رسیدگی تساریخی بسه دیسن یکسی از برانگیزاننده ترین وظایف را یافته است.

برای آگاهی افزون تر← بوخارین، نیکالای ۱۹۲۱ (۱۹۲۵)؛ چاتوپادی بایا، دیبی پراشاد ۱۹۶۹؛ دیرلیک، اریف ۱۹۲۸؛ کوسامبی، دی. دی. ۱۹۶۲؛ لنین، وی. آنسوان ۱۹۳۸ (۱۹۶۳)؛ پانسه کسوک، آنتسوان ۱۹۳۸ (۱۹۴۸)؛ رابر تسن، رولند ۱۹۲۲؛ اسلیگر، مارتین ۱۹۴۸؛ تامسن، جورج ۱۹۴۱.

# وي. جي. ڪيرنن

#### دین هندو / هندوییسم (Hinduism)

علاقه مندی مارکسیستی به دین هندو به خود مارکس برمی گردد، گیرم او پژوهشی منظم دربارهی این آیین نکرد. نزد مارکس، آیین هندو ایدئولوژی جامعه یی ستم گر و فرسوده بود، و او در نفرت بیش تر اروپاییان از ویژگی های هولناک این آیین شریک بود. «آمیزه یی شنیع تر از هر هیولای الهی ما را در معبد سالست تکان می دهد»، این بود چکیده ی نظر او درباره ی استبداد بریتانیایی در هند که با استبداد آسیایی پیوند خورده بود؛ و او همان اندازه به هرگونه تصوری از وجود «عصر زریین» هندو در گذشته تصوری از وجود «عصر زریین» هندو در گذشته

شکاک بود که پیروان هندیاش (نخستین جنگ استقلال هند، ص ۱۵۶). در این سده، مارکسیسم بیرون از هند، با آیین هندو بیشتر به عنوان بخشی از موضوع دین بهطورکلی سروکار داشته است؛ در داخل کشور تا حد بسیار دل مشغول مسایل عملی مربوط به آیین هندو در روزگاران اخیر، جایگاه آن در جنبش ملی، و شور و احساسات جمعی بوده است که به استقلال همراه با جدایی و کشتار انجامید.

همان گونه که روملیا ثایر یادآور می شود هنگامی که نام «دین هندو» در مورد هند باستان به کار می رود چیزی از نابه هنگامی در خود دارد، ولی برچسبی درخور برای دینی است که حدود دوهزارهی پیش از درون آیین ودایی مهاجمان آریایی سنر برآورد. این دین آیینی بسیار مرکب بود، بهزحمت با هیچ درجهیی از صحت و دقت بر پایهی معتقدات مذهبی قاسل تعریف بود، آمیزهیی از اندیشهی آریایی و دراویدی که از تأثیرهایی از دین بودایی و آیین جینا برکنار نماند. ثایر به مفهوم یک مطلق اشاره می کنید که از اویهنیشدها یا سیس تر از سرودههای ودایی سر برمي آورد، و آنگاه هيئت يمک تثليث به خود می گیرد، سه گانه ی آفریننده، نگاه دارنده و نابودگر، که در آن می توان بازتاب نظمی از طبیعت را بازشناخت: زایش، زندگی و مرگ. پس از آن، نخستین اینزد، برهما، به کناری نهاده شد، و حال آنکه دو ایزد دیگر، ویشنو و شیوا ـــ دومـی دورگـهیـی آریـایی ــ دراویدی است که با آیینهای باروری پیوند دارد ... همچون دو ایزد بسیار مهم برجا ماندند و در بیعت و وفاداری هندوان جدایی افکندند. روزگاران بعدی شاهد تغییر جهتی از رسوم و اعمال آیینی به بهاکتی، یا طلبانبازی فردی با خدا و اغلب سرسپردگی پُروجد و حالت به او، هـمچـون «صـورت هندوییسم بعدی» است (ثایَر ۱۹۶۶، صص ۳– ۱۳۱). در پایان سدههای میانه آموزگارانی چون کبیر و ناناک با گنجانیدن اندیشههای اسلامی در بهاکتی تکان تازهیی به آن دادند؛ کار آنها را می توان به این

صورت در نظر گرفت که احساسات شهرنشینان دون پایه تر، و صنعتگران روستایی را در تماس با زندگی شهری در آن عصر آشوبزده تبیین کردهانید (ص ۳۰۸).

سرسپردگی شخصی، مانند هر روایتی از عرفان، به نحوی گریز از سلطه و سروری دستگاه روحانی به شمار میآمد؛ ولی در همهی این ایام عروج برهمنان محفوظ مانده و حتا تقویت شده بود. یک جنبه از سازمان برهمنان معبد بود، چون نهادی با منابع مالی سرشار. پژوهشی در جنوب هند در قرون میانه نشاندهنده خیرات هنگفت از جانب بازرگانان یا اصناف بازرگانی است، که احتمالاً به نیت تأمین منزلت و حیثیت اجتماعی بالاتر برای اهداکنندگان و نیز آمرزش روحی انجام میگرفته است (جها ۱۹۷۹).

جستاری به قلم آر. اس. شرما (۱۹۶۶، ف ۱) نموداری از جریانهای فکری دربارهی هند کهن و آیین هندو را در نوشتههای عصر جدید به دست می دهند که بارهیی از آنها ملهم از ماتریالیسم تاریخی است. در جستاری دیگر هم او بر آن است که در ریگ ودا «دغدغهی اصلی نیایشها رفاه مادی آریاییهاست» (۱۹۷۹، ص ۳۹)؛ او مى توانست نيک به گفته بيافزايد که یک دغدغهی اصلی دست کم دررمه، یا رمزدینی آیسین هندو، رفاه و بهروزی مردان کاستهای بلندپایه تر هم در مقابل قشرهای پایین تر و هم زنان بود. همان گونه که او در جایی دیگر یادآور می شود، در این متون به کرات زنان و سیودراس، زحمت کشان نظام کاست، «در مقولهیی یکسان یککاسه میشوند»، و این دو آشکارا نمبودار «محکومترین و مطرودترین بخشهای جامعهاند» (۱۹۶۶، صص ۲۹ و ۳۲). دی. چاتُوپادی یایا خاطرنشان میکند که کسانی چون مانو قانونگزار که مبانی دَرُمه را تدوین کردهاند «دشمنی شدیدی را با آزاداندیشی یا عقلگرایی» آشکار میسازند؛ و این جای شگفتی نیست، زیرا که رازوری و نیز قهر لازم آمد تا نظم اجتماعی بی را حفظ کنند که در آن «میلیونها تودهی زحمت کش

میبایست وادار به تمکین به بردگی میشدند» (۱۹۷۶، ص ۸۳). چاتوپادییایا به سنتی مخالف و لاادریگرانه در اندیشهی هندی برجستگی میبخشد، و با نظر تنی چند از پژوهشگران همداستان است که دین بودایی میبایست وام بسیار به مکتب فیلسوفان سمخایای دیرین تر داشته باشد: هریک از ایس دو در طرد الوهیت «اندیشیده و قاطع» بودند (۱۹۶۹، ص

پاره یی از مسایل مرتبط این موضوع را نـام بـودری پـاد طرح کرده است که رهبر یک حزب کمونیستی و نیـز مورخ استان جنوبی خـود، کـرالا، است. ایـن منطقه آیین برهمنی اختیار کرد، ولی ویژگیهای متعـددی از رسوم اجتماعی کهـن خـود را نگـه داشت و بـرخلاف شمال هند، طی سـدههای میانـه بـه سـوی گونـهیـی فئودالی از مالکیت خصوصی بر زمین حرکـت کـرد. در جریان این گذار نوشتههای جدل آمیـز گـسترده یـی در پشتیبانی از طبقه ی حاکم و ایدئولوژی دینی آن طـرح شد؛ یک هدف از این کار برانداختن دیـن بـودایی بـود شد؛ یک هدف از این کار برانداختن دیـن بـودایی بـود شد؛ یک هدف از این کار برانداختن دیـن بـودایی بـود شد؛ یک هدف از این کار برانداختن دیـن بـودایی بـود

راهول سانكريت ياياناه كمونيست بودايي مشهور هندی، از جملهی آثار متعدد دیگری که نوشته است، روایتی انتقادی نیز به شکل داستانی از تکامل دین هندو در رهگذر قرنها به قلم آورده است. در سالیان اخیر بعضاً نویسندگان مذهبی دیگری با بهرهگیری از رویکرد مارکسیستی به جستوجبوی سنرنخهایی در تاریخ خود با دیگر مذاهب برآمدهاند؛ نمونهی خوب این مورد را دو کاتولیک به نام هوتارت و لمرسینیه فراهم می آورند که در هند و سیری لانکا کار می کنند. از نگاه آنها، اسطورههای آریاییهای ودایی در وهلهی نخست بازتاب نیازهای یک زیستمهاجر، و سیس، همچنان که معبدی برپا کردند، تحول به کشاورزی اسكان يافته است. از نقش شخص روحاني در مقام واسطه به این اعتقاد رسیدند که «فقط خدا تواناست که با خدا سخن بگوید»، به نحوی که برهمن، که کارکردش «مبین ناتوانی گروه در حلوفصل تضادهای

خود بود» خود به صورت یک هستی خدایی درآمد. فرد طبقه ی پایین تر می تواند از لحاظ رتبه ترقی کند، ولی تنها به شرط آن که نظیم اجتماعی را به تمامی بپذیرد. بدین گونه، «هر گونه جنبش اجتماعی مبتنی بر مذهب مُحال بود» (۱۹۸۰، صص ۳۸– ۳۶، ۴۵). در این جا تباینی نمایان میان دین هندو و مسیحیت وجود دارد.

در سراسر سدهی نوزدهم بسیاری از هندیان پسیشرو، که رام مُوهون روی پیشتاز آنها به شمار میآمد، نخستین هدف خود را وارهاندن اذهان هممیهنان خود از رگههای بیمارگونه تر و هول آور تسر ساخت پیچیدهی ایمان، رسم و آیین قرار دادند. ولی برآمدن یک جنبش رهایی بخش ملی خیواه وناخواه موجی از احیای پُرتوشوتوان دین هندو را در همهی شئون به همراه آورد. ویلنگا، دیگر سخنگوی مسیحی در هند، در جریان وارسی آزاداندیشانهیی در باب مارکسیسم هندی، به تعارض اندیشهها میان این مارکسیسم و ذهنیت احیاگرانه برمی خورد (۱۹۷۶، صص ۱۱۳ پانویس). بیان فشرده یی از این قبضیه را می توان در اثری از پالمدات، نظریهپرداز هندی حـزب کمونیـست بریتانیا یافت. او می نویسد رهبرانی که هیچگونه دریافت روزآمد از سیاست ندارند کوشیدهاند ناسیونالیسم را بر پایهی «نیروهای همچنان عظیم محافظه کاری اجتماعی» و «برتری روحی کنذایی» هند کهن بر اروپای نوین بنا کنند. او به مبلغانی چون تیلاک و اروبیهندو گوش، تأسیس «انجمن حمایت از گاو» و برپاداشتن جشنوارههای ملی در پاسداشت گارنش، ایزدک فیلسر و کالی، ایزدبانوی نابودی اشاره میکند. گرچه این کسان میهن پرستانی پرشور و صادق بودند، درواقع خود را به صورت «پـرچمداران ارتجاع اجتماعی و خرافهپرستی، تقسیمبندی مبتنی بر کاست و امتیباز» درآوردنید (۱۹۴۰، صبص ۲۹۲–

گاندی ناگزیر حکم ندای تازهی دین هندوی احیاشده را پیدا کرد. او موضوعهای سیاسی را به سیاق عبارات دینی

بیان کرد، و از رام راجایا، فرمانروایی پروردگار، به منزلهی آرمانشهری که باید در انتظارش بود، عصر زرینی که باید احیا شود، به جای سوسیالیسم، سخن به میان آورد. گاندی دستشستن از ماشین و بقیهی مظاهر مدرنیته، و بازگشت به زندگی سادهی روستایی روزگار گذشته را موعظه می کرد. دات مینویسد که اینهمه را ستایش گران گاندی آرمان و آرزوی هند واقعی، هند دهقانان میشمارند و حال آن که درواقع چیزی نیست جـز غم غربت بخشی از «خردهبورژوازی گیج و سردرگم که از روندهای دگرگونی اقتصادی بیرحمانه به ستوه آمده و به خطر افتاده» و آرزوی «آرامش فلان صخرهی یقین کهن» را دارد (صص ۵۰۲ – ۵۰۱). خود جواهر لعل نهرو، گرچه مرید گانیدی ببود، اغلب به عنبوان سوسیالیستی کمه به شدت تهرنگی از مارکسیسم داشت، از آنچه «ستایش فقر» به نظر می آمد، این بازماندهی انحصار سپری شده یی که در آن نوع بشر «فقط می توانست بر پایه ی کسمیابی بیاندیشد»، دستخوش حیرت میشد (نورمن ۱۹۶۵، ج ۱، صص ۸۶- ۸۵).

نهرو خود را با این فکر دلداری می داد که گاندی، با جهادی که بهویژه به نفع نجسها اعلام کرده است، بنیاد سنت پرستی را «به آرامی ولی به نحومقاومت ناپذیر» سست می کنند، و ایس کنه او <گاندی> بسیار بیش تر برای تکاندادن هند کار میکند تا هر نظریهپرداز کنار گودنشین چپ (ج ۱، صص ۲۹۹– ۳۰۰). مخالفت سازشناپذیر با گانـدی و معتقدات هندویی محبسوب او، به ایس معناست که کمونیستها تا حد چشمگیری از جریان حاکم پیکار میهن پرستانه بریده اند، و پیه انزوایسی را به تن مالیدهاند که مشابه انزوای سوسیالیستها در ایرلند است. از هنگام استقلال هند شماری از آنها، مانند موکرجی، خود را ناگزیر از بازنگری در ازریابی خود از مهاتما و خدماتاش به هند دیدهاند، ولی یگانگی او با هندوییسم واپسگرا همچنان سدی سدید است و دست کم پارهیی از تردیندهای آنها موجه از کار درآمده است. بررسی بتلهایم از هند آزاد چیزهای

بسیاری برای گفتن درباره ی رواج و گسترش کاست در انتخابات محلی و ملی در چنته دارد. اصطکاک با اقلیت همچنان بزرگ مسلمان به حالت نهفته است و گاهگاه فوران میکند. نامبودی ریپاد می نویسد «روح هند» که محافظه کاران اینهمه از آن سخن می گویند چیزی جز روح دین هندو نیست، و «کسانی که از این نظریه حمایت می کنند به ورطه ی ایس اندیشه ی شووینیستی هندو درمی غلتند که غیرهندوها بیگانه اند» (۱۹۶۶، ص ۲۹۵).

برای آگاهی افزون تر ← بارون دی. و دیگران ۱۹۷۶؛ بتلهایم، شارل ۱۹۶۸؛ چاتوپادییایا، دیبین پراساد ۱۹۶۹؛ ۱۹۴۰؛ دات، آر. پــــسالم ۱۹۴۰؛ هوتارت، فرانسیس و لمرسینیه، ژنویو ۱۹۸۰؛ جها، دی. ان. ۱۹۷۶؛ نام بودی ریپاد، یی. ام. اس ۱۹۵۲؛ دی. ۱۹۶۹؛ نورمن، دُروتی ۱۹۶۵؛ سانکریتیایانا، راهول ۱۹۶۶؛ نورمن، دُروتی ۱۹۶۵؛ ۱۹۶۹؛ ۱۹۷۶؛ ۱۹۷۶؛ ۱۹۷۶؛ ۱۹۷۶؛ ۱۹۷۶؛ ۱۹۷۶؛ باستیان ۱۹۷۶؛

#### وي. جي. کيرنن

## دیوان سالاری / بوروکراسی (bureaucracy)

مسئله ی دیوانسالاری از آغاز نقشی نسبتاً مهم در اندیشه ی مارکسیستی ایفا کرد. مارکس نظریه ی خود را درباره ی دیوانسالاری بر پایه ی تجربه ی شخصی از کرکاری دستگاه اداری دولت در هنگام قحطی ناحیه ی موزل شکل بخشید ( مقالههای او در راینیشه تسایتونگ ۱۹، ۱۸ و ۱۹ ژانویه ی ۱۸۴۳). مارکس مفهسوم دیسوانسسالاری را از ارتباط دیوانسالارانه ی موجود میان نهادهای نگاهدارنده ی قدرت و گروههای اجتماعی تابع این نهادها نتیجه می گیرد. او این ارتباط را رابطه یی اجتماعی می خواند که بر خود تصمیم گیرندگان چیرگی دارد. بدین گونه، نزد مارکس، دستگاه اداری دولتی دیوانسالار، ولو با بهترین نیستها، ژرفترین انسانیت و بیش ترین هوشمندی به رتقوفتق امور بپردازد باز قادر نخواهد بود وظیفه ی خود را انجام دهد بلکه پدیده یسی را

بازتولید می کند که زندگی روزمره دیوانسالاری نامیده می شود. این دستگاهها مطابق منافع ویژه ی خود عمل می کنند ولی آن را به صورت منافع عمومی یا عام جلوه می دهند و از ایس رو خود را بسر جامعه تحمیل می کنند: «دیوانسالاری ذات دولت، حیعنی حیات روحی جامعه را، به عنوان دارلیی خصوصی خود، در تملک خود دارد. روح کلی دیوانسالاری به پنهانداری است، رازی است که دیوانسالاری به واسطه ی ساختار سلسله مراتبی آن را در درون حفظ می کند و در جهان بیرون آن را چون صنفی فروبسته و متکی به خود جلوه می دهد» (مارکس، تقل و متکی به خود جلوه می دهد» (مارکس، تقل قلسفه ی دولت هگل، تفسیرهایی در باب بندهای

با وجود نقد رادیکال اصیل مارکس و انگلس از ديـوانسـالارى، ارزيـابى أنهـا از كـاركرد واقعـى دیوان سالاری به همیچ رو فارغ از پیش فرضهایی نیست که تجربهی تاریخی یک سده و نیم گذشته بسر آنها صحه نگذاشته است. مارکس هم در نوشتههای دورهی آغازین و هم در نوشته های سیسین خود، مسئلهی دیبوان سالاری را به دستگاه اداری دولتی محدود می کند، و گمان دارد که زندگی (یعنی تولیسد و مصرف) جایی آغاز میشود که قدرت این دستگاه پایان می گیرد. بدینسان، در هجههم برومر (ق ۷) قدرت اجرایی را در فرانسه به این صورت وصف می کند: «سازمان دیـوان سالار و نظامی عظیمی با ماشین دولتی به تفصیل قشربندی شده و بی پسردهاش، با سپاه نیممیلیونی کارمندان و ارتش پنجمیلیونی سربازاناش، این جرثومهی طفیلی هولناک که پیکر جامعهی فرانسه را چون غشایی چنان در خود فرو می گیرد که تمامی خُلُلوفُرَج آن را مسدود می ازد.» و پی آمد آن ایس است که «هر منفعت همگانی بی درنگ از جامعه جدا می شود و به عنوان یک منفعیت عیام برتبر در برابسر آن عَلَیم مییشود، از خودکوشی اعتضای جامعیه گسیخته مییشود و به صورت موضوع فعالیت حکومت درمی آید»، و مارکس

نتیجه می گیرد که تمامی انقلابها تاکنون «به جای درهمشکستن این ماشین آن را تکمیل کردهاند». بااینهمه، از میانهی سدهی گذشته مدیرانی با خصلت دیوانسالارانه، بهویژه در کارخانجات صنعتی بزرگتر، تأثیر و نفوذی روزافزون در اقتصاد به دست آوردهاند. مارکس و انگلس هرگز گمان نداشتند که هیأت کارکنان یقهسفید کارخانهها حاملان همان روابط اجتماعی اساسی باشند که دستگاه مدیریت دولتی، و اداری به نقش فزایندهی کارگران و مدیران دفتری و اداری در صنعت فقط به صورت یک واقعیست تجربی ساده پرداختند («رهبر ارکستر لازم نیست صاحب سازهای پرداختند («رهبر ارکستر لازم نیست صاحب سازهای اعضای خود باشد» سرمایه ج ۳، ف ۲۳).

دیگر اشتباه بزرگ آنها به تصویرشان از جامعه ی سوسیالیستی آتی مربوط است. این دو نتوانستند ایس نکته را در نظر بگیرند که صورتبندی های دیوان سالارانه می توانند حتا پس از برافتادن مالکیت خصوصی بر ابزار تولید دوام بیاورند، خود را بازتولید کنند و مسلط باشند. پاره یی از آرای آنها چه بسا راه را برای توجیه گران مدیریت دولتی در کشورهای اروپای شرقی هموار ساخت؛ برای نمونه، از نظر آنها، اقتصاد ملی جامعه ی سوسیالیستی آینده به صورت یک «بنگاه بیزرگ واحد» کار خواهد کرد، و اصل اقتدار باید حتماً در زمینه ی تولید حفظ شود (انگلس، درباره ی اقتدار باید حتماً در زمینه ی تولید حفظ شود (انگلس، تولید کنندگان آزاد تنها بهنحوی نامنسجم با ندیشه های نخستین شان درباره ی دیوان سالاری پیوند دارد.

اندیسهی مارکسیستی متنوع و کشرتگرای عصر حاضر نشانههای هر دو این اشتباهها را، هم در غرب و هم در شرق، بسر خود دارد. در جامعههای بسیار صنعتی شده ی غربی فرایند دیوان سالاری سازی به شکلهای گوناگون همچنان ادامه دارد و به مرتبهیی بلنید رسیده است. قیدرت میدییت در بنگاههای اقتصادی و بازرگانی گسترش یافته است، حال آن که نفوذ دستگاه اداره ی دولت در تصمیمهای اقتصادی

به طرزچشم گیری فزونی گرفته است. درعین حال، رهبری اتحادیه های کارگری و حزبهای سیاسی بیشازپیش دیوان سالار شده اند. مارکسیسم نتوانسته به هنگام یا به طرزی مؤثر به این فرایندها واکنش نشان دهد، به نحوی که تحلیل دگرگونی ها عمد تأ به عهده ی دانشمندان علوم اجتماعی دیگر مکتبها واگذار شده است (که با ماکس وبر و میکلس آغاز می شود؛ ← منتقدان مارکسیسم).

این همه بر مارکسیسم تأثیر منفی دوگانه یمی نهاده است. از یک سو، در جنبشهای کمونیستی رادیکال نوعی سرمایهداریستیزی نابههنگام و رومانتیک دوام آورده است که اهمیت فزایندهی مبارزه با دیوانسالاری را در نظر نمی گیرد. این امر مانعی جدی بر سر راه گرایشهای کمونیسم اروپایی به شیمار می آید (← کمونیسم اروپایی) زیرا مانع شکوفایی یک تحلیل سوسیالیستی واقع بینانه و انتقادی از روابط قدرت موجبود در غیرب میهشبود. از سبوی دیگیر، در جهت گیری های رویزیونیستی و رفورمیستی (یعنیی سوسیال دموکراسی) این دیدگاه به جای حمایت از گرایشی ضددیوان سالاری به حمایت از ظهور گرایشی طرف دار دیوان سالاری برخاسته است. شعار اصلی دیوانسالاری صنعتی «مشارکت» شده است (برای نمونــه Mitbestimmungsrecht حــق رأى / حــق تصمیم گیری> آلمان غربی) که در جریان عمل تقریباً تسلطی تمام و تمام بر جنبشهای کارگران اعمال ميكند.

در شرق، در آغاز در روسیه، در پی «شقاق بزرگ شسوقی» در مارکسیسم، سنخهای تنازهیمی از صورتبسدی اجتماعی در مبنای

ایدئولوژیک لنینیسم سر برآورد. این جریان همچنین در وهلهی نخست دارای خصلتی ضدسرمایهداری بود و نه ضددیوانسالاری. پس از جنگ جهانی دوم ایس صورتبندیها به کشورهای اروپای مرکزی و شرقی نیز گسترش یافتند. در ایس کشورها الغای مالکیت خصوصی بر ابزارهای تولید نتوانست موجبات کاهش دیوانسالاری را فراهم آورد، سبهل است چه بسا بهطرزچشم گیری آن را افزایش داد. بدینسان، نظارت بر مدیریت بنگاه دولتی، و نیز نظارت سرمایهدارانه بر مدیریت بنگاه اقتصادی از میان برخاست، ولی شکلهای تازهی نظارت اجتماعی ضددیوانسالاری

در مقابل این مدل مدیریت دولثی، پس از ۱۹۴۹، در یوگسلاوی، ایدئولوژی و عملی مبتنی بر خودگردانی پدید آمد، ولی این ایندئولوژی نیز در جریسان زمان خصلتی توجیهگرانه احراز کرد، و به دفاع از طرز عملی پرداخت که بر پایهی آن اندامهای خودگردان در بخش اعظم به شیوه یی صوری کار می کردند، حال آن که دستگاههای دیوانسالار نقش مسلط و اصلی بر عهده داشتند. بنابراین، می توان گفت که اکنون یکی از شرطهای اصلی رئسانس اندیشهی مارکسیستی هم در غرب و هم در شرق نقدی معتبر و از حیث عملی مؤثر بر دیوانسالاری است. (نیز ← بناپارتیسم؛ مؤثر بر دیوانسالاری است. (نیز ← بناپارتیسم؛

برای آگاهی افزون تر ← هجدیوش، اوندراش ۱۹۷۶؛ لوکزامبورگ، رُزا ۱۹۲۲ (۱۹۶۱)؛ میکلس، آر ۱۹۱۱ (۱۹۴۹)؛ میلز، سی. رایت ۱۹۵۱؛ وب، سیدنی و بئاتریس ۱۹۲۰؛ وبر، ماکس ۱۹۲۱ (۱۹۴۷).

اوندراش هجدیوش

## رئاليسم (realism)

مارکس در دو سبطح به رئالیسم متعهد است: (۱) رئالیسم ساده و عبادی کمه بر واقعیت، استقلال و برونستی ابژه ها یا می فشارد؛ (۲) رئالیسم علمی، که بر این نکته تأکید دارد که ابژههای اندیشهی علمی ساختارهایی واقعی اند که فروکاستنی به رویدادهایی که پدید می آورند نیستند. نزد مارکس مورد (۱) هم دربردارندهی استقلال بنیادی طبیعت است و هم خصلت کلاً فرامنطقی وجود (خواه اجتماعی و خواه طبیعی)، یعنی که «سوژهی واقعی بیرون از ذهن باقی مسىماند، و به وجلودى مستقل ملى انجامله» (گروندریسه، درآمد). مورد (۲) که هم مورد (۱) را توجیه می کند و هم آن را می یالایند، اندیشه هایی را می گنجاند که ساختارهای توضیحی، سازوکارهای زایا یا (در مصطلحات مورد علاقه ی مارکس) روابط بنیادی: الف) از لحاظ هستی شناسمانه از پدیده هایی (یا شکلهای پدیدارییی) که آن را به وجود می آورند متمایزاند، ب) با آنها معمولاً خوانایی ندارند، وج) شاید با آنها همیشه در تقابل باشند. از اینجاست که مارکس یادآور میشود که «تمامی علم زائد خواهد بود اگر نمودهای بیرونی و ذاتهای چیزها مستقیماً بر هم تطبیق کنند» (سرمایه، ج ۳، ف ۴۸)؛ به انتقاد از روش کار ریکاردو در باب بهاصطلاح انتزاع خشن یا اجباری میپردازد، که مبتنیبر تلقی پدیدهها همچون بیان مستقیم قلوانین است، بلدون درنظر گرفتن شیوههای پیچیدهیی که بر پایسهی آن قبوانین و ایسا تأثیرات و پی آمدهاشان مورد وساطت قرار می گیرنید (نظریه های ارزش اضافی، فها ۱۱- ۱۰، ۱۳، ۱۸-۱۵، در جاهای مختلف)؛ و می گویند که «چیزها در نمودهای خود اغلب خود را به شکل وارونهیی نمبودار میسازند که در هر علمی جز اقتصاد سیاسی بسیار

شناخته است» (سرمایه، ج ۱، ف ۱۹). (الف) تا (ج) با سه وهله گسست میان حیطههای امر واقعیی و امر بالفعل در فلسفهی علم رئالیستی مدرن تطبیق می کند. انتقاد مارکس از اقتصاددانان کلاسیک و نیبز بررسیهای تاریخی مشخص او نشان میدهد که افزون براین او: یک) لا یه بندی، دو) پیچیدگی درونی و سه) تمایزگهاری واقعیت را بازمی شناسد. از این جاست که انتزاع می تواند مورد انتقاد قرار گیرد اگر از درک لایهبندی یا پیچیدگی درونی حیطهیی از واقعیت دربماند (برای نمونه اگر پیونند ینا رابطنهینی ضروری را از پیوندها یا رابطههای دیگری جیدا سازد که برای هستی یا کارآییاش جنبهی اساسی دارد)؛ و تمایزگداری واقعیت، از طریعق عاملیت ها یا سازوکارهایی با خاستگاههای (نسبتاً یا مطلقاً) مستقل، امكان تعلين كثير رويدادهاي تاريخي مشخص و نیـز انـسجام عاملیـتهـا یـا سـازوکارهای تعیین کننده را در وضع علی عام هستی یا کلیّت به حساب می گیرد.

گرچه مارکس هرگز به جد راغب به شککردن در (۱) نیست، تعهدش به (۲) فقط به تندریج همراه با پژوهش ژرف در شیوهی تولید سرمایه داری می بالند. مارکس در دست نوشته های اقتصادی و فلسفی زیر نفوذ حس گرایی فویرباخی دیدگاهی انتقادی نسبت به انتزاع در گوهر خویش دارد، و سر راه رسیدن به رئالیسم علمی کتاب سرمایه با دیدگاه هایی در باب انتزاع که شبه کانتی و شبه لایبنیتسی و نینز هگلی و پوزیتیویستی است بازی بازی می کند. به رغم شواهد متنی فراوان به سود رئالیسم ساده و علمی منارکس، هر دو این موردها بحث انگیزاند؛ دومی تنها به تنازگی بازشناخته شده است، و سنت کاملی مارکس را کسی تفسیر می کند که اولی را مردود می شمارد. این قضیه تفسیر می کند که اولی را مردود می شمارد. این قضیه

از جانب لوکاچ (۱۹۷۱، ص ۲۰۴) با نفی هرگونه تمایز میان اندیشه و هستی همچون «دوگانگی کاذب و صلب»، توصیف کُسرش از آن هیمچون «امسر سوسیالیستی عامیانه» و طرد آن از جانب گرامشی به منزلهی «بازماندهی دینیی» آغاز می شود، و تا مخاری العاده یی پیش می رود که برای مثال کسانی چون کولاکوفسکی به سود مارکس اقامه می کنند مبنی بر این که وجود چیزها «هیمزمان با نمودشان همچون تصویری در ذهن انسان به وجود می آید» (۱۹۵۸، ص ۴۹) و نییز اشیمیت که بر آن است که «واقعیت مادی هم از آغاز از لحاظ اجتماعی وساطت می گردد» (۱۹۷۱، ص ۳۵) و «تاریخ طبیعی عبارت از بسط و گسترش تاریخ انسان به واپس عبارت از بسط و گسترش تاریخ انسان به واپس است» (همان، ص ۴۶).

یک دلیل این امر بی گمان این است که مارکس هر گز بهروشنی تمایز نظری (که در درآمد گروندریسه کورمال کورمال به سوی آن پیش می رود) میان دو نوع ابـژهی شـناخت قایـل نمـیشـود، یعنـی: ابـژهی متعدى توليد شناخت، كه فرأورده يي اجتماعي است و در فرایند شناختاری فعالانه دیگرگون می شود، و ابژهی غیرمتعدی شناختِ تولیدشده که (نسبتاً یا مطلقاً) ساختار یا سازوکاری مستقل و بهنحو تراواقعی ثمربخش است. به عبارت دیگر، مارکس هرگز ایس دو بُعد را که بر پایهی آن شناخت انسان را در نظر می آورد در رابطه یی نظام مند قرار نمی دهد، یعنی، بُعد متعدی پراکسیس و بُعد لازم عینتیت. از آنجا که اصالت مارکس در مفهوم او از کردار یا پراتیک و مفهوم فرایند کار است، برای رئالیسم او آسان بود که در رئالیسم فلان سنت فلسفی از پیش موجبود (میثلاً کانتیسم) گم شود یا عامیانه گردد یا جذب شود. دوم، مارکس هرگز آشکارا نقدی از تجربهگرایی را تقبیل نکرد که قابل قیاس با نقد ایدثالیسم باشد که گذرگاه او را از فلسفه به علم اجتماعی ـ تاریخی تـشکیل داد. حاصل آن که رئالیسم علمی مارکس، به قولی، تنها در «وضع کرداری» و در معدودی گفته های معترضه ی

روششناسانه در دسترس است. افنزون براین، با درنظرگرفتن گرایش پوزیتیویستی خود مارکس (→ پوزیتیویسم)، بهویژه در ایدئولوژی آلمانی، از جهت یکسانشمردن فلسفه با رئالیسم یا ایدئولوژی به معنای دقیق کلمه، مارکسیستهای راست آیین در قالب انگلس پیش از موقع به این نتیجه رسیدند که هرگونه رئالیسم می ایست یا آشکار باشد یا ایدئولوژیک، یعنی به طریقی علم پیش گیرانه باشد. از این جاست که به نظر می رسد امکان رئالیسمی فراگذرنده، که از لحاظ کارکرد لاکوار یا لنینیستی، ولى از لحاظ شكل ــ فلسفه بي براي علم ــ انتقادي و دیالکتیکی باشد، تا همین اواخر نادیده انگاشته شده است. این ملاحظات با همدیگر به توضیح ایس امر یاری میرساند که معرفتشناسی مارکسیستی (→ شناخت، نظریمی پس از مارکس به نوسان میان رنالیسمی عامیانهشده، بس طبیعت گرا و جنزماندیش، آن گونه که برای نمونه در سنت ماتر پالیسم دیالکتیکی جلوه گر می شود، و انواعی از ایدئالیسم معرفت شناسانه، معمولاً ضدطبيعت كرا و از لحاظ حُكمي نسبيّت كرا، آنسان که در مارکسیسم غربی مسلط بود، گراییده است.

روشن است که رئالیسم علمی، در سطح عمومیت که بر پایه ی آن ضابطه بندی می شود، فقط می تواند پاره یی از ویژگی های معرفتی مهم را از کردار علمی مارکس جدا سازد. از این جاست که مبارکس واقعیت ژرف تر روابط تولیدی بنیبادین را در نظر آورد و بر پایه ی آن کوشید پدیده های نمایان زندگی اقتصادی را توضیح دهد و به انتقاد از اقتصاد سیاسی بپردازد، اقتصاد سیاسی به منزله ی امری که از درون متضاد، از لحاظ تاریخی روبه بالندگی و وابسته به شکلهای لحاظ تاریخی روبه بالندگی و وابسته به شکلهای بدیداری و فعالیتهای روزمره یی است که زیر تباثیر بخد و خود دارد. و او کردار خود را به منزله ی بخشی از فرایندی درمی یابد که مورد مطالعه قرار می دهد و به نحوانتقادی و خودبازنگرانه در آن در گیر می شود. ولی مارکس هرگز به طرز رضایت بخش محدودیتهای

معرفت شناسانه ی هرگونه رئالیسم طبیعیِ علم بنیاد را نظریه بندی نمی کند؛ همچنان که در وارسی مسایلی که تمایزگذاریِ واقعیت طرح می کند شاید هرگر ایریان خود را از عقل گرایمیِ بازمانده

نمي رهاند.

گرچه رئالیسم می تواند بی درنگ دریافت مارکس را از قوانین بر گرایشها استوار سازد، به لحاظ معرفتشناسانه ابهامی مهم در شیوهی مارکس در توصیف قوانینی که مورد پژوهش قرار میدهد وجبود دارد: برای نمونه، در پیش گفتار سرمایه، ج ۱، گاه قوانین تحت جنبهی گرایشهایی به چشم میآیند که به سوی نتایج ناگزیر با ضرورتی آهنین کار میکنند؛ در دیگر متوارد، متثلاً در *گروندریسه*، قوانین هیچ نیستند مگر نیروهای بیگانه کننیده ی انسان ها که مقدراند به سوی آنها بازگردنید. ایس دو دریافت بهیقین می توانند به لحاظ صوری آشتی بگیرنید ولی از این جا این مسئله طرح می شود که آیا از نظر مارکس یکی از نتایجی که منطق سرمایه داری بیدان مى انجامد دقيقاً انحالل خاصلت «رئالياستى فراگذرنده»ی جامعه نیست. چنین گمانی، که سرشت بهویژه مشخص راه مارکس به سبوی رئالیسم علمیی اعتبار تفسيري افزوده يي بدان مي بخشد، اگر هم انجام یافتنی از کار درآید، رئالیسم علمی را ابطال نمیکند (زیرا در چنین جامعهیی مفهوم «علم» فاقد هرگونه کاربستی در باب خود است) بلکه برنهادهی قایلشدن نقشی اجتنابناپذیر برای علیم اجتماعی را ابطال مىىكنىد. (نيز→ جبرگرايى؛ ديالكتيك؛ ماترياليسم؛ حقيقت).

برای آگاهی افرون ترب پاهاسکار، روی ۱۹۷۸؛ گرامسشی، ای. ۳۵- ۱۹۲۹ (۱۹۷۱)؛ کولاکوفسکی، لشک ۱۹۵۸ (۱۹۶۹)؛ لوکاچ، جسی. ۱۹۲۳ (۱۹۷۳)؛ مِفَم، جِیْ، و روبن، دی. ایچ. ۱۹۷۹؛ روبن، دی. ایسچ. ۱۹۷۷؛ سسیر، دی. ۱۹۷۹؛ اشسسمیت، ای. ۱۹۶۲ (۱۹۷۱)؛ اسزلیونی، ایندریچ.

روی پاهاسکار

# رابينسن، جوُن وايولت

#### (Robinson, Joan Violet)

زادهی ۳۱ اکتبر ۱۹۰۳، کمبرلی، سوری؛ درگذشتهی ۵ اوت ۱۹۸۳، کیمبریج. جون رابینسن که در یک خانوادهی طبقهی متوسط بالای انگلیس با سنت دگراندیشی زاده شد به صورت یک شورشی تمامعیار درآمید. او بیه «مدرسهی دخترانهی سین پیل» و در ۱۹۲۲ به كالج كيرتون، كيمبريج رفت تا اقتصاد بخواند زیرا میخواست بداند که چرا فقر بهطوراعم و بی کیاری بنه طبوراخص روی می دهید. او در ۱۹۲۵ فارغ التحصيل شد، و در ۱۹۳۴ در مقام استادياري دانشگاه در رشتهی علیم اقتیصاد و سیاست به کار گماشیته شید. در ۱۹۳۷ میدرس دانشگاه، در ۱۹۴۹ دانش پار و در ۱۹۶۵ استاد اقتصاد دانشگاه شد. دورهی کاری دانشگاهی او در کیمبریج گذشت (و با سفرهای گسترده به خارج همیراه بیود). او از اعیضای اصلی «محفلی» بود که دربارهی رساله در باب پول در دههی ۱۹۳۰ با کینز به بحث میپرداختنید و نییز رهبر اقتصاددانان پساکینزی کیمبریج در دورهی پس از جنگ به شمار میآمد.

نخستین یاری فکری مهم او اقتصاد رقابت ناقص (۱۹۳۳) بود، که بعدتر آن را مردود شمرد. رابینسن در آن هنگام این اثر را نقد منافع سرمایهداری رقابتی آزادگذاریِ اقتصادی میشمرد، زیرا به نظر می رسید سرمایهداری انکار می کنید کیه در کسادی اقتصادی درواقع تصفیهی سودمند به در دنخورها روی دهد.

یاریهای فکری بعدی او کل طیف نظریهی اقتصادی را در بر میگیرد؛ اینجا ما توجه را به دو عرصه معطبوف مییکنیم. نخست عرصهی نقد نظریهی راستآیین ارزش و توزیع است (برای نمونه، او بهنحومؤثری در معنای «سرمایه»، که در نظریههای مسلط عرضه و تقاضا سهمی کلیدی دارد، تردید میکند). نقد او بیشازپیش معطوف به آنچیزی شد که از نظر او روش راستآیینی شمرده مییشد، و آن روند کار سنجیدن وضع تعادل به منظور تحلیل

فرایندهایی بود که در پی اختلال و آشفتگی دست و میدهد. او مسئلهی تعادلهای وابسته به جهت و امکانِ عدم وجود خود تعادل را تشخیص داد، و بدینسان پایههای تحلیل اقتصادی قراردادی (و نوریکاردویی کذایی) را بهشدت سست کرد. پس اقتصاد میبایست به جای نادیدهانگاشتن خصیصههای بنیادی زمان، به شیوه یمی که در تحلیل اقتصادی معمول بوده است، بر پایهی فرایندی در زمان تاریخی تحلیل گردد.

دوم، کوشش اوست برای تعمیمبخشیدن نظریه ی عمومی کینز به دوره یی درازمدت به همراه بازگشتی به اشتغال خاطر کلاسیک و نیز مارکسی با انباشت، توزیع و رشد در پرتبو یافتهها، و بیسنشهای بهدستآمده از انقلاب کینزی (راستین). شاه کار او انباشت سرمایه (۱۹۵۶) است. یاری فکری دیگر او نقدها و شرح و بسطهای گسترده ی اوست در نظریه ی پول و نرخ بهره در زمینه ی مباحثات بر سر رجحان نقدینگی در برابر وجوه استقراضی. رابینسن یادآور شد که در تحلیل اقتصاد بهطورکلی، همیشه یادآور شد که در تحلیل اقتصاد بهطورکلی، همیشه ممکن نیست بتوان از تمهید فرد نماینده بهره گرفت. پی آمدهای اقتصاد کلان حاکی از توازن نیروهایی و انتظارات گوناگون در موقعیتهای نامطمئن پیوند و انتظارات گوناگون در موقعیتهای نامطمئن پیوند دارد.

چون رابینسن در میانه ی دهه ی ۱۹۳۰ به مارکس علاقه مند شد. چیز عمده یی که از منارکس برگرفت برداشتی از تباریخ و اهمیت نهادهای جامعه ها و «قواعد بازی» شان بود. او همواره نسبت به نظریه ی ارزش مبتنی بر کار شک داشت و می پرسید که برای توضیح این موضوع که کسانی که بیر مالیه و وسایل تولید مسلطاند می توانند به کسانی که فقیط خیدمات کارِ خود را برای فروش دارند امرونهی کنند چرا بایسد به ایس نظریه باور داشته باشد. او بسیاری از مارکسیستها را مارکسیستهایی از قماش بیلی گرهم می شمرد، ولی منتقد هوش مند و همدل خود مارکس

بود. ساختارهای اندیشه ی خود او بیشازپیش حاکی از تأثیر مارکس بود که تاحدودی از صافی بهره گیسری کالتسکی از طرحهای کلی بازتولید می گذشت، و نخست به طورمستقل به کشف گزارههای بنیادین نظریه ی عمومی و سپس به تحلیل فرایندهای رشد ادواری جامعههای سرمایه داری رسید. دیگر عنصر مارکسی در اندیشه ی او، بحثهای پسازجنگ اوست در باب خاستگاه نرخ سود که سخت زیر تأثیر استدلالهای درآمد پیرو سرافا بر جلد یکم مجلدات اشار ریکاردو (۱۹۵۱) و تولید کالاها از طریق آنار ریکاردو (۱۹۵۱) و تولید کالاها را باینسن با کالا (۱۹۶۰)ی او قرار داشت. بدین گونه، رابینسن با همه ی این احوال نظریه ی ارزش مبتنی بر کار را به کار گرفت، هرچند که به آن باور نداشت.

برای آگاهی افزون تر ← هارت کورت، جی. سی. ۱۹۸۲؛ کالتسکی، میخال ۱۹۷۱؛ رابینسن، جنون ۱۹۸۲؛ کالتسکی، میخال ۱۹۶۱؛ ۱۹۶۸؛ رابینسن، جنون ۱۹۳۳ (۱۹۶۹)؛ ۱۹۲۷، ۱۹۶۹؛ ۱۹۵۸، ۱۹۷۳، ۱۹۷۹؛ ۱۹۵۸؛ ۱۹۶۹؛ سرافا، پیرو با هم کاری ام. ایچ. داب ۱۹۵۱.

#### جي. سي. هارت کورت

# رفورميسم/ اصلاحطلبي (reformism)

رفورمیسم / اصلاحطلبی به بهترین وجه به صورت یکی از مواضع مهم در بحثوجدلی دیرینه دربارهی ماهیت گذار به سوسیالیسم و دربارهی مناسب ترین میشود. دست کم از دههی ۱۸۹۰ به این سو، مباحثه میشود. دست کم از دههی ۱۸۹۰ به این سو، مباحثه در بخشهای سوسیالیست جنبش کارگری کشورهای سرمایه داری بیشرفته در باب مجموعه یلی از پرسشهای مربوط درگرفته است که نوشته های مارکس و انگلس فقط مبهم ترین پاسخها را بدان می دهد: آیا گذار به سوسیالیسم را می توان بدون توسل به خشونت به دست آورد؛ آیا این گذار فرایندی تدریجی و ملایم از دگرگونی اجتماعی فزاینده است تدریجی و ملایم از دگرگونی اجتماعی فزاینده است یا فرایندی که وجه ممیز بارز آن پیکار و بحرانی است

که به لحظهی قطعی دگرگونی اجتماعی می انجامد؛ و آیا دستیابی بدان از راه بهرهبرداری طبقهی کارگر از نهادهای سیاسی موجبود (بهویبژه پارلمانها و هیئت های اجرایی منتخب دولت دموکراتیک بورژوایی) امکان پذیر است یا از طریق تکمیل یا حتا جای گزینی این ساختارهای دولتی با راههای تازهی پیکار سوسیالیستی و شکلهای نوین حاکمیت مردمی. احزاب سوسیالیستی و نظریه پردازان گوناگون در مواقع مختلف از ۱۸۹۰ به ایس سو، مجموعه یاسخهای گوناگونی به این پرسشها دادهاند، ولی طی جهل سال از یس از ۱۹۱۷ گزینش پاسخها به انتخابی نسبتاً سرراست گراییده است: میان راهی انقلابی (به معنای درستتر، شورشی) به سوسیالیسم که الهامبخش آن لنین است؛ و رفورمیسمی که رد یای آن را میتوان تا نوشتههای کائوتسکی و تا عمل سیاسی سوسیال دموکراسی آلمان پیش از ۱۹۱۴ پسی گرفت.

مهم است که رفورمیسم را از سیاست کم تسر جاه طلبانه ی اصلاح اجتماعی متمایز کنیم. چنان که میلی بند (۱۹۷۷، ص ۱۵۵) گفته است،

همیسه گرایسی در جنبشهای طبقه ی کارگر... به سوی اصلاح اجتماعی وجود داشته است؛ و این گرایش تا آنجا که در فکر دستیابی به تبدیل تام و تمام جامعه ی سرمایه داری به نظم اجتماعی کاملاً متفاوتی نیست، میبایست به شدت از استراتژی «رفورمیستی» متمایز گردد، که تأکید ورزیده است که این حرفورمیسم> دقیقاً مقصود آن است.

مهم است این نکته را دریابیم که سوسیالیستهای شورشی و رفورمیستها دربارهی نیاز به سوسیالیسم اختلاف نظر آنها، درعوض، بر شیوهی دستیابی به سوسیالیسم، و آنچه ملازم آن است متمرکز بوده است، یعنی «دامنه و گسترهی دگرگونی اقتصادی و اجتماعی فوریوفوتی» (همان،

ص ۱۷۸) کے گذار ہے سوسیالیسم ناگزیر لازم میآورد. دست کم طی دو نسل پس ۱۹۱۷، جریان انقلابی در مارکسیسم غربی متمایل بوده است که این گذار را از لحاظ خصلت ضرورتاً خشونت آمینز و از لحاظ شکل شورشی بشمارد، گذاری که مستلزم پیکار در بیرون از نهادهای سیاسی موجود (نیز گاه در درون آن) است، و سرانجام دیکتاتوری پرولتاریا را به جای دولت بورژوایی مینشاند. از سوی دیگر، هواخواهان رفورمیسم به امکانپذیری دستیابی به سوسیالیــسم از راه وسایل قبانونی بناور دارند. رفورمیستها نخست به پیروزی در نبرد بیرای تسلط اکثریت بر دولت دموکراتیک نظر دارنید و سیس به بهرهگیری از جایگاه خود در مقام دولت منتخب دموکراتیک برای نظارت بسر گذاری مسالمت آمیسز و قانونی به سوسیالیسم. همین باور به «امکنان پذیری دست بابی به سوسیالیسم از راه اصلاح تندریجی و مسالمت آمینز در جارچوب یک دولت پارلسانی بےطرف» (اندرسین ۱۹۸۰، صبص ۷– ۱۷۶) بیاور متمایز راه رفورمیستی به سوسیالیسم را شکل مي دهد.

جریان رفورمیستی در جنبشهای سوسیالیستی در جامعههای سرمایهداری پیشرفته جریانی نیرومند بسوده و همچنان نیسز نیرومند است. احیزاب سوسیال دموکراسی ( مسرمسیال دموکراسی) دیرگاهی رفورمیسم را عنصر ممییز استراتژی خود ساختهاند؛ و در پی سرخوردگی فزاینده ی بسیاری از احیزاب کمونیست اروپایی از اتحاد شوروی و راه شورشی رسیدن به قدرت، این احیزاب در کردار سیاسی (و بعدتر نظریه پردازی) به سوی رفورمیسم کشش یافتهاند. هر دو مجموعه ی احیزاب بر اثر مشکلات و مسایل آشکار این بدیلِ شورشی بهویژه عدم محبوبیت، خشونت و پیشتازگرایی آن بو بر اثر «جدذابیت بسیار نیرومندی که قانونیت، اثرایی و نهادهای نمایندگی قانون خواهی، انتخاباتگرایی و نهادهای نمایندگی بارلمانی برای اکثریت چشم گیر مردم در جنبشهای

طبقهی کارگر جامعهای سرمایهداری داشتهاند» (میلییبنید ۱۹۷۷، ص ۱۲۷) بنه سنوی رفورمینسم کشیده شدهاند. ولی گرچه رفورمیسم محبوب بوده است، دارای مشکلات خاص خبود است ـــ بـهویـژه گرایش بهظاهر اجنتابناپذیر احزاب رفورمیست به شانهخالی کردن از تعهد به سوسیالیسم و گرایش به پی گیری کم تر دشوار اصلاحات اجتماعی و امتیازات انتخاباتی در چارچوب سرمایه داری، و نیز مشکلات ملازم آن که حتا رفورمیستهای مصمم در برچیدن سرمایه داری به طور فزاینده با آن دست به گریبان بودهاند بی آن که وقوع خشونت ارتجاعی را تسریع كرده باشند. احزاب رفورميست بي آن كه راهي مؤثر برای رسیدن به سوسیالیسم از کار درآمده باشند، معمولاً سازوکاری قاطع بودهاند که از راه آن طبقهی کارگر در موقعیتی فرودست در نظم بورژوایی تحکیمیافته ادغام شده است (چنانکه در بریتانیا، نروژ، سوئد. آلمان غربی و اتریش)؛ یا در معدود مواردی کمه مصمه تبر بوده اشد، نبه پیام آوران سوسیالیسم، بلکه منادیان سرکوب خشونت آمیسز کارگران به دست دولتهای سرکوبگر سرمایهداری بودهاند (چنانکه در آلمان ۱۹۳۳، و شیلی چهل سال پس از آن). (در ایس باره ← اندرسن ۱۹۸۰، ص ۱۹۶).

می توان گفت که دوراهه ی معاصر سوسیالیستها در اروپای غربی هنوز گرد ایس ناسازه ی رفورمیسم دور میزند: عدم محبوبیت آشکار هرگونه استراتژی که رفورمیستی نیست، و امکان ناپذیری عملی کردن موثر هرگونه استراتژی که رفورمیستی است. این ناسازه در پس پشت گرایش هم کمونیستهای اروپهایی چپ و هم سوسیال دموکراتهای چپگرایی است که در جست وجوی «راه سوم»ی بسرای رسسیدن بسه سوسیالیسماند که نه رفورمیستی است و نه شورشی. نزد این گرایشها، جست وجوی ساده در پی اکثریت پارلمانی، یا در پی دوره یی کوتاه از قدرت دوگانه پیش از برچیدن دولت بورژوایی باید جای خود را به استراتژی یی بدهد که هم به جست وجوی پیروزی

پارلمانی برمی آید و هم به جست وجوی «واگشودن شکلهای دموکراسی مستقیم و رشد و گسترش سریع مجموعههای خودمدیریتی» (پولانتزاس ۱۹۷۸، ص ۲۵۶). در نظر این کسان، رفورمیسم «شر داتی هرگونه استراتژی جز استراتژی قدرت دوگانه» نیست، بلکه «خطری همواره نهفته است» که باید با پیکار در درون و بیسرون از دولیت در «فراینسد درازآهنسگ دگرگونی» از آن پرهیز کرد (همان، صبص ۲۵۸، ۲۶۳). انقلابیان راستآیین تر همچنان قانع نمی شوند و، در لفاظی تازهیی گرایش رفورمیستی دیسرین را در حکسم ناچیزانگاشتن مسایل و مشکلات خشونت طبقاتی و مرکزیت بیکار طبقاتی در گذار به سوسیالیسم مــیشــمارند (← منــدل ۱۹۷۸، صــص ۸۷–۱۷۶). برسش از این که کدامیک از این مواضع، درهرصورت، درست است میبایست در واپسینسالهای این سده به صورت موضوعي محوري باقي بماند كه سوسياليستها در اروپای غربی در حل آن بکوشند.

برای آگاهی افزون تر→ اندرسن، پی. ۱۹۸۰؛ کلودین، اف. ۱۹۷۶؛ مندل، ئی. ۱۹۷۶؛ اف. ۱۹۷۶؛ مندل، ئی. ۱۹۷۸؛ میلسی، بنسد، آر. ۱۹۷۷؛ پسولانتزاس، ان. ۱۹۷۸؛ سالوادوری، ام. ۱۹۷۶؛ رایت، ئی. او. ۱۹۷۸.

ديويد كوتس

#### رقابت (competition)

در نظر مارکس رقابت مقوله یی دیریاب، مبهم و پیچیده است. رقابت، از یک سو، به سرشت درونی سرمایه تعلق دارد که بدون آن تصورناپذیر است. از سوی دیگر، چنان که راسدالسکی ثابت کرده است سرمایه داری را باید از راه انتزاع از رقابت استنتاج کرد. سرمایه داری را باید از راه انتزاع از رقابت استنتاج کرد. راسدالسکی حتا تا بدان جا پیش می رود که می گوید تنها در سطح سرمایه ج ۳ است که بر مارکس لازم می آید که رقابت را وارد بحث کند. از نظر راسدالسکی، تا آن نقطه، تحلیل مربوط به سرمایه به طورکلی در مقابل سرمایه های متعدد در حال رقابت به به طورکلی در مقابل سرمایه های متعدد در حال رقابت

است. راسدالسکی ملاحظات خود را بسیار فراتر از این میبرد، ولی روشن نمیسازد که تا کجا تحلیل مارکس از تولید از طریق سرمایه عبارت از رابطه یی میان سرمایه و کار است که مستقل از رقابتی که درون طبقات پدید می آورد وجود دارد. بنابراین، اغلب به نظر میرسد که مارکس بر نقش رقابت به عنوان سازوکاری تأکید دارد که قوانین سرمایهداری از طریق آن عمل میکنند یا اعمال زور میکنند. به همینسان، رقابت را باید در سطوح گوناگون و متعددی از پیچیدگی به منزلهی جنبه های مشخص متعددی از پیچیدگی به منزلهی جنبه های مشخص گیرد. در این جا تقابلی هست با اقتصاد ببورژوایی و با گیرد. در این جا تقابلی هست با اقتصاد ببورژوایی و با نوریکاردویی (به ریکاردو و مارکس) که در آن رقابت میان سرمایه داران در آغاز کار عرضه می شود.

سبب این است که رقابت چنان پیچیده است، و متضمن بيهواسطه تبرين روابط مينان سبرمايههاي منفرد، که مارکس سرانجام تصمیم گرفت که فقط در تکملههای سرمایه بهطورمنظم آن را بررسی کند، ولی مرکش او را از پرداختن به این طرح بازداشت. بااینهمه، بسیاری اشارهها به اهمیت رقابت در سراسر سرمایه و دیگر جاها پراکنده است، و اگر ایسها را یک جا گرد آوریم می توانیم تصویری از رویکرد مارکس به این موضوع فراهم آوریم. در کلی ترین سطح، مارکس دایماً به برداشتهای گهراهکننیدهیی اشاره دارد که فرایندهای رقابت القیا می کننید و در مبحثهای متعدد تأکید دارد که نمودهای روابط اقتصادی که بر اثر رقابت پدید می آید متضاد دقیق شالودهی راستین این نمودهاست. ایـن امـر معمـولاً نتیجمه ی جدایی میان چشماندازی کمه عاملان اقتصادی منفرد اختیار می کنند و رابط هشان با کل اقتصاد است. برای نمونه، تغییر و تبدیل میان ارزش و قیمت، در رقابتی که نبرخ سبود را یکسان میسازد، این برداشت را القا میکند که سود از کل سرمایهی پیشریخته حاصل می شود، حال آنکه

سرچشمهی سود منحصراً از ارزشِ اضافی است که بیواسطه تنها بر سرمایهی متغیر متکی است.

مارکس بهویژه در بحث از مالکیت ارضی و اجساره، ساختار شکل بندی ارزش و قیمت را آشکار میسازد، و این برای تحلیل رقابت اهمیت تعیین کننده دارد. در یک بخش اقتصاد هر سرمایهی منفرد با سطح كمابيش نابرابر بارآورى مشخص مى شود. سطوح منفرد مرتبط با هم ارزش، ارزش بهنجار یا بازاری را پدید می آورند که با توجه به آن برخی سرمایه ها سودهای اضافی به بار میآورند و برخیی دیگر کسر سود دارند. گسترهی ارزشهای منفرد را در این بخش عمدتاً اندازههای متفاوت سرمایه یی که انباشته شده است معین می کند. رقابت آنهایی را که از میزان پایین تسری از بسار آوری بهنجسار (و انسدازهی سسرمایه) برخوردارند به انباشت وامیدارد و، به این طریق، کار لازم اجتماعی به منزلهی هنجار در درون بخش ایجاد می شود. همزمان، دیگر سرمایهها به مدد افزایش سرمایهی پیشریخته در حدی بالاتر از هنجار در پی سودهای اضافی برمی آیند. آنگاه رقابت به ارزش بازار و حداقل انتدازهی به هم مرتبط سرمایه می انجامید و همچنان که یک سرمایه کاهش میگیرد سرمایهی دیگر رو به فزونی میگذارد. در سطح تولید، رقابت با استخراج ارزش اضافی، خواه این استخراج مطلق باشد و خواه نسبی، سروکار دارد. وسیلهی رقابت از طریق افرایش اندازهی سرمایه است، خواه برای پدیدآوردن همکاری / تعاون و خواه تقسیم کار و خواه تبدیل فرایند کار از طریق عرضهی باز هم بیشتر ماشین آلات و تولید ماشینی باشد و خواه نباشد.

میان بخشهای اقتصاد، رقابت دست به کار می شود تا قیمتهای تولید را بر پایه ی ارزشهای بازار شکل دهد ( می قیمت تولید و مسئله ی تبدیل). این رابطه ی میان ارزش و قیمت بر پایه ی تحرک سرمایه میان این بخشها و گرایش به تثبیت نرخ سودی میانگین یا به هنجار استوار است. به نظر مارکس در این روند یک نظام اعتباری کاملاً توسعه یافته از اهمیت

تعیین کننده برخوردار است، زیرا که این نظام امکان مالی برای تحرک میان بخشها را (و نیز برای انباشت در درون بخشها را) در دسترس قرار میدهد.

در پیچیده ترین سطح، بر پایهی بی واسطه ترین عاملهایی که بر عرضه و تقاضا تأثیر میگذارند، جدایی قیمت بازار از قیمت تولید دست میدهد که کمابیش موقتی است. برای نمونه، این اقبلام شامل جداییهایی در ارزش دستمزدها از ارزش نیروی کار به عنوان پی آمدی از قیمت کالاهای مصرفی است. در ترازی کلی تر از این، می توان مشاهده کرد که ارتباط میان ارزش، قیمت تولید و قیمت بازار مطابقتی دارد با سه شکل سرمایهی در گردش منفرد، یعنی به ترتیب، شکلهای سرمایهی تولیدی، پولی و کالایی. گردش كل كالاها شامل هزينههايي به صورت درآميد است (دستمزد و سود برای **مصرف** سرمایهداران) و نه صرفأ هزینه یی به عنوان سرمایه، و همین است که علت جدایی قیمتهای بازار را در قیمتهای تولید روشن میسازد، هرچند که ساختار و فرایند قیمت شکل بندی تولید را شکل بندی قیمت بازار تعیین کند.

تحلیل پیشین صوری است، زیرا در وهلهی نخست با ساختار منطقی رقابت در انباشت سرمایه و فرایند شکل بنندی قیمت سروکار دارد. ولی مارکس نینز شکلهای رقابت را بر پایهیی تاریخی و سازکارهای متفاوت غالب بر مرحلههای متفاوت توسعهی شیوهی تولید تحلیل میکند. زیرا در نخستین مراحل توسعهی سرمایه داری، انباشت عمدتاً از طریق تمرکز است (← تراکم و تمرکز سرمایه) و گرایش به نرخ سود که باید برابر شود عمل نمیکند. کالاها به مبادله بر پایهی ارزشهای خود گرایش مییابند و رقابت بسر پایهی محدودیتهای بیش تر یا کم تر در بازارها بسرای کالاها و نیروی کار استوار است. در تراز بالاتری از توسعه که با انباشت از طریق تـراکم مـرتبط است، بـا تحرک سرمایه میان بخشهایی که بر اثر نظام اعتباری رونق گرفتهاند تبدیلی تاریخی در شکل بندی قیمت دست میدهد. مارکس در اینجا تلویحاً دست به یک

دورهبندی سرمایهداری میبازد، که لنین قرار است در بررسی خود در باب امپریالیسم به عنوان مرحلهی سرمایهداری انحصاری آن را از سر گیرد.

لنین در این اثر، و در جای دیگری، تأکید دارد که انحصار و رقابت متقابلانی نیستند که متقابلاً یکدیگر را طرد کنند، بلکه با توسعهی انحیصار، رقابت شدت می گیرد. این بهرغم تراکم سرمایه و پدیدههای ملازم آن، از جمله شکلگیری کارتیل و روابیط دوسویهی میان سرمایهی صنعتی و بانکی است. بااینهمه، در مارکسیسم مدرن، نویسندگان گوناگونی بر آن شدهاند که انحصار و رقابت متقابلاً یک دیگر را طرد می کنند و انحصار به بهای رقابت فزونی می گیرد. نویسندگانی چون باران و سویزی نتیجه می گیرند که ـــ بـه ایـن ترتیب ــ الزام و اجبار انباشت سرمایه از میان می رود و سرمایه داری دست خوش گرایشی مزمن و همیشگی به رکود میشود. باران و سویزی تخلیل مارکس را در حال حاضر نامناسب میدانند و آن را فقط برای دورهی سدهی نوزدهم معتبر میشمارند. برخلاف، می توان ملاحظه کرد که نظریه ی مارکس دربارهی رقابت در پیچیده ترین صورت خود دقیقاً برای شرایطی طراحی شده است که در آن سرمایهداری انحصاری ایجاد میشود.

برای آگاهی افزون تر ← باران، پ و سویزی، پ. ۱۹۷۹؛ کاؤلینگ، کسی. ۱۹۸۸؛ فاین. بسی. ۱۹۷۹، راسدالسکی، آر. ۱۹۶۸ (۱۹۷۷)؛ ویکس، جِیّ. ۱۹۸۲. بن فاین

### رنر، کارل (Renner, Karl)

زاده ی ۱۴ دسسامبر ۱۸۷۰ در اونتسر تسانوویتس در موراویا؛ درگذشته ی ۱۳ دسامبر ۱۹۵۰ در وین. پسس از اتمام دوره ی دبیرستان برای تأمین معاش به ارتش پیوست تا بتواند به تحصیلات خود ادامه بدهد، و بعدتر به تحصیل حقوق در دانشگاه وین پرداخت. دانشجو بود که به فعالیت در دنیای سیاست سوسیال دموکراتیک پرداخت و در نخستین تظاهرات

بزرگ روز اول ماه مه در ۱۸۹۳ شرکت کرد. خدمت نظام وظیفه او را با تنوع فراوان ملیتها در امپراتوری اتریش مجارستان آشنا کرد و علاقه یی نیرومند به مسئلهی ملیت را در او برانگیخت و برخی از نخستین آثارش در این زمینه به قلم آمد. تحصیلات حقوقی او در وهلهی نخست در زمینهی نظریه و جامعهشناسی حقوق بود، و کتاباش در باب کارکردهای اجتماعی حقوق (۱۹۰۴) که پژوهش مارکسیستی پیشتازی در این زمینه به شمار می آید اثری کلاسیک باقی مانده است. طی نخستین جنگ جهانی و پس از آن، رنس رهبــر جنــاح راســت رفورمیــستتــر اس. پ. او. در مخالفت با اوتو بائر به شمار می آمید کیه جناح چپ حاکم حازب را رهباری می کارد. رنبر از ۱۹۱۶، هنگامی که سلسلهمقاله هایی دربارهی «مسایل مارکسیسم» منتشر ساخت، بهویره با بازنگری در نظریدی مارکسیستی دولت (بهحسابآوردن دخالت گری عظیم دولت در اقتصاد) و نظریهی مارکسیستی طبقه (رسیدگی به مسئلهی «طبقات متوسط جدید» یا آنچه او بر آن نام «طبقهی خدمات» مینهد) ستروکار پیندا کیرد. در ۱۹۱۸ رنتر صدراعظم (سپس تر رئیس جمهور) جمهوری اتریش شد، و در ۱۹۵۴ بار دیگر به ریاستجمهوری جمهوری دوم رسید (← مار کسیسم اتریشی).

برای آگاهی افزون تـر← هانـاک، ژاک ۱۹۶۵؛ رنـر، کارل ۱۹۶۸؛ ۱۹۴۹)؛ ۱۹۱۶.

تام باتامور

روابط تولید (relations of production) → نیروها و روابط تولید

## روانشناسی (psychology)

گفتههای مارکس و انگلس دربارهی روانشناسی و مطالعهی آگاهی انسان بخشی از انتقاد کلی آنها از ایدئالیسم و دفاعشان از ماتریالیسم را تسکیل میدهد. در ایدئولوژی آلمانی بر این عقیدهاند که

شیوه یی که مردم می اندیسند و احساس می کنند می بایست از دیدگاهی ماتریالیستی به جامعه مورد بررسی قرار گیرد، زیرا «زندگی را آگاهی تعیین نمی کند» (ج۱، نمی کند، بلکه زندگی آگاهی را تعیین می کند» (ج۱، ق ۱، A). این موضع مسلم می گیرد که انسان دارای سرشت روان شناسانه ی دگر گون شونده یی است که هم چنان که جامعه می بالد، شکلهای تازه ی آگاهی سر برمیی آورند. بدین سان، مارکس در دست نوشته های اقتصادی و فلسفی می گوید که «تاریخ صنعت» «کتاب گشوده ی نیروهای ذاتی انسان و روان شناسی قابل درک انسان موجود» است، و به گفته چنین ادامه می دهد که هر گونه روان شناسی که شکوفایی تاریخی صنعت را نادیده بگیرد «نمی تواند به صورت علم راستین، جامع و واقعی در آید (دست نوشته ی سوم).

نقد روانشناسی ایدنالیستی همچنین مستلزم حمله بر مفهومهای متافیزیکی از آگاهی همچون امر غیرعلمی است. انگلس تأکید دارد که حالات ذهنی شالوده یی مادی در فیزیولوژی دارند. برای نمونه، او بر آن است که هما به سادگی نمی توانیم از این واقعیت بگریزیم که هر چیز که انسان را به کاری می گمارد می بایست راه خود را از ره گذر مغز بیایید» و به این طریق تأثیرات جهان بیرونی بر انسان خود را در مغز او نمودار می سازند [و] در آن به صورت احساسات، اندیشه ها، انگیزه ها، و خواست بازتاب می یابند در ادر می بازی به فورباخ، فی ۲).

لنین در انتقادهای خود از فلسفه ی ایدنالیستی همین مضمون روانشناسانه را مطرح ساخت؛ بنا بر نظر لنین «روانشناسی علمی نظریههای فلسفی در باب روح را به دور میاندازد و به بررسی مستقیم بنیاد مادی پدیدههای روانی به فرایندهای عصبی بدست میازد» (۱۸۹۴، ص ۱۴۴). لنین در ماتریالیسم و آمد و بنا بود تأثیری عظیم بر سیر تکامل روانشناسی شوروی بود تأثیری عظیم بر سیر تکامل روانشناسی شوروی بگذارد) بهویژه بر ویلهلم وونت حمله برد، که یکی از

پایه گذاران اصلی روان شناسی تجربی در آلمان به شمار میآمد، و او را به پیروی از «موضع ایدئالیستیِ آشفته» متهم کرد (ص ۵۸). لنین در بحث از ادراک حسی مدعی شد که دریافتههای حسی بازتاب جهان بیرونیاند و پیشنهاد کرد که روان شناسان باید این فرایند را صرفاً به زبان فیزیکی توصیف کنند: «باید... بهسادگی بگویید که رنگ حاصل عمل شیءیی فیزیکی در شبکیهی چشم است» (ص ۵۲).

در سالهای پس از انقلاب نظریه پردازان برجسته ی روسیه نیاز به بسط و پرورش روانشناسی تجربی مبتنی بر اصول مارکسیستی را به رسمیت شناختند. در آن هنگام پاره یی مکتبهای گوناگون روانشناسی در روسیه وجود داشتند، ولی هنگامی که در ۱۹۲۱ لنین حکمی را امضا کرد که به موجب آن به آی. پی. پاولوف امتیازات ویژه می بخشید، الگویی برای تحولات آتی پسی ریزی شد. در سراسر دوره ی استالینی، روانشناسی پاولوفی به بهای سایر نظریه ها تقویت و تشویق شد و هنگامی به نقطه ی اوج رسید که در روانشناسانه ی پذیرفتنی برای مارکسیسم یگانه روی کسرد روانشناسانه ی پذیرفتنی برای مارکسیسم د لنینیسم روانشناسانه ی پذیرفتنی برای مارکسیسم د لنینیسم است.

پاولوف (۱۸۵۰–۱۹۳۶) رفتار را بسر پایسه ی بازتاب و فراینسدهای روان شسناختی مسورد بررسسی قسرار داد. مشهور ترین کار او که پسیش از انقلاب به سسرانجام رسید، نشان داده است که واکنش طبیعی (بازتاب غیرشرطی) سگها را در ترشح بزاق هنگام عرضه ی غذا می توان تعمیم بخشید (به صورت بازتاب شسرطی درمی آید) به نحوی که اگر زنگ و غذا پسیش از ایس با همدیگر به دفعات متعدد عرضه شده باشند، سگها به صدای زنگ بزاق ترشح می کنند. پاولوف بهره گیری از مفهسومهای ذهنسی (هسم چسون /ندیسشیدن، از مفهسومهای ذهنسی (هسم چسون /ندیسشیدن، از مفهسومهای ذهنسی رونی و مانند آن) را از از مایشگاه خود تحریم کرد و کوشید آگاهی انسان را بر پایه ی بازتابهای شرطی و غیرشرطی توضیح دهد.

پایهی واقعیتهای فیزیولوژیک، یعنی متحدساختن امر فیزیولوژیک با امر روانشناختی، و امر ذهنی با امر عینی» استدلال کرد (۱۹۳۲، ص ۴۰۹).

مقامات شوروی افزون بر جلبشدن به ماتریالیسم فیزیولوژیک روی کرد پاولوف، همچنین پاولوف را از جهت باور به «انعطاف پذیری خارقالعاده» و «امکانات بالقوهی عظیم» انسان ها می ستودند؛ این مقامات میان کوشش های خود برای پدیدآوردن جامعه یی نو و باور پاولوف به این که «هیچچیز بی حرکت و صلب و انعطاف ناپذیر نیست؛ همه چیز را می توان همیشه به دست آورد و برای امر بهتری دگرگون ساخت، مشروط بر این که بتوان شرایط مناسب را پدید آورد» (ص ۴۴۷) پیوستگی یی مشاهده می کردند. در باور مشابهی به انعطاف پنیز شریک بود، که، با همه ی این رفتارگرای آمریکایی نیز شریک بود، که، با همه ی این احوال در اتحاد شوروی پیوسته مورد انتقاد قرار گرفته است.

پاولوف که نه په خبزې کمونيست پيوست و نه روان شناسی خود را با فلسفه ی مارکسیستی مرتبط ساخت مورد تشویق و تأیید رسمی اج ش س قرار داشت، حال آن که آثار دیگر روان شناسان، که به عمد می کوشیدند روان شناسی مارکسیستی پدید آورند، مورد سرکوب قرار گرفت. برای نمونه، نظریههای ال. اس. ویگوتــِسکی (۱۸۹۶–۱۹۳۴) در ۱۹۳۶ رســـماً برچسب «ایدئالیستی» خوردند. ویگوتسکی تأکید فیزیولوژیک «بازتابشناسی» را به باد انتقاد گرفته بود، و بر این عقیده رفته بود که مارکسیستها نباید انسانها را صرفاً واکنش کننده به محیط بیرونی به شمار آورند، بلکه باید این نکته را نیز به حساب بگیرند که انسانها چهگونه فعالانه محیط خود را پدید می آورند، که به نوبه ی خود موجب پدید آمدن شكلهای تازهی آگاهی میشوند. ویگوتسكی بهوینژه در بررسیهای پیشتاز خود دربارهی اندیشهی کودکان کوشید روان شناسی یی پدید آورد که «تابع تمامی مقدمات ماتریالیسم تاریخی» (۱۹۳۴، ص ۵۱)

باشد، و تأکید ورزید که عاملهای اجتماعی و تاریخی درمی آمیزند تا در زبان ابزاری پدید آورند که اندیشه را هدایت میکند.

از هنگام مرگ استالین، نفوذ پاولوف در ا ج ش س (و سپستر در روانشناسی چینی نیبز) رو به افول گذاشت، حال آن که اهمیت نظریههای ویگوتسکی، که شاگرداناش ای. آر. لوریا و ای. ان. لئونتیسف آن را بسط و گسترش دادند، رو به فزونی گذاشت. مفهوم «فعالیت» جای مفهوم «بازتاب» را گرفت و اکنون ویژگی مسلط روانشناسی شوروی به شمار است، و بر همهی سطوح تحلیل از روانشناسی فیزیولوژیک همکی سطوح تحلیل از روانشناسی فیزیولوژیک گرفته تا روانشناسی اجتماعی تأثیر دارد. گرچه ممکن است روانشناسان غیرب مایل باشند از مفهومهای نظری گوناگون بهره گیرند، بخش اعظیم کار تجربی روانشناسانی چون ویگوتسکی و لوریا در سطح بینالمللی پذیرفته شده است.

در غرب کار روانشناسان شوروی به بسط و پیرورش روان شناسي بالاخص ماركسيستي نيانجاميده است. آن دسته از مارکسیستهای غربی که به روانشناسی دلبستگی داشتهاند یا به روی آوری به روان کاوی گراییدهاند یا توجه خود را به اثبات محدودیتهای روان شناسی غربی معطوف کردهاند. برای نمونه، بخش اعظم انتقادها برضد سنت وراثتي روانشناسي غربي صورت گرفته است که دستاوردهای افراد و گروههای قبومی را بنیش تبر حاکی از توانبایی هنای فطبری و زیستشناختی میشمارد تا شرایط اجتماعی. بااینهمه، در روانشناسی غربی، فقط نظریه پردازان مارکسیست نیستند که بر آناند که چنین نظریههای روانشناسانهیی در پیشفرضهای خود نژادپرستانه و نخبه گرایانه و از دیدگاه علمی معیوب و نادرست اند؛ درنتیجه، انتقاد از مکتبهای فکری غربی خاص اغلب از دیدگاه روانشناسانهیی بر عهده گرفته میشود که بالاخص ماركسيستى نيست. (نيـز→ **دارويني**سم؛ سرشت انسان؛ علم).

برای آگاهی افزون تر← بیلیگ، ام. ۱۹۸۲؛ بسراؤن، ال.

بی. ۱۹۸۱؛ یوراوسکی، دی. ۱۹۷۷؛ کوزهلین، ای. ۱۹۸۸؛ لنین، وی. آی. ۱۹۸۸ (۱۹۶۲)؛ میکالیش، ۱۹۸۸؛ لنین، وی. آی. ۱۹۸۸ (۱۹۶۲)؛ میکالیش، جین، ۱۹۳۵ (۱۹۵۸)؛ جین، وی. ۱۹۷۸؛ ویگوتسکی، ال. اس. ۱۹۸۴؛ ورچ، جِی، وی. ۱۹۸۸. مانکل مانگ

# روان کاوی (psychoanalysis)

روان کاوی شاخه یی از روان شناسی است که با کار زیگمونند فرویند (۱۸۵۶ -۱۹۳۹) پیونند دارد و بسر اهمیت انگیزههای ناخودآگاهی تأکید میورزد. فروید عقیده داشت که ریشهی بسیاری از اندیشهها و رفتارهای انسان را میتوان تا نیروهای نهاد پی گرفت: یعنی تا آن انگیزشهای آگاه جنسی و پرخاشگری که غالباً از بخشهای آگاه ذهن واپس زده می شوند. بخش فراوانی از تأکید روان کاوی در درمان و توضیح روان نژندی و دیگر آشفتگیهای روان شناختی است. بااینهمه، فروید نظریهیی روان کاوانه در باب جامعه را نیز ضابطهبندی می کنید که، به باور او، با نظریه مارکسیستی تعمارض دارد: او بسر انگیسزشهسای روان شناختی ناخودآگاهی در بُن رفتار اجتماعی سازمان یافته تأکید دارد، حال آن که مارکسیستها به اهمیت عاملهای اقتصادی اشاره دارند. از دید فروید، دگرگونیها در ساختار اقتصادی جامعه به دگرگونیهای بنیادی در سرشت انسان نمی انجامید. از این جاست که او استدلال می کنید که «سامان نوین»ی که در اتحاد شوروی ایجاد می شود دگرگونیهای روانشناسانهی بنیادی به بار نمسی آورد، بلکه حاکمان شوروی «هنوز باید بسرای مسدت زمانی سامعلوم با مشکلاتی دستوینجه سرم کنند که شخصیت رامنشدنی سرشت انسان به هرگونه جماعت اجتماعی عرضه میکند» (۱۹۳۲، ص ۱۸۱).

اتحاد شوروی نظریه و درمان روان کاوانه را رسما مردود شمرده است، و مشهور است که لنین روان کاوی را از بابت کردارِ بورژواییِ «پیجویی در مسایل جنسی» به باد انتقاد گرفته است (رحمانی

۱۹۷۳، ص ۹). از سوی دیگر، تروتسکی که پیش از جنگ جهانی اول در وین به اندیشههای فروید برخورده بود، نسبت به روان کاوی رفتاری همدلانه تر داشت. تروتسکی در ۱۹۲۶ اعلام کرد که روی کرد فروید همان اندازه ماتریالیستی است که روی کرد پاولوف (← روانشناسی) و بر این عقیده رفت که «کوشش برای ناسازگار اعلام کردن روان کاوی و مارکسیسم و بهسادگی پشت کردن به فرویدیسم بسیار سادهانگارانه است» (تروتسکی ۱۹۷۲۵، ص ۱۹۷۲۵). همچنان که در مورد دیگر مسایل، دیدگاه تروتسکی در اج ش س حکمفرما نشد.

در غیرب، تنی چند از نظریه پیردازان مارکسیست به ویژه در آلمان، کوشیدند به منظور بسط و پیرورش شیوه های تازه یمی در درک موضوع های مربوط به بیگانگی و ایدئولوژی مفهوم های فرویدی را از نو تفسیر کننید. ایس نظریه پیردازان شامل آدورنسو، هور کهایمر، مارکوزه و اریش فیروم از مکتسب فرانکفیورت، و ویلهلیم رایسش (۱۸۹۷–۱۹۵۷) می شود که این آخری شاگرد فروید و نیز، تا زمان اخراجاش، عضو حزب کمونیست آلمان بود.

استدلال شده است که می توان در واپس زنی غریبزی، آن گونه که در نظریه ی روان کاوی توصیف می شود، به چشم انسانهای بیگانه شده از وضع طبیعی خویش نگریست. گرچه فروید بر این عقیده رفته است که واپس زنی جنسی برای تمامی زندگی اجتماعی سازمان یافته ضروری است، این نظر اکنون مورد معارضه قرار گرفته است. رایش واپس زنی جنسی را با جامعهی مردسالارانه به طوراعم، و با سرمایه داری به طوراخص پیوند داد. مارکوزه کوشید تعارض میان به طوراخص پیوند داد. مارکوزه کوشید تعارض میان در بردارنده ی نظریه ی غریبزی فروید دربردارنده ی نظریه ی پنهانی در باب جامعه است که دربردارنده ی مارکس مشابهت دارد. مارکوزه در /رُس و تمدن طرح کلی «دیالکتیک تمدن» را به دست داد تمدن طرح کلی «دیالکتیک تمدن» را به دست داد

مرگطلبی (غریزههای جنسی و پرخاشگرانهی فروید) وصف می کرد. مانند نوشته های نخستین رایش، این استدلال امکان رهایی انقلابی آینده را مطرح ساخت که از طریق پیروزی اِرُس بر غریزه مرگطلبی به دست می آید، و به سلطه ی سیاسی و اقتصادی، همراه با بیگانگی جنسی پایان می بخشد.

مفهومهای روان کاوی همچنین به کار گرفته شد تا به فهم ایدئولوژی در جامعهی سرمایهداری مدرن راه بَرُد و توضیح داد که چرا بخشهای بزرگی از مردم از باورهای سیاسییی پیروی میکننید که، از دیدگاه مارکسیستی، نصودار منافع اقتصادی این تبودهها نیستند. تکان دهنده ترین نمونه ی ایس نوع «آگاهی كاذب» حمايت از ناسيونال سوسياليسم در آلمان است (→ فاشیسم). رایش، در روانشناسی توده یی فاشیسم، بر آن است که مارکسیستها باید خردستیزی حمایت فاشیستی را بر پایهی واکنش به واپسزنی جنسی دریابنید. فیروم، که ماننید رایش روان کاوی حرفه یی بود، در این نکته همداستان ببود که ایدئولوژی را باید بر پایهی ریشههای ناخودآگاهی آن مورد وارسی قرار داد، ولی بر جنسیت تأکید کمتری میورزید. فروم (۱۹۴۲) دربارهی تعصبهای حامیان فاشیست بر پایهی گرایشهای اقتدارطلبانه و آزارگرانه \_ آزارخواهانه به بحث پرداخت، که، بنا بر استدلال او، در سرمایهداری پیشرفته، بهوینژه در میان خردهبورژوازی رواج تام داشت. توصیف فروم از روان شناسی بنیادین شخصیت فاشیستی با وصفی که سارتر از یهودیستیزی به دست میدهید مشابهت دارد. سارتر نیز مانند فروم نسبت به تبیینهای روان کاوانهی راستآیین که توجه خود را به جنسیت واپس زده معطوف می کنند دیدی انتقادی دارد، ولی این اندیشهی بنیادی را میپذیرد که شخص متعصب تعارضهای روانی دورنی را در قربانیان بیگناه فرافکنی میکند. شرح فروم همچنین با تحلیل شخصیت قدرت طلب مشابهت دارد که ضمن آن أدورنو زير نظر و راهنمايي كلي هوركهايمر به همكاري

با روانشناسان آمریکایی می پردازد تا ریشههای روانشناسانهی تعصب و یهودستیزی را مورد پروهش قرار دهید. در چنین بررسیهایی در باب تعصب، مضمونهای روانشناسانه اغلب آشکارا نمایان تراند تا مضمونهای بالاخص مارکسیستی.

بهره گیری از مفهومهای مبتنی بیر روان کاوی در تحلیلهای اخیرتر از ایدئولوژی همچنان ادامه داشته است. برای نمونه، بالیبار گفته است که مشابهتهایی میان روی کردهای مارکسیستی و فرویدی هست، و «مشابهتهای معرفتشناختی میان کار نظری مارکس و کار نظری فروید» را یادآور می شود (آلتوسر و باليبار ١٩٧٠ ص ٢٤٣). آلتوسر و باليبار هم گام با دیگیر نظریسه پسردازان مارکسیست از تفسسیرهای «نامتعارف» نظریهی روان کاوانه یاری می گیرند ... در این مورد آنها زیر تأثیر کار ژاک لکان بودهاند که به جای آن که در وهله ی نخست بر ساختار جنسی ناخودآگاهی تأکید ورزد بر ساختار زبانی تأکید دارد. برای آگاهی افزون تـر← آدورنـو، تـی. دابلیـو. ۱۹۵۱ (۱۹۷۸)؛ آدورنو، تی. دابلیو. و دیگران ۱۹۵۰؛ فرویـد، اس. ۱۹۲۳؛ فروم، ئيي. ۱۹۴۲؛ ۱۹۷۱؛ مبارکوزه، اينج ۱۹۵۵ (۱۹۶۶)؛ رایش، دابلیو. ۱۹۴۲ (۱۹۷۵)؛ سارتر جيّ. يي. ۱۹۴۸؛ تروتسكي، ال. ۱۹۷۳۵.

مایکل بیلیگ

# روبنا (superstructure) ← زيربنا و و روبنا

#### روشن فكران (intellectuals)

مارکسیسم هم با نقشی که روشن فکران در تاریخ ایفا کردهاند سروکار داشته است و هم با رابطهی میان روشن فکران سوسیالیست و جنبشها. در مورد موضوع نخست، مارکس و انگلس روشن فکران را بهشدت منقسم به دو گروه محافظه کاران و پیشروها میشمردند. روشن فکران دستهی نخست که پُرشمارتر نیز هستند، با برداشت خود از اید تولوژی، هم چون پیلهی نگاه دارنده ی باورهایی که هر جامعه به گرد

خود می تند، عمدتاً با منافع طبقه ی مسلط خود پیوند دارند. این پندارها دغدغه ی آدمهایی است که با گسترش تقسیم کار، و جدایی کار ذهنی از فعالیت بدنی، به اندیشه ی انتزاعی و غیر واقعی خو می گیرند (ایدئولوژی آلمانی، ق ۱، بخسهای ۱۵) الله نامه ی انگلس به مرینگ، ۱۴ ژوئیه ی ۱۸۹۳). مارکس و انگلس تخصص دقیق را، مانند مورد کارگران یدی، افتادن در تنگنای دستگاه دانشگاهی می انگاشتند (ونبل) ۱۹۴۶، صص ۵۴، ۱۲۹).

برعکس، انگلس اندیشهوران اعصاری چون رنسانس را میستود که ذهبنشنان در میبان شبور و هنگامه ی زندگی پُرجنبوجبوش بسا طبراوت و تازگی و جوشوخروش جولان می کرد (دیالکتیک طبیعت، درآمید). او و مبارکس گمان داشتند که چنین روشنفکرانی انگیزههای طبقات یا جریانهای اجتماعی پیشرو را بیان و روشن میسازند. مردانی چون بَیِل، که مارکس در مقاله ی تحسینآمیزی در دوره ی آغازین کار خود درباره ی ماتریالیسم فرانسوی دوره گفازین کار خود درباره ی ماتریالیسم فرانسوی واژگون کننده ی تمامی متافیزیک از دیگران ممتاز واژگون کننده ی تمامی متافیزیک از دیگران ممتاز میسازد، می تواند به آسانی هم چون سخن گویان یا متحدان بورژوازی فرانسه مشخص شوند و راه را برای بهمعارضه خواستن بسیار دیرکرده ی سلطنت و اشرافیت هموار سازند.

مارکس و انگلس به شیوه یی مشابه خود را با طبقه ی کارگر صنعتی جدید همپیمان می شمردند. ولی روابط با این توده ی تقریباً بی سواد نمی توانست مانند همان روابط روشن فکران با هر جنبش پیشین باشد؛ این که آیا این روابط چه گونه می تواند یا می بایست باشد، هیچ یک از این دو هیچ گونه حکم قطعی در این باب به جا نگذاشته است. یک گرفتاری این جاست که مارکس و انگلس هم از آغاز نظر فوق العاده بدی درباره ی متفننها یا فضول باشی های طبقه ی متوسط در سوسیالیسم در آلمان زمان خود به عنوان پژوهش گران متظاهر و ناپخته داشتند. در بیانیه ی

حزب کمونیست (ب ۳)، مارکس و انگلس با به ریشخندگرفتنِ سوسیالیسم «آلمانی» یا «حقیقی»، این وراجها را به تبدیل اندیشههای فرانسوی به انتزاعهای یاوه و خیال بافیهای بیمعنا مشهم کردند. جدل پُرطول و تفصیل انگلس بر ضد دورینگ همه ی انزجاری را آشکار میسازد که او و مارکس نسبت به این گونه شبه روشن فکری احساس می کردند، و نین نگرانی آنها را نسبت به خطر این شبه روشن فکری برای گیج کردن و به گمراهی کشیدن جنبش کارگری برملا می کند (بسنجید با نامه ی مارکس و انگلس به ببل و دیگران، سپتامبر ۱۸۷۹).

مارکس و انگلس، به تناوب، امیدوار بودند که طبقه ی کارگر راه خود را به سوی سوسیالیسم بیابید. ولی معبدودی نیشانهها از اینن رویداد در دست ببود، و اندیشهوران پرولتری بسیار معدودی چون جوزف دیتسگن با پیش گذاشتند. در نظر لنین آشکار به نظر مے آمید کے گذشتہ از نقطیمی سادمی اتحادیه گرایی، اندیشه ها فقط می توانند از بیبرون به درون طبقهی کارگر راه پابند. چنان که پله خانف می گوید مار کسیست ها باید به خود ببالند که به عنوان روشن فکر به کارگران انقلابی خدمت می کنند (۱۹۰۸، ص ۲۸). لنين احساساتي بسيار متناقض دربارهی روشن فکران، بهویژه در روسیه داشت، جایی کے انتقادھای تند او دربارہی کے بودھای ایس روشن فكرى يادأور سخنان تليخ ماركس دربيارهى آلمانی های تحصیل کرده است. این روشن فکری سستعنصر، لاقید و مذبذب بود؛ این انتقادهای تند پس از شکست انقلاب ۱۹۰۵ <روسیه> ژرفای بیش تری یافت و لنین احساس کرد که حتا روشن فکران بالشویک دارنید بیه شکست و نومیندی تسلیم میشوند، و پارهیی از آنها در خیالبافیهای میان تهی پناه می گیرند. لنین آمیاده بود به گورکی بگوید که از فرار اینگونه روشنفکران از صفوف حزب و جای گزین شدن آن ها با کارگران استقبال می کند. بااینهمه، هنوز چندروزی نگذشته به دوستاش

اطمینان داد که، برخلاف «سندیکالیستهای احمیق»، هیچ میلی به کنارگذاشتن روشنفکران ندارد، و این که او کاملاً از این امر آگاه است که وجود روشنفکران تا چه پایه برای جنبش کارگری ضرورت دارد (نامههای ۷ و ۱۳ فوریسه ی ۱۹۰۸). درواقسیع ۷۹ تسین از ۱۶۹ بالشویکِ کادرِ رهبریِ پیش از ۱۹۱۷ تحصیلات عالی داشتند و ۱۵ درصد از اعضای عادی به دانشگاهها راه یافته بودند (لیبمن ۱۹۷۳، ص ۱۰۰).

کائوتسکی در خطابیه یعی دربارهی سوسیالیسم در جمع مخاطبان حرفهیی دقیق اظهار امیدواری کرد که شمار چشمگیری از اینگونه کسان جهت وفاداری خود را تغییر دهند. او به این کسان اطمینان داد که سوسیالیسم برای کار فکری و هنری نه فقط حمایت عمومی بیشتری به ارمغان می آورد بلکه دربردارندهی آزادی بیشتری نیز هست: هرگونه کوششی برای نظارت و سلطهی حکومتی در این حوزه احمقانه خواهد بود، شعار باید این باشد: «کمونیسم در تولیك مادی، آنارشیسم در فکر» (۱۹۰۲، صص ۹– ۱۷۸، ۱۸۳). انقلاب بالشویکی آزمونی عملی در شرایطی نامساعد، به دلیل وایسماندگی روسیه، در پی آورد. لنین گوشنزد کنرد کنه لازم است در هنر زمینه پنی روشن فکران قدیمی را به کار گیرند، روشن فکرانی که مى بايست از نو قالب گيرند و از نو تربيت يابند ــ ولى این حکم در مورد طبقهی کارگر نیز صدق میکرد (۱۹۲۰، ص ۱۱۳). صنعتی کردن شتابناک به شیوهی استالینی رژیم را رودرروی اینگونه روشن فکران قـرار داد، حال آن که دیگر بخشها در معرض نظارت و سلطهی دقیق قرار گرفتند. مردان تحصیل کرده درهرحال بسیار معدود بودند، و گروه تازهیمی تربیت شدند که در آغاز حتی المقدور در میان طبقهی کارگر عضوگیری میشدند، و بیشتبر در جهت وفاداری و کارآیی تربیت میشدند تا تفکر مستقل. سپستبر در چین نیز با دشواری های مشابهی روسه رو شدند؛ در چین، وضع باز هم واپسماندهتر کشور این دشواریها را وخیمتر می کرد، و انقلاب فرهنگی، که بارها به نظر

میآمد آماده است که روشنفکران را یکسر کنار بگذارد و به کمونیسم ابتدایی بازگردد کار را بههیچرو آسان تر نکرد.

در اروپای غربی، گرامشی توجه فراوان به این مسئله کرد؛ گرامشی که میان روشنفکران «سنتی» هـر کـشور، کـه خبود را طبقته ینا جمنع جداگانتهینی متی شیمارند ست جدایی گزینی غیرواقعی سی کمه در تمامی فلسفهی ایدنالیستی بازتاب می یابد ـ و گروه های اندیشه گر هر طبقه (به جـز دهقانان)، كـه «بـهطوراًرگانيـک» از ميـان صفوف طبقه پدید میآیند قایل به تمایز میشود (۱۹۵۷، صص ۲۰– ۱۱۸). گرامشی امیدوار بود شاهد حبرخاستن> روشن فکران بیش تری از میان طبقهی کارگر باشد، هرچند که تعریف او آنقدر فراخدامن بود که همهی قشرهای هئیت رهبری و سازماندهنده را در بر می گرفت. او مینویسد: روشنفکران مورد نیاز روزگار کنونی بناکنندگان عملی جامعهاند و نه حرآفهای خشکوخالی. او یکی از ویژگیهای متعارف زندگی مدرن را نرخ بالای ییکاری در میان «قشرهای روشنفکران متوسط» میشیمارد (۱۹۵۷، صص ۳- ۱۲۲).

در غرب، اعتقاد روبهافول به طبقه ی کارگر به عنوان اورنده ی سوسیالیسم به اینجا کشید که برای روشن فکران هرچه بیش تر اهمیت قایل شوند. هیچ مارکسیست متعهدی نتوانسته است تقریباً تا آنجا پیش برود که مانند رایست میلز، در آمریکا، روشن فکران را به جایگاه انجامدهندگان رسالت ترقیخواهانه یی ارتقا بخشد که خیلاء غیاب طبقه ی کارگر به جا گذاشته است. ولی مارکسیسم غربی توجه فزاینده یی به تأثیر اندیشه ها بر تاریخ، و بنابراین توجه بسیار به مردان و زنانی نشان داده است که بیش تر از هرچیز دغدغه ی این اندیشه را دارند. همراه با این امر، شناختی دست داده است مبنی بر این که اگر سوسیالیسم آینده یی داشته باشد، این آینده می میایست هم دانش و هنر و هم منافع معاشی را به حساب آورد.

برای آگاهی افنزون تـر← دیویدسـن، الـستیر ۱۹۷۷؛

گندی، جسی. راس ۱۹۷۹؛گرامسشی، آنتونیسو ۱۹۵۷؛ کاثوتسسکی، کسارل ۱۹۰۲ (۱۹۱۶)؛ ۱۹۰۶ (۱۹۱۸)؛ لنین، وی. آی. و گورکی، ام. ۱۹۷۳؛ لیبمن، مارسسل ۱۹۷۳ (۱۹۷۵)؛ پلخسانوف، جسی. وی. ۱۰–۱۹۰۸ (۱۹۷۳)؛ اسسلینگر، مسارتین ۱۹۷۷؛ ونبسل، ورنسون ۱۹۴۶؛ میلز، سی. رایت ۱۹۶۲.

وي. جي. کيرنن

# روی، مانابندرا ناث

#### (Roy, Manabendra Nath)

زادهی بنگال در حدود ۱۸۷۷، درگذشتهی ۲۵ ژانویهی ۱۹۵۲ در دهرادون. روی به عناوان یکنی از کمونیستهای نسل نخست هند مشهور است. او که بسیار زود در جنبش انقلابی زادگاه خود بنگال درگیر شد، در ۱۹۱۰ بازداشت شـد. روی در ۱۹۱۵ هنـد را ترک گفت، و نخستین آشنایی خود را با سوسیالیسم در آمریکا به هم زد. پس از انقلاب بالشویکی به روسیه رفت، و در ۱۹۲۰ برای سازماندهی یک کانون آموزشی برای انقلابیان هندی به تاشکند اعزام شد. همان سال در کنگرهی دوم سینالملیل کمونیستی آوازه گرفت، کنگرهیی که در آن احکامی که دربارهی کشورهای مستعمراتی پذیرفته شد تاحدودی از جانب او پیش نبویس شده ببود، گرچه لنبین حبک و اصلاحهایی در آن صورت داد. لنین از این واقعیت آسیا متأثر بود که جمعیت آن را عمدتاً دهقانان تشكيل مىدادند، حال آن كه روى يقين داشت كه درهرحال در هند طبقهی کیارگری وجبود دارد که بهسرعت روبهرشد است و می تواند رهبری سیاسی را به دست گیرد. این نگرش با توهمی در باب صنعتی شدن عظیم و فراگیر همراه شد که او را بـر آن داشت باور کنید بورژوازی هنید از فرصتهایی که اکنون در اختیار دارد خرسند است: بنابراین کمونیستها نمسی ایست به جنبش ملی طبقه ی متوسط به نمایندگی حزب کنگره که اکنون از سوی گاندی رهبری میشود اعتنایی داشته باشند. لنین از

همکاری مستقل با این حزب جانبداری میکرد، ولی این مسئله که آیا میتوانست یا میبایست اتحادهایی میان کمونیستها و «بورژوازیهای ملی» برقرار شود یا نه همچنان تا به پایان مسئلهیی بحثانگیز در کشورهای مستعمراتی برجا ماند.

تأسیس حزب کمونیست در هند فرایندی بسیار آهسته و دشیوار از کار درآسد، و روی بهآسانی نمى توانست با تحولات ارتباط برقبرار كند، گرچه هم چنان خوش بین باقی مانید. کتباب روی که در ۱۹۲۲ منتشر شد این مدعای او را بسط و گسترش میدهد که حکومت بریتانیا و بورژوازی هند به هم نزدیک تر می شوند، زیرا بریتانیا که از ناآرامی توده یی گوشبهزنگ شده میخواهد با اعطای امتیازهایی بازی را از بورژوازی هند ببرد. با چسبیدن به این نظریه، روی تاحدودی با اندیشه رسمی کمینتبرن ناسازگار درآمد، ولى منزلت او آنقدر بلند بود كه طبي بحران ۱۹۲۷ نمایندهی کمینترن در چین باشد، یعنی بحراني كمه طي أن رهنمود شوروي و كمينترن نتوانست حزب جوان چین را از انزوا و شکست نجات دهد. سال بعد در کنگرهی ششم حکمینترن> این باور خود را مکرر کرد که هند دارد به کشوری صنعتی مبدل می شود، و کشاورزی آن را نیز در آستانهی دگرگونی بنیادی توصیف کرد. روی از این نظریمه احتمال اعطای امتیازهای سیاسی بزرگ تسری را به بورژوازی استنتاج کرد، که به سوی استعمارزدایی، هم به معنایی سیاسی و هم اقتصادی میانجامید. از جهت صنعتی، او مورد حمایت بیش تر نمایندگان بریتانیا حدر کمینترن> بود، و مباحثهی داغی درگرفت. در پایان، هم نتیجه گیریهای اقتصادی و هم سیاسی روی مردود شمرده شد. با این قضیه و عدم موفقیتاش در چین، روی از چشم افتاد، و در ژوئیهی ۱۹۲۹ اخراج شد. در ۱۹۳۰ به هند بازگشت و سال های ۱۹۳۱ تیا ۱۹۳۶ را در زندان سیری کرد.

هنگامی که جنگ جهانی دوم پیش آمد به دلایل ضدفاشیستی به حمایت از حکومت بریتانیا برخاست؛

از آن هنگام به بعد از مارکسیسم به سوی نوعی لیبرالیسم گرایید. برخی از آثار نخستین او همچنان جالب توجه است، گرچه او، که عمدتاً خودآموخته بود، هم نویسنده یی نامنتظم و هم پُرکار بود. کتاب او در باب ماتریالیسم (۱۹۴۰) با یونانیان، و رگههای ماتریالیستی در فلسفه ی کهن هند می اغازد و با مسایل فیزیک سده ی بیستم به پایان می آید. این کتاب دید او را در باب پاره یی جنبه های مربوط به نظریه ی تاریخی مارکسیستی ـ «مارکس از حد گذرانده است» درباره ی چین از جمله شامل تفسیر ناموفقی از تاریخ درباره ی چین از جمله شامل تفسیر ناموفقی از تاریخ چین است، که فقط به عنوان پژوهشی پیش تاز در زمینه یی جلب توجه می کند که مارکسیستهای چینی فقط در مرحله ی نخست پی کاوی آناند. (نیز → نامیونالیسم؛ انقلاب).

برای آگاهی افزون تر ← گُوش، شانکر ۱۹۷۳؛ گوپتا، شوبان لال حسبحان لعل> داتا ۱۹۸۰؛ هیث کاکس، جان پسی. ۱۹۷۱؛ روی، ام. ان. ۱۹۲۲؛ دهه ی ۱۹۳۰ (۱۹۴۶)؛ ۱۹۳۴ (۱۹۴۰).

# وي. جي. کيرنن

### رویزیونیسم/ تجدیدنظرطلبی (revisionism)

رویزیونیسم را می توان به معنای محدود یا گسترده دریافت. رویزیونیسم در گسترده ترین معنای خود جزء لازم نظریه و عمل مارکسیستی است، و چنان که بایسته است بر پایه ی هستی شناسی اجتماعی یی استوار است که «خودافرینی از راه کار همچون ویژگی ممیز بنیادی انسان را» به همراه دارد (گولد ویژگی ممیز بنیادی انسان را» به همراه دارد (گولد است که سوژه (ذهنِ) شناسا را در ارتباط دیالکتیکی تحلیل و کنش با ابژه (عینِ) شناخته در بر دارد (به دیالکتیکی شناخت؛ نظریهیی). مجموعه یی از حقایق به ارث رسیده، که تبار پدیدآورنده اش آن را برکنار و برتر از بازنگری منجمد ساخته است، می بایست کلأ با چنین سنتی از پیژوهش گری و عمل سیاسی

ناسازگار باشد؛ و بهویژه چنین است در سرمایهداری که در آن گرایش یگانهی نظام به نهادینه کردن دگرگونی دایمی، و پدیدآوردن عامل نابودی خود در پرولتاریا، به این معناست که نه نظریهی مارکسیستی و نه عمل سیاسی پیوسته بدان نمنی توانند در مجموعهیی از اصول بنیادین جاودانه دستخوش پلاسیدگی شوند. بنابراین، نمیبایست مایهی شگفتی باشد که از ۱۸۸۳ ضمروریات سماختار طبقاتی درحال دگرگونی و میراث مبهم خود مارکس به هم آمیخته تا از هر مارکسیست بزرگ رویزیونیستی بدون حضور حریف پدید آورد. لنین مارکس را مورد تجدید نظر قرار داد. چنین کردند لوکزامبورگ، تروتسکی و مائو. حتا کسانی انگلس را به عنبوان «نخستین رویزیونیست» به باد انتقاد گرفتهاند و در تفسیر او از نوشتههای مارکس ریشههای نظیری تباهی سیاسی غيرانقلابي را ديدهاند (اليوت ١٩٤٧؛ لوين ١٩٧٥). بااینهمه، این به کار آن میآید تا به ما یادآور شود که رویزیونیسم بهندرت به چنین شیوهی گستردهیی و چنین شیوهی مثبتی درک می شود. درعوض، چنان که مارکسیستهای بعدی در مشروعیت بخشی به نوآوریهای خود خُبره شدند و این کار را به این ترتیب انجام دادند که این نوآوریها را نفی کردند و درعوض، برای این نوآوریها بهزعه خودشان خط سرراستی از نوشتههای خود مارکس را پی گرفتند، مارکسیسم مقام قدسی یافت و رویزیونیسم دلالت محدودتر، منفی و متغیری یافت. پلیش از ۱۹۱۴، در نخستين كاربرد عام اين اصطلاح، رويزيونيسم مرادف

با «آن دسته از نویسندگان و جهرههای سیاسی شد

که، گرچه از مقدمات مارکسیستی آغاز می کنند، به

درجات مختلف در عناصر گوناگون این آموزه، بهوییژه

پیش بینی های مارکس در باب تکامل سرمایه داری و

اجتنابنابنابديري انقلاب سوسياليستي ترديد روا

میںدارنید» (کولاکوفیسکی ۱۹۷۸، ج ۲، ص ۹۸).

بسرعکس، پسس از ۱۹۴۵، رویزیونیسسم بسه صسورت

دشنامی درآمد که احزاب کمونیست آن را به کبار

می بردند تا أعمال دیگر احزاب کمونیست را به باد انتقاد گیرند و منتقدان سیاست، برنامه یا آموزههای خود را بی اعتبار کنند. مهم است که میان این مرحلهی مسئلهی بحث انگیز رویزیونیسم تمینز گذاشت، بهویژه ازآنرو که در مرحلهی نخست این اصطلاح برای محافظت از جریان انقلابی در جنبش کارگری اروپایی از موج نوخاستهی محافظه کاری به کار می رفت، حال آن که در مرحله ی دوم اغلب از آن رو به کار افتاده است تا از سنخ متفاوتی از محافظه کاری در برابر منتقدان هوشمندی به دفاع برخیزد که به راهی مستقل تر و حتا گاه انقلابی بازگشته اند. و بااینهمه در هر دوره از این اصطلاح همان معنا اراده میشود: گسستن از «حقیقت» مُسضمر در «سوسیالیسم علمی» (مال مارکس پیش از ۱۹۱۷، و راست کیشی بالشویکی پس از این تاریخ) که با خود خطر بههمپیوستهی کردار سیاسی رفورمیستی یسی را به همراه دارد که فقط می تواند سرمایه داری را بازسازی یا تحکیم کند ( $\rightarrow$  رفورمیسم).

مسلماً همین خطر رفورمیسم بود که در نخستین مناظرهی بسزرگ بسر سسر رویزیونیسسم در حسزب سوسیال دموکراتیک آلمان (اس پ د) در دههی ۱۸۹۰ الهامبخش انتقاد رُزا لوکزامبورگ از ادؤارد برنشتاین شد. مارکسیسمی که برنشتاین می کوشید به تجدید نظر در آن بپردازد مارکسیسمی است بسیار جبرگرایانــه (← جبرگرایسی) کــه حـاکی از اجتنابناپذیری بحرانهای سرمایهداری، قطبی شدن طبقاتي و انقبلاب سوسياليستي است. برنشتاين فلسفهیی را که شالودهی این احکام را تشکیل میدهد به معارضه می کشد و نوکانتیسمی (← کانتیسم و نوكانتيسم) را ترجيح ميدهد كه سوسياليسم را خواستنی می کند بی آن که اجتنابناپذیر باشد. او همچنین استراتژی سیاسییی را به معارضه گرفت که این احکام موجد آناند و از پی گیری اتحاد پارلمانی با طبقهی متوسط لیبرال و دهقانانی تن میزند که برنسناین آن را برای دیگرگونی مسالمتآمیز و

دموکراتیک تدریجی سرمایهداری تعیینکننده میداند. در برابر پیشگوییهای اس پ د، برنشتاین بدیل مشهورش را پیش کشید: اینکه «دهقانان رو به افول نمیگذارند؛ طبقهی متوسط از میان نمیرود؛ بحرانها دَمادَم افزایش نمییابند؛ فلاکت و بردگی رو به فزونی ندارد»، و درعبوض استدلال کرد که سوسیالیستها باید ائتلافی رادیکال بر پایهی مقدمه یی واقعبینانه تر بنا کنند که حاکی از ایس است که «فزایشی در عدم امنیت، وابستگی، فاصله ی اجتماعی، فرازیشی در عدم امنیت، وابستگی، فاصله ی اجتماعی، مالکیت وجود دارد» (به نقل از گی ۱۹۵۲، ص ۲۵۰). همین تجدید نظر در توصیف مارکس از سرمایهداری بود که اس پ د در ۱۹۰۳ آن را رسماً مردود شمرد ولی سرانجام الهام بخش سیاست میانه روانه تر حزب در المان وایمار در دهه به ۱۹۲۰ شد.

كاربست بعدى اين اصطلاح تمركز و خاستگاه متفاوتي داشته است، و عمدتاً به كار بي اعتبار ساختن کسانی می آید که راست کیشی استالینیسم را به جالش کشیدند. حزب کمونیست اتحاد شوروی (سی بی اس یو) پس از ۱۹۴۸ یوگسلاوی تیتو را به عنوان رویزیونیست محکوم کرد، و در جریان مناقشهی دامنهدار چین و شوروی از اواخر دههی ۱۹۵۰ به این سو، همر طرف مرتبأ طرف ديگر را به عنبوان رویزیونیست محکوم میشمرد. رهبران شوروی کوشش های مکرر و جسارت آمین مبارزان اروپای شرقی را برای انسانی کردن سوسیالیسم از راه تعدیل و كاهش انحصار سياسي احزاب كمونيست بهشدت دیوانسالاریشده، به عنوان کوششهای رویزیونیستی مرتباً محكوم مى كردنىد؛ و بههمينسان رفقاى راست کیش تر هم در احزاب کمونیست اروپای غربی و هم در مسکو کوشش های برخی از کمونیست های اروپایی (← کمونیسم اروپایی) را برای یافتن راه سومی در کشورهای سرمایه داری پیشرفته به عنوان کوششهای رویزیونیستی محکوم شمردند.

سرانجام باید یادآور شد که رویزیونیسم ویژگی احزاب

سوسیال دموکراتی (← سوسیال دمو کراسی) نیز بوده است که پسس از ۱۹۱۷ راه برنستاین را در پییش گرفتهاند. بسیاری از این احزاب با حدف عناصری از آموزه و برنامهی بهجامانده از گذشتهی مارکسیستی خود (یا در مورد بریتانیا، در غیاب چنین گذشته یی، آموزه و برنامهی بهجاماننده از اجماع سوسیالیستی دورهی اتلی) نسبت به رونیق درازمیدت سرمایهداری واکنش نشان دادند. نسل تازهیی از رویزیونیستهای سوسیال دموکرات اعلام کردند که سرمایه داری جای خود را به اقتصادی مختلط داده است که در آن ملی کردن بیش تر دیگر ضرورتی نندارد و آنچه بر عهدهى احتزاب سوسياليست است فقبط وظيفهى یے گرفتن برابری اجتماعی بیش تر در اجماعی کینیزی است. ناکامی این رویزیونیسم در دستوپنجهنرمکردن با بازگشت بحرانهای سرمایهداری در دههی ۱۹۷۰ بسیاری از سوسیال دموکرات های چپگرا را بر آن داشته است که سیاستهای رادیکالی را اختیار کننید که نزدیک به برخی از مواضعی است که کمونیستهای اروپایی در پیش گرفتهاند؛ و به این طریق رویزیونیسم در درون جنبش کمونیستی، و ناکامی رویزیونیسمی بسیار متفاوت در سوسیال دموکراسی، تقسیم بندی هایی را در جنبش سوسیالیستی اروپای غربی از میان برمی دارد که مباحثه اصلی بر سر رویزیونیسم را در دههی ۱۸۹۰ به راه انداخته بود.

برای آگاهی افزون تر ← برنستاین، ئی. ۱۸۹۹ (۱۹۶۱)؛ کراسلند، ای. ۱۹۵۶؛ الیسوت، سسی. اف. ۱۹۶۷؛ گیی، پسی. ۱۹۷۸؛ گولد، سسی. سسی. ۱۹۷۵؛ هاسلر، اس. ۱۹۶۹؛ کولاکوفسکی، ال. ۱۹۷۸؛ لبدتس، ال. ۱۹۶۸؛ لوین، ان. ۱۹۷۵.

ديويد كوتس

### رهایی (emancipation)

طبق دیدگاههای متعارف لیبرال، آزادی عبارت است از عدم دخالت یا (حتا به بیان دقیق تر) عدم اجبار. مین آزادم آن چه را انجام دهم که دیگران مرا از

انجامدادن أن بازنمي دارند. ماركسيسم وارث ديدگاهي فراختر و پربارتر در باب آزادی است به مثابه خودخواستگی، که از فیلسوفانی چون اسپینوزا، روسو، کانت و هگل سرچشمه منی گیسرد. اگسر آزادی، به طور کلی، عبارت از غیبت محدودیتها بر گزینه هایی است که در برابر عاملان گشوده است، می توان گفت که سنت لیبرال تفسیر و توضیحی بسیار محدود از أنچه این محدودیتها و قیدوبندها می توانند باشند (و اغلب آنها را به مداخلههای سنجیده منحصر می کند)، از آنچه گزینههای معتبر و مربوط هستند (و اغلب أنها را به آنچه عاملان درواقع می پندارنید یا برمی گزینند محدود می کند) و از عاملان (که افرادی جداجدا انگاشته میشوند که مستقلانه هدفهای مورد نظر خود را، بهویژه در بازار، دنبال میکننید) به دست میدهند. مارکسیسم مفهنومهای گسترده تبری را در خصوص محدودیتها و گزینههای مربوط، و عاملیت انسانی به کار می گیرد.

به بیان دقیق تر، مارکس و مارکسیستهای بعدی آزادی را از دریچهی حذف مانعهای سر راه رهایی انسان مینگرند، و آن عبارت از مانعهایی است بر سر راه شکوفایی بــسیارگونهی نیروهــای انــسانی و یدیدآوردن شکلی از جامعه که درخور سرشت انسان باشد. آنچه در میان چنین مانعهایی چشم گیر است وضع کار مزدی است. چنان که مارکس مینویسد «شرایط زندگی و کارشان و همراه با آن تمامی اوضاع زندگی جامعهی مدرن ... به صورت چیزی درآمده است که پرولترهای منفرد هیچ تسلط و نظارتی بر آن ندارند و هیچ سازمان اجتماعی نیز نمی تواند آن ها را کنترل کند» (ایدئولوژی آلمانی، ج ۱، ب ۴، ص ۶). چیرگی بر چنین مانعهایی کاری جمعی است و آزادی همچون خودخواستگی به این تعبیر اسری جمعی است که این آزادی منوط است به تحمیل همیارانهی اجتماعی و سازمانیافتهی تسلط انسان هم بر شرایط طبیعی و هم بر شرایط اجتماعی تولید: «شکفتگی تمامعیار تسلط انسان بر نیروهای طبیعت

و نیز نیروهای طبیعت خود انسان» (گروندریسه، دفتر ۵، چاپ پنگوئن ص ۴۸۸). این امر فقط با نفی شیوهی تولید سرمایه داری از طریق شکلی از جامعه به تمامی تحقق می یابد که در آن «انجمن افراد است (البته با فرض مرحلهی پیشرفتهی نیروهای تولیدی مدرن) که شرایط شکوفایی و حرکت آزادانهی افراد را به نظارت و اختیار آنها درمی آورد». تنها آن گاه «در اجتماع است که هر فرد وسایل پیرورش استعدادهای خود را در همه ی جهات داراست». (ایبد تولوژی خود را در همه ی جهات داراست». (ایبد تولوژی

مارکس و انگلس هرگز نمیگویند که این جامعه — که تجسم تسلط جمعی، انجمن یا اجتماع، شکوفایی فردیت متنوع و گوناگون و آزادی شخصی است — چهگونه جامعه یی است، همچنان که هیچگاه به وارسی همستیزی های احتمالی میان این ارزشها یا میان این ارزشها یا میان این ارزشها و دیگر ارزشها نمی پردازند. مارکسیسم وارسی چنین مسایلی را «اوتوپیایی» مارکسیسم وارسی چنین بینشی از رهایی آشکارا جزء اصلی کل پروژه ی مارکسیستی است: نکته یی که «نظریه ی انتقادی» معروف بهروشنی دریافته است، نحله یی که چنین بینشی را اصل موضوع دیدگاهی میداند که از دریچه ی آن به انتقاد از جامعهای بالفعل (و شاید رهایی ناپذیر) می پسردازد (به مکتب بالفعل (و شاید رهایی ناپذیر) می پسردازد (به مکتب فرانگفورت).

دیدگاه فراخدامین تسر و پربارتر مارکسیسم از آزادی، مارکسیستها را اغلب به کیماهمیستشیمردن، حتا خوارشمردن هم آزادیهای اقتصادی و همآزادیهای مدنی جامعههای سرمایهداری لیبرال سوق داده است. گرچه مارکس آشکارا برای آزادی شخصی ارزش قایل است، در دربارهی مسئلهی یهود حق آزادی را در پیوند با خودپرستی و مالکیت خصوصی میبیند، و جایی دیگر در باب رقابت آزاد به عنوان آزادی محدود سخن میگوید، زیرا رقابت آزادی مبتنی بر حاکمیت سرمایه است و «بنابراین [کذا] درعین حال کامل تحرید شکل تعلیق تمامی آزادی فردی است» (گروندریسه،

دفتر ۶، چاپ پنگونن، ص ۶۵۲). به بیان کلی تر، مارکس روابط مبادله را ناسازگار با آزادی اصیل می شمارد. مارکسیستهای بعدی در این زمینه از او پیروی کردهاند، و بهویژه از لنین به این سو، اغلب گرایشی آشکار به دریخداشتن مقام و منزلت آزادی های واقعی از آزادی های «صوری» دموکراسی بورژوایی از خود نشان دادهاند.

چنین ضابطهبندیهایی از لحاظ نظری بر خطا و از لحاظ عملي مصيبت بار بوده است. هيچ رشته ي پيوند اساسی میان آزادی لیبرالی و مالکیت خصوصی یا خودپرستی وجود نیدارد؛ همچنان که نه رقابت اقتصادی و نه روابط مبادلهیی ذاتیاً بیا آزادی احراب مورد نظر ناسازگار نیستند (همچنان که درواقع طلب نفع شخصی مستتر در هر دو آنها لزوماً با رهایی ناسازگار نیست، مگر آن که ایس امر بر پایهی دگرخواهی همگانی تعریف شود)؛ و خصلت محدود آزادیهای سیاسی و حقوقی بورژوایی چیزی از اصالت آنها نمی کاهد. به جای اثبات این امر که آزادی های بورژوایی در پارهیمی موردها (مانند آزادی برای أنباشتن دارایی)، دیگر آزادیهای ارزشمندتر را سانع میشود و در دیگر موردها (مانند آزادی نارضایی) به شیوه یی بسیار محدود به کار بسته می شود، خطاست گمان رود که پردهبرگرفتن از ایندئولوژی بورژوایی افشای توهمی بودن آزادی های بورژوایی را در پسی خواهید داشت. در عمیل، کوتیاهی در آزادیخوانیدن آزادیهای لیبرالی، نفی و طرد و انکار تمامعیار این آزادی ها را، اغلب به نام خود آزادی، مشروعیت بخشيده است.

برای آگاهی افزون تر ← برلین، آیزایا ۱۹۶۹؛ کادول، کریسستوفر ۱۹۶۵؛ کسوئن، جسین ای ۱۹۸۳؛ دونایفسکایا، رایا ۱۹۶۴؛ هورکهایمر، مارکس و آدورنو، تشودور دابلیو ۱۹۴۷ (۱۹۷۳)؛ آلمن، برتبل ۱۹۷۱) (۱۹۷۳)؛ المن برتبل ۱۹۷۱ (۱۹۷۶)؛ سلوکی، رادوسلاو ۱۹۷۹؛ وود، آلن دابلیو.

استيون لوكس

# ریکاردو و مارکس (Ricardo and Marx)

مارکس ریکاردو را بزرگترین اقتصاددان کلاسیک، و آغازگاه بحث خود می شمرد، اما درعین حال نظریهی خسود را از نظریسهی ریکساردو بسهروشسنی متمسایز مى اخت. گرچه ريكاردو اين نكته را همچون اصلى کلی طرح میکند که قیمتهای نسبی را زمان کار مجسم تنظیم می کند (که دستاورد علمی اصلی اوست) میان کار مجرد (ارزش آفرین) و کار مشخص (ارزش اضافی آفرین)، یا میان کار اجتماعاً لازم (که مقدار دقیق زمان کار مجسم در کالایی معین را تعیسین میکند) و کار فردی تمایز قایل نیست. درنتیجه، از آنجا که ضرورت و کارکردهای پول را تنها می توان به مدد مقوله ی ارزش کالا توضیح داد (یعنی کمیت اجتماعاً لازم زمان كار مجرد) ريكاردو نمى فهمد كه پول بهراستی چیست. به گفتهی مارکس او پول را وسیلهی ساده یی بسرای فرایند گیردش می دانند، و بیا ترویج قانون سه (تعادل ضروری تقاضا و عرضه در سطح اجتماعی) و شکل مکانیکی بی از نظریهی کمیتی پول (برگرفته از دیوید هیوم) که در آن سطح قیمت را کمیت در حال گردش پول معین می کند و نه بالعکس، کار را به پایان میبرد.

ریکاردو، که تنها علاقه مند به تعیین کمی قیمتهای نسبی مستقل از ماده (ارزش)ی آنهاست، قادر نیست تمایز میان کار و نیروی کار را دریابد. از این جاست که سود را از طریق ارزش اضافی یی که کارگران تولید می کنند توضیح نمی دهد، و می کوشد قیمت تولید کالاهای منفرد را مستقیماً با مقادیر زمان کار مجسم در آنها تطبیق دهد، که مُحال است. مارکس یادآور می شود که اگر شخص فقط وجودِ نرخِ سودِ هم آهنگ را پیش فرض گیرد، دو مقوله ی کالا و قیمت تولید با یک دیگر ناهم ساز می شوند. از نگاه مارکس، هنگامی که در تحلیل کالا در سطح ساده ی انتزاع قیرار داریم، نیرخ سود و سرمایه می بایست هم چنان ناشناخته بمانند و نمی توانند صرفاً مفروض گرفته شوند، آن سان که ریکاردو خین نمی کنند. حاصل این است که ریکاردو قادر نیست

نشان دهد که نرخ سود هیمآهنگ از کجا سرچشمه گیرد، یا راهی برای محاسبهی آن معین کند.

مارکس همین پرسش را با روشن ساختن این نکته پاسخ می گوید که سود هیچ نیست مگر توزیع مجدد کل ارزش اضافی ہی کہ سرمایہ ہای منفرد تولید میکنند، بهنحوی که نرخ سود به عنوان ارزش اضافی اجتماعي اضافه بر مجموع سرمايهي ثابت اجتماعي و سرمایهی متغیر اجتماعی محاسبه میشود. بااینهمه، گرچه ریکاردو تفاوتهای میان ارزش و قیمت تولیند را توضیح نمی دهد، با ناچیز شمردن این تفاوت به عنوان اموری که از لحاظ تجربی کماهمیتانید کیار را به پایان میبرد، و این شکافی نظری است که بعدتر به بحرانی در مکتب ریکاردو (میل، مککالیوک) انجامید و سرانجام آن را بر آن داشت تا از پیونید میان زمان کار مجسم و قیمتها (تارنس) یکسر دست شوید. بااینهمه، مارکس یادآور میشود که ریکاردو از لحاظ تجربی در ایس گزارهی خبود بر صواب است که دگرگونیهای میان دوره یعی در قیمت های نسبی را دگرگونیهای متناظر در ارزشها تنظیم میکننید (نظریههای ارزش اضافی، ج ۲، ف ۱۰، پ۸، ق ۵). انورشیخ (۱۹۸۰) نشان داده است که نظریهی کار ٩٣درصدي ريكاردو تا كجا بهطرزشگفت آوري براي دادههای ایالات متحد آمریکا درست است.

ریکاردو با کاربست این اصل که قیمتهای نسبی را زمان کار مجسم تنظیم می کند می توانست تصور دیرینه و متداول را ابطال کند که بر طبق آن افزایش در دستمزدها می بایست افزایش در قیمتها را سبب گردد؛ برعکس، او نشان داد که قیمتها تنها برای آن کالاهایی افزایش می بابند که از سوی سرمایههایی با ترکیب ارگانیک زیر میانگین تولید می شوند، حال آن که این قیمتها می بایست برای سرمایههای ترکیب بالاتر کاهش بیابد، به طریقی که، در شرایط مساوی، مجموع قیمتها بی تغییر می ماند حال آن که مساوی، مجموع قیمتها بی تغییر می ماند حال آن که حجم و نرخ سود کاهش گرفته است.

بااینهمه، این نتیجهی معتبر ریکاردو را منحصراً به

تمرکز بر رابطهی وارونهی میان دستمنزد و سود می کشاند، و در باب تحلیل های او و مارکس از انباشت تفاوتهای بزرگ پدید می آورد. نخست آن که ریکاردو به فراموش کردن این امر می گراید که سرمایهی بایدار، بهویژه *سرمایهی ثابت*، نیـز سـهمی قاطع و حیاتی در تعیین نرخ سود دارد. بنمابراین، به فروکاستن قوانینی که بر نرخ سود حاکم است به قوانین حاکم بر نرخ ارزش اضافی می گرایند. همین غفلت همچنین او را به نادیدهانگاشتن ربط و مناسبت فزایندهی سرمایهی ثابت (ماشینی کردن) در فراینید تولید در پدیدآوردن و حفظ ارتش ذخیرهی کارگران بی کار می کشاند. گرچه ریکاردو می پذیرد که ماشین آلات می تواند در موقعیتی جای گزینی کارگر گردد، به این استدلال میگراید که در کل، انباشت کارگران را بیشتر جذب می کند تا این که به حال خود «رها کند». بنابراین، او کلاً مخالف کوشش برای کمک به تهی دستان است، به این دلیل که مرجح آن است که پول به سَمت سرمایه گذاری هدایت شود، که در حالت تعادل اشتغال را افزایش می بخشد. سرانجام، گرچه هم مارکس و هم ریکاردو تأکید دارند که وجه ممیز سرمایه داری نرخ نزولی سود درازمدت است، با این قضیه به شیوههای مغایر هم برخورد می کنند. از دید ریکاردو، اشتغال فزاینده افزایشی مشابه در تقاضا برای کالاهای مصرفی اساسی، بهویـژه فـرآوردههـای کشاورزی، پدید میآورد. همین امر لازم میآورد که به کشت زمینهای جدیند با بارآوری پایین تر از زمینهای مورد استفادهی پیشین توسل جسته شود، که از نگاه ریکاردو سهم بهرهی مالکانهی زمین را در کل مازاد فزونی می بخشد، و سهم مشابه سود صنعتی را پایین میآورد. بدین گونه است که رشد نظام، اُفتی دیرپا در نرخ سود پدیند می آورد و این به سبب بارآوری روبه کاهش در کالاهایی است که در مصرف کارگران وارد می شود، ارزش نیسروی کار فزونی میگیرد، و نرخ ارزش اضافی، مستقل از این واقعیت که سهم بیشتری از ارزش اضافی به سوی بهرهی

مالکانهی زمین میرود، أفت میکنند. دوم، ریکاردو در هرصورت از بابت تأثیر پیشرفت فنی در کشاورزی در جبران توسل به زمینهای بدتر نمیتواند شناختی کافی به دست دهد. بدین گونه، انتظار ریکاردو از نرخ نزولی سود بر بُخل طبیعت استوار است، حال آن که نزد مارکس گرایش نرخ نزولی سود به سبب مناسبات اجتماعی است که انباشت و پیشرفت فنی را پدید اجتماعی ارزش اضافی را پدید آورد، ولی بااینهمه فزایندهی ارزش اضافی را پدید آورد، ولی بااینهمه نرخ تام سود نزول میکند زیرا شکل سرمایهدارانهی پیشرفت فنی ضرورتا افزایشی چه بسا سریعتر در ترکیب انداموار سرمایه پدید میآورد.

تفاوت مهم بعدی به مسئلهی بحرانها مربوط است. از آنجا که ریکاردو پول را وسیلهی سادهی تسهیل مبادله میداند، مایل است در خبود مبادله به چشم بدهبستان مستقیم فرآورده در برابر فرآورده بنگرند. در اینمورد، تولید یک کالا (عرضه) به این معناست که دارندهی آن بهطورخودکار وسیلهی دادوستد آن را در مقابل دیگرکالاها در اختیار دارد، بهنجوی که \_ اگر آشفتگیهای محلی یا عاملهای تصادفی را مستثنا كنيم \_عرضه تقاضاي خود را يديد مي أورد (قانون سه). مارکس پادآور میشود همین که پول وارد میشود این استدلال از هم می پاشد، زیرا تؤلید کردن چیزی فروش آن را در قبال پول تنضمین نمی کنند، و دراختیارداشتن پول بر هزینه کردن آن دلالت ندارد. بنابراین، پول ریشهی امکانپذیری بحرانهاست که ریکاردو یکسر از دریافت آن درمیماند. مهمتر از این، از نگاه ریکاردو نرخ نزولی دیرپای سود فقط به رکود نهایی میانجامد، حال آن که نزد مارکس همین سازوکار هم چنین سرچشمه ی ضرورت بحران های ادواری است. (→ بحرانهای اقتصادی؛ پول).

ملاحظه یی واپسین درباره ی نظریه ی بهره ی مالکانه یا اجاره بهای ریکاردو طرح می شود. پیش رفت ریکاردو نسبت به اسمیث در این است که او بهره ی مالکانه را، به جای آن که خود سرچشمه ی ارزش باشد، در حکم

ارزیابی کار ریکاردو و مناسبتاش با مارکس در میان مارکسیستها متفاوت است. نویسندگانی چون داب و کسانی در سُنَت نوریکاردویی به به حداقل رساندن تفاوتهای میان مارکس و ریکاردو گرایش دارند و بـر آناند که نظریههای قیمتهای تولید این دو عملاً یکساناند، و اینکه هر دو تحلیل درنهایت بر مقولهی مازاد فیزیکی استواراند. در نقطهی مقابل این دیدگاه، نویسندگانی چون سویزی، هیلفردینگ و پتری تأکید دارند که نظریههای مارکس و ریکاردو دارای زمینه های کاربرد به کلی متفاوت اند ، زیرا ریکاردو هدف تعیین قیمتهای نسبی کالاها را پیش جشم دارد، حال آن که مارکس فقط به تعلیل مناسبات اجتماعی نهفته در بُن اقتصاد سرمایهداری علاقهمند است. چنین مینماید که این موضع ضعیف باشد، زیرا اگر نظریهی ارزش مارکس نتوانید تحلیل انباشت و مناسبات اجتماعی را که بر پایهی آن استوار است یگانه کند، مفهوم ارزش از علت وجودی خود محروم می شود و بنابراین جایگ هی واقعی در تحلیل مناسبات اجتماعی ندارد. ارزشیابی دقیقتری را از اقتصاد سیاسی ریکاردو و پیوندهایی که با کار مبارکس دارد مییتسوان در نوشیتههای روبین و راسدالسکی یافت، که هر دو بر نقش قاطع ارزش برای كل تحليل ماركس تأكيد مىورزند.

برای آگاهی افزون تر ← داب، ام. ۱۹۷۳؛ هیلفردینگ، آر. ۱۸۱۷ (۱۹۴۹)؛ پتری، اف. ۱۹۱۶؛ ریکاردو، دی. ۱۸۱۷ (۱۹۷۳)؛ راسدالـسکی، آر. ۱۹۶۸ (۱۹۷۷)؛ روبـین، آی. آی. ۱۹۲۹؛ شیخ، ای. ۱۹۴۹؛ سویزی، پی. ۱۹۴۹.

بانولوميساني

# زبانشناسی (linguisttics)

زبان شناسی شاخه یی از علم است که با توصیف نظام مند پدیده های زبان های خاص سروکار دارد و به بسط و گسترش نظامهای مفهومی و نظریمهای درخور این مقصود می پردازد. زبان شناسی زبان ها و اقسام شان را با هم مقایسه می کند، به توضیح مشابهت ها و تفاوت هایی می پردازد که میسان آن ها می باید، و نظریه هایی پدید می آورد که ویژه گیهای برجسته ی صوری و کارکردی زبان را توضیح می دهند. زبان شناسی هم چنین با مسایل فلسفی هم چون خاستگاه زبان انسان، جایگاهاش در جامعه، نسبت ش با تفکر و واقعیت و مانند آن سروکار دارد.

مارکس و انگلس به مسایل مربوط به نظریهی زبانشناسی بهطورپراکنده، هرچند به شیوهییی کاملاً نظاممند پرداختند نخستین مجموعه ی ملاحظات مربوط به زبانشناسی و فلسفهی زبانشناسی مارکس با مسئلهی فات یا سرشت زبان سروکار دارد. نظریهی اجتماعی مارکس آنگونه که در اید تولوژی ألماني طرح شده است دربردارندهي برنهادهي وحدت فعالیت مادی ـ اجتماعی و زبان است. بنابراین، ارتباط فقط یکی از کارکردهای زبان نیست. بسرعکس، زبان، هم بهطورمنطقی و هم بالفعل کنش و واکنش میان مردم را پیشفرض می گیرد: «زبان نیز مانند آگاهی فقط از نیاز و ضرورت مراوده با دیگر کسان سرچشمه مي گيرد» (ايد تولوزي آلماني، ج ١، ق ١٦٨). از این جاست که یکی از برنهاده های ویژه ی نظریه ی زبان شناسی مارکسیستی این است که زبان اساساً، و نبه بنه تحنو احتمالي و ممكنن ينا در وهلنهي دوم، پدیده یی اجتماعی است. این فرض، که با مقدمه ی مربوط به پیشفرض دوسویهی آگاهی و زبان پیونـد دارد، در وهلمه نخست به حمایت از برنهادهی

سرشت اجتماعی آگاهی برمی خیزد: «بنابراین، آگاهی هم از آغاز فرأورده يعي اجتماعي است...» (همان). چنین مینماید که اندیشهی تعیینکنندگی اجتماعی برداشت مارکسیستی از زبان را از احکام نیرومند فطری انگاری \_ نظریه یی که بر تعیین کنندگی فطری و زیست شناختی قومی زبان تأکید دارد ــ متمایز میسازد و این زمینه یی است برای برخی نقدهای مارکسیستی از نظریهی زبان چامسکی (← پونزیو ۱۹۷۳). نظریدی مارکسیدستی زبان طبعاً با نظرورزیهای مربوط به امکان منطقی زبان خیصوصی نیز مخالفت میورزد، و این امکانی برای «بهرهگیسری مارکسیستی» از ویتگنشتاین به دست می دهد (← روسی ـ لُندی ۱۹۶۸). انگلس برنهادهی مربوط به سرشت اجتماعی زبان را با این فرضیهی تجربی تکمیل کرد که زبان (مانند آگاهی) از کار نشئت می گیرد. از روزگار انگلس به این سو، نشتت گیسری تکوین زبان از کار عنصر مشترک روی کردهای مارکسیستی گوناگون بوده است. بنیادی ترین شرح از فرضیهی تکوینی انگلس را لوکاچ پیش کشیده است که بر آن است کار نه تنها خاستگاه بلکه خصیصههای ساختاری زبان را نیز توضیح میدهد؛ از نگاه لوکاچ، كار الگوى اساسى تمامى فعاليتهاى انسانى ازجمله فعالیت زبانی است.

مجموعهی دیگری از اندیشههای مارکس به مسئلهی رابطهی دوسویهی زبان، اندیشه و واقعیت اشاره دارد. بر طبق این تأملات، زبان و اندیشه، به ملاحظهی کارکرد، و نیز خاستگاهشان، وحدتی جداییناپذیر دارند. این برداشت، حتا در عبارتبندی واقعی خود، مستقیماً سسنتهای «فلسسفهی زبسانی» ("sprachphilosphie") پساکانتی و فیلولوژی آلمانی (هردر، اشلگل، بوپ، برادران گریم، دابلیو. وی.

هومبولت) را ادامه می دهد. برنهادهی وحدت اندیشه و زبان، به شکلی که مارکس و انگلس پیش نهادند، به تعبیری یادآور روایت ضعیف تری از نسبیت گرایسی زبانی است، یعنی این برنهاده که ساختارهای زبانیاند که شیوههای گوناگون اندینشیدن، جهانبینیها و مانند آن را معین می کنند (فرضیهی سیاپیر ـ وورف، نوهومبولتگرایی و جز آن). بالینهمه، بسیاری از مارکسیستها نسبیتگرایی زبانی را مردود می شمارند، زیرا بهطورکلی این یا آن روایت از نظریهی بازتاب را آغازگاه حرکت خود قرار میدهند و بر کلیت شکلهای اندیشهی انسان تأکید می ورزند. تناقضی را که بهاین ترتیب دست می دهد می توان به راههای گوناگون حل کرد. کلیت اندیشهی انسانی را می تنوان بنا ساختارهای زبانی کلی مورد نظر گونهشناسی مرتبط شمرد. این دیدگاه با کلیت از زاویهی دید شکل زبان برخورد می کند. راه حیل دیگر تابعیت گفتار ذیبل مقولهی فعالیت (آنسان که در نظریه کنش گفتاری پدیدار میشود) یا ردگیری منشأ زبان تا کار به عنوان شرط کلی زندگی انسان است.

سومین مجموعه از تأملات مارکس که به نظریهی زبانی ربط دارد به رابطهی طبقات اجتماعی و ایدئولوژیها میپردازد. چنین مینماید که ملاحظاتی که می تواند بر پایه ی ترازی معناشناختی تفسیر گردد، در ایدئولوژی آلمانی از فرض پیشین «زبان بورژوازی» حمایت می کند. مارکس یادآور می شود که «ندیشهها نمی توانند جدا از زبان وجود داشته باشند» (گروندریسه، ص ۱۶۳)، و ایس که «اندیسههای طبقاتی حاکم در هر عصر اندیشههای حاکماند ...» (أيدنولوژي ألماني، ج ١، ق ١٨، ٢). اين ملاحظات به این نتیجهگیری انجامید که کاربرد زبانی مُهرِ تأثیر روابط طبقاتی و ایدئولوژیها را بر خود دارد، و این که قدرت طبقهی حاکم تا کاربرد زبان گسترش می یابد. در اینجا مسئله یی نسبتاً دشوار پیش می آید: آیا زبان، مانند ایدئولوژیهایی که در آن جای دارند، دارای خصلت روبنایی است؟ (← زیربنا و روبنا؛

اید فولوژی). چنین می نماید که محتمل ترین پاسخ این باشد که، از نظر مارکس زبان جز خبود جامعه را به به طورکلی (یعنی سرشت ضرورتاً جمعی فعالیت انسان را) پیش فرض نمی گیرد، حال آن که پیوند دوسویه اش با ساختارهای اجتماعی اید تولوژیکی مشخص، در تراز خرده رمزگانهای کاربرد زبانی به بیان درمی آید. جنبه های تجربی این پیوند دوسویه اکنون به حیطه ی زبان شناسی اجتماعی تعلق دارد.

نتایج زبان شناسی تاریخی مقایسه یی یا «دستور زبان تاریخی مدرن» که در آثار بوپ، گریم و دیتس به منصهی ظهور میرسد اغلب به عنبوان نمونههای اعلای کار علمی که باید مورد پیروی قرار گیرد مورد اشارهی مارکس و انگلس است. خود انگلس به وارسی تاریخ زبان شناسی مقایسه یی می بردازد. او یافته های خود را در دستنوشتههایش دربارهی تاریخ ژرمنی کهن و زبان فرانکها خلاصه میکند («دربارهی تاریخ آغازین آلمان» و «نشریهی فرنکیشه تسایت» در روشینسکی و رتزلاف \_ کرسه ۱۹۷۴). برای نمونه، انگلس با مطالعهی صورتهای صرفی و ویژهگیهای آوایی گویشهای قبیله یی به انتقاد از طبقه بندی گویشهای آلمانی میپردازد که بر پایهی به اصطلاح تغییر دومین مصوت آلمانی استوار است و هر گویش را یا آلمانی علیا یا سفلی به شمار می آورد («فرنکیشه تسایت »). بدینسان، انگلس به بازسازی دقیق تر، هـم جغرافیایی و هم زبانی، گویش فرانکها باری مىرساند. ايىن دستنوشته ها بنياد زبان شناسى مارکسیستی را تا آن حدودی تشکیل میدهد که تکامل زبان را در مطابقت با تاریخ جامعهیمی مطمح نظر قرار میدهد که به این زبان سخن می گوید، و رویکرد منطقی و تاریخی را به هم پیوند میدهد.

در نظریهی زبانی، در نیمهی نخست سده ی بیستم، مارکسیسم دو گرایش نشان میدهد. نخست به نظریهی مارکس در باب نسبت میان زبان و ایدئولوژی برمیگردد. بنا بر تفسیر لوکاچ، پارهیی از تحلیلهای مارکس تأثیرات شیءشدگی را بسر زبان آشکار

میسازد. لوکاچ در تاریخ و آگاهی طبقاتی به امکان «پژوهشی فیلولوژیک از دیدگاه ماتریالیسم تاریخی» اشاره دارد که باید بر آن پایه انجام پذیرد (لوکاچ ۱۹۲۳، ص ۲۰۹، پانوشت ۱۶). در اساس این راهی است که معناشناسی مارکسیستی هم از آغازِ خود در دههی ۱۹۶۰ دنبال کرده است، و این روی کرد، گذشته از دیگر موضوعها، با «بیگانگی زبانی» سروکار دارد. درنتیجه، نظریهی زبانی به واسطهی مقولههایی چون «کارِ زبانی»، «ابزارِ زبانی»، «سرمایهی زبانی» و آن پُربار شده است (روسی ـ لندی ۱۹۷۵).

زبان شناسی شوروی، عمدتاً به تأثیر از دیدگاههای مار، این برنهاده را که زبان پدیده یی اجتماعی و ایدئولوژیک است، در دههی ۱۹۳۰ به این معنا گرفت که زبان دارای خصلتی طبقاتی است، و بههمینسان، بخشی از روبنا به شمار میآید. به عقیدهی مار، زبان به صورت ابزار حاکمیت طبقاتی درمی آید، و پیکار طبقاتی است که در هر مرحله از رشد و تکامل آن ایجاب علی آن را موجب می شود. به سبب وحدت فرایند آفرینش زبانی (چاکنایی)، همه ی زبانهای شناخته شده می توانند به عناصری یک سیان کاهش داده شوند، و درعین حال تفاوتهای میان زبانها را بهاین ترتیب توضیح داد که زبانها در مراحل گوناگون فرایند تکامل سر برمی آورند. از نظر مار، غرض از تعیین کنندگی طبقاتی زبان این است که زبانهای گوناگون نمودار فرآوردهی طبقات گونـاگونانـد، و نـه فرآوردهی اجتماعهای قبیله یی، قومی یا ملی. نظر مار بر برداشتهای رقیب چیرگی یافت؛ برداشت رقیب را باختین ثدوین کرده بود (با نام مستعار وولوشینف، در شاهکار عبصرکنونی در فلسفهی زبانشناسی وولوشینف ۱۹۷۳). وولوشینف نیز زبان را پدیدهیمی اجتماعي ايدنولوژيک مي شمرد ولي اجتماعهاي زبانی را منطبق بر تمایزهای طبقاتی نمیدانست. طبقات متعدد از زبانی واحد استفاده می کنند؛ بدینسان، به جای آن که تصور کنیم پیکار طبقاتی زبان را معین می کند باید بگوییم که پیکار طبقاتی

هم چنان در خود زبان ادامه می یابد. به سخن او: «نشانه به صورت عرصهی پیکار طبقاتی درمی آید» (۱۹۷۳، ص ۲۳).

گرایش دوم، که تأثیری ممتد بر پژوهش مارکسیستی در باب زبان دارد، تباین غریبی هم با برداشت وولوشینف و هم مار از سرشت اجتماعی زبان دارد. این گرایش با نظریهی بازتابهای پاولوف مرتبط است که زبان را با نظام نشانگری ثانوی یکی میشمارد. این دیدگاه بیشتر در بازنمود آموزهی مربوط به پیوند دوسویهی زبان و شناخت ـ در چارچوب ماتریالیسم دیالکتیکی ـ تأثیر داشته است تا در زبانشناسی بهطورکلی. این از ناسازههای تاریخ علم و ایدئولوژی است که طبیعتگرایی پاولوفی و مارکسیسم میهایست تعالیمی را رسماً بهاتفاق تصدیق کنند.

مقالهی استالین دربارهی زبانشناسی به سلطهی ماریسم پایان بخشید (استالین ۱۹۵۰). بهطورخلاصه، استدلال اصلی استالین این است که در دوشاخهگی زیربنا و روبنا نمی توان جایی به زبان اختصاص داد. به عقیدهی استالین، زبان را میبایست بر پایه ی الگوی ابزارهای کارآمد تفسیر کرد، زیراکه زبان قادر است به کار نظامهای اجتماعی گوناگون بیابد.

لوکاچ کوشش چشم گیری برای کاربست و بسط و گسترش نظریهی بازتابهای پاولوف به کار برد و فرضیه یمی درباره ی به اصطلاح «نظام نشانگری شماره ی ۱» در نظریه ی زندگی روزمره ی خبود، ازجمله زبان روزمره، طرح کرد (لوکاچ ۱۹۶۳، ج ۲، صص ۱۹۳– ۱۱). لوکاچ هم چنین پاولوف را به سبب طبیعتگراییاش به باد انتقاد گرفت، و در آثاری بعدی خود زبان را در وهلهی نخست هم چون عنصری از بازتولید اجتماعی، و وسیله یی برای تداوم زندگی اجتماعی مورد بحث قرار داد.

مسئلهی بنیادی در باب رابطهی مارکسیسم با زبان شناسی کنونی این است که آیا می توانیم از «زبان شناسی مارکسیستی» سخن بگوییم، و اگر آری، به کدام معنا و تعبیر. تاریخ مارکسیسم گواه آن است

که یک رویکرد مارکسیستی ویژه (البته به تعبیرهای متعدد) در تفسیر زبان انسان وجود دارد. از اینجاست که نظریه یی مارکسیستی در باب فلسفه ی زبان هست تقدم قابل است. این رویکرد حتا به توضیح جنبههای ساختاری زبان نیز تعمیم می باید. بااین همه، دست کم در وضع کنونی زبان شناسی، این تمرکز توجه بر خصلت اجتماعی می تواند در جریان تمهید بازنمود خصلت اجتماعی می تواند در جریان تمهید بازنمود ضوری ساختارهای دستورزبانی، که با همه ی این نظری مدرن به شمار می آید، موقتاً به کناری نهاده شود. تکلیف این مسئله که آیا نظریه یی دارای خصلت مارکسیستی است نباید در تراز توصیف دستوری بلکه باید در ترازی معین شود که در آن شناخت ما از زبان انسان با کلیت شناخت ما ادغام می شود.

برای آگاهی→ افزون تر لوکاچ، جورج ۱۹۲۳ (۱۹۷۱)؛ ۱۹۶۳؛ پونزیو، آگوستو ۱۹۷۳؛ روسی ـ لندی، فروچیو ۱۹۶۸؛ ۱۹۶۸؛ ۱۹۷۵؛ ۱۹۷۵؛ کرسه، ۱۹۶۸؛ ۱۹۷۵؛ استالین، جیی. وی. ۱۹۵۰؛ وولوشینف، وی. ۱۹۷۰؛ والوشینف، وی. ان. ۱۹۷۳؛

### کاتالین رادیکس و یانوش کلمن

### زيبايىشناسى (aesthetics)

در نوشته های مارکس و انگلس هیچ نظریه ی نظام مندی در باب هنر یافت نمی شود. بااین همه این دو نویسنده هم در آغاز زندگی و هم در سراسر عمر به زیبایی شناسی و هنر دل بستگی یافتند، و بحث های مختصر و گوناگون آنها درباره ی این گونه مسایل، برای کوشش های بی شمار، به ویژه در این چند دهه ی واپسین، در راه پدید آوردن زیبایی شناسی ویژه ی مارکسیستی پایه پیسی فراهم می آورد. گفتارهای پراکنده ی مارکس و انگلس درباره ی هنرها در پراکنده ی گرد آمده که به تازگی ترتیب یافته اند، و در کتاب هایی گرد آمده که به تازگی ترتیب یافته اند، و در کتاب هایی به این گفتارها اشاره می رود که به وارسی مسیر پیسشرفت اندیسشه ی مارکسیستی در

زیبایی شناسی می پردازند (أروُن ۱۹۷۳؛ لینگ ۱۹۷۸). جای شگفتی نیست که سرشت پراکنده و پاره پاره ی این گفته ها موجب پدیدآمدن انواع تأکیدها و موضع ها در کار نویسندگان بعدی شده است. این مدخل نخست با شرحی مختصر در تشخیص پاره یی از این آغازگاه ها در کار مارکس و انگلس و چگونگی اندیشه انگیزی این آغازگاه ها برای نویسندگان گوناگون می آغازد. سپس به برخی مضمون های اصلی در تاریخ زیبایی شناسی مارکسیستی و به کارهای اخیر در این زمینه می پردازد.

#### زیبایی شناسی در کار مارکس و انگلس

بر پایه ی اظهارنظرهای مارکس در باب سرشت هنر همچون کارِ آفریننده، که از لحاظ کیفیت هیچ تفاوتی با کارِ دیگر (کارِ نابیگانه) ندارد، زیباییشناسی انسانگرایانه یسی بنا شده است (واسکیث ۱۹۷۳). هنگامی که مسارکس (سسرمایه، ج ۱، ف ۵ ب ۱) درباره ی خصیصه ی اساساً انسانی کار سخن میگوید و به مقایسه ی معمار و زنبور می پردازد، مهم این است که معمار صرفاً نمونه یی از کارگرِ انسانی تلقی میشود و نه مقوله ی ممتازی از هنرمند. این مفهوم که همگی کار منری نابیگانه، آفریننده است و ازایس رو ذاتاً با کار هنری نابیگانه، آفریننده است و ازایس رو ذاتاً با کار هنری نظرکردن در سیر تکامل تاریخی هنر و جدایی آن از نظرکردن در سیر تکامل تاریخی هنر و جدایی آن از دیگر فعالیتها با موفقیت آن را توضیح میدهد و از پرده ی ابهام بیرون میآورد (به بیگانگی):

پیآمد منطقی این دیدگاه تشخیص این نکته است که در سرمایهداری هنر نیز مانند دیگر شکلهای کار بهنحودمافزون به صورت کار بیگانه درمیآید. خود هنر کالا میشود، و روابط تولید هنری جایگاه هنرمند را به حد جایگاه کارگر استثمارشده یی فرو می کاهد که به تولید ارزشِ اضافی می پردازد. چنان که مارکس می گوید (نظریه های ارزشِ اضافی می پردازد. چنان که مارکس درباره ی «کار مولید و کار نامولید») «تولید سرمایه داری با شاخه های معینی از تولید روحی، برای سرمایه داری با شاخه های معینی از تولید روحی، برای

نمونه هنر و شعر، سرِ دشیمنی دارد.» او در دنباله ی سخن به روشن ساختن دگرگونی کارِ هنسری در سرمایه داری می پردازد.

میلتون که به شت گرشده را به ازای دریافت پنج پوند نوشت کارگری نامولا به شمار میآید. از سوی دیگر، نویسنده یمی که مطلبی را برای ناشر خود به شیوهی کارخانه پدید میآورد، کارگری مولا است... پرولتر نظارت ناظر سرهمبندی میکند، کارگری مولد به شمار میآید؛ زیرا که فرآوردهی او هم از آغاز تابع سرمایه است، و تنها به منظور افزایش این سرمایه پدید میآید. آوازخوانی که آواز است. ولی همین آوازخوان هنگامی که به سفارش کارفرمایی آواز میخواند تا بسرای او پول دربیاورد کارگری مولد به شمار میآید؛ زیرا این آوازخوان سرمایه تولید میکند.

این تحلیل از کژینگی کار هناری و فرآوردههای فرهنگی در سرمایه داری، مقدمه ی نقیدهای بعیدی از «صنعت فرهنگسازی» (برای نمونه از سوی آدورنـو و هورکهایمر) شد که بر پایهی آن گفته می شود که قانون ارزش و تبدیل فرآوردههای فرهنگی به کالا، فرهنگ و هنر را به جایگاه چیزهای همگان گرا، مکرر و بی ارزش فرو می کاهد که کار کردشان تیضمین آرامش سیاسی است. جورج لوکاچ، زیبایی شناس مارکسیست، از نظریهی عمومی مارکس در باب بتوارهگی کالا، نظریه یی در باب هنر پروراند. لوکیاچ در اثر فلسفی اصلی خود، تاریخ و آگاهی طبقاتی، به توصیف سرشت شیءواره و پارهپارهی زندگی و تجربهی انسانی در حاکمیت سرمایهداری میپردازد و تأثیر بتواره کی کالا را بر آگاهی مورد تحلیل قرار می دهد. اندیشه ی شیءواره از دریافت کلیت روابط اجتماعی و اقتصادی ناتوان است. سراسر بازماندهی زندگی لوکساچ صسرف کسار دربسارهی ادبیسات و

زیبایی شناسی شد و در آن مفهوم «کلیت» همچنان نقش محوری داشت. از نگاه لوکاچ، ادبیات بزرگ عبارت از آن ادبیاتی است که میکوشید به فراسوی نمودهای سطحی راه یابد و کلیت اجتماعی راه همراه با همهی تضادها و تناقض همایش دریابید و بسر آفتاب افکند.

أنچه با این مبحث مرتبط است نظریهی رئالیسم در هنر است. به نظر لوکاچ، ادبیات «رئالیستی» خوب کلیت را از طریق بهره گیری از شخیصیت های «نمونهنما» تصویر می کند. این تصور از رئالیسم از دیگر نوشتههای بنیادگذاران مارکسیسم، و بهویده از دو نامهیی که انگلیس در دههای ۱۸۸۰ در خیصوص داستان نویسان بلندپرواز زن مینویسد، بشتوانه یی برای خود فراهم می آورد. در ایس نامهها انگلس قاطعانه «دبیات گرایش مند» کنذایی را \_\_ یعنی ادبیاتی که حاوی پیام سیاسی آشکار است ـ به سود متن «رئالیستی» رد میکند، یعنی متنبی که از آن تحلیل سیاسی درستی همچنان می توانید سر برآورد. «هر اندازه که عقاید نویسنده مکتوم و پنهان بماند، برای اثیر هنری بهتر است. رئالیسمی که من بدان اشاره دارم حتا مى تواند برخلاف عقايد نويسنده سر بر آورد» (نامه به مارگارت هارکنس، آوریل ۱۸۸۸، به نقبل از مبارکس و انگلس *دربـارهی ادبیـات و هنــر* [۱۹۷۳] ص. ۱۱۶). انگلس در دنبالهی سخن نمونهی بالزاک را به دست مىدهد كه «شگفتآورترين تاريخ رئاليستى "جامعه"ى فرانسه» را عرضه می کند، و این خلاف این امر است که او لژیتیمستی حسلطنتطلبی> است که «همدلیهایش همه متوجه طبقهیی است که محکوم به نابودی است.» مفهوم رئاليسم همچون توصيف درست يک جامعه و همستیزی های ساختاری (طبقاتی) آن، از رهگذر بهرهگیسری از «تمونه نما»ها، مفهومی محوری در زیبایی شناسی مارکسیستی بوده است.

از دیدگاه گسترده تر، نظریههای مربوط به ارتباط میان هنر و ادبیات در میان هنر و ادبیات در آن سر برآورده اند، وامدار ضابطه بندی مارکس در

دیباچه ی ۱۸۵۹ بر گامی در نقد اقتصاد سیاسی بر پایه ی استعاره ی زیربنا و روبنا است که در آن زیبایی شناسی آشکارا بخشی از روبنا، و نیز یکی از هشکلهای ایدئولوژیکی» ذکر می شود که در آن همستیزی طبقاتی انجام می پذیرد. یکی از نخستین ضابطه بندی های این دیدگاه از هنر هم چون بیان ایدئولوژیکی عصر خود، در کار پلخانوف یافت می شود که نزد او «دبیات و هنر آینهی زندگی اجتماعی اند» زمخت ترین شکل خود به چیزی بیش از بازتاب روابط زمخت ترین شکل خود به چیزی بیش از بازتاب روابط اجتماعی و ساختار طبقاتی فسرو نمی کاهد که به طورخود کار از میان این ویژگیهای مادی پدید به طورخود کار از میان این ویژگیهای مادی پدید ایدئولوژی را می توان در کار نویسندگان پسین تر، و ایدئولوژی را می توان در کار نویسندگان پسین تر، و برای نمونه، لوسین گلدمن یافت.

سرانجام، سنتى نسبتاً متفاوت در زيبايىشناسى مارکسیستی بر امکان بالقوه انقلابی هنـر، و مسئلهی تعهد برای هنرمند تأکید میورزد. چنانکه گفتههای انگلس دربارهی رئالیسم روشین می سازد، او خود بیش تر برای توصیف عینی اهمیت قایل است تا بـرای جانبداری. بااینهمه، مارکسیستها از نوشتههای مارکس و انگلس نظریه یی در باب رادیکالیسم در هنر بیرون کشیدهاند. لنین توصیه میکنند که نویسنده باید هنر خود را در خدمت حـزب قـرار دهـد (۱۹۰۵ [۱۹۷۰] صص ۷-۲). (بااینهمه، کسانی که این گفته را گواه هنرنشناسی و بسی ذوقعی لنسین مسی گیرند نوشتههای دیگر او را در باب هنر و ادبیات، بهوینژه بررسیهای او را در باب تالستوی آهمان، صص ۶۲-۴۸] نادیده می انگارند.) از این مفهوم مارکسیستی که «نسانها تاریخ خود را میسازند»، و آگاهی نقشی تعیسین کننده در دگرگونی سیاسی ایف می کنند، زیبایی شناسان و هنرمندانی از مایاکوفسکی، برشت و بنیامین بگیر تا فیلمسازان کنونی چون گودار و پازولینی برنامهیسی بسرای کسردار زیبایی شناسانهی انقلابی بیرون کشیدهاند.

#### مضمونهای اصلی در زیبایی شناسی مارکسیستی

مفهوم رئاليسس، از جمله انواع رئاليسس سوسیالیستیاش (خواه روایتهای رسمی شوروی یا چین و روایتهای مارکسیسم غربیاش؛ لینگ ۱۹۷۸ و أروُن ۱۹۷۳) برای بخش فراوانی از زیباییشناسی مارکسیستی همچنان نقش محوری خود را حفظ کرده است. این مفهوم همچنین مرکز دو نبوع حمله نیز بوده است. نخستین حمله به بحث و مناظرهیی در گذشته میان لوکاچ و برشت برمی گردد (بلوخ ۱۹۷۷؛ أروُن ۱۹۷۳)، که طی آن برشت استدلال میکند که ادبیات رئالیستی کلاسیک سدهی نوزدهم دیگر مناسب خوانندگان یا مخاطبان سدهی بیستمی نیست، بهویژه که هیچ نیرویی برای رادیکال کردن در اختیار ندارد. بی گمان موضوع اکنون به صورت موضوع ارزشیابی هنر و ادبیات یا بر پایهی توصیف درست، و انتقادی جامعه، یا در وهلهی نخست بر پایسهی امکان بالقوه انقلابی آن درمی آید. روایت کنونی این مناظره پیشتازی و نوآوریهای صوری را در برابر شکلهای سنتی تر و روایی تر هنر، ادبیات و نمایش قرار می دهد، و حامیان شیوهی نخست استدلال میکنند که شیوهی دوم، هر اندازه هم که از لحاظ محتوای اثیر رادیکال باشد، نگرش منفعلانه و غیرانتقادی را ترغیب و حمایت میکند. حمله ی دوم به رئالیسم به این استدلال ربط دارد که رئالیسم سنتی که بر روایتی یگانه و منسجم استوار است، در آنچه بازتاب می کند تنضادها و مخالفتهای واقعی را تیبره و مخبدوش میسازد و در بازنمایی خود از جهان یگانگی و وحدتی ساختگی را تصویر میکنید. از سبوی دیگر، میتن مدرنیستی توان آن را دارد که امر متیضاد را دریابید و فراچنگ آورد، و به مدد صناعتها و شگردهای پارهپارگی و گسستگی متنی امکان دهد که امر پنهان و خاموش به سخن درآید. این گرایش زیر تأثیر و نفوذ کار پی بر ماشری، همکار آلتوسیر، و نیز نشانه شناسان فرانسوی چنون رولان بنارت و ژولینا كريستوا قرار داشته است.

نظریهی هنر همچون اید تولوژی در آثار اخیر، بهویژه در مارکسیسم غربی، اما همچنین در آلمان شرقی و اتحاد شوروی، به میزان بسیار پالایش و بهبود یافته است. هنر، کو که هنوز به معنایی مهم امری ایدئولوژیک شمرده میشود، اما به عنوان بازتاب محض زندگی اجتماعی رد و طرد نمیشود، بلکه بیان ایدئولوژی به شکلی میانجیمنند شمرده میشود. بهویژه، حق شکلها و رمزگان بازنسایی، به منزلهی فرآیندها و قراردادهای محوری که از رهگذر آن ایدئولوژی به شکل ادبی و هنری پدیند می آیند، ادا شده است. نفوذ و تأثیر ساختارگرایی و نشانهشناسی مهم بوده است، هم چنان که احیای علاقه به کار فورمالیستهای روسی (بنت ۱۹۷۹). به همینسان برای فهم تولید و سرشت متنها، نهادها و کردارهای هنر بیشازپیش امری اساسی شمرده میشود ــ برای نمونه، نقش میانجیهایی چون ناشران، نگارخانهها، منتقدان و مانند آنها. بااینهمه، این نکتهی اخیر را تا اینجا فقط معدودی از نویسندگان جدی گرفتهانید که بسیاری از آنها جامعهشناسان مارکسیست هنرها یا رسانه ها هستند. سرانجام، نقش مخاطبان و خوانندگان را به عنوان جزیتی سازنده از خود اثر هنری به جا آوردهاند، و اغلب نویسندگان در حمایت از دیدگاه خود این گفتهی مارکس در درآمد بر الروندريسه را نقل مى أورنىد كنه «منصرف توليند را تولید می کند.» نظریهی هرمنوتیک، نـشانهشناسـی و زیبایی شناسی دریافت ـ که بیش تر آنها خود در سنت مارکسیستی نیستند ـــ بینشها و ابزارهایی برای تحلیل نقش فعال دریافت کننده در پدید آوردن آثار فرهنگی و معانی آنها فراهم آورده است. به سخن دیگر، «معنا»ی یک اثر ثابت شمرده نمی شود بلکه امری در نظر گرفته میشود که متکی بر مخاطب خود است.

مسئله ی زیبایی شناسی و سیاست همچنان برای زیبایی شناسی مارکسیستی به صورت امری محوری بر جا می ماند (بکسندال ۱۹۷۲). همین مسئله با

بحثهایی دربارهی رئالیسم پیوند دارد که در بالا از آن یاد شد. تجدید علاقه به کار بنیامین بیش تر تمرکز بر امکان ایجاد دگرگونی بنیادی در وسایل تولید هنری همچون عصل و استراتژی سیاسی را موجب شده است تا تمرکز تمامعیار بر مسایل محتوای رادیکال یا حتا شکل فرآوردههای فرهنگی را. جنبهی دیگر بحث کنونی، بیرای نمونه از سوی نمایش نامه نویسان سوسیالیست، وارسی این مسئله است که آیا اندیشههای رادیکال به سودمندترین نحو در تلویزیون بیان می شوند، با آن مخاطب بالقوه توده گیرش و نیز گسترهی پهناورش برای نوآوری فنی و تمهیدات «برشتی»، یا در تئاتر، با آن آزادی نسبی اش از قیدوبندهای حرفهیمی و ساختاری، و در مورد تئاتر محلهیی یا خیابانی، با آن آزادی از محدودیت های ایدئولوژیک، اما مخاطبان بهمراتب محدودترش. سرانجام، مسلازم با شکوفایی نقسد فمینیستی از مارکسیسم (← فمینیسم)، به تازگی كردار و نظريهيي فمينيستي \_ سوسياليستي باليده است که در آن مضمونهای مردسالارانه در هنیر و روابط مردسالارانه در تئاتر و دیگر نهادهای فرهنگی در معرض نقد و ابطال قبرار گرفته و این همیه با تأکید محوری بر مسایل طبقه حی اجتماعی> و ایدئولوژی همراه بوده است.

سرانجام، بالندگی زیبایی شناسی مارکسیستی در مفهوم ارزش زیبایی شناختی تردید روا داشته است. این تشخیص که نه تنها خود هنر بلکه همچنین کردارها و نهادهای نقد هنری را میبایست به صورت اموری ایدئولوژیک و مرتبط با منفعت توضیح داد، سرشت نسبی و اختیاری اعطای ارزش به آثار هنبری را آشکار میسازد. تا همین اواخر زیبایی شناسان مارکسیست ایس نکته را مسئلهیی به شمار نمی آوردند، و نویسندگانی چون لوکاچ با یاری گرفتن از معیارهای سیاسی ـ زیبایی شناختی معین به حفظ از معیارهای سیاسی ـ زیبایی شناختی معین به حفظ به طرزشگفت آوری به سنت بزرگ نقد بورژوایی جریان به طرزشگفت آوری به سنت بزرگ نقد بورژوایی جریان

غالب نزدیک بود. مسئله ی رابطه ی میان هنر «والا» و هنر عامه، مانند مسئله ی نظرگاه جانبدارانه ی منتقد، بهندرت مورد توجه قرار می گرفت. اکنون مسئله ی ارزش به چندین طریق، از پذیرش مشتاقانه ی نهان معناهای نسبیت گرایانه ی نقد ایدئولوژی بگیر تا کوشش برای تصریح دوباره ی معیارهای مطلق زیبایی و ارزش بر پایه ی کلیات انسانی فرضی از نوع انسان شناختی یا روان شناختی، رودرروی مارکسیستها قرار گرفته است (نیز ← هنر؛ فرهنگ؛ ادبیات).

بسرای آگساهی افسزون تسر ← أروُن، هسانری ۱۹۷۳؛ بلوخ، بکسندال، لی (ویر) ۱۹۷۲؛ بنت، تـونی ۱۹۷۹؛ بلـوخ، ارنست و دیگران ۱۹۷۷؛ لینگ، دیویـد ۱۹۷۸؛ لنـین، وی.آی ۱۹۲۵ (۱۹۶۷)؛ واسسکیث، آدولفــو سـانچز ۱۹۷۳؛ ویلیامز، ریموند ۱۹۷۷.

جنت وُلف

# (base and superstructure) زيربنا و روبنا

استعارهی ساختمانوار زیربنیا و روبنیا را مارکس و انگلس به کار گرفتند تا این اندیشه را طرح کنند که ساختار اقتصادی جامعه (زیربنا / مبنا) وجود و شکلهای <mark>دولت و آگاهی اجتماعی (روبنا) را مشروط</mark> میسازد. یکی از نخستین ضابطهبندی های این اندیشه در ایدئولوژی آلمانی، ق ۱ پدیدار میشود که در آن به «سازمان اجتماعی که مستقیماً از دل تولید و تجارت تکامل می یابد و در همه ی عصرها پایهی دولت و بقیهی روبنای ایدنالیستی را تشکیل مى دهد» اشاره مى كند. بااين همه، مفهوم روبنا فقط برای اشاره به دو سطح جامعگی، یعنی دولت و آگاهی اجتماعی به کار گرفته نشد. به نظر می آید این اصطلاح دست کم یک بار به آگاهی یا جهانبینی یک طبقه اشاره دارد: «بر پایهی شکلهای متفاوت مالكيت، يعنى شرايط اجتماعي هستى، روبناي كاملى از احساسها، توهمها، شیوههای اندیشه و نگرشهایی به زندگی، با تفاوتها و شکلهای ویژه، شکل می گیرد. کل طبقه، اینها را از بنیادهای مادی خود و

از روابط اجتماعی متناسب با آن پدید می آورد و شکل می دهد.» (هجدهم برومر، ب ۳). بااین همه، بیش تر وقتها این استعاره به کار گرفته می شود تبا ارتباط میان سه سطح کلی جامعه را توضیح دهد، و بدین سان دو سطح از روبنا را زیربنا تعیین می کند. از این جا برمی آید که روبنا خودفرمان نیست، و از دل خودش سربرنمی آورد، بلکه بنیادی در روابط تولیدی از جتماعی دارد. درنتیجه، هر مجموعه ی ویژه یی از روابط اقتصادی وجود شکلهای ویژه یی از دولت و روابط اقتصادی وجود شکلهای ویژه یی از دولت و آگاهی اجتماعی را تعیین می کند که متناسب با کار کرد آناند و هر دگرگونی در بنیاد اقتصادی جامعه به دگرگونی در روبنا می انجامد.

مارکس در پارهگفتاری که به صورت ضابطهبندی کلاسیک این استعاره درآمده است از آنچه از زیربنا دریافته می شود توصیفی مفصل تر به دست می دهد: «انسانها در تولید اجتماعی زندگی خبود وارد روابط معینی میشوند که اجتنابناپذیر و مستقل از ارادهی آنها است، و این همان روابط تولیدی است که با مرحلهی معینی از تکامل نیروهای تولیدی مادیشان تناسب دارد. مجموع این روابط تولیدی، ساختار اقتصادی جامعه، یعنبی بنیاد واقعبی یمی را تشکیل میدهد که بر پایهی آن روبنایی حقوقی و سیاسی قرار می گیرد و این روبنا متناسب با شکلهای معینی از آگاهی اجتماعی است. شیوه تولید زندگی مادی، زندگی اجتماعی و سیاسی و فکری را در کل مشروط می سازد» (پیش گفت از بر گامی در نقد اقتصاد سیاسی). بنابراین، ساختار اقتصادی مجموعهی معینی از نهادها، واحدهای تولیدی یا شرایط مادی شمرده نمی شود؛ بلکه مجموعهی تامی از روابط تولیدی است که انسانها در آن وارد میشوند، یا به سخن دیگر، روابط طبقاتي ميان أنها است. جنانكه ماركس می گوید: «همواره رابطهی مستقیم دارندگان شرایط تولید با تولیدکنندگان مستقیم است ــ رابطه یعی که همواره بهطورطبیعی با مرحلهی معینی از تکامل روشهای کار و لذا بارآوری اجتماعی آن تطبیق

می کند ــ که ژرفترین راز و پایه ی پنهانی کل ساختار اجتماعی، و همراه با آن شکل سیاسی رابطه ی حاکمیت و وابستگی، کوتاه سخن، شکل ویژه ی دولت متناسب با آن را آشکار میسازد» (سرمایه ج ۳، ف ۴۷، ب ۲).

بااین همه، خصیصهی ارتباط میان زیربنیا و روبنیا پیچیده تمر از آن است که از این ضابطه بندی ها برمی آید. مارکس بر این نکته آگاهی دارد که می توان از تعیسین کننسدگی زیربنسا بسه عنسوان شسکلی از تقلیل گرایی اقتصادی برداشت نادرست کبرد. از همین رو، سیس تر این ارتباط را به عنوان امر تاریخی، ناموزون و سازگار با اثربخشی روبنا وصف می کند. اما در مورد جنبهی نخست، مارکس تصدیق میکند که «به منظور وارسی پیوند میان تولید معنوی و تولید مادی، بهوینژه لازم است تولید مادی را همچون مقوله یی کلی ولی به شکل تاریخی معین دریابیم. از این جاست. که برای نمونه، انواع گوناگون تولید معنوی با شیوهی تولید سرمایهداری و شیوهی تولید سدههای میانه تطبیق می کند. اگر خود تولید مادی به شکل تاریخی ویژهی آن به تصور درنیاید، مُحال است بتوان دریافت که در تولید معنوی متناسب با آن و تأثیر و نفوذ دوسویهی آنها بر یک دیگر چهچیزی خاص است (نظریه های ارزش اضافی، ج ۱، ف ۴). یادآوری این نکته درخور اهمیت است که گرچه ویژگی تولید معنوی را شکلهای تاریخی تولید مادی تعیین می کند، گفته میشود که تولید معنوی می تواند «تأثیر و نفوذی دوسویه» در تولید مادی به کار بندد. به سخن دیگر، روبناي انديشهها بازتاب منفعلانهي محنض شمرده نمىشود بلكه توانايي اثربخشى دارد.

دوم، مارکس بر این نکته آگاهی دارد که، همچنان که برای نمونه در مورد رابطهی میان حقوق خصوصی رومی و تولید سرمایهداری، یا در مورد رابطهی میان هنر یونانی و نیروهای تولیدی تکامل نیافته شاهدایم، تولید مادی با توجه به تولید هنری و روابط حقوقی به طورناموزون رشد و تکامل می یابد. چنان که خود

می گوید «در مورد هنرها آشکار است که دورههای معینی از شکوفایی هنرها به کلی تناسبی با سیر عمومي تكامل جامعه و لذا هـم چنـين بنيـاد مـادي... سماختار کلی، و به قبولی، سمازمان آن نبدارد» (گروندریسه، درآمد). اما مسئله بر سر درک این نکته نیست که شکلهای هنری یا حقوقی معینی می توانند با شرایط مادی تکامل یافته یی تطبیق یابند: هنر یونانی بر اسطورگان یونانی استوار است و ایس نیسز بهنوبهى خود شيوه يسى ابتدايي براي خشنودساختن نیروهای طبیعی یی است که خوب درک نمی شوند یا بر أنها جيرگي دست نمي دهد، تا أنجا كه، به قبول انگلس، این برداشتهای دروغین «در شالودهی خود دارای عامل اقتصادی منفی انبد» (نامیهی ۲۷ اکتبر ۱۸۹۰ به سی. اشمیت). مسئلهی واقعی این است که هنر یونانی در شیوههای تولیدی پیشرفتهتر هنوز فوق العاده مورد توجه است و چه بسا هنجار یا الگو به شمار می آید. کوشش مارکس برای توضیح این نکته بر پایدی افسون ذاتی کودکی تاریخی نوع بشر بهوضوح ناکافی است، ولی دست کم آگاهی بر این امر را نشان می دهد که تعیین کنندگی اجتماعی شکلهای هنری و حقوقی اعتبار آنها را بیرای دیگر دورانها لزوماً محدود نمي سازد ( $\rightarrow$  هنر).

سوم، هنگامی که مارکس به این ایراد پاسخ میگوید که تعیین کنندگی اقتصادی روبنیا فقط در مورد سرمایهداری مصداق دارد نه در مورد فئودالیسم یا روزگار باستان که در آن مذهب کاتولیک یا سیاست نقش اصلی را ایفا می کرد، بر اثربخشی روبنیا تأکید دارد. مارکس با گفتن ایس که «سدههای میانه نمی توانست از راه مذهب کاتولیک، یا جهان باستان از راه سیاستگذاران زندگی کند» از نو به تصدیق اصل تعیین کنندگی می پردازد، ولی به گفته می افزاید که «شیوه یی که بر پایه ی آن آنها وجه معاشی به دست می آورند توضیح می دهد که از چه رو این جا سیاست و آن جا مذهب کاتولیک نقش اصلی را ایفا می کنید. «سرمایه ج ۱، ف ۱). آلتوسر و دیگر نویسسندگان

ساختارگرا این نقلقول را به معنای تمایز میان «تعیین کنندگی» و «تسلط» تعبیر کردهاند که بر پایه ی آن اقتصاد همواره در وهله ی آخر تعیین کننده است اما همیشه نقش مسلط ندارد؛ اقتصاد می تواند تعیین کند که کدام یک از دو سطح یک روبنا می تواند برای یک دوره ی معین زمانی مسلط باشد. این که آیا می توان از نقل قول مارکس چنین تمایزی را استنتاج کرد، محل نقل قول مارکس چنین تمایزی را استنتاج کرد، محل مناقشه است، ولی دست کم خود متن نشان می دهد که تعیین کنندگی زیربنا سیاست و اندیشه ها را به پدیده های اقتصادی کاهش نمی دهد. این جنبه به صورت «خودمختاری نسبی» روبنا ارائه شده است.

انگلےس نیے با تے کید بر «برتےری غایی» یا «تعیین کنندگی در وهلهی آخر» اقتصاد که بااین همه «در چارچوبی عمل می کند که خود این قلمرو ویـژه پیش نهاده است» بهنوبهیخود با این تفسیر تقلیل گرا از زیربنا ـ روبنا درمی افتد (نامهی ۲۷ اکتبر ۱۸۹۰ به سی. اشمیت). او از این دست اندیشهی علیت مکانیکی دوری می گزیند که بر پایهی آن گمان میرود که یک سطح، یعنی اقتصاد، علت است و دیگر سطحها، روبنا و پی آمدهای آن. مفهوم تعیین کنندگی «در وهلهی آخر» به او امکان میدهد که به جنای این مفهوم، اندیشهی «دیالکتیکی» علیت را بنشاند که بر پایهی آن عامل درنهایت تعیین کننده، تعیین کنندگی روبنا را طرد و نفی نمی کند که خود به عنوان علتهای ثانوی می تواند تأثیرهایی پدیسد آورد و بسر زیربنا «اثسر بگذارد» (نامهی ۴ ژوئیهی ۱۸۹۳ به مرینگ). و انگلسس برای تقویت این نکته میافزاید که «نه مارکس و نه من هرگز چیزی جز این نگفتهییم. از این رو اگر کسی ایس سخن را با گفتن این که عامل اقتصادی یکانه عامل تعیین کننده است تحریف کند، این گزاره را به عبارتی بیمعنا، انتزاعی و یاوه بدل میسازد» (نامه به جسی. بلوخ، ۲۲-۲۱ سیتامبر ۱۸۹۰).

انگلسس سیس بسه توصیف ارتبساط میسان تعیین کنندگیهای مؤثر متعدد همچون کینش و واکنش میان عناصر روبنایی متعدد، و میان این

عناصر و زیربنا میپردازد که بااینهمه «بر پایه» ضرورت اقتصادی انجام میپذیرد که در *نهایت امر* همیشه عرض وجود میکند» (نامه به دابلیو. بورگیوس، ۲۵ ژانویهی ۱۸۹۴). این شرح از آن رو مورد انتقاد قرار گرفته است که تصور هگل از ارتباط مفهوم ـ طبیعت را به زبان ارتباط زیربنا ـ روبنا درمی آورد؛ یعنی که برای فهم ارتباط میان علتهای نخستین و دومین همچون ارتباط امری ضروری و امر نخستین و دومین همچون ارتباط امری ضروری و امر تصادفی. بدینسان، تأثیربخشی روبناها در «انبوهی بی پایان از تصادفها» منحل می شود. درهرحال، شرح انگلس در میان مارکسیستها از اعتبار فراوان برخوردار است.

گرچه انگلس کوشید با حدّت و شدّت تمام بـه مخالفت با تفسیرهای مکانیکی و جبرگرایانهیی از استعارهی زیربنا روبنا برخیزد که در سیر پیشرفت مارکسیسم در دههی ۱۸۸۰ راه یافته بود، در تغییر جهت گرایشی که نوشتههای خود او تا حدودی به ایجاد آن پیاری رسانده بود کامیاب نشد. غیبت مفهوم کردار (← پراکسیس) از نوشتههای بعدی انگلس، و مفهوم دیالکتیک طبیعتی جدا از فعالیت اجتماعی که در این نوشتهها راه مییاسد، نقشی مهم در رشد و گسترش رویکردهای تقلیل گرا به زیربنا و روبنا ایفا کرد. با دسترسینداشتن دو نسل نخست مارکسیستها به نوشتههای فلسفی دورهی أغازين ماركس و ايد تولوژي آلماني، كه در آن انديشهي کردار به نیرومندترین وجه بیان میشود، این موقعیت چه بسا بدتر شد. درواقع، در نبود مفهوم میانجیمندی از کردار، تصویر مکانی زیربنا \_ روبنا در معرض پارهیی تفسیرهای مناقشهانگیز قرار گرفت.

از یکسو، روبنای اندیشهها را می توان پدیده یی ثانوی و بازتابی محض در نظر گرفت که واقعیتاش را درنهایت باید در روابط تولید یافت. بدینسان، آگاهی از محتوا و معنای ویژه ی خود تهی می شود و به روابط اقتصادی کاهش می یابد. پاره یی از ضابطه بندی های لنین گاه این برداشت را القا می کند. برای نمونه، در یکی از نخستین آثار او تکامل جامعه چون فرآیندی

از «تاریخ طبیعی» در نظر گرفته می شود که تنها می توان با تمرکز بر روابط تولیدی آن را درک کیرد. لنین مدعی است که مارکس در کتاب سرمایه ساختار اقتصادی را تنها از راه روابط تولیدی توضیح می دهد و این که با این کار درعین حال روبناهای متناسب با آن را نیسز توضیح مسیدهد (۱۸۹۳، ص ۱۴۱). گلویی روبناها بهخودیخود نیازی به تحلیل ندارند. سپستر، لنین با اظهار ایس که ماتریالیسم در کل هستومند واقعی عینی [ماده] را چون چیزی مستقل از آگاهی، دریافتهی حسی، تجربه و غیرهی انسان بازمیشناسد» به تصدیق این نظرگاه می پردازد. «ماتریالیسم تاریخی هستومند اجتماعی را همچون چیزی مستقل از آگاهی اجتماعی انسان بازمیشناسد. در هر دو مورد آگاهی فقط بازتاب هستومند است، و در بهترین حالت بازتاب بهتقریب حقیقی (بـهقـدرکافی و کـاملاً دقیق) أن است» (۱۹۶۲، ص ۳۲۶). این حکمها در تقابل نمایان با شرحهای شناخته تر و به یقین ناتقلیل گرای لنین از اهمیت سازمان سیاسی و نظریهی انقلابی است.

از سوی دیگر، پارهیی تفسیرها به جداساختن «سطحها»ی تصویر مکانی متمایل اند، چنان که گویی این سطحها «کلیتها» یا «عرصهها»یی متمایز و جدا از هماند که به طریقی با یک دیگر بیگانهاند و به ترتیبی زنجیره یی و پیاپی سر برمی آورند. برای نمونه، پلخانوف پنج قلم از ایس گونه سطحها را فهرست می کند: ۱) وضع نیروهای تولیدی؛ ۲) روابط اقتصادی که این نیروها مشروطاش میسازند؛ ۳) نظام اجتماعی ـ سیاسی که بر «بایه»ی اقتصادی معین بالیده است؛ ۴) *ذهنیت انسانهایی که* در جامعه زندگی میکنند، و این ذهنیت را تا حدودی مستقیماً شرایط اقتصادی به دست آمده تعیین می کنید و تیا حدودی تمامی نظام اجتماعی ـ سیاسـی بی کـه بـر مبنای این شالوده پدید آمده است ؛ ۵) ایدئولوژیهای گوناگونی که خصیصههای این ذهنیت را بازتاب میکنند. (۱۹۰۸، ص ۷۰). آنچه این

ساختمان مکانی و زنجیره یی از القای آن ناتوان است ایسن واقعیت تعیین کننده است که همه ی ایسن «سطحها» را فعالیت عملی انسانها پدید می آورد. «سطحها»ی گوناگون جامعه هستومندهای مفروض جداگانه در نظر گرفته می شوند و هیچ توضیحی در این باب به دست داده نمی شود که کلیت اجتماعی چه گونه سر برمی آورد. اگر مسئله از این دیدگاه طرح گردد، مفهوم تعیین کنندگی دشوار می شود: اقتصاد به عنوان نمونه یی عینی چه گونه می تواند هنر یا نظریه را عنوان یک نمونه عینی جه گونه می تواند هنر یا نظریه را به عنوان یک نمونه عینی متفاوت پدید آورد؟

سرانجام، استعارهی زیربنا ـ روبنا در انتقال یک معنای دقیق کام یاب نیست. علت این امر تا حدودی ایس است که از ایس استعاره خواستهاند که بهطورهم زمان دو نقش را ایف کند: توصیف سیر تكامل سطحهاى تخصصى شدهى جامعهيى كه سرمایه داری بدید آورده است و توضیح این که یکی از این سطحها جهگونه دیگر سطحها را تعیین میکند. به نظر میرسد این استعاره برای انجام وظیفهی نخست رضایت بخش باشد؛ به سخن دیگر، ایس استعاره به توصیف سیر شکوفایی تمایزگنداری نهادین و «زمینهها»ی ویژهی کردار ـ کردار اقتصادی، سیاسی و فکری ــ یاری می رساند که زیر نظارت دستگاههای تخصصی شده قرار دارند. اما چنین مینماید که برای توضیح تعیین کنندگی سیاست و آگاهی اجتماعی، یا برای ایضاح پیدایش هر سطح به منزلهی بخشی از كليت اجتماعي، چندان رضايت بخش نباشد، تا آنجا که بهناگزیر تصویری ایستا است که به فروکاستن جنبههای پویایی چون پیکار طبقاتی یا کردار به یک سطح خاص جدا از دیگر سطحها متمایل می شود. از اینجاست که تعیین روبنا از جانب زیربنا به صورت یک وجه علیتی بیرونی درمی آید.

برای آگاهی افزون تر ← هال، استوارت ۱۹۷۷؛ لارین، خورخسسه ۱۹۸۳؛ لنسسین، وی. آی. ۱۸۹۳؛ ۱۹۰۸؛ پلخانوف، جی. ۱۹۷۷؛ ویلیامز، ریموند ۱۹۷۷.

خورخه لارين

ژورس، ژان (Jaurés, Jean)

زادهی ۳ سیتامبر ۱۸۵۹ در کاسترس (لانکیسدو)؛ در ۳۱ ژوئیسهی ۱۹۱۴ در پاریس تسرور شسد. ژورس، دانش جویی درخشان، از یک خانواده ی طبقه ی متوسط میانه حال برخاست، معلم دانشگاه شد، دارای گسترهی بسیار فراخی از دلبستگیها، نویسنده و سخنوری زبان آور بود. او که زود به سیاسیت کشیده شند، در ۱۸۸۵ از ناحینهی بنومی خنود، تنارن، بنه عضویت مجلس برگزیده شد و در ۱۸۹۳، این بار قطعاً به عنوان یک سوسیالیست، پس از اعتبصابی طبولاتی نامزد انتخاباتی معدن چیان تارن شد. ژورس که جمهوری خواه و دموکراتی ثابتقدم به شمار می آمید، در دفاع از دریفوس و کارزار جدایی کلیسا از دولت فعال بود. او به جناح سرسخت تریا مارکسیستی جنبش سوسیالیستی نپیوست، ولی احترام بسیار برای مارکس قابل بود و اغلب از او نقل می آورد. باید گفت که انگلس یکی از چند تن مارکسیستی بود که نسبت به ژورس، بهویـژه در مقـام اقتـصاددان، نظـر مـساعد نداشت (نامه به لافارگ، ۶ منارس ۱۸۹۴). ژورس پنه عنوان تاریخدان پیشتاز بروهش در بنیادهای اجتماعی انقلاب فرانسه بود، و کوشید ماتریالیسم تاریخی مارکس را با بازشناسی آرمانها و تأثیرشنان درهم آمیزد (لوی ۱۹۴۷، ص ۱۴)؛ غرض او این بود

که سوسیالیسم را به عنوان وارث و متحقق کنندهی مشروع انقلاب <۱۷۸۹ فرانسه > عرضه کند. او کاملاً آمادگی داشت که بر بایهی بیکار طبقاتی سخن بگوید، و در طبقه ی کارگر به چسم طبقهیی مىنگريست كه بايد با اتكا به حمايت دهقانان فرانسه را به پیش رهنمون گردد. ژورس بر اهمیت کارگر همچون فردی رهایی یافته، و نه صرفاً چون عددی در توده، تأکید داشت. او که بیشتر یک فرانسوی میهن پرست بود، طرحی در باب اصلاح ارتش فراهم آورد که در ۱۹۱۰ منتشر شد و بسر خیدمت نظیام وظیفهی عمومی و کوتاهمدت استوار بود و به این منظور طراحی شده بود که ارتش میؤثرتر و نیبز دموکراتیک باشد. ولی او هواخواه زبان آور صلح بود و ایمانی سترگ به انترناسیونال به عنبوان خاکرینز دفاع از صبلح داشت. هنگنامی کنه در ۱۹۱۴ وقنوع جنگ نزدیک می شد، ژورس خواهان جلبوگیری از جنگ بود که به دست یک متعصب ناسیونالیست به قتل رسيد.

ببرای آگاهی افیزون تیر به جکسون، جِی. همپدن ۱۹۴۳؛ ژورس، ژان ۱۹۲۲–۱۹۲۸ (۲۴–۱۹۲۲)؛ ۱۹۴۸؛ پییز، مارگیارت ۱۹۱۷؛ راپوپورت، شارل ۱۹۱۵.

وي. جي. ڪيونن

#### ساختار طبقاتي روستايي

#### (rural class structure)

ساختار طبقاتی روستایی دغدغه ی اصلی مارکسیسم در پاره سی زمینه ها است: گذار به سرمایه داری، پیکارهای ضدامپریالیستی، گذار به سوسیالیسم، اکنون در کشورهای توسعه یافته که در آن نیروی کار کشاورزی کوچک است و سرمایه در کشت و صنعت متمرکز است، ساختار طبقاتی روستایی از تأکید کم تری برخوردار است ولی برای بیش تسر کشورهای جهان سوم همچنان اهمیت محوری دارد این موضوعها هم اقتصادی اند — آثار و پیآمدهای ساختارهای طبقاتی روستایی برای توسعه (یا رکود) نیروهای تولیدی در کشاورزی، و بسرای انباشت و منعتی شدن عمومی — و هم سیاسی: مناسبات طبقات روستایی با دیگر طبقات و دولت، و اتحادهای طبقاتی این موضوعها در مفهوم هسئله ی ارضی به هم می پیوندند.

در گذار از فئودالیسم به سرمایه داری مسئله ی زمین محوری است یعنی: واژگونشدن مالکیت ارضی و زمینداری همچون موانعی بر سر راه توسعه ی کشاورزی و پیشرفت اجتماعی بهنحوکلی تر. این مسئله مایه مایه اشتغال ذهنی بالشویکها، کمونیستهای چینی و دیگر کمونیستهای آسیایی، و مارکسیستها در اروپای جنوبی و آمریکای لاتین و نیز، از دیدگاه خماص خودشان، ناسیونالیستهای ضداستعماری، معدرنسازان آرمانخواه بورژوا و پوپولیستهای ارضی بوده است. بدینسان، پیکارهای ضدفئودالی میتواند اتحادهای طبقاتی گسترده یمی را، بهویژه در بستر مسئلهی ملی، برانگیزد و طبقه ی کارگر، عناصر بورژوایی ملی و طبقات گوناگون دهقانان را در بسر می گیرد. همین امر مفهوم

مارکسیستی اتحاد کارگر ـ دهقانان را (که در نماد داس و چکش نموده میشود) و نیز شعار پوپولیستی تأثیرگذار «زمین برای کشاورز» را پدید می آورد.

مسئلهی زمین، به این تعبیر، یا از طریق وسایل انقلابی و از راه اصلاحات ارضی بورژوایی حل میشود، یا بر اثر تبدیل درونی مالکیت فئودالی به کشاورزی سرمایه داری. گرچه زمین در بسیاری از مناطق جهان سوم هم چنان موضوعی حاذ است، قطعاً این موضوع اکنون بیش تر یا با شکلهای مالکیت سرمایه داری (تا فئودالی) سروکار دارد، حتا هنگامی که نظامهای کاریشان از وام بردگی، مضارعه کاری، یا ذخایر کاری دهقانان نیمه پرولترشده استفاده می کنند.

مسئلهیم مرتبط با این امر که حتا از اهمیت بیش تری برخوردار است به شکل گیری و بازتولید سرمایهی ارضی و کار مزدی مربوط است. لنین در کتاب *توسعه ی سرمایه داری در روسیه* (۱۸۹۹) دو «راه» بنیادین را از هم تمیز می دهد: راه پروس که بر پایهی آن مالکیت ارضی خود را به بنگاه سرمایهداری مبدل می کند و دهقانان سابقاً وابسته را پرولتر می کند؛ و راه أمريكا كه بر پايدى آن سرمايهى ارضى و کارمزدی از تمایز طبقاتی کشاورزان خمانوادگی سر برمى آورد. (← دهقانان، توليد كالايي خرد). البته، راههای گذار ارضی و مختصات طبقاتی اشان ـ با توجه به خاستگاهها و شکلهای سازمان سرمایهی ارضی، و نيز با توجه به فرايندهاي تمايز دهقاني، كه از لحاظ تاریخی در صورتبندی های جهان سوم حاکی از تجربه های مختلف استعمار است \_\_ از حیث تاریخی بسیار متنوع تر و پیچیده تر است (بایرز ۱۹۹۰).

گرچه بیش تر مارکسیستها با دیدگاه لنین در باب گرایش عمومی به تمایزگذاری در سرمایهداری همهداستان اند، سازوکارها، یهنه و ثبات نسیی

صورتبندی طبقاتی روستایی همواره حاصل شرایط تاریخی ویژه ی رقابت و پیکار میان دهقانان، و میان دهقانان و دیگرنیروهای اجتماعی است. از یک سو، نیمه پرولترکردن بسیاری از «دهقانان» در سراسر جهان سوم آشکار است؛ به سخن دیگر، بازتولیدشان از راه کار مزدی با کشاورزی خانوادگی حاشیه یی، تجارت خُرده پا و تولید کالایی خُردِ غیرکشاورزی درمی آمیزد. از سوی دیگر، این عواصل می توانند مانع انباشت دهقانی از روتمند) گردند: اخاذی های بهره ی مالکانه، سرمایه ی رابایی (بهادری ۱۹۸۳) یا دولت تجاری و سرمایه ی زیمه صحرایی، ممدانی ۱۹۸۷)، یا بر ربه ویژه در آفریقای نیمه صحرایی، ممدانی ۱۹۸۷)، یا بر صنعت های بین المللی.

سنخ سومی از مسایل مربوط به آثار و پیآمدهای ساختارهای طبقاتی روستایی و ماهیت دهقانان برای پیکارهای سیاسی است. مارکسیسم اغلب ذاتاً «دهقانستیز» شمرده میشود، بهویژه با اشاره به نوشتههای مارکس در باب فرانسه که در آن ماهیت کشاورزی خردهمالکی هم علت واپسماندگی کشاورزی شمرده میشود و هم علت ناتوانی دهقانان را برای تشکیل «طبقه یی برای خود» توضیح می دهد. بااین همه، مارکس در هجدهم برومر لویی بناپارت بااین همه، مارکس در هجدهم برومر لویی بناپارت رضعیت هستی اجتماعی خود می کند، با دهقان وضعیت هستی اجتماعی خود می کند، با دهقان دارایی را تحکیم بخشد» تمایز قابل می شود.

در اواخر سده ی نوزدهم، به همراه صنعتی شدن شتابان و دموکراسی پارلمانی، مارکسیستهای اروپای غربی به تحقیق در این موضوع پرداختند که «حرب سوسیال دموکراسی کدام یک از زیربخشهای جمعیت روستایی را می تواند به سوی خود جلب کند» (انگلس، «مسئله ی دهقانی در فرانسه و آلمان»، ۵- (انگلس، «مسئله ی دهقانی در فرانسه و آلمان»، ۵- (انگلس) و همین امر موجبات تحلیل تفاوتهای توسعه ی سرمایه داری در کشاورزی و صنعت را در کتاب مسئله ی ارضی کائوتسکی (۱۸۹۹) نیز فراهم

آورد. به همینسان، لنین دو «راه» را (راه پروسی و راه آمریکایی، که در بالا شرحاش آمد) از هم متمایز میسازد تا تعیین کند که کدام یک برای توسعه ی دموکراسی بورژوایی، و درنتیجه آزادی عمل طبقه ی کارگر (راه آمریکایی) مناسبتر است. با شکلگیری بینالملل سوم، ساختار طبقاتی روستایی هرچه بیش تر به عرصه ی پیکار ضدامپریالیستی، بهویدژه در آسیا تعمیم یافت (به نامیونالیسم).

مانو تسه تونگ از دهه ی ۱۹۲۰ تا دهه ی ۱۹۵۰ یک رشته تحلیل در باب ساختار طبقاتی روستایی در رابطه با پیکار ضدفئودالی، پیکار دموکراتیک ملی و ساختمان سوسیالیسم پدید آورد که از جمله شامل تحلیل درخور توجه گزارش درباره ی پژوهشی در جنبش دهقانی در هونان (۱۹۲۷) می شود. او در این اثر و سایر آثار خود نسبت به بالشویک ها پویایی بسیار بیش تری برای نقش دهقانان تهی دست قابل شد، به ویژه نقشی که می توانستند در پیکار بر ضد رژیم گذشته و درنتیجه در نبرد برای سوسیالیسم بر عهده گیرند. این ارزیابی مثبت از توانایی سیاسی دهقانان در دیگر تحلیلها و برنامههای مارکسیستی در باب رهایی ملی در جاهای دیگری در آسیا، آفریقا و آمریکای مرکزی و جنوبی طنینی یافت.

شرح کوشش در زمینه ی گذار ارضی سوسیالیستی با خواه در ا ج ش س، چین، ویتنام، موزامبیک یا نیکاراگوئه ی ساندینیستها بسخت مشکل آفرین باقی مانده است. در چین، در دهه ی ۱۹۸۰، کمونها به سود بازگشت به تولید خصوصی منحل شدند؛ جایگاه تولید کالایی و بازارها در چارچوب سوسیالیستی بیعنی مضمون انتقادی مباحثههای ارضی شوروی در دهه ی ۱۹۲۰، که یاریهای فکری لنین، پرآبراژنسکی، بوخارین و کریتسمن به این مباحث همچنان معتبر است در هسته ی اصلی پروسترویکا در آغاز دهه ی ۱۹۹۰ جای دارد. این پروسشها که در کشورهای از نظر اقتصادی پرسشها که در کشورهای از نظر اقتصادی پرایسمانده »، به دلیل پیوندهای دهقانی با مالکیت

خصوصی و گرایش به تمایز طبقاتی، تجربههای ارضی سوسیالیستی تا کجا دستخوش ناکامی شدهاند، و این که عوامل ذکرشده تا کجا تضادهای شرایط عینی، و تضادهای نظریه و عمل اشتراکی کردن تحمیلی و مدرنسازی و «بزرگ زیباست» (مزارع دولتی) را جلوه گر میسازند، پرسشهایی است که به پژوهش، بحث و نقد دایمی نیاز دارد.

تحلیل مارکسیستی همچنین در براسر ساختارهای طبقاتی روستایی پیچیده و پویایی دگرگونی ارضی در جهان سوم در عصر کنونی، از جمله در موارد زیر باید هیمچنیان بنه محبک زده شیود: توسیعهی روابیط اسستثماری سرمایهداری در شکلهای بهظاهرپیشاسرمایه داری، بردهوار یا مرسوم سازمان كسار؛ توانسايي دهقانسان ثسروتمنسد بسراي بهزيرفرمان درآوردن سازمان سياسى روستايي و سامان بخشی منافع «کشاورزان بهطورکلی»؛ خـشونت طبقاتی که غالباً دهقانان ثروتمند و متوسط الحال (و نینز سرمایهی ارضی) بر کبارگران روستایی اعمال میکنند. کار مارکسیستی جاری همچنین دستور کار خود را به موارد زیر نیز گسترش بخشیده است: پژوهش در ابعاد جنسیتی ساختارهای طبقاتی روستایی؛ عمل کردهای مشروح بازارها برای کار روستایی، اعتبار، درون دادها، و کالاهای کشاورزی؛ فرایندهای نیمهپرولتری کردن و بینواسازی روستایی؛ دگرگونی فنی و زیستمحیطی در روستا؛ دگرگونیها در اقتصاد سیاسی جهانی کشاورزی سرمایهداری؛ و چنان که اشاره رفت، بازبینی در مفهومهای بهمیراثرسیده از پروژهی كذار ارضى سوسياليستي.

برای آگاهی افزون تر ← بنریا، لوردس ۱۹۸۵؛ بهادری، آمیت ۱۹۸۳؛ بسراس، تنام ۱۹۸۶؛ بنایرز، تنی. جنی. ۱۹۹۰؛ دوژانسوری، آلسن ۱۹۸۱؛ لسوین، ریچسارد و نئوکاسسموس، مایکسل ۱۹۸۹؛ لسووین، موشمه ۱۹۶۸؛ مصدانی، محمود ۱۹۸۷؛ پناتنایسک، اووتنسا ۱۹۹۸؛ سیث، اشوانی ۱۹۸۵.

هنری برنست*این* 

#### ساختارگرایی (structuralism)

ساختارگرایی روشی پژوهشی است ـــــ یــا در برخــی ضابطه بندى ها يك فلسفه ي علم عام تر است كه پیوستگی هایی با رئالیسسم دارد و جایگاه تجربه گرایی و پوزیتیویسی را مورد تردید و مناقشه قرار میدهد ـ که راه خود را از زبانشناسی به نقید ادبی و جامعه شناسی ادبیات، نظریهی زیبایی شناسی، علوم اجتماعی، به ویژه مردم شناسی، و مارکسیسم گشوده است، گرچه سوابق آغازینی در انواع رشتهها دارد (← پیساژه ۱۹۷۰). وجسه ممیسز اصلی روش ساختارگرایی این است که موضوع پـژوهش خـود را بیش تر یک «نظام» قرار می دهد، یعنی، روابط متقابل میان مجموعه یی از امور واقع تا امور واقع ویژه یی که به تنهایی و جدا از دیگران مورد ملاحظه قرار می گیرد؛ از نظر پیاژه مفهومهای اصلی ساختارگرایی عبارتانید از مفهومهای کلیت، خبودتنظیمی و دیگرگونی. در انسان شناسی، ساختارگرایی بهویره با کار لوی استروس پیوند دارد و در این شکل تأثیر و نفوذ نیرومندی بر انسان شناسی مارکسیستی اخیبر داشته است (بهویسژه ← گودلیه ۱۹۷۷، ق ۱). بنااینهمه، بهطورکلی جریان اصلی ساختارگرایی در اندیشهی مارکسیستی از کار آلتوسر سرچشمه میگیرد، گرچه آلتوسر کوشیده است دیدگاه خود را از آنچه خود آن را «ایدئولوژی ساختارگرایی» مینامد متمایز سیازد. نزد التوسر (۱۹۶۹، ۱۹۷۰)، مارکس فاعبل انبسانی را از نظریهی اجتماعی حذف کرد و «علم تازهیمی» در باب سطوح عمل انسانی (سطوح اقتصادی، سیاسی، ایدئولوژیکی و علمی) بنا کرد که بر ساختار کلیت اجتماعی نقش شدهاند. از این جاست که نظریهی مارکسیستی «اومانیستی» یا «تاریخی» (به تعبیسری غایتشناسانه) نیست بلکه اساساً با تحلیل ساختاری کلیتهای اجتماعی (برای نمونه شیوهی تولید، صورت بندی اجتماعی) سروکار دارد؛ و موضوع چنین تحلیلی آشکارساختن «ساختار ژرف»ی است که شالودهی پدیده های قابل مشاهدهی زندگی

اجتماعی را تشکیل می دهد و آن را پدید می آورد. از این جاست که گودلیه (۱۹۷۷)، در برهان خود بر ضد تجربه گرایی و کارکردگرایی در انسان شناسی، می گوید که در نظر لوی استروس، هم چنان که در نظر مارکس، «ساختارها واقعیتهای مستقیماً مرئی یا قابل مشاهده نیستند، بلکه سطوحی از واقعیت اند که فراسوی روابط مرئی انسان قرار دارند و کارکردشان منطق ژرفتر نظام اجتماعی را تشکیل می دهد» (ص ۴۵). این تصور از ساختارهای واقعی در پس پشت نمودها نه مارکسیستی که در آن تحلیل مارکس از کالا در مسرمایه نمونه ی اعلای تحلیل ساختاری شمرده می شود، و در جامعه شناسی، به ویژه در بررسی طبقات اجتماعی و دولت، تأثیر گذار بوده است (پولانتزاس اجتماعی و دولت، تأثیر گذار بوده است (پولانتزاس ۱۹۷۳).

رابطهی ساختارگرایی مارکسیستی با بررسیهای تاریخی موجب بحث و جدلهای فراوان بوده است. آلتوسير (۱۹۷۰، ص ۶۵) مينويسد که «مارکس جامعهی معاصر (و هر شکل دیگری از جامعه را در گذشته) هم حاصل می بیند و هم جامعه »، و این که مسئلهی حاصل «یعنی مسئلهی تولید تباریخی یک شیوهی تولید، مسئلهی یک صورتبندی اجتماعی معین» میبایست طرح و حل گردد، ولی آلتوسر در عمل به دگرگونیهای تاریخی توجه اندکی نشان میدهد یا توجهی نمیکنند. گودلینه (۱۹۷۷، ص ۶) نیز مدعی است که تاریخ را به حساب میگیرد، ولی استدلال می کند که «قوانین دگرگونی به ثابتها اشاره دارد زیرا ثابتها حاکی از خصیصههای ساختاری روابط اجتماعی اند. بنابراین، تاریخ توضیح نمی دهد: تاریخ را باید توضیح داد»؛ و در متن دیگری (۱۹۷۲) (مانند مارکس) بر تضاد همچون وجه ممینز بنیادین نظامهای اجتماعی تأکید دارد که دگرگونی پدید می آورد، و به این طریق عنصری ویژه و متفاوت در روایت مارکسیستی ساختارگرایی وارد میکند. ولی گودلیه نکوشیده است بر این پایه نظریه یعی در باب

تساریخ تأسیس کند. برخسی از ساختارگرایان مارکسیست دیدگاه ها خود را تا حد نهایی پیش بردهاند و نتیجه گرفتهاند: «هیچ تاریخ عینی واقعی وجود ندارد؛ این مفهوم که "تاریخ" *واقعی* وجبود دارد فرآوردهی تجربه گرایی است. واژهی "تاریخ" باید برای نام گذاری نافاعل ایدئولوژیکی محدود شود که آن را فلسفههای تاریخ پدید می آورند و نینز عمل نوشتن تاریخ» (هیندس و هرست ۱۹۷۵, ص ۳۱۷). این امبر بهنوبه ی خود مورخان مارکسیست را به ضد انتقادی شدید از سترونی انتزاعی این نوع ساختارگرایی برانگیخت (← بهویژه تامسن ۱۹۷۸). ولی همچنین کوششهایی انجام گرفته تا رویکردهای ساختارگرایانه و تماریخی را بعه هم بیامیزند بهویده در «ساختارگرایی تکوینی» گلدمن (سخت به تأثیر از لوکاچ و پیاژه) که مبانی اساسی آن را به این صورت تدوین می کنند: «از این دیدگاه ساختارهایی که رفتار انسانی را تشکیل میدهند درواقعیت امر امور واقع کلاً داده شده نیستند، بلکه پدیده های ویژه یی هستند که از تکوین گذشته نتیجه می شوند و دست خوش دیگرگونی هایی می گردند که از تکامل بعدی نشان دارد» (۱۹۷۰، ص ۲۱).

طرد هرگونه تأثیر علّی عاملان انسانی از جانب آلتوسر و پیرواناش، و تصدیق جبرگرایی ساختاری دقیق نیسز انتقاد برانگیخته است، بهویژه در مناظرهی میان پولانتزاس و میلیبند (در بلکبرن ۱۹۷۲) که در آن میلیبند بر آن است که این «سوپر دترمینیسم»، با تأکید خاصاش بر "روابط عینی" تفاوتهای بسیار مهم میان شکلهای دولت سرمایهداری را که گستره یی از دولت مشروطهی دموکراتیک تا دیکتاتوری نظامی و فاشیسم را شامل می شود نادیده می گیرد. به بیان فاشیستی لوکاچ، گرامشی و مکتب فرانگفورت مارکسیستی لوکاچ، گرامشی و مکتب فرانگفورت قرار می گیرد که بر نقش آگاهی و عمل انسان در زندگی اجتماعی تأکید دارند، و شالوده ی اندیشه خود را بر برداشتی از تاریخ استوار می سازند که در آن خود را بر برداشتی از تاریخ استوار می سازند که در آن

اندیشه ی پیشرفت مستتر است. بنابراین، به تعبیری گسترده، ساختارگرایی از کشاکش دیرین میان دو قطب اندیشه ی مارکسیستی تبیینی تازه به دست داده است که در یک قطب حاندیشه ی مارکسیستی> یک علم دقیق درباره ی جامعه شمرده میشود، و در قطب دیگر آموزه یی اومانیستی که، به سخن گرامشی (۳۵–۱۹۲۹ آموزه یی اومانیستی که، به سخن گرامشی (۳۵–۱۹۲۹ است تا به سازمان عملی یکپارچه ی جامعه جان بخشد، است تا به سازمان عملی یکپارچه ی جامعه جان بخشد، یعنی به صورت جزو تاموتمام تمدن درآید» (ص ۴۶۲)؛ و همین تمامی مسایل در باب جبرگرایی نظریه ی مارکسیستی را دوباره طرح کرده است.

برای آگاهی افنزون تر ← آلتوسر، ال. و بالیبار، یسی. ۱۹۷۷؛ گودلیه، مسوریس ۱۹۷۲؛ ۱۹۷۷؛ گلدمن، لوسین ۱۹۷۸؛ لوی استروس، کلود ۱۹۵۸؛ پیاژه، ژان ۱۹۷۸؛ شاف، آدام ۱۹۷۴؛ تامسن، ئی. پی ۱۹۷۸، تامور

### سارتر، ژان یل (Sarter, Jean-Paul)

زادهی ۲۱ ژوئن ۱۹۰۵، در پـاریس؛ درگذشـتهی ۱۵ آوریس ۱۹۸۰، در پاریس. فیلیسوف، رمیان نویس، نمایشنامهنویس، منتقـد و رسـالهنـویس: احتمـالاً تأثير گذارترين و محبوب ترين روشن فكر عصر جديد در تأثیر بیواسطهیی که بر رویدادها نهاده است. او که حامی بسیاری از آرمانهای شریف بود، اغلب از در ستیز با نهادها و قدرتهای رسمی درمی آمید. افتخارات رسمی، از جمله عضویت در آکادمی فرانسه، لژیون دونور، و حتا جایزهی نوبل را رد کرد. او که سالها همراه (companon de route) حزب كمونيست فرانسه بود، کوشید از بیرون بر سیاست آن تأثیر بگذارد، تا آن که سرانجام، نخست بر سر مجارستان در ۱۹۵۶ ( ک شبح استالین = La fantôme de Stalin ) و سپس در ۱۹۶۳ بنر سنر الجزاینر و سنزانجام بنر سنر رویدادهای مه ۱۹۶۸ با این حزب درافتاد که به گسست کامل انجامید. پس از مه ۱۹۶۸ به حمایت از مانونیستها و دیگرگروههکها (= groupuscles)

پرداخت و از دیدگاههای سیاسی اختیارگرایانه یا آنارشیستی برای آینده هواخواهی کرد. سارتر در مقام چهرهیمی کمابیش تنها هنگامی درگذشت کسه «فیلسوفان جدید» در فرانسه مُد روز بودند، ولی جمعیت تشیعکنندگان او از دههاهزار تَن از مردم تشکیل میشد، و به سبب آرمانهایی که در دوران دخالت فعال اش در سیاست با آنهمه شورواشتیاق از دمایت کرده بود، از سراسر جهان با سیاس و تقدیر روبهرو شد.

سارتر که دانش آموختهی اکول نرمال سوپرپور بود در دههی ۱۹۳۰ فلسفه درس داد، کوشید با آمیزهی نوآیینی از فلسفه و ادبیات *افسانهی حقیقت* و تهوع را منتشر کند که با اقبال انتقادی گستردهیی رویهرو شد. قدرتبرانگیزندگی ادبی به صورت ویژگی برجستهی تمامی نوشتههای او باقی ماند، و این امر نه تنها دربارهی نوشتههای داستانی، ماننید مجموعهی رمانهای او (سه گانه ی راههای آزادی، ۱۹۴۹-۱۹۴۵) و نمایشنامههای پُرکششاش (در بسته، ۱۹۵۴؛ دستهای آلبوده، ۱۹۴۸؛ شبیطان و خیا، ۱۹۵۲؛ *گوشه گیران آلتونا* ۱۹۶۰)، بلکه همچنین در مورد زندگینامههای او (*بودار*، ۱۹۴۶؛ *ژُنهی قدیس*، ۱۹۵۲؛ خودزندگینامهی کلمسات، ۱۹۶۴؛ وابله خانواده: گوستاو فلوبر از ۱۸۲۱ تا ۱۸۵۷، ۱۹۷۱)، مقالههای انتقادی بی شماری (که میان سالهای ۱۹۴۷ و ۱۹۷۶ در ده مجلد زیر عنوان موقعیتها گرد آمده است) و حتا انتزاعی ترین آثار فلسفی او از برگذرندگی من (۱۹۳۶) تا نقسد عقسل دیالکتیکی (۱۹۶۰) نیز صدق میکند.

سارتر در نوشته عای فلسفی خود به حمایت از روایت مردم پسند و از لحاظ سیاسی فعال اگزیستانسیالیسم برخاست. او به تأثیر از دکارت، کانت، هگل، هوسرل و هایدگر به هواخواهی از «فلسفهی آزادی» پرداخت تا بتواند بر مسئولیت تام هر کس برای «کل بشریت» تأکید ورزد. در یکی از آثار دوره ی نخست خود با عنوان طرحی برای نظریه یمی در باب عواطف عنوان طرحی برای نظریه یمی در باب عواطف

برداشتی ضدفرویدی از آگاهی و آزادی به دست داد، و بعدتر همین موضع را در مفهبوم «روی و ریا» در هستی و نیسستی، اثسر حجیمسی در بساب «هستی شناسی پدیدارشناسانه»، بسط و پرورش داد. در اثر اخیر، سارتر، «ننهایی هستی شناسانه» لنفسه» را شرح می کند (ص ۴۵۶)، و تأکید می ورزد که «دیگری فرضیهیی پیشینی است بی هسیج توجیهی جز وحدتی که این دیگری می گذارد تا در تجربهی ما عمل کند» (همان ص ۲۷۷).

طی دوره ی تجدید میشاق سیاسیاش با مارکسیسم سارتر به طرح «قابل فهم کردن تاریخ» از طریق تقد عقل در اسل «نقد عقل تاریخ» را در مد نظر داشت. بااینهمه، از آنجا که او تنهایی هستی شناسانه ی هستی و نیستی را به منزله ی بنیاد برداشتاش از تاریخ و انسان شناسی حفظ کرد «طرح مارکسی» (به تعبیر سارتر) مورد نظر او بزرگ ترین اثر کانتی سده ی بیستم از کار درآمد، که به پژوهش در «ساختارهای صوری تاریخ» در دَوَرانشان منحصر ماند و اثبات «مسئله ی واقعی قاریخ… نیروهای محرک و سیر غیردوری شان» (ص ۸۱۷) را در جلد دومی وعده می دهد ولی هرگز آن را عملی نمی کند.

بیش ترین تأثیر سار تر تأثیر اخلاق گرایی پُرشور است. به این تعبیر، و نیز به تعبیرهای متعدد دیگر، کار او در تأثیر گذاری نیرومند بر دغدغههای اخلاقی و فکری عصر خود کار ولتر را به یاد می آورد.

برای آگاهی آفزون تر  $\rightarrow$  آرون، رمون ۱۹۷۳؛ دوبوار، سیمون ۱۹۴۸ (۱۹۶۴)؛ لوکاچ، جورج ۱۹۴۸؛ مَنسر، آنسونی ۱۹۴۸؛ مرلوپونتی، موریس ۱۹۵۵ (۱۹۷۳)؛ مساروش، ایشتوان ۱۹۷۹؛ سارتر، ژان پل ۱۹۷۲.

ایشتوان مساروش

### سرافا، پیرو (Sraffa, Piero)

زادهی ۵ اوت ۱۸۹۸؛ درگذشتهی ۳ سپتامبر ۱۹۸۳ در کیمبریج. سرافا به دو دلیل چهرهیی مهم، اگرچه معماگونه، در مارکسیسم مدرن است: نخست ارتباط او

با گرامشی و جنبش کمونیستی ایتالیا در دوره ی آغازین؛ دوم، نفوذ و تأثیر نوشتههای اقتصادی او. سرافا در فاصله ی سال های ۱۹۲۸ تا ۱۹۲۰ در «تورین سرخ» در دوره ی دانشجویی به نشریه ی نظم نیوین گرامشی مقاله می داد. بااین همه، در ۱۹۲۴، که در کالیاری مدرس دانشگاه بود، از رهبری حزب کمونیست و جناحهای آن مأیوس شد، و درست پیش از آن که رهبری گرامشی تحکیم یابد با او وارد یک رشته نامه نگاری مهم درباره ی این موضوع شد. متعاقب حبس گرامشی، سرافا دوست نزدیک، حامی و رفیق فکری او شد.

سرافا در ۱۹۲۱ از کیمبریج دیدار کرد، تماسهایی با محفل کینز برقرار ساخت که بهسرعت به چنان نقطه یی از کمال رسید که او عضو محوری آن شد، و در ۱۹۲۷ دانش یار کالج ترینیتی شد و در همان جا همهی کار فکری بعدی خبود را انجام داد. سرافا در ۱۹۲۶ مقالهی تأثیرگذاری دربارهی نظریهی قیمت در اکونومیک جورنال منتشر کرد با عنوان «قوانین بازده ها در شرایط رقابتی» که «مقدر بود شاخهی انگلیسی نظریهی رقابت ناکامل را پدید آورد» (شومپیتر ۱۹۵۴، ص ۱۰۴۷) و انبوهی از پژوهشها را سبب شد که با انتشار تولید کالاها از طریق کالاها (۱۹۶۰) به اوج رسید. ایس کتاب سرافا را به عنبوان چهرهی مهمی در اندیشهی اقتصادی تثبیت کرد، زیرا آغازگاهی برای مکتبی نیرومند فراهم آورد که به نقد بنیادهای منطقی اقتصاد نوکلاسیک و بازسازی بنیادهای اقتصاد مارکسیستی همت گماشت و این کار را با طرح نظریهی بدیلی در باب توزیع انجام داد که بسر پیکار طبقاتی بر سر سطح دستمزدها و سودها استوار بود. ریشههای مسایلی را که این مکتب با آن دستوپنجه نرم می کند می توان تا ریکاردو پی گرفت، و دیگر یادمان فکری سرافا ویراست نهایی مجموعهآثار ریکاردو است که او دو دهه کار پژوهشی خود را به آن اختصاص داد (نيز  $\rightarrow$  ريكاردو و ماركس).

برای آگاهی افزونتر ← استدمن، ایان ۱۹۷۷.

لارنس هريس

### سرشت انسان (human nature)

مفهوم سرشت انسان مستلزم این باور است که همه ی افراد بشر در پاره یی خصیصه های عام اشتراک دارند. اگر این خصیصه ها به صورت ویژگی های واقعاً نمایان تعبیر شوند، مفهوم سرشت انسان مفهومی توصیفی است. هنگامی که این مفهوم منشهای بالقوه یی را در بر گیرد که هم گرایش دارند و هم می بایست در شرایط مناسبی نمایان شوند، این مفهوم هنجارگذار است.

مفهبوم توصيفي دربرگيرندهي مقادير سرشار فزاینده یمی از اطلاعات عینی قابل اعتماد دربارهی انسانها در طی تاریخ است. این دادهها شالودهی علمی تجربی هر نظریهی استوار در باب سرشت انسان را تشکیل میدهند. بااینهمه، رویکرد صرفاً توصیفی دستخوش ضعف معمول علم و تاریخنگاری اثباتی است. ۱) درنتیجهی تقسیم کار تحقیقی و تخصصی شدن دقیق و تنگ دامنه، گرایشی در کار است به فروكاستن سرشت انسان به فقط يكي از ابعاد آن؛ زیستشناختی (ستیزهجویی، دلیستگی رشک آمینز به سرزمین، فرمان برداری از نرینهی مسلط)، جامعه شناختی (نهبی از زنای بنا محارم از دیدگاه لـوی اسـتروس) یـا روانشـناختی (لیبیـدو و دیگرغزیزهها نزد فروید). ۲) مفهوم توصیفی فارغ از ارزشگذاری قلمداد میشود، ولی این دعـوی معمـولاً کاذب است؛ پژوهش تجربی علمی را همواره منافع معین (کمابیش آگاهانه) هدایت میکند و دست کیم تلویحاً مستلزم پارهیی مفهومهای آکنیده از ارزش است. بااینهمه، اگر این دعوی راست باشد، مفهوم توصیفی بیهبره از شناختهای علمی مهم از محدودیت های اساسی و امکانات بهینه برای خودپرورانی انسانی است. ۳) بر دوشاخگی میان ساختارگرایی و تاریخگرایی نمی توان در چارچوب مفهوم توصیفی چیرگی یافت. برنامههای پژوهشی تجربی و تحلیلی ساختارمحور سرشت انسان را چون مجموعه بسي از الگوهای رفتار غیرتاریخی پایدار

درمی یابند. رویکرد غیرتاریخی بر تفاوتها در الگوهای رفتاری، در رسوم و هنجارها، در مکانها و زمانهای متفاوت تأکید می گذارد؛ این رویکرد به نسبیت گرایسی می انجامد.

دیدگاه هنجارگذار از نسبیتگرایی اجتناب می ورزد و شالودهیی نظری برای تحلیل و ارزیابی انتقادی فراهم مى آورد. بااين همه، اغلب خصلتى متافيزيكى دارد، بــه این معنا که ساختاری از انسانها را پیشفرض می گیرد که اعتبار آن را حتا در کل نمی توان به محک آزمون زد. برای نمونه، هابز ملاحظه کرد که میلسی خودخواهانه به قیدرت در کیار است که خصیصهیی بنیادی به شمار میآید. این میل فقط در حالتی از سرشت جلوهگر می شود، که سازه بندی فرضی ریاکارانه است؛ درنتیجه، هیچ گواه ممکنی در دست نیست که نظریهی هابز را تصدیق یا تکذیب کند. رُجحان یک چنین نظریه یی بر نظریه ی دیگر چندان بسته به دلایل خوبی نیست که نشان می دهد این یک بهتر از آن یک با واقعیت سازگاری دارد، بلکه بسته به منفعتی ویژه است. به این تعبیر، مفهومهای هنجار گنذار دارای کنار کردی ایندئولوژیکانند. این مفهومها با تعبیر شکلهای تاریخی و محدود و معین زندگی انسانی همچون شکلهای طبیعی، همیشگی و ضروری، منافع ویژهی گروههای اجتماعی مسلط را توجیه عقلانی میکنند و بدان مشروعیت میبخشند. کمتر ایدئولوگ بزرگی را میتوان یافت که سعی نکند نظریههای خود را از «تصور» درخوری از انسان «برنگیرد». اندرز ماکیاولی به شهریار خیالیاش دایر بر این که با قانون به تنهایی فرمان نران بلکه به زور نیز متوسل شو، از همین دیدگاه از انسان همچون موجودی «ناسیاس، دمدمیمنزاج، بیهوفیا، ترسو، آزمند» برمیآید. بیرحمی از آن رو مقرون به صواب است که «بسیار ایمن تر است که از انسان بترسند تا این که دوستاش داشته باشند». تصامی حامیان محافظه کار قانون و نظم مشروعیت دستگاه دولتی قهرآمیز را از این دیدگاه از انسان همچون موجودی

به طبع خودخواه، ستیزهجو، فـزونخـواه، در وهلـهی نخست دل بستهی برآوردنِ امیال خـود، برمـیگیرنـد. تمامی ایـدئولوگهایِ سـرمایهداریِ آزادگـناری افتـصادی با مالتوس (۱۷۹۸) هـمداستانانـد کـه انسانها «درواقع تنبل، تنآسان و بیزار از کارکردناند مگـر آنکـه از روی ضـرورت وادار بـه کـار شـوند». همچنانکـه لیبرالیـسم بـهتـدریج جـای خـود را بـه میوان سالاری دولتی میدهد، سـلطه و سلسلهمراتب بیشازپیش به عنوان ویژگیهای ژنتیکِ محوریِ نـوع انسان مورد تأکید قرار میگیرند. نزد درموند مـوریس انسان مورد تأکید قرار میگیرند. نزد درموند مـوریس نظام سلسلهمراتبایـم. ایـن شـیوهی بنیـادی زنـدگی نخستی است».

همنسبتی های میان اید ثولوژی ها (← اید ثولوژی) و برداشتها از سرشت انسان را میتوان در سه قاعدهی ساده بیان کرد: ایدئولوژیهای طرفدار وضع موجود در یی پروراندن دیدگاههای شکآورانهاند. یک گونه از این شکآوری از تأیید هرگونه دگرگونی ساختاری اکراه دارد، زیرا که در انسانها غریزههای حیوانی یعی وجود دارد که نمی بایست مهار آن رها شود. گونه ی دیگر شکآوری رد و نفی اصل تصور سرشت انسان همچون مفهومی متافیزیکی است. در غیباب هرگونیه شالودهی انسان شناختی برای یک پروژهی درازدامن دگرگونی اجتماعی ریشهیی، یگانه بدیل معقول رشد احتیاط آمیز است که بر روش آزمون و خطا استوار است. نظریه پردازان آینده محور که از بیخ با بیعدالتیهای جامعهی موجود مخالفاند، معمولاً در برداشتهای خود از سرشت انسان بسیار خوشبیناند. گهگاه ایمان به نیکی ذاتی انسان نومیدی از موقعیت و دشواری وظیفهی انقلابی را جبران میکند. هر اندازه که یک ایدئولوژی گذشتهمحور باشد، و منافع کسانی را بیان کند که امیدواراند ساختارهای سلطهی تاریخاً منسوخ را به جای خود بازگردانند، دیدگاه آن از انسانها تیرهتر و بدبینانهتر است و انسانها را اساساً شرير (تنبل، ستيهنده، خودمدار، آزمند،

افزونخواه و حتا سَبُع) به شمار میآورد. هر اندازه که تصویرشان بدتر باشد، امید به هرگونه طرح اصلاح و بهبود اجتماعی کنم تر است و توجیه محدودیت و قیدوبند بر آزادی افزون تر.

مارکس وضع خود را همچون یگانگی طبیعتگرایی و اومانیسم وصف می کند. طبیعت گرایی دیدگاهی است که بر پایهی آن انسان بخشی از طبیعت است. انسان را فلان عامل متعالى روحاني نيافريده است، بلكه فرآوردهی تکامل زیستشناختی درازاهنگی است که در یک نقطهی معین وارد شکل ویژهیمی از بالنیدگی، یعنی تاریخ انسان، میشود که وجه ممیز آن شیوهی خودمختارانه، خودنگرانه و آفرینندهی عمل کردن ـــ يعنى براكسيس \_ است. از اينجاست كه انسان ذاتاً موجودي داراي براكسيس است. اومانيسم عبارت از این دیدگاه است که انسان همچون موجود دارای پراکسیس هم طبیعت را دگرگون میکند و هم خبود را مییآفرینید. او بیر نیروههای کبور طبیعیت بيشازبيش تسلط مييابد ومحيط طبيعي انسانی شده ی تازه یی پدیند می آورد. از سنوی دیگر، انسان از تواناییها و نیازهای خود ثروتی پدید می آورد که سپس به صورت آغازگاه خودپرورانی تازهی او درمي آيد.

مارکس نظریهی نظام مندی در باب سرشت انسان به دست نداد، ولی یاری های فکری چندی در این زمینه کرد که دارای ارزش همیسگی است (نه تنها در نوشته های فلسفی دوره ی آغازین کار خود بلکه همچنین در آثار دوره ی پختگیاش). نخست، او نشان داد که سرشت انسان چه گونه می تواند به صورت مفهومی پویا و تاریخی بدون لغزیدن در نسبیت گرایی ساخته شود. سرشت انسان می بایست هم دربردارنده ی تغییرناپذیرهای کلی و هم اجزای سازنده یی باشد که از عصری به عصر دیگر تغییر می خواهد به داوری درباره ی تمامی اعمال، حرکات، روابط و غیره ی انسان مطابق با اصل فایده مندی بپردازد می بایست به وارسی

سرشت انسان بهطور کلی و سپس به بررسی سرشت انسان همچون چیزی که در هر عصر تاریخی حک و اصلاح شده است بیردازد» (سرمایه، ج ۱، ف ۲۲). دوم، از دوشاخگی میسان فردگرایسی خودخواهانسه و جمع گرایی انتزاعی و ابتدایی برمی گذرد. یک فرد انسانی درعین حال هم شخصی یکانه است که با تأیید نَفْس و عینیت بخشی به نیروهای ذهنی خود سروکار دارد، هم موجودی اجتماعی است، زیرا که همهی نیروهای او بهنحواجتماعی قالب میگیرد و فعالیت آفرینندهی او نیازهای دیگران را برمی آورد. «بهویژه لازم است» از این که بار دیگر «"جامعه" را همچون انتزاعی در برابر فرد مسلم بگیریم اجتناب ورزيه. فرد موجودي اجتماعي است» (دست نوشته های اقتصادی و فلسفی، دستنوشتهی سوم). سوم، جانی نو در کالیب تصایزی میدمد که ارسطو میان خعل» و خوه» قایل است. اهمیتی ندارد که هستی بالفعل انسان تا چه پایه می تواند خوار و بیگانیه شود، انسان همیشه قوه و امکانی برای رهایی و آفرینندگی را نگه میدارد. چهارم، مارکس شرایطی را مشخص میسازد که تحت آن قوه و امکان انسان فلج میشود و هدر میرود: تقسيم كار، مالكيت خصوصي، سرمايه، سركوب دولتی، آگاهی ایدئولوژیکی کاذب برافتادن این شرایط شرط لازم رهایی همگانی است.

هنگامیکه آرای مارکس را کنار هم بگذاریم (آرایسی که به صورت پارههای گوناگون در برابر مخالفان گوناگون، در مرحلههای گوناگون سیرِ بالندگی او پیش نهاده شده است) دشواریهای چشمگیری پدیدار میشود. در دستنوشتههای اقتصادی و پدیدار میشود. در دستنوشتههای اقتصادی و فلسفی مفهوم هنجارگذاری از سرشت انسان در قالب آزادی انسان، بارآوری، آفرینندگی، مردمآمیزی، سرشاری نیازها، و قدرت فزایندهی حواس انسان در کار است. یک سال بعد، در برنهادههایی دربارهی فویرباخ، مارکس ذات انسان را همچون همجموعه یی از روابط اجتماعی» تعریف می کند. این تعریف

مفهومی توصیفی است که نمی تبوان آن را ببرای نقید جامعهی موجود به کار گرفت. مفهوم هنجارگذار كاملاً خوشبينانه است. ويركى هاى منفى انسان همچون رویدادگی محنض و همچون ویژگیهای گذرایی تفسیر میشوند که محتمل است هنگامی که شرایط نامساعد پدیدآورندهی آنها از میان برداشته شود، ناپدید گردند. بااینهمه، بسیاری از تجربهها، طی سده ی پُرآشوب و شگرفی که از میرگ مارکس میگذرد، حاکی از آن است که شر ممکن است بسیار ژرفتر و ریشهدارتر باشد. افزون بر این، مفهوم سرشت انسان بی بهره از دیالکتیک درونی است. از أنجاكه سرشت انسان مفهومي تاريخي است و تکامل آن را نمی تواند علتهای بیرونی تعیین کند، سرچشمهی خودآفرینی انسان میبایست در تضادهای درونی سرشت انسان باشد. به جای آن که امر اثباتی را همچون «ذات»، و امر سلبی را همچون «رویدادگی» وصف کنیم، باید همستیزی منشهای کلی انسان را در خود «ذات» تشخیص دهیم.

در میان مارکسیستها بر سر موضوع سرشت انسان و سنت انسان گرایی در مارکس اختلاف نظر اساسی وجسود دارد. ایسدئولوژی رسسمی در کسشورهای «سوسیالیسم واقعی» صرف اندیشهی سرشت انسانی عام را به سبب ناسازگاری ادعایی آن با الگوی زیربنا و روبنا و ناهمسازی با نظریهی پیکار طبقاتی مردود میشمارد. یگانه ویژگیهای کلی که انسانها دارا هـستند، مطابق مقتـضيات ماترياليـسم تـاريخي، ویژگیهایی هستند که شیوهی تولیدی معین آنها را معین میکند و می بایست دارای خیصلتی طبقاتی باشند. سیاختارگرایی مارکسیستی (برای نمونه آلتوسر) به شیوه یی پیچیده تر همین خط را دنبال میکند، و اندیشهی شکافی پرنشدنی میان سنخهای گوناگون ساختار اجتماعی را پیش میکشد. درنتیجه، هیچگونه سرشت انسان فراعصری در کار نیست که نوعی فرایند کلیت بخشی را از سر بگذرانید (← كليت).

نزد آن دسته از مارکسیستها که خود را اومانیست و نظریهپردازان انتقادی می شمارند، مفهوم سرشت انسان دست کم به دو دلیل دارای اهمیت حیاتی است. نخست، نقد اجتماعی رادیکال در سرانجام کار نقدی از وضع انسان است و بدون دانستن ایس که انسانها چیست!ند، امکان ندارد بتوان آنچه را در وضع انسان در عصرهای گوناگون منفی و سلبی است به اثبات رساند. دوم، اگر از رهگذر همهی دگرگونیها چيز ثابتي وجود نداشته باشد، مفهوم تاريخ انسان هرگونه معنایی را از دست میدهد، و در تاریخهای عصرهای گوناگون فروخواهد پاشید؛ حو این دو چیز> ثابت یعنی موجبود انسانی در طبی تباریخ برخبی از اومانيستهاى ماركسيست كمابيش تفسيرهاى راست آیین غیرانتهادی از مسایل اساسی به دست می دهند، و مسایل را در معرض بحث و نظر آزادانه مى گذارند، حال آن كه ديگران مى كوشند اين مسايل را با بازتعبیر ماتریالیسم تاریخی و انسانشناسی فلسفى ماركس حلوفيصل كنشد. جبرگرايسي انعطافناپذیر در تاریخ مردود شمرده می شود و ایس دیدگاه اختیار می شود که رهایی و خودتحقق بخشی انسان، همچون موجودی دارای کوشندگی آزادانه و أفریننده (پراکسیس)، ضروری نیست بلکه فقط امکان بذیر است. تحلیل قوه و توان انسان برای براکسیس به ایجاد مجموعه یی از توانایی های کلی انسانی می انجامید (بیرای نمونیه، پیرورش نامحیدود حواس، ارتباط نمادین، تفکر مفهومی و مسئله حل کن، فعالیت خودسالار نوأورانه، توانایی بر همآهنگ کردن روابط با دیگر افراد در جامعه). اینها ذاتها نیستند بلکه منشهای نهفته یی هستند که پیوسته در ستیز با منشهای مخالفاند (که به نحو دگرسالار و تکراری و حتا ویرانگرانه عمل میکند تا قدرت سلطهگر را به جای قدرت آفریننده بنشاند، تا از وسایل ارتساطی بهره گیرد تا به جای پلزدن به سوی دیگر اجتماعات سد بر پا کند، برای آن که به شیوه یمی ستیزه جویانه عمل کند). همستیزی این منشهای متضاد (که به

مفهوم توصیفی سرشت انسسان راه مسی بابد) سرچشمه ی دیالکتیک تاریخی را پدید می آورد.

مفهوم هنجارگذار سرشت انسان که شالوده یمی بسرای نقد سراسر اومانیستی فراهم می آورد، معیار بنیادینی را بسرای ارزیابی مستشهای متعمارض گوناگون پیشفرض می گیرد. منشهایی مثبت ارزیابی میشوند و ارزش کوشیدن برای تحقق را دارند که ۱) بهویژه انسانی باشند ۲) سببساز دورههای تاریخی پیشرفتِ بهراستی مؤثر باشند. از اینجاست که فقط انسانها، از میان همهی انداموارههای زنده، با رمزها و نمادها ارتباط مىگيرنىد و بىه صورت مفهومى میاندیشند. زندگی در صلح، آزادی و آفرینندگی تکامل را شتاب بخشیده و شکوفایی فرهنگ را میسر ساخته است. ستیزهجویی و ویرانگری دورههای رکود و تباهى پديد أورده است. گرچه اينهمه همچون اجزاى سازندهى سرشت انسساني واقعاموجود بازشناخته شدهاند، قوه و امكان برای پراكسيس غایتی آرمانی است که دریافتی از جهت حرکت به سوی خودآفرینی در تاریخ به دست میدهد.

برای آگاهی افزون تر ← آلتوسر، لویی ۱۹۶۵ (۱۹۶۹)؛ فروم، اریبش ۱۹۶۱؛ ۱۹۷۳؛ هابز، تنامس ۱۶۵۱؛ لوکاچ، جبورج ۱۹۲۳ (۱۹۷۹)؛ منارکوویچ، میهالو ۱۹۶۷؛ شناف، اَدَم ۱۹۶۳؛ وینیبنل، ورنبون ۱۹۴۵)

### ميهالو ماركوويج

## سرفداری (serfdom)

مارکس و انگلس نیک آگاه بودند که اجبار، خواه از جانب زمیندار و خواه از جانب دولت، شرط لازم سرفداری است، هرچند که این اجبار بتواند به لحاظ حقوقی مشروعیت یابد. ولی علاقه ی عمده ی آنها متوجه انتقالِ کارِ مازادِ تولیدکننده بود که گمان میرفت سرفداری میتواند آن را تضمین کند. نزد مارکس و انگلس، جوهر جامعههایی که در آن سرفداری مسلط است این است که تولید نیازهای

معیشتی اکثریت وسیع (دهقانان) را کار خانوادگی خانوار فراهم میآورد، و تقسیم کار آن را سن و جنسیت تعیین میکند. دهقانان اختیار مؤثر بر منابع ارضی کوچک خود دارند، ولی مالک نیستند. مالکان معمولاً درآمد خود را از طریق واداشتن دهقانان به انتقال کار مازاد خود به زمینهای خصوصی ارباب به دست میآورند. شکل تخصیص ازادنه و مشهود است، دو یا سه روز از شش یا هفت روز هفته کار روی زمین ارباب انجام میگیرد، و بقیه وقف زمین دهقان میشود. این در نقطهی مقابل ارزش اضافی پنهانی میشود. این در جامعههای سرمایهداری کارفرما از کارگر مزدی بیرون میکشد.

تبدیل کار اجباری یا رانت کار به اجارهبهای جنسی یا پول از زمین اجارهیی دهقان ایس رابطه را اساساً دیگرگون نمی کند. مارکس می افزاید که به دلیل نیروی رسم و عادت، کار سرف (یا اجارهبهای پولی یا جنسی) به تثبیت گرایش دارد، حال آن که کار خانواده در زمین اجارهیی می تواند از لحاظ شدت و بار آوری تغییر پذیرد، و خانوارهای دهقانی را قادر سازد که مازاد خاص خود را پدید آورند و به مالکیت دست یابند.

برخی تاریخ نویسان مارکسیست وسوسه شده اند که سرف داری را با کار اجباری یا رانت کار یکی بگیرند و افرون بسراین، ایسن شکل از استخراج مازاد را با فئودالیسم همسنگ بشمارند. ایسن ساده انگاری بیش از حدی است که بسر پایسه ی بسط و پرورش نظریه ی ارزش مبتنی بسر کار از جانب مارکس در زمینه ی تکامل تاریخی سرمایه داری از دل اقتصاد فئودالی اروپایی استوار است. درواقع، سرف داری، به فئودالی اجبار غیراقتصادی که زمین داران (یا دولت ها) آن را به کار می گیرند تا مازاد دهقانی را به دست آورند، در سراسسر تاریخ متداول بوده است. ایس دوران فراعنه، در اروپای شرقی دوران کهن کلاسیک دوران فراعنه، در اروپای شرقی دوران کهن کلاسیک و دوره ی مصدرن و نیسز فئودالیسسم اروپای غربی

بااینهمه، سرفداری در جامعهی فئودالی اروپا با سند و مدرک نیک سه اثبات میرسد و آن را می تنوان بالنسبه نمونهنمای جامعههایی شمرد که طبقهی حاکمشان درآمد خود را از مازاد تولید دهقانی به دست می آورند. این عصر که با سند و مدرک بهخوبی بمه اثبات رسيده است هم چنين مسايل و پیچیدگیهای نمونهنمایی را نمبودار می سازد، زیبرا گرچه دهقانان ناآزاد گهگاه هستهی مهمی از جمعیت دهقانی را تشکیل می دهند، معمولاً در اقلیتاند. اکثریت، در نتیجهی اوضاع واحوال تاریخی متفاوت، دارای جایگاه حقوقی آزادند گرچه تابع درخواستهای سنگین برای اجارهبها، مالیات و دیگریرداختها به اربابهای صاحب اختیار قضایی و دولتاند. ایس امر حاکی از سرفداری هم در واقعیت (دو فاکتو) و هم سرفداری بنیا بر قانون (دو ژور) است، و درواقع، متناسب با اوضاع واحوال یکی از این دو می توانید به دیگری تکامل یابد.

اجزای سازندهی اصلی سرفداری قضایی به شرح زیر است. خانوادهی بردهوار در حقوق عمومی هیچ حقی در برابر ارباب ندارد. این خانواده در همهی مسایل مربوط به امور اجتماعي و اقتصادي روزمره تابع اختيار قضايي ارباب است. ارباب همچنين اغلب داراي پلیس قضایی است که به درجات گوناگون به وسیلهی اختیار قضایی دادگاههای عمومی محدود می شود و سرفها به دلیل وابسته بودن به زمین اجاره یی (ascripticius glebae)، و تسلط و نظارت اربابها بـر ازدواجها و میراثهای بردهواران، از آزادی حرکت محروماند. میراث ها از جمله شامل مالیات بر ارث سنگینی میشود که بر حق قانونی ارباب بر همهی اموال سنرف تأكيند دارد. برخني كوشنش هنا صنورت گرفت تا زمام اختیار بازاریابی دام را به دست گیسرد، گرچه اگر اربابها میخواستند که سرفها به بازار بروند و برای اجارهبها پول به دست آورند، مهار اختیار بازار به حداقل میرسید. اگر اربابها زمین خیصوصی خود را کشت می کردند، محدودیت های اضافی بر

آزادی حرکت در کار اجباری و خدمات حملونقل لازم میآمد.

دهقانان آزاد نیز ممکن است، مطابق نیروی محلی قدرتِ زمیندار، در شرایط مشابهی سر کنند. این امر بیشتر در خصوص دهقانان تهیدست و میانه حال صدق می کنند تا آزادمردان ثروتمنند. دهقانان تهیدست و میانه حال به هیچرو از اختیار قضایی ارباب گزیری ندارند و می توانند به اندازه ی سرفها تابع انحصارهای اربابی (آسیاب، تنور یا چرخشت) باشند. از آنجا که محدودیتهای اصلی اقتصادی اند، آزادی حرکت آسیان تر است. این گونه دهقانان از بخت برای بیش تری برای بهرهمندی از اجاره بهای ثابت برای زمین های اجاره یی ارثی خود برخوردارند، گرچه شاید زمین های اجاره یی ارثی خود برخوردارند، گرچه شاید بیردازند.

نوسانهای میان آزادی و بندگی را عامل های متعدد معین میکند. اگر اربابها خواهان کار اجباری بر روی املاک خود بودند به سرف کردن دهقانان آزاد خود دست میبردند. چنین مینماید که همین جریان در اوایل پایان سدهی دهم در کاتالونیا و لَنگهداک روی داده باشد، در سدهی سیزدهم از نو در انگلستان و از سده ی شانزدهم به این سو در اروپای مرکزی و شرقی رواج یافته باشد. در پس پشت این حرکتها میل به گسترش تولید غلّه برای بازار جمای دارد. از سوی دیگر، اگر اربابها میخواستند نظر دهقانان را به استعمار زمین تازه جلب کننید، به عنوان طعمه شرایط اجاره داری خوبی را پیشنهاد می کردند. بخش اعظم زمینهای آلمان شرقی و اسلاو غربی، پیش از آن که سپس تر دچار سرف داری شوند، به همین دلیسل در سدههای میانهی میانی شاهد پیدایش جماعات دهقانی آزاد بودند. باز، نیاز اربابها به پول نقد، برای نمونه در فرانسهی سدههای دوازده و سیزدهم، ایس امکان را به دهقانان ناآزاد داد که جایگاه آزاد بسرای خود بخرند. و حتا این امکان را برای جماعتهای دهقانی نیمه آزاد فراهم آورد تا عناصری از خودگردانی

را خریداری کنند. در بسیاری از کشورها هم جماعتهای دهقانی ناآزاد و هم آزاد مقاومت جمعی در برابر اربابها را بسط و گسترش بخشیدند و همین امر آنها را قادر ساخت تا اجارهبهاها را در یک سطح ثابت نازل نگه دارند.

گرچه سرفداری قضایی می تواند ستم گر باشد، صرف وجود آن اثبات می کند که اربابان ناگزیر بودهاند برای تضمین در آمدهای خود وسایل غیراقتصادی به کار گیرند. جماعتهای دهقانی، خواه بردهوار و خواه نه، آنسان که تاریخ شورشهای دهقانی نشان می دهد، فرمان بُرداران منفعل سلطهی بردهوار نبودند.

برای آگاهی افزون تر ← نیز بنگرید به بخشِ برای آگاهی افزون ترِ جامعهی فتردالی؛ بلوخ، مارک ۱۹۷۵؛ بوناسی، پیر (در دست انتشار)؛ هیلتون، آر. اینچ. ۱۹۶۹ (۱۹۸۲)؛ دوسن کرو، ژ. ۱۹۸۱؛ اسمیث، آر. ئی. اف. ۱۹۶۸؛ سوسیته ژان بودن ۱۹۵۹.

#### ار. ايچ. هيلتون

### سرمایه (capital)

در گفتار روزمره واژهی «سیرمایه» بهطورکلی بیرای توصیف دارایییی به کار میرود که به عنوان ثروت در تملیک فیرد است. در ایین صبورت سیرمایه دال بیر مقداری پول است کے باید سرمایه گذاری شبود تا بتوانند میزانی بازده را تأمین کند، یا می تواند دال بر خود سرمایه گذاری باشد: ابزاری مالی، یا سهام و اوراق بهاداری که حق مالکیت بر وسایل تولید، یا خود وسایل مادی تولید است. و بسته به سرشت سرمایه، نرخ بازدهی که مالک بر آن حقی قانونی دارد یا به صورت پرداخت بهره است یا مطالبهی سبود. علم اقتصاد بورژوایی دامنهی کاربرد این اصطلاح را باز هم بیش تر می گستراند و این کار را به این ترتیب انجام میدهد که امکان میدهد این اصطلاح همچنین بر هر دارایی از هر نوع دلالت کند که می تواند به صورت منبع درآمد، ولو بهطوربالقوه، به كار آيد؛ بدين سان یک خانه می تواند بخشی از سرمایه ی فرد باشد،

همچنان که تربیت تخصصی که می تواند فرد را قدادر سازد که درآمدی هنگفت به دست آورد (سرمایهی انسانی) نیز چنین است. در آن صورت، به طورکلی سرمایه عبارت است از دارایی یی که می تواند جریانی از درآمد برای مالک خود پدید آورد. (به اقتصاد عامیانه)

دو همبسته ی این نحوه ی ادراک این است که نخست، این اصطلاح در مورد هرگونه جامعه یی در گذشته، اکنون و آینده صدق می کند و ویژه ی هیچیک از جامعه ها نیست؛ دوم، این اصطلاح این امکان را پیش می کشد که اشیای بی جان مولدند، به ایس معنا که جریانی از درآمد پدید می آورند. مفهوم مارکسیستی از سرمایه بر ابطال این دو همبسته استوار است. سرمایه عبارت از چیزی است که در کلیت خود کاملاً ویژه ی سرمایه داری است؛ گرچه سرمایه مقدم بر سرمایه داری است، باز، در جامعه ی سرئمایه داری است که تولید سرمایه چیرگی می بابد و بر هر نوع تولید دیگر چیره می شود.

سرمایه را جدا از روابط تولیدی سرمایه داری نمی توان فهمید (ب نیروها و روابط تولیدی)؛ درواقع، سرمایه به هیچروی یک چیز نیست، بلکه رابطه یی اجتماعی است که به صورت یک چیز پدیدار می شود. به یقین، سرمایه درصدد پول سازی و مال اندوزی است، ولی دارایی هایی که پول «می سازند» رابطه ی ویژه یی را میان کسانی که پول دارند و کسانی که پول ندارند جلوه گر می سازند، به نحوی که نه تنها پول «ساخته می شود» بلکه هم چنین روابط مالکیت خصوصی که چنین فرایندی را پدید می آورند خود پیوسته باز تولید می شوند. مارکس می نویسد:

سرمایه یک چیز نیست، بلکه یک رابطه ی تولیدی اجتماعی معین است که به جامعه یی با صورت بندی تاریخی معین تعلق دارد که در یک چیز جلوه گر می شود و به ایس چیز خصیصه ی اجتماعی ویژه یی می بخشد... آن چه از طریق این آنتی تز در سرمایه تجسم

می یابد وسایل تولید است که در انحصار بخش معیّنی از جامعه است که با نیروی کار زنده به صورت فرآورده روبه رو می شود و شرایط کار را از ایس نیسروی کار مستقل می سازد. صرفاً فرآورده های کارگران نیستند که به نیروهای مستقل مبدل می شوند و فرآورده ها به صورت فرمان روایان و خریداران تولید کنندگان خود در می آیند، بلکه هم چنسین نیروهای اجتماعی و شکل ایس کار، که با کارگران به صورت اموال فرآورده هاشان برخورد می کنند نیز چنین اند. پس در این جا با یک شکل اجتماعی معین، و در نگاه نخست، بسیار رازورانه، از یکی از عوامل در یک فرایند تولید اجتماعی سروکار داریم که به نحوتاریخی بدید می آید. (سرمایه ج ۳، ف ۴۸).

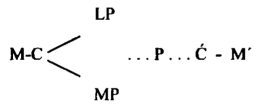
از این رو، سرمایه مقوله ی پیچیده یمی است که پیخیرای تعریفی ساده نیست، و بخیش اعظیم نوشته های مارکس وقف واکاوی در شاخه های متعدد آن شد.

هر مجموعهی پولی سرمایه نیست. فرایند معینی در کار است که پنول را به سنرمایه مبندل می کنند، و مارکس با مقابل هم قراردادن دو رشته معاملات متضاد در عرصهی گردش با آن روبهرو می شود: فروختن کالاها به منظور خریدن کالاهای گوناگون، و خریدن کالاها برای آن که سبس آنها را بفروشند. (← كالا). اگر كالاها را با C و بول را با M نشان دهیم این دو فرایند بهترتیب به این صورتاند: -C-M C و M-C-M . بااین همه، فرایند دوم فقط در صورتی قابل فهم می شود که مجمعوع پلول در پایان فرایند افزون تر از ایس مجموع در آغاز فرایند باشد، و با درنظر گرفتن نوسان های احتمالی میان ارزش یک کالا و شکل پولی آن این امر ممکن به نظر نمیرسد. (نیز ← ارزش و قیمت). زیرا اگر مبادله عبارت از مبادلهی معادلهای ارزشی نباشد، با ایس کار ارزش یدید نمی آید، بلکه فقط از بازنده به برنده انتقال

مى بابد؛ بااينهمه، اگر معادلهاى ارزشي مبادله شوند، این مسئله همچنان بر جا میماند که چهگونه باید پول را ساخت. مارکس این تناقض نمایان را به مدد تمرکز بر یک کالای خناص حل میکنند کیه ارزش منصرفیاش دارای اینن خصیصه است که ارزشی بیش از آنچه خود دارد پدید می آورد؛ این کالا همان <mark>نیسروی کار</mark> است. نیسروی کار بسرای دستمزد خرید و فروش می شود، و کالاهایی که پس از آن به دست کارگران تولید میشوند می توانند به ارزشی بیش از ارزش کل درون دادها فروخته شوند: یعنی ارزش نیروی کار، همراه با ارزش وسایل تولید که در فرایند تولید مورد استفاده قرار گرفته است. ولی نیروی کار فقط در صورتی می تواند کالا باشد که کارگران برای فروش ظرفیت و توانایی کارکردن خود آزاد باشند، و برای آن که این امر دست دهد محدودیت های فئودالی در خیصوص تحرک کار می بایست درهم شکسته شود، و کارگران می بایست از وسایل تولید جدا گردند تا بهاین ترتیب به اجبار به بازار کار رانده شوند. (مارکس این پیششرطهای تاریخی را زیر عنوان انباشت نخستین یا اولیهی سرمایه مورد تحلیل قرار میدهد).

بنابراین، مجموعه ی دادوستدهای نمونهنمای C-M-C نشانه کالا و M نشانه ی پول است> بر نیبروی کار کالاشده یی دلالت دارد که باید در قبال دستمزد فروخته شود، دستمزدی که سپس برای خریدن تمامی آن کالاهایی به کار میآید که برای بازتولید کارگر ضرورت دارد. در این جا پول به هیچروی به عنوان سرمایه عمل نمی کنید. برعکس، مجموعه ی دادوستدهای M-C-M دربرگیرنده ی افزایش پول به دادوستدهای شاهداران برای درون دادهایی است که سپس دست سرمایه داران برای درون دادهایی است که سپس به برون دادهایی تبدیل می گردند و برای پولِ بیش تر فروخته می شوند. برخلاف مُزد که صرف کالاهایی می شود که مصرف می شوند و از این رو به یک باره ناپدید می شوند، پول سرمایه دار افزایش می یابد برای ناپدید می شوند، پول سرمایه دار افزایش می یابد برای آن که به مقدار فراوان تر از نو پدیدار گردد. در این جا

یول بر پایهی فرایندی تاریخی که از رهگذر آن نیروی کار به صورت کالا درمی آید، مبدل به سرمایه میشود، و مجموعهی دادوستدها را بهدرستی باید به صورت 'M-C-M نوشت، جایی کسه در آن M'=M+ΔM است، و ΔM ارزش اضافی محسوب مى شود. 'M-C-M «بنابراين... فرمول عام براى سرمایه است به شکلی که مستقیماً در حیطهی گردش بدیدار میشود» (سرمایه ۱، فع). از آنجا که سرمایه فرایندی از گسترش ارزش است، گاه «ارزش خودگستر»، یا معادل آن «خودقیمت گذاری ارزش» تعریف می شود. سیرمایه عبارت از ارزش در حال حرکت است، و بنابراین شکلهای ویـژهی نمـود که بهنوبهیخود به شکل ارزش خودقیمتگذار تظاهر می کند همه شکلهای سرمایهاند. مشاهدهی این امبر آسان میشود اگر فرمول عام سرمایه بهنحوکامل تر به این صورت نوشته شود:



که در آن LP دال بر نیروی کار، MP به معنای وسایل تولید و P فرایند تولید است که درون دادهای C را به برون دادهای ارزش افزون تر 'C مبدل می کند، و M و 'M هر دو سرمایهی و M و 'M هر دو سرمایهی پولی، یا سرمایه به شکل پول اند؛ C سرمایهی تولیدی است. کل حرکت «میدار است. 'C سرمایه» نامیده می شود که در آن سرمایه عبارت از ارزشی است که دست خوش یک رشته دگرگونی ها فرایند قیمت گذاری تطبیق می کند. سرمایهی پولی و فرایند قیمت گذاری تطبیق می کند. سرمایهی پولی و سرمایهی کالایی به قلمرو گردش، و سرمایهی تولیدی به تولید تعلق می گیرد؛ و سرمایهی که این شکلهای متعدد را در مرحلههای گوناگون در این مدار به خود می گیرد «سرمایه صنعتی» نامیده مدار به خود می گیرد «سرمایه صنعتی» نامیده

میشود، و هر شاخهیی از تولید را در برمیگیرد که بر آن روابط سرمایهداری حاکم است.

سرمایهی صنعتی یگانه شیوهی هیستی سرمایه است که در آن نه تنها تصاحب ارزش اضافی یا فرأوردهی اضافی بلکه همچنین ایجاد آن، کارکردی از سرمایه به شمار می آید. از این رو، سرمایهی صنعتی نیاز بدان دارد کـه تولیــد در نهــاد خــود حتولیــد> سرمایه داری باشد؛ هستی سرمایه ی صنعتی در بردارندهی هستی تعارض طبقاتی میان سرمایه داران و کارگران مزدی است... دیگر انواع سرمایه که پیش از این، در شرایط اجتماعی تولید دوران گذشته یا رو به زوال، پدیندار شندند ننه فقنط تنابع سنرمایهی صنعتی اند و بنابراین از لحاظ سازوکار کارکرد خود دگرگون میشوند بلکه اکنون فقط بر پایهی آن حرکت میکنند، و از این رو همراه با این پایه میزیند و میمیرند، قد میافرازند و فرو می افتند. (سرمایه ۲، ف ۱).

(نیز → مسرمایهی مسالی؛ مسرمایهی مسالی و بهسره، مسسرمایهی تجساری؛ اعتبسار و مسسرمایهی واهسی؛ و بهطورکلی شکلهای سرمایه و درآمدها.)

سرمایه دار صاحب پولی است که قیمتگذاری می شود، ولی این خودقیمتگذاری ارزش حرکتی عینی است؛ فقط تا بدان جا که این حرکت عینی به صورت مقصود ذهنی سرمایه دار درمی آید صاحب پول سرمایه دار، یعنی نمودگار سرمایه، می شود. در این جا بیش تسر حرکت عینی گسترش ارزش است که از اهمیت حیاتی برخوردار است تا انگیزههای ذهنی برای کسب سود؛ مورد دوم جنبه ی کاملاً احتمالی دارد، حال آن که مورد نخست معین می کند که چهچیز است که هر سرمایه ی واحد در آن اشتراک دارد. تمامی سرمایه ها، بر حسب توانیایی شان برای گسترش ارزش خود، یک سان اند: آن چه مارکس آن را هسرمایه ی عام» می خواند. البته سودی که نصیب هر هسرمایه ی عام» می خواند. البته سودی که نصیب هر

سرمایه می شود حاصل رقابت است اما نمی تواند چیزی بیش از آن تقسیم شود که واقعاً در فرایند تولید تولید می شود زیرا گردش ارزش پدید نمی آورد. از این جا نتیجه می شود که برای فهم نمودهای سرمایه های متعدد در حال رقابت، نخست می بایست محتوای این نمودها را وارسی کرد. مارکس دربارهی شیوه یی می نویسد که

بر پایه ی آن قوانین ذاتی تولید سرمایه داری خود را در حرکت بیرونی سرمایه های منفرد جلوه گر می سازند، خود را به صورت قوانین زورآور رقابت به رخ می کِشند، و از این رو در آگاهی سرمایه دار منفرد به عنوان انگیزه هایی راه می یابند که او را به پیش می رانند... تحلیل علمی رقابت تنها در صورتی میسر است که بتوانیم سرشت درونی سرمایه را دریابیم، همان گونه حرکت های آشکار اجرام سماوی تنها برای کسی دریافتنی است که با حرکتها واقعی این اجرام، که به حواس دریافتنی نیستند، آشنا باشد. (سرمایه ج ۱، دریافتنی نیستند، آشنا باشد. (سرمایه ج ۱)

«سرمایه» عام» به صورت سرمایههای متعدد رقیب پدیدار میشود، ولی این سرمایههای متعدد رقیب تمایزی میان سرمایهها را طبق ترکیب، ارزشهای اضافی تولیدشده شان و مانند آن پیشفرض میگیرند؛ و چنین تمایزی که بر پایهی رقابت سازمان مییابد، سهم سود هر سرمایه را در کل ارزش اضافی تولیدشده از طرف همهی آنها معین میکند. (→ ارزش اضافی و مود؛ و قیمت تولید و مسئلهی تبدیل). چنین مینماید که سرمایه، در این شکل سود، چنین مینماید که سرمایه، در این شکل سود، وارسی این نکته نیاز دارد که سرمایه چهگونه ارزش اضافی را پدید میآورد، چهگونه سرمایه عبارت از فرایندی است که پیوسته شکلهای متضاد پول و فرایندی است که پیوسته شکلهای متضاد پول و اجتماعی است که به چیزها چسبیده و پیوسته است.

فقط تحلیل «سرمایهی عام» است که تحلیل خصلت طبقاتی جامعهی بورژوایی را امکانپذیر میسازد؛ فقط پس از تحلیل این نکته که سرمایه چهگونه کار اضافی طبقهی کارگر را به صورت ارزش به تصاحب درمیآورد میتوان معین کرد که چهگونه و از چه رو نمودهای رقابت این توهمها را پدید میآورد که چنین نیست. بدینسان، تحلیل «سرمایه بهطورعام» میبایست مقدم بر تحلیل «سرمایههای متعدد»، تحلیل ذات سرمایه جلوتر از تحلیل شکلهای نمود آن، تحلیل خردش در تولید پیش از تحلیل تحقیق ارزش در گردش باشد.

در فرایند تولید، درون دادهای خریداری شده نقشهای متفاوتی ایفا می کنند. نخست، وسایل تولید را در نظر بگیرید. مواد خام کاملاً به مصرف میرسند، و از ایس رو شکلی را از دست میدهند که به هیأت آن وارد فرایند کار شدهاند؛ همین نکته در مورد ابزارهای کار نیز صدق میکند (گرچه این امر ممکن است مقتضی دورهای تولید متعدد باشد). حاصل ارزش مصرفی تازهیی است که فرآورده باشد؛ کار ارزشهای میصرفی یک قسم را به ارزشهای مصرفی قسم دیگیر مبیدل می کند. حال، ارزش فقط می تواند در ارزش مصرفی وجود داشته باشد ـ اگر چیـزی ارزش مـصرفیاش را از دست بدهد، ارزشاش را از دست میدهد. ولی از أنجاكه فرايند توليد همانا فرايند دكرديسي ارزشهای مصرفی است، پس همچنان که ارزشهای مصرفی وسایل تولید به مصرف میرسند، ارزششان به فرأورده انتقال مىيابد. بدينسان، ارزش وسايل تولید در فرآورده حفظ می شود، یعنی به صورت انتقال ارزش که کار واسطهی آن است، و در خصلت سودمند یا مشخص ویژهی خود، کار از سنخی خاص به شمار می آید. ولی وسایل تولید فقط یکی از عناصر سرمایهی تولیدی اند؛ مارکس «سرمایهی ثابت» را آن قسمت از سرمایهی پیشریخته تعریف میکند که به وسایل تولیدی مبدل می شود و در فراینید تولید دستخوش هیچگونه تغییر ارزش کمی نمی شود.

دوم، کار را در نظر بگیرید؛ هر حرکت کار کالاأفرین نه تنها کار از یک قسم سودمند ویژه است؛ بلکه هم چنین مصرف نیروی کار انسانی به صورت مجرد، صرف کار بهطورعام، یا صرف کار مجرد است. همسین جنبه است که به وسایل تولید، ارزش تازه میافزاید. همان گونه که کار مشخص و کار مجرد دو فعالیت متفاوت به شمار نمی آیند بلکه یک فعالیت اند که در جنبه های گوناگون آن در نظر گرفتیه می شوند، به همینسان حفظ و نگاهداری ارزش مواد کار و افیزودن ارزش تازهیی به این ارزش، پیآمندهای دو فعالیت متفاوت نیستند. همین حرکت افرودن ارزش تازه هم چنین ارزش وسایل تولید را انتقال می دهد، ولی تمایز را فقط می توان برحسب سرشت دوگانه ی کار دریافت. از اینجاست که مارکس «سرمایهی متغیر» را آن قسمت از سرمایهی پیشریخته تعریف می کند که به نیروی کار مبدل میشود، و ایس که، نخست، معادل ارزش خود را بازتولید میکنید، و دوم ارزشی افزون بر معادل خود، یعنی ارزشی اضافی، تولید مىكند كه بنا بر شرايط تفاوت مىپذيرد.

بدینسان عناصر سرمایه از هم متمایز می شوند: نخست با توجه به فرایند کار مطابق ایس که آیا ایس عاملها عاملهای عینی اند (وسایل تولید) یا عاملهای ذهنسی (نیسروی کار) و دوم با توجه به فرایند قیمت گذاری مطابق این که آیا آنها سرمایهی ثابت یا سرمایهی متغیراند. تمایز میان سرمایهی ثابت و متغیر ویژهی کار مارکس است؛ این تمایز همچنین برای درک و فهم او از شیوهی تولیند سرمایهداری اهمیت محبوری دارد. همین کنه او این مفهوم را پروراند توانست از آن بهره گیرد تا تحلیل اقتصاددانان پیشین را از سرمایه به انتقاد بگیرد، اقتصاددانانی که به کار گرفتن تمایز گوناگون میان سرمایهی «ثابت» و سرمایهی «در گردش» را خوشتر داشتند. این مقولهها با توجه به دورهی زمانی انتخابی (برای نمونه، یک سال) به کار گرفته می شوند، و عناصر سرمایه مطابق این امر در نظر گرفته می شوند که آیا ایس

عناصر در این دوره ی زمانی تماماً به مصرف می رسند (سرمایه ی در گردش ــ یعنی معمولاً نیروی کار و مواد خام)، یا آیا این عناصر فقط جزئاً در ایس دوره به مصرف می رسند، و فقط قسمتی از ارزش خود را در فرآورده مستهلک می کنند (سرمایه ی ثابت ــ یعنی معمولاً ماشین آلات و ساختمانها). مارکس به آن شیوه یی که این تمایز را با این درجه از اهمیت به کار می گرفت، نگاهی به شدت انتقادی داشت. در وهله ی نخست این تمایز فقط در مورد یک شکل از سرمایه، یعنی سرمایه ی تولیدی، به کار بسته می شود؛ و کالا و سرمایه ی پولی نادیده گرفته می شوند. و در وهله ی دوم:

در اینجا یگانه تمایز این است که آیا انتقال ارزش، و از ایسنرو جسای گزینسی ارزش، خرده خرده و به تندریج پنیش می رود یا به یکباره بدین سان تمامی تمایز مهم میان سرمایهی متغیر و ثابت و همراه با آن کل راز شکل گیسری ارزش اضافی و راز تولیسد سرمایه داری از میان می رود، به این معنا که اوضاع واحوالی که ارزشهای معین و چیزهای نمایندهی آنها را مبدل به سرمایه می کند ناپدید میشود. اجزای سازندهی سرمایه فقط بر پایهی شیوهی گردش از یک دیگر متمایز مسى شوند (و گردش كالاها البته فقط با ارزشهای تاکنون موجود و معین سروکار دارد)... بدینسان می توانیم بفهمیم که چرا اقتصاد سیاسی بورژوایی از روی غریزه به خُلط مقولههای «سرمایهی ثابت و سرمایهی در گردش» یا مقولههای «سیرمایهی ثابت و متغیر» از جانب اَدَم اسمیث مسی چسبد و از نسلی به نسل دیگر به نحوغیرانتقادی آن را واگو می کند. دیگر به هیچروی میان قسمتی از سرمایه که صرف دستمزدها می شود و قسمتی از سرمایه که صرف موادخام میشود تمایزی گذاشته نمی شود، و اولی را از

سرمایهی ثابت فقط بهطورصوری برحسب این امر متمایز میسازد که آیا خردهخرده به گردش درآمده است یا به یمکباره از طریق فرآورده. بدینسان، شالودهی درک حرکت واقعی تولید سرمایهداری، و از این رو استثمار سرمایهداری به یک ضربه به هم میریزد. بر پایهی این دیدگاه همهی آنچه لازم میآید پدیدارشدن دوبارهی ارزشِ پیشریخته است. (سرمایه ج ۲، ف ۱۱).

این یکی از مهم ترین مرحله های بستواره گی افتیشیسم است که بر پایه ی آن خصلت اجتماعی به چسبیده به چیزها از طریق فرایند تولید اجتماعی به خصلتی طبیعی مبدل می شود که در تملک سرشت مادی این چیزها است. برداشت مبارکس از سرمایه و تقسیم آن به اجزای سازنده ی سرمایه ی ثابت و متغیر برای پرده برگرفتن از این وارونگی واقعی اهمیت محوری دارد. این برداشت، شالوده یمی تحلیلی برای بحث او در باب تولید ارزشِ اضافی، در باب قسمتی از ارزشِ اضافی که از نو سرمایه گذاری یا سرمایه یی می شود و به طور کلی بحث درباره ی قوانین حرکت تولید سرمایه داری فراهم می آورد. (به انباشت).

خلاصه، سرمایه یک رابطه ی اجتماعی زور آور است؛ این رابطه به چیزها، اعم از کالا یا پول، مسی چسبد، و به شکل پول دربرگیرنده ی کار اضافی پرداختنشده ی انباشته ی گذشته است که طبقه ی سرمایه دار اکنون آن را به تصاحب درمی آورد. بدین گونیه، سرمایه رابطه ی مسلط بر جامعه سرمایه داری است.

سايمن مون

# سرمایه / کاپیتال

# (داس کاپیتال Capital/das Kapital)

سرمایه بزرگترین اثر مارکس است که دربردارنده ی بالیده ترین میبوه های پرژوهش های علمی اوست. سرمایه بیش تر به عنوان اثری سه جلدی شهرت دارد. جلد نخست در ۱۸۶۷ در آلمان منتشر شد؛ جلد دوم

را انگلس در ۱۸۸۵، دو سال پس از مسرگ مسارکس، منتشر ساخت؛ و جلد سبوم، بیا ویبرایش انگلیس، در ۱۸۹۴ انتیشار یافت. اما سیرمایه درواقیع کتابی چهارجلدی است، چرا که مارکس اثری را که دربارهی تاریخ نظریهی اقتصادی به قلم آورد و نخیستین بیار کانوتیسکی آن را در فاصلهی سیالهای منتشر کرد، بخش چهارم این کل میشمرد.

در سرمایه در پس پشت مشهورترین گزارههای مارکس استدلالی را می پابیم؛ از جمله ی این گزاره ها این اندیشه است که تولید است (و نه تجارت و بازرگانی) که در بُن پیشرفت و تباهی سرمایهداری جای دارد؛ ایس که سرمایه داری نخستین نظام در سراسر تاریخ است که بر پایهی دگرگونیهای انقلابی مداوم در روابط اقتصادی استوار است؛ ایس که سرمایه داری به ارتش ذخیره یی از بی کاران نیاز دارد؛ این که سرمایه داری به سوی قیدرت اقتیصادی تمرکزیافت، در انحسصارات گسرایش دارد؛ ایسنکه بحرانهای اقتصادی از سرمایه داری جدایی ناپذیراند. مارکس در سراسر سرمایه نشان میدهد که توسعهی سرمایهداری، در راستای این خطوط، چهگونه بر پایهی همستیزی میان کار و سرمایه استوار است. ایجاد و توسعه (و تمایز) طبقه ی کارگر و طبقه ی سرمایه دار، دست کم از دیدگاه نقش اقتصادی شان، داستان این کتاب است.

سرمایه نمودار کاربُرد علیم تاریخ پخته و پرورده ی مسارکس («ماتریالیسسم تساریخی») در تحلیسل سرمایه درای است، هرچند که ایس تحلیسل بیش تبر محدود به بُعد اقتصادی است. از میان بسیاری از مسایلی که مارکس خواننده را به طورضمنی بنا آن ها رویاروی می کند، چهار مسئله مضمونی مداوم فراهم می آورند که با کیل پیوند دارد: اقتصاد سرمایه داری چهگونه خود را باز تولید می کند؟ اقتصاد سرمایه داری به گونه از دل جامعهای پیشاسرمایه داری سر برمی آورد؟ پویایی درونی توسعه، گسترش و تباهی آن

چه گونه است؟ و نمودهای ظاهری سرمایه داری چه گونه با روابط و نیروهای زیرین و بنیادین تفاوت دارد و آنها را پنهان می سازد؟

این مسایل هم به تحلیل انتزاعی و هم بحث در باب تجربهی تاریخی شگرف زایش، عملکرد و رشید سسرمایه داری نیاز دارد، و ایسن دو امسر با قسدرتی خارق العاده در کتاب سرمایه درهم آمیختهاند. در نظر بسیاری از خوانندگان پارهگفتارهای تاریخی نیرومند، دقیق و موشکافانه یی که به توصیف حصار کشی ها و زایش خشونتبار سرمایهداری در بریتانیا، مبارزههای بعدی کارفرمایان سرمایهدار بر سر مسئلهی «قوانین کارخانههای انگلستان» یا شرایط زندگی در کارگاه و بیرون از آن می پردازد، جوهر سرمایه به شمار می آید. صحت تجربی آنها مورد تصدیق است، شور و جبوش بنیادی مارکس پایسهی توجیه دقیق او را بیه دادهها سست نمی کند و تقریباً به نظر می آید که رویدادها خود سخن میگویند تا از سرشت سیرمایهداری پیرده برگیرند. اما درواقع رویدادها خود نمی توانند سخن بگویند، و قدرت توصیف مارکس در کاربست شیوه یی است که او به صدد آن ایس رویدادها را به قوانین سرمایه داری پیوند می دهد، قوانینی که در تحلیل انتزاعی او از مقولههای اقتصادی آشکار میشود.

خواندن ایس تحلیل بهرهگیری مارکس را از روش دیالکتیکیاش در جریان کار نشان میدهد. مارکس در گروندریسه، که حکم پیشنویس کار او را دارد، طرحی اجمالی از جنبه یی کلیدی از روش خود به دست میدهد؛ در آنجا می گوید که برای فهم سرمایه داری می بایست به تحلیل ساده ترین و انتزاعی ترین مقوله های آن بپردازیم و، از رابطه های دوسویه و تضادهاشان، مقوله های بیشازپیش دوسویه و تضادهاشان، مقوله های روزمره تطبیق پیچیده یی بسازیم که با پدیده های روزمره تطبیق کنند. کتاب سرمایه بر پایه ی این اصل نوشته شد. از میان بسیاری از نمونه هایی که ایس روش را در بر دارد، روش ترین نمونه این واقعیت است که سرمایه با تحلیلی بسیار انتزاعی از مفهوم ساده ی «کالا» آغاز با تحلیلی بسیار انتزاعی از مفهوم ساده ی «کالا» آغاز

میشود و بر این پایه گامبهگام تحلیلهایی از پدیدههای پیچیده یی چون پول، سرمایه، ارتش ذخیرهی بی کاران، گردش، بازتولید، نظام اعتباری، بحرانها، و ظهور سرمایهی انحصاری بنا می کند؛ برای نمونه، خصیصههای پول از رابطهی متناقض ارزش مصرفی و ارزش مبادلهیی در کالاها سرچشمه می گیرد.

شیوه یی که مارکس بر پایهی آن این موضوع پژوهش را میان سه جلد نخست کتاب سرمایه تقسیم می کند، هم چنان که از یک سطح از انتزاع به سطح دیگر پیش میرود، شاخصی بسیار روشن از ساختار تحلیل او نیز به دست می دهد. نخست، تحلیلی انتقادی از «تولید سرمایه داری» بر حسب سرمایهی عام است و در آن مارکس راز خصیصهی ذاتی تمامی شکلهای سرمایه، یعنی خودگستری را آشکار میسازد. او نشان میدهد که گسترش سرمایه بر پایهی ایجاد و تصاحب ارزش اضافی استوار است که از تسلط سرمایه بر فرایند تولید به دست می آید. این تحلیل شالوده یی پی ریزی می کنید برای تحلیل جلید دوم از «فراینید گردش سرمایه»، و باز بر پایهی سرمایهی عام. و در جلد سوم، همچنان که سرمایهی عام به سرمایههای متعدد تبديل مىشود، واقعيت ذاتى اما پيچيده تىر رقابت میان ـ سرمایه داری مورد تحلیل قرار می گیرد. در این جلد افزون بر عملکرد پویای نیروهای بازار جاری و روزمره در تولید، و عملیات نظام اعتباری، نیز تبدیل ارزش اضافی به سود، بهره و اجارهبها توضیح داده مىشود.

غرض از این روند تحلیل سرمایه در سطوح پیاپی انتزاع این است که مقولههای اقتصادی خود پیوسته دگرگونی می پذیرند. همانگونه که مفهوم ارزش اضافی که در تحلیل سرمایهی عام بسه تصاحب درمی آید به شکلهایی چون سود در بافت سرمایههای متعدد مبدل می شود، به همانسان مفهوم ارزش در جلد نخست با قیمت تولید، ارزشهای بازار و قیمتهای بازار در جلد سوم پیوند

می یابد. تبدیل ارزش به قیمتهای تولید (و تبدیل ارزشِ اضافی به سود)، به عنوان «مسئلهی تبدیل» جایگاهی محوری در بحثهای مارکس در باب اقتصاد از هنگام انتشار سرمایه داشته است. منتقدان مارکس مدعی شدهاند که کاستیهای منطقی موجود در تبدیل، بنیادهای علم اقتصاد او را نابود می کند، حال آن که مدافعان به راههای گوناگون استدلال کردهاند که تبدیل را فقط می توان در بافت روش دیالکتیکی مارکس دریافت. (نیز به ارزش و قیمت، ارزش اضافی و سود، منتقدان مارکسیسم)

این بحث و جدلها بر سر ساختار درونی کتاب سرمایه نباید این واقعیت را از نظر پوشیده دارد که سرمایه متنی بسیار باز است. نه تنها برهان منطقی آن با تجربهی واقعی سرمایهداری از طریق روایت اجتماعی معاصر و تاریخی مارکس پیونند دارد بلکه، افزون بر آن، استدلالهای نظری آن نینز ناکامل و مهیای کمال اند. برای نمونه، گزارههای مشهور در باب گرایش نزولی نرخ سود و علتهای بحرانهای اقتصادی به شیوهی پراکنده و ناکاملی عرضه شدهانند که بیش تر به کار و تحقیق افزون تر فرا میخوانند تا فروبستن باب تحقیق.

بعد دیگر گشودگی این کتاب این است که چهار جلد موجود سرمایه هرگز به این نیّت طراحی نشده بود که به صورت کیل کیار میارکس دربیاره ی علیم اقتصاد سرمایه داری درآید. طرح اجمالی میارکس در ۱۸۵۷ برای این اثر بزرگ آن را شش مجلد در نظر میگرفت و قرار بر این بود که سه مجلد واپسین به مسئله ی دولت، تجارت خارجی و بازار جهانی بپردازد. میواد و مطالبی که او در ۱۸۵۷ بیرای سیه کتیاب نخست در نظر گرفتیه بیود، به شکلی متفاوت، در سیه مجلد نظر گرفتیه بیود، به شکلی متفاوت، در سیه مجلد نخست سرمایه، آنگونیه کیه آن را مییشناسیم، گنجانده شد، اما میارکس هرگز طرح خود را بیرای کارهایی درباره ی دولت، تجارت خارجی و بازار جهانی به انجام نرساند، هرچند که به نظر میرسد آنها را کنار هم نگذاشت. بنیابراین، کیار بعیدی در بیاب این

ویژگیهای محبوری سرمایه داری بیسیار فراتسر از اظهار نظرهای خود مارکس انجام پذیرفته است.

بههمینسان، پیوندهای میان روابط اقتصادی و روابط فرهنگی، سیاسی و اجتماعی در کتاب سرمایه گشوده ماند. بنابراین، تحلیل این کتاب از جایگاه اقتصادی طبقات و دگرگونیهای این جایگاه، آغازگاهی شد برای آن دسته تحلیلهای طبقاتی که به جای آن که بکوشند طبقات را در روزمرگیهای اقتصادیشان محصور کنند، آگاهی طبقاتی و سیاست طبقاتی را درهم ادغام کردند. (← زیربنا و روبنا؛ طبقه).

جایگاه کتاب سرمایه در کل کار مارکس محل مناقشه است. بسیاری بر ریشههای آن در کار دورهی آغازین او و تکامل مبداوم دغدغه های اساسیاً هگلی چیون دیالکتیک هگل و برداشتهای آغازین مارکس از بیگانگی تأکید دارند. ولی دیگران کتاب سرمایه را نقطهی اوج پیکرهی یکسر متفاوت کار پخته و بالیدهی او میشمارند. بهترین نمایندهی دستهی اخیر راسدالسکی است که تحلیلاش از ریشههای کتاب سرمایه در گروندریسه نقش مفهومهایی را که مارکس در پژوهش خود در کار هگل بسط و گسترش داد، روشن میسازد. شاخص ترین شرح بدیل تز «مارکس بالیده و پخته»، شرح آلتوسر و همکاران اوست که بسر آناند که کتاب سرمایه فرآوردهی غایی «گسست معرفت شناختی» مینان کار دورهی أغنازین و کار دورهی پسین اوست. نزد آنها، کتاب س*رمایه* روابط اجتماعی سرمایهداری را به صورت روابط درون و میان ساختارها عرضه میکنند، بنی آنکه افراد ینا طبقات هیچگونه نقشی به عنوان فاعلان تاریخ داشته باشند. (نیز  $\rightarrow$  هگل و مسارکس؛ مساختار گرایی؛ گروندریسه)

در نظر خود مارکس، نوشتن کتاب سرمایه بخش مهم و خطیسری از کار او در یاریدادن به پرولتاریا در به انجامرساندن وظیفه ی خود به عنوان گورکن سرمایه داری به شمار می آمد، و هم از نظر او و هم انگلس کارشان بر سر کتاب سرمایه از کوشش هاشان

برای برپاساختن «نجمین بینالمللی کارگران» و احرزاب کشوری کارگران جداییناپدذیر بود (به بینالمللها). گرچه اکنون در کتاب سرمایه اغلیب به چشم میتن داندشگاهی مورد بازبینی و گزینش روشینفکران یا منبعی از جزمیات برای مبلغان رژیمهای سابقاً کمونیستی مینگرند، بیشترین قدرت کتاب سرمایه در این است که به مدت بیش از یک سده نسلها نسل کارگران پیشگام در پیکار برای سوسیالیسم آن را خواندهاند و در آن ژرفاندیسی و تأمل کردهاند. شک نیست که این کتاب همچنین در آینده نیز از چنین نفوذ و تأثیری برخوردار خواهد بود. برای آگاهی افزون تر الم ۱۹۲۰ راسدالسکی. آر ۱۹۲۸ (۱۹۷۷).

لارنس هريس

## سرمایهداری (capitalism)

این اصطلاح نشانگر شیوه ی تولیدی است که در آن سرمایه به شکلهای گوناگون آن وسیله ی اصلی تولید به شمار میآید. سرمایه می تواند شکل پول یا اعتبار برای خریدن نیروی کار و مواد تولید؛ ماشین آلات مادی (سرمایه به معنای محدود کلمه)؛ یا شکل ذخیره ی اجناس تمامشده یا کار درحال پیشرفت را به خود بگیرد. اما به هر شکل که باشد، مالکیت خصوصی سرمایه در دستان یک طبقه است خصوصی سرمایه در دستان یک طبقه است خصوصی سرمایه داران به استثنای توده ی مردم که خصیصه ی محوری سرمایهداری به عنوان شیوه ی تولید به شمار می آید.

چنان که تاونی و داب یادآور شدهاند، مکتبهای اقتصصادی غیرمارکسیستی بهنسدرت واژه ی «سرمایهداری» را به کار بردهاند. اما این واژه حتا در نوشتههای مارکسیستی نیز ورودی دیرهنگام داشت. مارکس صفت «سرمایهدارانه» را به کار می برد یا از «سرمایهداران» سخن می گوید، ولی نه در بیانیه ی حزب کمونیست و نه در سرمایه ج ۱، سرمایهداری را به عنوان اسم به کار نمی برد. تنها در ۱۸۷۷ در

مکاتبه با پیروان روسی خود، در بحثی از مسئله ی گذار روسیه به سرمایه داری، این واژه را به کار میبرد. این اکراه از به کارگرفتن این واژه می تواند به دلیل نوبودن نسبی آن در روزگار مارکس باشد. فرهنگ انگلیسی آکسفورد قدمت نخستین کاربرد این واژه را (از جانب تکری) به ۱۸۵۴ می رساند.

پسوند «داری» <= ایسم> را میتوان برای دلالت بـر مرحله یی از تاریخ (خودکامگی = Abolutism)، یک جنبش (ژاکوبنیسم = Jacobinism)، نظیامی از اندیشهها (هزارهباوری = millenarianism) یا آمیزهیی از اینها به کار برد. بدینسان، سوسیالیسم هم یک شیوهی تولید (مرحله یعی از تاریخ) و هم نظامی از اندیشهها است. گرچه واژهی سرمایهداری بهندرت بـر نظامی از اندیشهها دلالت میکنید، شیوهی تولیدی معیّنی را ترویج و تبلیغ می کند. سرمایه داری فقط نمودار مرحلهیی از تاریخ است. اما این کاربرد محبدود به این مفهوم روشنی نمی بخشد. به عنوان مرحله یمی از تاریخ، خطوط مرزی سرمایهداری همواره محل بحث و مناقشه بوده است، و خاستگاههای آن، برای آن که با نظریههای خاصی در باب منشأ و مبدأ آن سازگار درآید، یا به دوردستهای تاریخ به واپس برده شده یا بسیار به پیش کشیده شده است؛ و بهویـژه در سالیان اخیبر دورهبندی سیرمایهداری نیبز محل مناقشههای داغ بوده است. همچنین کوششهایی به کار میرود تا با افنزودن صفتهای پسوندی چون سرمایهداری انحصاری؛ سیرمایهداری انحیصاری **دولتی** دامنهی این مفهوم را گسترش بخشند. (نیز → دورهبندی سرمایهداری).

بحث و جدلهای مربوط به خاستگاه و دورهبندی سرمایه داری از گرایش به تأکید بر یکی از ویژگیهای متعددی ناشی میشود که میتوان گفت خصیصهی این شیوه را توصیف میکنند، و از این رو سودمند است که در این جا این ویژگیها را فهرست کنیم. میتوان گفت سرمایه داری به عنوان شیوه ی تولید با این ویژگیها مشخص میشود:

الف) تولید برای فروش به جای مصرف شخصی از طرف تولیدکنندگان بیشمار؛ این شیوه نقطهی مقابل تولید کالایی ساده است.

ب) وجود بازاری که در آن نیسروی گسار خریده و فروخته می شود، شیوهی مبادله عبارت است از دستمزد پولی در قبال یک دورهی زمانی (نرخ زمانی) یا در قبال یک کار خاص (نرخ کارمزدی): وجود یک بازار با رابطهی قراردادی ضمنی که در تقابل با مرحلهی پیشین بردهداری یا سرفداری است.

ج) وساطت مسلط اگرچه نه تام و کلی مبادله از طریق کاربرد پول. هنگامی که سرمایه شکل پـول بـه خود میگیرد برای دارنده ی خـود امکـان بـیش تـرین انعطاف پذیری را برای به کارگیری دوبـاره ی آن فـراهم می آورد. این جنبه همچنین نقشی فراگیر و سراسـری به بانکها و واسطههای مالی محول میکند. معامله ی پایاپای خالص صورت آرمانی شده یی در برابـر کـاربرد پول است، ولی دامنه ی وقوع واقعی معامله ی پایاپای خالص محدود است. این تقابل را باید بـا مرحلـههای پیـشین برقـرار سـاخت کـه در آن، کـاربرد محـدود مسکوکات معمول بود، حال آنکه امکان ابزارهای وام مسکوکات معمول بود، حال آنکه امکان ابزارهای وام مصرفی پرداختی بـه اشـرافیت از جانب سـرمایه ی تجاری؛ مرمایه ی تجاری؛ مرمایه ی تجاری؛ مرمایه ی تجاری؛ مرمایه ی تجاری؛

د) سرمایه دار یا کارگزار اجرایی و مدیریتی او فرایند تولید (کار) را در نظارت و تسلط دارد. این نظارت و تسلط نه فقط بر استخدام و اخراج کارگران بلکه همچنین بر گزینش تکنیکها، ترکیب تولید، محیط کار و تمیه داتی برای فروش محصول تولید شده نیز دلالت دارد؛ در این جا تقابل با نظام تولید خانگی یا با شکلهای مدرن بدیل طرف دار سوسیالیسم مانند تعاونی، مؤسسه ی مبتنی بر مدیریت کارگری، مؤسسه های مبتنی بر مالکیت کارگری و / یا مبتنی بر مالکیت دولتی است.

هـ) نظارت و تسلط بر تصمیمهای مالی: استفادهی

عمومی از پول و اعتبار، استفاده از منابع دیگرکسان را برای تأمین مالی انباشت آسان میسازد. در سرمایه داری، این امر حاکی از قندرت کارفرمای سرمایه دار برای قرض بالا آوردن، به کار انداختن سهام یا به گروگذاشتن ساختمانهای کارخانه بـرای گـرفتن وام است. کارگران از تصمیم برکناراند ولی از محاسبهی غلط سرمایهدار، برای نمونه قصوری که به ورشكستگي ميانجامد، لطمه ميبينند. بااينهمه سرمایه دار باید بر سر تسلط و نظارت با وام دهنده و ا سهام داران کشمکش کند. برخی نویسندگان (برای نمونه برل و مینز ۱۹۳۲) سهام گسترده، و همراه با أن انفعال سهامداران را نشانهی مرحلهی تازهیی شمردهاند که حاکی از جدایی میان مالکیت و نظارت است ( $\rightarrow$  شرکت سهامی عام)، و دیگری (در اکر ۱۹۷۶) مالکیت سهام از طریق وجوه بازنشستگی را که به حال کارگرانی سودمند است که در طرحهای بازنشستگی شرکت می کنند سوسیالیسم شمرده است. این اعلانهای مبنی بر سپریشدن سرمایهداری به این نیّت طرح میشوند که میخواهند بگویند که عنصر تعیین کننده نظارت است، خواه با مالکیت همراه باشد و خواه نباشد. در اینجا تقابل با نظارت مالی مرکزی از طریق یک مرجع برنامه ریز در سوسياليسم است.

و) رقابت میان سرمایه ها: نظارت سرمایه داران منفرد را بر فرایند کار و ساختار مالی عملیات دایمی آن در محیط رقابت با دیگر سرمایه ها، خواه همان کالا را تولید کنند یا جای گزینی نزدیک به آن را، یا آن که اصلاً برای بازارها یا وامهای دیگر بجنگند، اصلاح و تعدیل می کنند. رقابت فزاینده به صورت یک قانون ارزشِ غیرشخصی عمل می کند که سرمایه دار را بر آن می دارد که تکنیکها و اعمال تازه یی اختیار کند که از هزینه ها می کاهد، و به انباشت بپردازد تا خرید ماشین آلات اصلاح شده را میسر سازد. این انقلاب ماشین آلات اصلاح شده را میسر سازد. این انقلاب دایم در ارزش یکی از ویژگی های مهم پویایی سرمایه داری است. رقابت را باید به معنای گسترده سرمایه داری است. رقابت را باید به معنای گسترده

تفسیر کرد، و نه از نگاه محدود اقتصاد نوکلاسیک به عنوان رقابت کامل، که محتمل تر است در اقتصاد کالایی سادہ روی دھد رقابت است کے گرایش ہے سمت تمرکز سرمایه در مؤسسههای بزرگ را تقویت میکند. برای خنثی کردن رقابت است که انحصارات و کارتلها سر برمی آورند. انقلاب دایم در فناوری شکلهای تازهیی جون مؤسسهی جندمحصولی یا حتا مؤسسهی چندملیتی را تحمیل میکند. بااینهمه، این شکل های متعدد و گوناگون رقابت را از میان برنمی دارد، بلکه فقط شکلی را حک و اصلاح می کنید که مؤسسه در قالب آن با رقابت رویاروی می شود. برخی نویسندگان (برای نمونه گلبریث ۱۹۶۷) بر آناند که شرکت بزرگ مدرن میتواند تصمیم بگیرد خود را از بازار برکنار نگه دارد، ولی تجربهی اخیر در صنایع خودروسازی و فولاد آمریکا در برابر رقابت بین المللی حاکی از محدودیتهای چنین دیدگاهی است.

خاستگاههای سرمایه داری را به شکلهای گوناگون تا رشد و گسترش سرمایهی تجاری و تجارت خارجی یا تا گسترش معاملات پولی در فئودالیسم از طریق مبادلهی اجاره و خدمات فئودالی پی گرفتهاند. این مباحثه با گذار از فئوداليسم به سرمايهداري سروکار دارد و عمدتاً مربوط به اروپای غربی است که سرمایه داری نخستین بار در آنجا سر برآورد. صرفنظسر از دلایسل مربوط به خاستگاههای سرمایه داری، دوره یی حدوداً از سده ی پانزدهم تا سدهی هجدهم عموماً به عنوان مرحلهی سیرمایهی تجاری سرمایه داری پذیرفته میشود. تجارت خارجی و استعمار که مجری آن انحصارات دارای مجوز ویژهی دولتی اند در این مرحله از سرمایه داری در هلند، اسپانیا، پرتغال، انگلستان و فرانسه نقشی محوری بازی میکنند. تجارت دریایی به دلیل اختراع کشتیهای تندرو ارزانتر از تجارت زمینی میشود، و مناطق تا آن هنگام (از جانب اروپا) کشفناشده با تجارتی پیوند می یابند که متضمن تجارت برده، فلزات گرانبها و فرآوردههای ساده است.

مرحلهی صنعتی با غلیان ماشین آلات متکی به نیرو حى بخار> موسوم به «انقلاب صنعتى» أغاز مىشود. دامنیهی ایس انقبلاب کیه در انگلیستان از صنعت نخریسی آغاز شد به سراسر صنایع گوناگون نیز كشيده شد، عمدتاً به استفاده از ماشين بخار عموميت بخشید و پهندی آن را به کشورهای گوناگون اروپای غربی و آمریکای شمالی نیز گسترش بخشید. این مرحله شاهد رشد موازی علم اقتىصاد سیاسى و ایدئولوژی آزادگذاری نیز هست. این مرحله حاکی از مبارزهیی برای کاستن یا امحای نقش دولت در تسلط و نظارت بر بازار کار، تجارت خارجی و تجارت داخلی است، و نظریههای آدم اسمیث و ریکاردو در این نبرد به صورت سلاحهای نیرومند درمی آیند (← اقتصاد عامیانه). دست کم در انگلستان نبرد ایدتولوژیک برای آزادگذاری با الغای «قوانین غلّه»، پایان «قانون بانکداری»، و لغو «قوانین دریانوردی» در دههی ۱۸۴۰ به پیروزی رسید. اصلاحات مربوط بـه «قـانون فقرا»، در توافق با آموزههای آزادگذاری، به حمایت دولتی از فقیران و تنگ دستان توجیه عقلانی بخشید. نقش دولت در سرمایه داری، گرچه در ایدئولوژی آزادگذاری به حداقل رسید و در تجربهی انگلستان چندان زیاد نبود، ولی در توسعهی بعدی شیوهی سبرمایه داری در فرانیسه، آلمیان، ایتالیا و روسیه همچنان اساسی باقی ماند. یگانه مورد دیگری که با تجربهى انگلستان مشابهت دارد ایالات متحد آمریکا است.

بااینهمه، گرایشی در پی آن است که این مرحله ی میانین سرمایهداری را تا حدودی مرحله یی طبیعی قلمداد کند، یعنی مرحله ی سرمایهداری صنعتی در دوره ی رشد شتابناک و پیشرفت فنی، مرکب از مؤسسه های کوچک دارای مالکیتهای فردی با کمترین مشارکت دولتی و رقابت گسترده. بنابراین بر مرحله های بعدی برچسب سرمایهداری انحصاری، سیرمایهی مالیه و مانند آن خورد. گفتهاند که پیشینهی مرحله ی سرمایهداری

انحصاری (مالی) به حدود آغاز این سده به هنگامی مىرسد كه با وقنوع انقبلاب صنعتى دوم فرايندهاى صنعتی کلان میسر شد. تا جایی که هریک از ویژگیهایی که در بالا فهرست شد خصیصهیی بنیادی به شمار آید، نویسندگان گوناگون مرگ سبرمایه داری را نویند دادهانند. ایدئولوژینستههای آزادگنذاری (فریندمن، هاینک) رشند سنوداگری و چانهزنی جمعی، و قبانون گذاری به منظور تنظیم یی آمدهای نامطلوب فعالیت اقتیصادی را نشانهی جدایی و انحراف از سرمایه داری کلاسیک گرفته اند. نویسندگان مارکسیست یهنهی فزایندهی انحصارات، یا نقسش مسلط دولت را نشانه های بیماری یا سالخوردگی سرمایه داری شمرده اند. لنین نقش دولت ملی در پاری رساندن به سیرمایه بسرای جستوجوی بازارهای خارجی را، آن هم اغلب در مستعمراتی که از لحاظ سیاسی بسر آن تسلط دارند، نشانهی مرحلهی امپریالیستی ـــ یعنی بالاترین مرحلهی سرمایه داری \_ می داند. اقتصاد دانان لیبرال (شون فیلد ۱۹۶۵، گلبریث ۱۹۶۷) نقش دولت را از لحاظ داخلی در تخفیف مسئلهی تحقق از طریق هزینههای عمومی در عصر پساکینزی نویدبخش عصر تازهیمی در سرمایهداری میدانند، و برخی از سوسیال دموکرات ها نیز همین دیدگاه را اختیار کردهاند (برای نمونه کراسلند ۱۹۵۶).

بااینهمه، در مدرنترین کشورهای سرمایهداری ویژگیهایی که در بالا برشمرده شد همچنان بازشناختنی است: مالکیت خصوصی حاکم بر ابزار تولید، استفاده از وام اعتبار برای تأمین مالی انباشت، خریدوفروش نیروی کار، نظارت و تسلط کمابیش مهارشده ی سرمایهدار بر استخدام و اخراج و گزینش تکنیکها. از لحاظ بینالمللی، اقتصادهای سرمایهداری بازتر شدهاند و نه بیرعکس، و کشورهای سرمایهداری پیشرفته با رقابت کشورهایی روبهرو هستند که پیش از این یا توسعهنیافته بودهاند یا از مدار اروپای غربی بیرون بودهاند. بیرای تمامی این

اقتصادها، سود خصوصی هم چنان انگیزه یی بزرگ برای فعالیت سرمایه گذاری و علامت و سرچشمه یمی سترگ برای ابتکار و اجرای طرحهای انباشت است.

غرض انکار این امر نیست که سرمایه داری دگرگونی و تكامل يافته است. تأثيرهاى عمده بر تكامل سرمایه داری به معنای وسیع کلمه هم فنّاورانه بوده است و هم اجتماعی. موجهای پیاپی نـوآوری و ابـداع که از ماشین بخار و مهارکردن نیروی بخار در راهآهن آغاز میشود، فولادسازی و فرآوردههای برقی، انقلاب شیمیایی که بر کشاورزی و نیز صنعت تأثیر می گذارد، کشتی های بخار و نیز ابداع های اخیر در زمینهی رادار و دستگاههای الکترونیکی، سرمایهداری را برحسب مقتضیات و نیازمندی های سرمایهی فردی، امکانات نظارت و تسلط و دامنه و گسترهی آن دیگرگون ساخته است. همزمان با آن، پیکارهای سیاسی و اجتماعی برای بسط و گسترش حقوق شهروندی، بــرای حقــوق سیاســی آزادی بیــان و تجمعات، و برای آزادی وجدان، محیط قانون گذاری و مجریه یی را دگرگون کرده است که سرمایه داری در چارچوب آن عمل میکند. البته دولت در کشورهای سرمایه داری شکلهای سیاسی متنوع و متعددی به خــود مــيگيــرد ــــ فاشيــستى، اقتــدارطلب، جمهوریخواه، دموکراتیک، سلطنتی و مانند آن \_\_\_ ولی افرایش ارتباطات و آگاهی از رویدادهای بین المللی حاکی از این است که در همه جا هستهی اصلی دموکراتیکی وجود داشته است که دولتهایی از هر رنگ را بر آن داشته است که یا با درخواستهای مردمی برای حقوق بیش تر در نظارت بر فرایند اقتصادی گردن بگذارند یا با سرکوب مؤثر به مقابله با آن برخیزند. بحثهای مارکسیستی در زمینهی دولت سرمایه داری حاکی از همین ملاحظات است (برای نمونه، میلی بند ۱۹۶۹، پولانتزاس ۱۹۷۳).

کسانی که بر فقدان نظارت کارگران بر فرایند کار به عنوان شکل تعیین کننده ی فرودستی کار نسبت به نیروهای بیرونی (← بیگانگی) تأکید دارند،

اقتصادهای کشورهای اتحاد شوروی، چین و اروپای شرقی را شکلهایی از سرمایهداری مشروط و محدود به شمار می آورند و با درنظر گرفتن فقدان مالکیت خصوصی (دست کم در فعالیتهای غیرکشاورزی) صفت «دولتیی» یا «انحصاری دولتیی» را به سرمایه داری می افزایند تا این اقتصادها را توصیف کنند. همچنین از این اصطلاح برای توصیف رشد و گسترش دخالت دولت در اقتصادهای سرمایه داری مبتنى بر مالكيت خصوصى استفادهيي بسيار آزادانه تر مــىشــود (← سسرمايهداري انحــصاري دولتــي). از این جاست که برخی نویسندگان اقتصاد ایالات متحد آمریکا را سرمایه داری انحصاری دولتی میخوانند. لنین اصطلاح سرمایه داری دولتی را برای اشاره به مرحله یی موقت در اقتصاد شوروی به کار گرفت که در آن پارهیی از بخشها در مالکیت دولت بودند ولی بر بخشهای بزرگی از اقتصاد شیوهی سرمایهداری حاکم بود. لنین سپس نمونهی آلمان را در جریان نخستین جنگ جهانی به عنوان اقتصادی دولتی ذکر میکند که دولت به عنوان تراستی واحد ادارهی آن را به دست دارد. این حالت را محدودهی فرایند تراکم و تمرکسز سسرمایه شمردهانید که مارکس آن را پیشبینی کرده بود. لنین بر تفاوت زمینه ی سیاسی روسیهی شوروی با زمینهی سیاسی آلمان تأکید داشت و از این رو سرمایه داری دولتی را در حکم پیشرفتی فراسوی مرحلهی سرمایهداری میشمرد. نویسندگان بعدی، و بهوینژه تروتسکی، آنچه را دیگران سرمایه داری دولتی مینامیدند مرحلهی تباهى زدگى سوسياليسم يا نشانهى سوسياليسمى كه هنوز به دست نیامده است میشمردند.

شیوع کمیابی و فشار مصرانه برای انباشتن در ایس جامعهها و نیز در کشورهایی از آسیا و آفریقا که بهتازگی از بند استعمار رستهاند، برخی نویسندگان را به طرح این نظر رسانده است که برای توصیف ایس مرحله از تاریخ جهان به جای سرمایهداری باید از اصطلاح صنعتی شدن بهره گرفت. برجسته ترین نماینده ی این دیدگاه دابلیو.

دابلیـو روسـتو (۱۹۶۰) اسـت کـه طرحـی در بـاب دورەبندى پیشنهاد مىكند كە بە سود مرحلههايي مبنی بر معیارهای اقتصادی چون تولید سرانه، نسبت پس انداز و مانند آن، آگاهانه از کاربرد مقولههای ماركسيسستى پرهيسز مسىكنسد. زدن برچسسب عسام سرمایه داری بر همهی جامعه ها، با یا بدون پسوندهای دولتی یا انحصاری، مشوق مفهوم نزدیکی و تلاقی جامعههای گوناگون در جهت مرحلهی عام مصرف بالا و فنّاوری پیشرفته است. غرض از این مفهوم مقابله با این دیدگاه مارکس است که سرمایهداری را مرحلهی تاریخی ویژه و گذرایی در راه رسیدن به سوسیالیسم میشمارد. گرچه طرحافکنی روستو هم از سویئ نویسندگان مارکسیست و هم نویسندگان غیرمارکسیست مورد انتقادهای فراوان قرار گرفته است، به صورت یک شعار و تكيه كلام هم جنان دوام آورده است. مسايلي كه اين دیدگاه در برابر مارکسیستها طرح میکند از ایس قبرار است: آیا سرمایه داری ثابت کرده است که مرحله یی گذرا است؟ آیا شکلهای سوسیالیستی میتوانند به موازات سرمایهداری پیش روند؟ سرشت جامعههای بساسرمایهداری چیست و راههایی که چنین جامعههایی مى توانند بر پايەى آن بە سوسياليسم دست يابنىد كىدام است؟ ( م كفار به سوسياليسم).

برای آگاهی افزون تر برل ای. و میننر، جی. جی. ۱۹۳۲؛ کراسلند، سسی، ای. آر. ۱۹۵۶؛ دراکسر پسی. ۱۹۷۶؛ کراسلند، سسی، ای. آر. ۱۹۶۷؛ هیلتون آر. ۱۹۷۶؛ میلیی بنید، آر ۱۹۶۹؛ روستو، دابلیو. دابلیو ۱۹۶۰؛ ۱۹۶۳؛ شون فیلد ای. ۱۹۶۵؛

میخناد دیسای

# سرمایهداری انحصاری

### (monopoly capitalism)

این فکر را که انحصارها صفت ممیز مرحلهی تازه یی از سرمایه داری است که در پایان سده ی نوزدهم پدیدار می شود لنین و نظریه پسردازان سرمایه ی مالی به مارکسیسم آوردند. بااین همه، اصطلاح سرمایه داری

انحصاری از کتاب باران و سویزی (۱۹۶۶) به این سو معنایی متفاوت به دست آورد که تأثیر فراوان در تجدید علاقه به نظریهی اقتصادی مارکسیستی در میانهی دههی ۱۹۶۰ داشته است. این کتاب پــارهیــی اندیشهها را که این دو نویسنده در کار پیشین خود طرح کرده بودند (سویزی ۱۹۴۲، باران ۱۹۷۵) بسط و پــرورش داد و از آن پــس، برنهــادههـایاش را مجموعهی پُرباری از نوشتهها در *مانتلی ریویو* و کتابهای مهمی مانند کتاب بریورمن (۱۹۷۴) که در چارچوب این مفهنوم نوشته شندند تقویت کردنند. گرچه اثر باران و سویزی دربارهی سرمایهی انحصاری علاقه به اقتصاد مارکسیستی را، بهویـژه در آمریکـای شمالی و جنوبی، احیا کرد، در نهاد خود رویزیونیستی بود. آنها در مواجهه با آنچه سرمایهداری با ثبات و رشد یابندهی پس از جنگ به نظر میآمد، استدلال می کردنند کیه تضادهایی کیه میارکس از آن پیرده برگرفته است جای خود را به تضادهای دیگری دادهانند و سنرمایهداری روشهای تنازهینی بنرای جلوگیری از آنها ابداع کرده است. باران و سویزی استدلال میکردند که تغییر کلیدی در سازونهاد سرمایه داری عبارت بوده است از جای گزینی رقابت میان سرمایههای صنعتی با انحصارها؛ به سخن دیگر، وزن و اهمیت هر مؤسسه در بازارهایی که کالاهایشان در آنجا به فروش میرسد فزونی گرفته و دستخوش تغییر کیفی شده است. در نظر باران و سویزی این امر صفت ممینز مرحلهی سیرمایهداری انحصاری است. گرچه باران و سویزی برای توضیح علت این تحول و استوارساختن ریشهی مفهوم خود در سنت مارکسیستی بر قانون مارکس در باب تراکم و تمرکز سرمایه تکیه کردند، قضیهی متعبارفی ان اقتصاد نوکلاسیک را به کار گرفتند تا استدلال کننید که تأثیر این تحول افزایشی در سودهای انحصاری مؤسسهها به بار مي أورد.

در مفهوم سرمایه داری انحصاری که مکتب باران و سویزی به کار گرفت به سودهای شکوفای

مؤسسههای انحصاری جایگاه یک قانون بخشیده میشود که از قانون مارکس در باب *نرخ نزولی سود* فرامی گذرد و آن را نفی می کند. باران و سویزی با این استدلال که کل سودها به تقریب در حکم «مازاد اقتصادی جامعه است» «به عنوان قانون سرمایهداری انحصاری این گونه ضابطه بندی می کنند که همچنان که نظام می بالید میازاد، هیم به طورمطلق و هیم به طورنسبی، گرایش به افرایش دارد» (۱۹۶۶، ص ۷۲). آنها این جانشینی گرایش مازاد به افزایش به جای قانون نرخ نزولی سود را بیان نظری چیزهایی میشمارند که «در باب تغییر از سرمایه داری رقابتی به سرمایه داری انحصاری جنبهی بسیار بنیادی دارند». از ایس گرایش پارهیی از برجسته ترین جنبههای نظام نوین نشئت می گیرد، ولی مهم است یادآور شویم که برداشت باران و سویزی از «مازاد اقتصادی» یک سر متمایز از مفهوم مارکس از ارزش اضافی است.

مازاد اقتصادی به جای ارزش در قیمتهای بازار محاسبه میشود، و مهم تر از آن، بر داوری هنجارین دربارهی ماهیت هزینههای اجتماعاًلازم تکیه دارد. باران و سویزی بر آناند که برای جامعهٔ مازاد عبارت است از کل بازده منهای هزینههای تولید مادام که هزینههای تولید اجتماعاًلازم باشند. پارهیی از هزینههای تجاری از این مقوله کنار گذاشته میشوند به این دلیل که این هزینهها فقط به کوشش فروش مرتبطاند؛ این اقدام نه تنها دربردارندهی هزینههایی چون دستمزدهای نیروی فروش بلکه همچنین شامل هزینهی جلوههای چشمگیر هر کالا میشود که برای کارکرد اساسی آن مطلقاً لازم نیست. بدین گونه، به عنوان یک نمونه، زیبوزینت ورشوکاری و رویه دوزی پرزرق وبرق و نظر گیر اتومبیل هزینه هایی هستند که برای کارکرد اساسی آن ضروری نیستند؛ این امور را نباید جنزو هزینههای اجتماعاًلازم آورد بلکه باید آن را عنصری از مازاد شمرد. چنین تعریف اختیاری از کالا همچون چیزی که (تا حدی) دارای

ارزش مصرفی نیست، ارتباطی با مفه ومهای ارزش اضافی یا کار مولد و کار غیرمولید مارکس ندارد. سرانجام، منشأ افزایشها در مازاد اقتصادی در فراینید مبادله، و سلطهی بازار، قرار داده میشود، حال آن که ارزش اضافی مارکس بر پایهی فرایند کار و پیوند آن با فرایند قیمتگذاری استوار است.

بااینهمه، بریورمن (۱۹۷۴) توجه را معطوف به فرایند کار در سرمایه داری انحصاری می کنید. او در پیژوهش تاریخی و نظری چشم گیری ظهور «مدیریت علمی» را، که او به آغاز مرحلهی سرمایهداری انحصاری پیونندش میهدهند، وارسی میهکنند، و رینشهی دیگرگونی ها در فراینید کیار، مهیارتزدایی کیار و تغییراتی در ساختار و جایگاه شغلی و حرفهیی طبقهی کارگر را پی میگیرد که طی سالیان بسین پدیدار شده است. بااین همه، درواقع مفهوم سرمایه داری انحصاری (و عناصرش چون مازاد اقتصادی) که بـاران و سویزی پروردند، در این پژوهش اساساً به کار گرفته نمیشود. بدینسان، بهرغم پیوند بریورمن با کار باران و سویزی و بهره گیریاش از عنوان کار و سرمایهی انحصاری، پژوهش او چیرگی ملاحظات مربوط به مبادلـه را در برداشـت آن نویـسندگان از سـرمایهی انحصاری بهبود نمیبخشد.

باران و سویزی که استدلال خود را در سنتی می پرورند که ملهم از گالتسکی (۱۹۵۴) و استیندل می پرورند که ملهم از گالتسکی (۱۹۲۵) و استیندل فزاینده به رکود اقتصادی می انجامد مگر آن که خنثا گردد، زیراکه این دو نویسنده ناتوانی ذاتی برای به کارگرفتن مازاد یا به سخن دیگر، گمهمصوفی را اصل موضوع می گیرند. از این دیدگاه، وجه مشخصهی سرمایه داری انحصاری بسط و توسعهی سازو کارهایی برای جذب مازاد و لذا حفظ رشد است. از جملهی این سازوکارها است افزایش هزینه ی نظامی، صرف هزینه در کوششهای فروش عظیم و «اسراف کارانه» که با مصرف توده یی پیوند دارد، و هزینه ی دولتی فراوان. تا آن جاکه این اقلام شتاب سرمایه داری

انحصاری را پایدار نگه میدارند، امکان سرنگونی آن به دست طبقات استثمارشده در مرکز سرمایهداری انحصاری ضعیف میشود. باران و سویزی بر آناند که بذرهای سرنگونی سرمایهداری را باید در انقلابهای جهان سوم یافت، و پیشبینی میکنند که این انقلابها زادهی تیضادهایی باشند که توسعهی امپریالیسم سرمایهداری انحصاری و استخراج «مازاد امپریالیسم سرمایهداری انحصاری و استخراج «مازاد

برای آگاهی افزون تر ← باران، پل ۱۹۵۷؛ باران، پل و سویزی، پل ۱۹۶۹؛ کاؤلینگ، کیث ۱۹۷۴؛ کاؤلینگ، کیث ۱۹۸۲؛ کالتسکی، میخال ۱۹۵۴؛ استیندل، جوزف ۱۹۵۲؛ سویزی، پل ۱۹۴۲.

لارنس هريس

## سرمایهداری انحصاری دولتی (state monopoly capitalism)

سرمايه دارى انحصاري دولتني تنازه تبرين مرحلتهي سرمایه داری است که وجه ممیز آن ظهبور دولت به منزلهی قدرت اقتصادی مهمی است که مستقیماً با انباشــت ســرمایه ســروکار دارد (← دورهبنــدی مرمایهداری). در بیشتر تحلیلها از این مرحله، دولت به طریقی با یک جنزء از سرمایه، یعنبی سرمایهی انحصاری یی پیوند می یابد که بنگاه های عظیم و بلوکهای مالی بزرگ مظهر آن به شمار می آیند. وجود چنین مرحله یی، به تمایز از سرمایه داری انحصاری، محل بحث و مناقشه است، ولی این فکر براي استراتزي احبزاب كمونيست شالودهي نظري مهمی به شمار آمده است. ماهیت طبقاتی دولت سرمایه داری مدرن منوط به سرمایه داری انحصاری یی شمرده میشود که در برابر تمامی دیگر اجبزا حی سرمایه > و طبقات صف آرایی می کند به نحوی که در پیکار برای قدرت دولتی می تواند اتحادی ضدانحصاری شامل سرمایه های متوسط و کوچک، طبقهی کارگر و قشرهای میانی شکل گیرد.

مفهوم سرمایه داری انحصاری دولتی ( «استموکاپ»)

از نوشتههای شوروی و اروپای شرقی در اوایل دههای ۱۹۵۰ سرچشمه میگیرد، هرچندکه از پی میرگ استالین گرایشهای متفاوت متعددی سر برآورد ( $\rightarrow$ هارداخ و کارراس ۱۹۷۵؛ ویارث ۱۹۷۲؛ و بهویاژه پژوهش جامع جساپ ۱۹۸۲). یک گرایش بر نقش عاملیت ابزاری انحصارها تأکید دارد، که در کشمکش بر سر کسب سود در سیرمایه داری در حیال احتیضار، دولت را تابع مقاصد خود میسازند؛ حبه عبارت دیگر> امپریالیسمی که در بحران عمومی است. گرایش دوم سرمایهداری انحصاری دولتی را فرآوردهی قوانین ذاتی سرمایه به شمار می آورد: تکامل نیروهای تولیدی و تسراکم و تمرکسز سسرمایه دولتی پدیسد میآورد که تا حدودی به سبب تضاد میان روابط تولیدی و نیروهای تولیدی بیشازپیش اجتماعی شده، تاحدودی به سبب اهمیت انحصارها برای کل اقتصاد و تاحدودی به سبب نیاز انحصارها به مدیریت دولتی بر دور تجاری، به جانبداری از انحصار در اقتصاد دخالت مي *كند*.

نویسندگانی چون زیچنگ در جمهوری دموکراتیک آلمان بر نقش دولت در تثبیت سرمایه داری از طریق سیاستهای کینزی در جهت انباشت، تولید، تقاضا و ارزشافزایی سرمایه تأکید خاص می ورزند. بوکارا (۱۹۲۶) و دیگر نظریهپردازان فرانسوی این دیدگاه را در چارچوب کلی تری قرار میدهند که بحران های اقتصادی را حاصل انباشت بیاندازه میشمارد، و نقش دولت مدرن را نقشی می دانید کیه می کوشید از راه ارزشکاهی بنیادی سرمایه بر بحرانها چیرگی یابد. آنها نیز مانند فاین و هریس (۱۹۷۹) خاستگاههای ایس مرحله را در دههی ۱۹۳۰ قسرار میهدهند، حال آن که نویسندگان شوروی که «استموکاپ» را از دید سرمایه داری امپریالیستی میرنده وارسی می کنند خاستگاههای آن را در جنگ جهانی اول جای میدهند و بر این باوراند که این مفهوم از نوشته های أن دورهي لنين سرچشمه مي گيرد (گرچه لنين درواقع این وجبه را بهعنوان مرحلهیی جداگانیه از

سرمایه داری انحصاری متمایز نمی کند). به همین سان، بساران و سسویزی (۱۹۶۶) ایسن تمسایز را مسردود می شمارند، به ایسن دلیل که دولت همیشه برای اقتصاد سرمایه داری مهم بوده است، و پولانتزاس (۱۹۷۵) بر آن است که سرمایه داری انحصاری دولتی صرفاً یک مرحله در درون مرحله ی دوم بزرگ سرمایه داری، یعنی امپریالیسم است.

شیوهیسی کسه بسر پایسه ی آن، مطابق نظریسه ی «استموکاپ»، دولت با سرمایه پیوند می یابد محل بحث و مناقشه است. در نوشته های شوروی عنصر اساسی آندیسه ی «همآمیسزی» میان دولت و سرمایه ی انحصاری است. برای نمونه، از نظر آفاناسیف (۱۹۷۴)، این مرحله مستلزم پدیده ی کیفیتاً تازه یی است: «ادغام فزاینده ی انحصارها و دولت بورژوایی، پیدایش مدیریت انحصاری دولتی مبتنی بسر همآمیسزی دولت و قدرت انحصاری « بااین همه، اندیشه ی «همآمیزی » در هیچیک از مفهوم های سرمایه داری انحصاری دولتی یافت مردود می شمارد و حال آن که هر تروک (۱۹۷۹) آن را مردود می شمارد و حال آن که هر تروک (۱۹۷۹) بسر خودفرمانی نسبی دولت در بافت «جدایی متناقض در وحدت » تأکید می ورزد (نیز به مولت).

برای آگاهی افیزون تر ← آفاناسیف، ال. و دیگران ۱۹۷۴؛ باران، پل و سویزی، پل ۱۹۶۶؛ بوکارا، پل ۱۹۶۹؛ فاین، بس و هریس، لارنس ۱۹۷۹؛ هارداخ، گرد و کارراس، دیتر ۱۹۷۵)؛ هرتزوگ، فیلیپ ۱۹۷۸؛ جساپ، باب ۱۹۷۸؛ پولانتزاس، نیکوس ۱۹۷۸؛ ویرث، مارگارت ۱۹۷۲.

لارنس هريس

## سرمايهداري سازمان يافته

### (organized capitalism)

سرمایه داری سازمان یافته اصطلاحی است که رودلف هیلفردینگ طی مقاله هایی که میان ۱۹۱۵ و میانسه ی دهه ی ۱۹۲۰ منتشر ساخت طرح کبرد و می کوشد دگرگونی هایی را که در جامعه ی سرمایه داری طبی

جنگ جهانی اول و پس از آن روی داد توصیف کنید؛ ییش از این تا حد بسیار تحول آرا و اندیشهها در سرمایهی مالی (۱۹۱۰) بازنموده شده بود (← مار کسیسم اتریشی). ویژگیهای متمایز سرمایهداری سازمان یافته بهاین ترتیب برشمرده می شود: (یک) ترویج میزان درخور توجهی از برنامهرینزی اقتیصادی در نتیجهی سلطهی شرکتهای بنزرگ و بانکها، و درگیری فزایندهی دولت در تنظیم زندگی اقتصادی؛ (دو) بسط و گسترش چنین برنامهریزی به اقتصاد بین المللی، که به «صلحخواهی واقع نگرانه» در روابط میان دولتهای سرمایهداری میانجامید؛ (سه) دگرگونی ضروری در رابطهی طبقهی کارگر با دولت، به این معنا که هدف آن اکنون میبایست این باشد کنه اقتیصادی را کنه بنه دست شرکتهای بنزرگ سازمانیافته و برنامهریزیشده، به اقتصادی مبدل کند که زمام برنامه رینزی و نظارت بیر آن به دست دولتی دموکراتیک است. برداشت هیلفردینگ در همان زمان مورد انتقاد نظریه پردازان بالشویک (و از جمله بوخارین) قرار گرفت که آن را مبالف در ثبات پـس از جنـگ سـرمایهداری و تـشویق سیاسـت رفورمیستی شمردند؛ ولی در دههی گذشته اینن برداشت توجه تازهیی را برانگیخته و می توان دید که دارای قرابت هایی با روایت ها اخیر نظریه ی سرمایه داری انحصار دولتی است.

برای آگاهی افزون تر ← هارداخ، گرد و کارراس، دیتـر ۱۹۲۵ (۱۹۲۸؛ ۱۹۲۴؛ ودلـف ۱۹۲۵؛ ۱۹۲۴؛ وینکلر، ایچ. ای. ۱۹۷۴.

تام باتامور

### سرمایهی تجاری (merchant capital)

وجه مشخصهی شیوهی تولید سرمایه داری روابط تولیدی اجتماعی خاص است، یعنبی کارمزدی آزاد (خرید و فروش نیروی گار) و وجود وسایل تولید به شکل گالا. غرض این است که سرمایه داری نبه فقیط مستلزم مبادله ی پولی بلکه همچنین سلطه ی سرمایه

بر فرایند تولید نیز هست. چرخه ی زندگی سرمایه در گردش پیوسته ی خود دارای سه وهله است، -M گردش پیوسته ی خود دارای سه وهله است از تبدیل در .C...P...Ć-M سرمایه ی پولی به سرمایه ی مولد (M-C) مبادله ی پول به ازای نیروی کار و وسایل تولید)، و سرمایه ی مالی واسطه ی آن قبرار می گیبرد. در دومین وهله (قلمرو تولید) دیگرگونی مادی و فیزیکی وسایل تولید در تولید در میان است، و مجموعه ی تازه یی از کالاها سسر برمی آورد (C...P...Ć). زمام ایس وهله را سرمایه ی صنعتی به دست دارد. سرانجام، کالاها، یا سرمایه ی کالایی، می بایست به سرمایه ی پولی مبدل گردد، یا متحقق شود. وهله ی سوم نقشی است که بر عهده ی سرمایه ی تجاری قرار می گیرد.

توسعه ی سرمایه داری پیش از فرایند انباشست نخستین (ایجاد نیروی کارمزدی آزاد) ممکن نبود، ولی فرآورده ها وارد مبادله ی پولی می شدند. در مورد این نکته، بهویژه در منابع مربوط به نظریه ی وابستگی (فرانک ۱۹۶۹؛ وَلرستاین ۱۹۷۹) خلط و آشفتگی وجود دارد، ولی نویسندگان مارکسیست به طورکلی همداستان اند که عصر سرمایه داری با تسلط و نظارت سرمایه بر فرایند تولید مصادف است (برنر ۱۹۷۷). پیش از عصر سرمایه داری، در جامعه هایی که تجارت در آن توسعه نیافته است شکل سرمایه موجود است ولیی بدون روابط اجتماعی لازم و بنیادینی که سرمایه داری بر پایه ی آن استوار است. سرمایه ی تجاری را گردش M-C-M متمایز می سازد که در آن فرایند تولید بیرون از گردش سرمایه ی تجاری قرار دارد، و سرمایه صرفاً در قلمرو گردش، یا بازرگانی است.

بسر سسر نقسش تساریخی سسرمایهی تجساری در دگرگونساختن صورتبندیهای اجتماعی بحثهایی درگیر است. پاره یی کسان (بهوییژه انگلس) بسر ایسن عقیده رفتهاند که سرمایهی تجاری وسیله یی است که سرمایه داری به یاری آن به جای جامعه فشودالی نشسته است. بااینهمه، مارکس کاملاً بهوضوح استدلال می کند که سرمایه ی تجاری «بهخودی خود

قادر نیست گذار از یک شیوهی تولید به شیوهی دیگر را پیش ببرد و توضیح بدهد»، و «این نظام در همهجا مانعی بر سر راه شیوهی تولید واقعی سرمایهداری پدیسد مییآورد...» (*سسرمایه*، ج ۳، ف ۲۰). او بسر آن است که سرمایهی تجاری نه تنها فرایند تولید را زیبر سیطرهی خود دارد، «بلکه بیش تر به حفظ آن همچون پیششرط خود گرایش دارد» (همان). پارهیی نویسندگان به پیروی از این خط استدلال بر آن رفتے اند کے توسعه نیافت کے کے شور های وایس مانده ی کنونی حاکی از تأثیر ناتوان کننده ی سرمایهی تجاری بر این کشورها طی دورههای استعمار اروپایی (۱۸۵۰ - ۱۵۰۰) است. به بیان دقیـق تـر، استدلال می شود که سرمایهی تجاری با ارتجاعی ترین عناصر طبقهى حاكم محلى پيشاسرمايهدارى متحد می شود، به همراه یک دیگر قندرت خود را دوچندان می کنند و راه بر پیدایش روابط تولیدی سرمایهداری میهبندنید (کی ۱۹۷۵؛ دوری و ویکس ۱۹۷۹). ایس استدلال پیوندی تنگاتنگ با بحث بر سر سرشت امپرياليسم دارد.

گرچه معمولاً به اصطلاح سرمایهداری تجاری برمیخوریم، این اصطلاح تا حدودی اسم بی مسمایی است. چنان که در بالا اشاره رفت سرمایهی تجاری بنا بر تعریف از قلمرو تولید جدا می شود، و هر شیوهی تولید بنا بر آن روابط اجتماعی تعریف می شود که تولید بر پایهی آن سازمان می یابد. بنابراین، سرمایهی تجاری نمی تواند سرشت بنیادین جامعه را تعیین کند، بلکه خود را بر جامعه هایی تحمیل می کند که خصلت ضروری و بنیادین شان مستقل از آن تعیین می شود. سرمایه داری تجاری یک نظام اجتماعی و اقتصادی قطعی و دقیق نیست، بلکه سازوکار تسلط بر مبادلهی فرآورده ها برای پول است.

برای آگاهی افزون تر برنر، آر. ۱۹۷۷؛ دوری، الیزبت و ویکس، جان ۱۹۶۹؛ کی، ویکس، جان ۱۹۶۹؛ کی، جی. ۱۹۷۹؛ کی، جی. ۱۹۷۸؛

جان ویکس

### سرمایهی مالی (finance capital)

سرمایهی مالی یگانه شکل سرمایه است که مبارکس أن را در قالب نظریه بیان نکرد بلکه به عنوان مقولهیی معتبر برای نظریهی مارکسیستی سدهی بیستم تثبیت شد. سرمایهی مالی شکلی یکسر متمایز از دیگر شکلهایی چنون سرمایهی مالیه، سرمایهی بهرهآور یا سرمایهی پلولی است. در ایلن مفهوم که نخستین بار هیلفردینگ (۱۹۱۰) آن را باب کرد سرمایهی مالی دارای دو ویژگی محوری است: نخست، سرمایهی مالی از ادغیام تنگاتنیک سرمایهی مالیه در دستان بانکها، همراه با سرمایهی صنعتی، شکل می گیرد، دوم، سرمایهی مالی فقط در مرحلهی معینی از سرمایهداری سر برمی آورد. هیلفردینگ گمان داشت که وجود سرمایهی مالی پی آمیدهای مهمی برای سرمایه داری در بر دارد، آن را جزء لازم تكامل انحصارها (← تراكم و تمركز سرمایه) و جزء لازم امپریالیسم و چشماندازها و امیدها به سرنگونی سرمایه داری میشمرد. همین جنبه های پویا ببود که به سرمایهی مالی جایگاهی مهم در نوشتههای لنین و بوخارین بخشید، و تضمینی فراهم آورد که بحث و گفتوگو بر سر آن تا به امروز بپاید. درواقع، اهمیت این مفهوم برای کاربست نظریهی مارکسیستی در اوضاع و احوال سدهی بیستم، خود را بهطورضمنی در این اقبال کائوتسکی و بائر به کتباب هیلفردینگ، سرمایهی مالی، نشان میدهد که آن را در حکم تکمیل اندیشههای مقدماتی مارکس در باب مرحلهیی از سرمایه میدانند که درست پیش از میرگ او سیر برمی آورد (برای پیوندهای میان اثر هیلفردینگ و آثار معاصراناش ← باتامور ۱۹۸۱ و کوکلی ۱۹۸۲).

به تعبیری کلی، ادغام سرمایهی مالی و صنعتی ویژگی سرمایهی مالی نیست. در سراسر سرمایهداری وجود سرمایهداران مالی متخصصی که پول نگه میدارند، پول دادوستد می کنند، پول وام می گیرند و پول قرض می دهند فقط به سبب اتصال شان به بخشهای مولد میسر است؛ فقط با وامدادن پول به

سرمایه داران صنعتی است که آنها می توانند ارزش اضافی را از طریق بهره به تصاحب خود درآورند، و فقط به سبب عملکرد پرداختها و نظامهای ارزی برای دادوستدهای کل اقتصاد است که آنها میتوانند ارزش اضافی را از طریق سود به تصاحب خود درآورند (→ سرمایهی مالی و بهره). بااینهمه، آنچه سرمایهی مالی را متمایز میسازد شیوهی ویژهیی است که به موجب آن دو سنخ سرمایه درهم ادغام می شوند، و جوهر آن این است که این ارتباط دور از یک دیگر نیست، چنان که هیلفردینگ مینویسد، سرمایهی مالی از نیروهایی سرچشمه میگیسرد که «سترمایهی بانکی و سرمایهی صنعتی را در ارتباطی هرچه صمیمانه تر فراهم می آورند.» (تأکید از من است). افزون بر این، این صمیمیتی است که در آن بانکها شریکان چیرهاند و زمام صنعت را به دست دارنید و دگرگونی را بر آن تحمیل می کنند.

هیلفردینگ و لنین، با تأکیدهای متفاوت، سه مجرا تشخیص می دهند که تسلط بانک ها بر صنعت از طريق آنها اعمال ميشود. نخست، پيدايش شركت سهامی عام بانکها را توانا میسازد تا زمام اختیار سهام را در مؤسسه های صنعتی بنه دست بگیرنند، و این نه فقط کنترل بلکه ادغام هویتها را نیز تسهیل می کند به نحوی که «بانکها... بیش از پیش به صورت سسرمایه داران صنعتی در می آیند.» (هیلفردینگ ۱۹۱۰، ص ۲۲۵). دوم، «اتـصال شخـصي» (لنـين ۱۹۱۶، ص ۲۲۱) از طریق گماشتن مدیران بانکها در هیئتهای مدیرهی مؤسسههای صنعتی و بالعکس به دست می آید، و این واقعیت که همان اشخاصی که سهام بسیار مهم را در بانکها نگه می دارند همانها را در صنعت نینز نگه می دارند. سرانجام، بانک ها از مؤسسههای صنعتی «خود» شناخت مفصلی به دست می آورند، به این دلیل که معاملات مالی آنها را وارسى مىكنند؛ آنها هر روز از وضع تراز بانكى خود خبر دارند و زمام اعتبار (بیراتها) را که در جریان کسبوکار روزمرهی مؤسسه به وجود میآید در دست

دارند. این نکته مهم است که مفهوم سرمایهی مالی با توجه به سرمایهی مالیهیی پرورانده نـشد کـه در کـل بر سرمایهی صنعتی چیره است؛ مجراهای کنترل آن مجراهایی بودند که به مدد آنها شکل سازمانی ویـژهی اولـی، بانـکهـا، با تجـسم سـازمانی دومـی، شرکتهای سهامی عام، گره خورد و بر آن چیره شد. درواقع، چارچوب بهمراتب از این هم خاص تر بود، زیرا گرچه هیلفردینگ و لنین به دیگر کشورها نیبز اشاره کردند، آراء خود را در وهلهی نخست بر ملاحظات خود در باب نظامی استوار ساختند کیه بر اروپای مرکزی صنعتی چیرگی داشت که در آن «بانک عمومی» نمونهی اعلا به شمار می آمد. بانکهای تجاری در بریتانیا به لحاظ تاریخی بر عملیات پرداختها و دادن اعتبارهای کوتاهمدت به صنعت متمرکز بودند و نظر بر این داشتند که صاحبان صنعت بیش از بانک داران دربارهی صنعت اطلاع دارند، و حال آنکه بانک عمومی آلمان ایس گوشه کارکردها را با تملک سهام، انتشار سهام شناور و دراختیارگرفتن مدیریت در صنعت درمي أميخت.

اندیشهی اتصال میان بانکها و مؤسسههای صنعتی همراه با چیرگی اولی، بهخودیخود امری ایستا است، ولی جنوهر مفهنوم سنرمایهی منالی این است کنه سرمایهی مالی نمونهی اعلای مرحلهیی در تاریخ سرمایه داری است و بنابراین هم فرآوردهی نیروهای تاریخی و هم زایندهی نیروهایی است که خود جهان را دیگرگون میکنند. در نظر لنین (۱۹۱۶) سرمایهی مالی خود مرحله یی از سرمایه داری به شمار نمی آمد بلکه، درعوض، ویژگی ذاتاً برجستهی مرحله یی به شمار می آمد که سرمایه داری انحصاری یا امیریالیسم نام داشت (← دورهبندی سرمایهداری). سرمایهداری انحصاری مرحله یی است که در آن رقابت میان چند سرمایه شکل سلطهی مشتی از مؤسسات غول آسا، تراستها یا کارتلها بر کل صنایع را به خود می گیرد، ولی سرمایهی مالی خصیصهی ممیز و ذاتی آن است. سرمایهی مالی گروخوردگی هیچ بانکی با هیچ

مؤسسه یی نیست بلکه «سرمایهی بانکی معدودی از بانک های انحصار گرای بسیار بزرگ با سرمایهی مجامع انحصار گرای صاحبان صنایع ادغام می شود» (لنـــين ۱۹۱۶، ص ۲۶۶). ايــن تـــصوير، تـــصوير تراست های غول آسایی است که زیر سلطه ی بانک داران است و از قدرت عظیمی برخور دار است. تـصویری مـشابه در دسـتان غیرمارکسیـستهـا حمله های پوپولیستی و چه بسا فاشیستی را بر «قدرت مالی» در نیمهی نخست سدهی بیستم شکل بخشید، ولی هیلفردینگ، لنین و بوخبارین وظیفه ی خود را پردهبرگرفتن از قوانینی میدانستند که بر ظهور سرمایهی مالی و آیندهی آن حاکم است. سرمایهی مالی را عملکرد دو پدیندهیی به وجنود مى آورد كه ماركس أن را تشخيص داده بود. تمركز و تراکم مؤسسههای انحصاری را در صنعت پدید آورده است، حال آنکه بیدایش نظام اعتباری مدرن یساندازهای کل جامعه را در دستان بانکها متمرکز ساخته است؛ ادغام این دو، پیآمید مؤسسههای انحصاری است که برای بهچنگ آوردن مقادیر عظیم مالیه یی کمه بدان نیاز داشتند تا انباشت خود را تسهیل کنند جای دیگری را نمی شناختند، درعین حال که بانکها هیچ بدیل سودآوری در اختیار نداشتند تا جریانهای بزرگ وجوه خود را در صنعت سرمایه گذاری کنند. افزون بر این، ادغام به شکل سرمایهی مالی خود انگیزشی بمود برای توسعه انحصارات بیشتر درعین حمال کمه مقادیر سرمایهی مالی ۔ صنعتی می کوشید چیرگی بیش تری بر هرج ومرج حاکم بر بازارهای خود به دست بیاورد. در این فرایند، توسعهی بنگاههای صنعتی جدید به دست بانکها استراتژی مهمی به شمار میآمید کیه شکل ویژه یی از سود را، سود توسعه دهندگان را، از طریق خود توسعه به وجود می آورد.

ایجاد انحصارات، که هم شالودهی آن را سرمایهی مالی تشکیل میدهد و هم سرمایهی مالی انگیزشی افسزوده بسه آن مسی بخسشد، از نظیر لنسین از

بین المللی کردن سرمایه در امپریالیسم جدایی ناپذیر است. لنین در مقدمه ی خود بر کتاب امپریالیسم و اقتصاد جهانی (۱۹۱۷) رشد و گسترش سرمایه ی مالی را با این استدلال توضیح می دهد که در

مرحلهی معینی در گسترش مبادله، در مرحلهی معینی در رشد و گسترش تولید کلان، یعنی در مرحله یی که به تقریب در پایان سده ی نوزدهم و آغاز سده ی بیستم بدان دست می باید، مبادله ی کالایی چنان روابط اقتصادی را بین المللی کرده و چنان سرمایه را بین المللی کرده است و این با چنان افزایش سترگی در تولید کلان همراه است که روند جای گزینی رقابت آزاد با انحصار آغاز شده است. (ص ۱۱).

گرچه، باز این نیز رابطه یی دوسویه شمرده می شود. امپریالیسم شرط انحصاراتی است که شرط سرمایه ی مالیاند، ولی خود سرمایه ی مبالی نیروی محرک امپریالیسم، و خصیصه ی ممیز آن است. امپریالیسم، بالاترین مرحله ی سرمایه داری (۱۹۱۶) نوشته ی لنین این نکته را به این شیوه بیان می کند:

ویژگی ممینز امپریالیسم سرمایه صنعتی نیست بلکه سرمایهی مالی است. تصادفی نیست که در فرانسه دقیقاً توسعهی فوقالعاده سریع سرمایهی مالی و تضعیف سرمایهی صنعتی بود که، از دههی هشتاد به بعد، موجب تشدید فوقالعادهی سیاست الحاق طلبی (استعماری) شد. (ص ۲۶۸).

تأکید بسر سرمایه ی مسالی به تفکیک از سرمایه ی صنعتی و دیگر شکلهای سرمایه، بسه منزله ی خصیصه ی ویژه ی امپریالیسم نقطه ی اتکای انتقادهای نظری لنین و بوخارین از آرای دیگر مارکسیستها به شمار می آمد. لنین (۱۹۱۲) بر این دیدگاه کائوتسکی حمله می برد که امپریالیسم را ویژگی سرمایه ی صنعتی می شمرد که در پی به تابعیت در آوردن مناطق کسشاورزی است، و حسال آن کسه بوخسارین در

«امپریالیسم و انباشت سرمایه» (در لوکزامبورگ و بوخسارین ۱۹۷۲) نقد کلی خبود را از نظریسهی امپریالیسم لوکزامبورگ تا حدودی بر این پایه استوار میسازد که او < لوکزامبورگ> از تمیز شکل ویژهی سرمایه، که شالودهی امپریالیسم را تشکیل میدهد، یعنی سرمایهی مالی، از سرمایه به طورکلی ناتوان است.

لنین و بوخارین بر آناند که نگاه به امیریالیسم به منزلهی تصاحب مناطق کشاورزی یا بنیا بر نظر لوکزامبورگ، به منزلهی گسترش سرمایه به مناطق غیرسرمایه داری در پی به دست آوردن بازار، با واقعیت در تضاد است؛ زيرا ويژگي اميرياليسم در آستانهي سدهی نو بسط و گسترش به مناطقی است که صنعت سترمایه داری پلیش تیر در آن استقرار یافتیه است. (بوخارین نمونهی اشغال منطقهی رور در ۱۹۲۳ به دست فرانسه را ذکر می کند، ولی لنبین از طرحهای آلمان در مورد بلژیک، و طرحهایی در مورد لورن یاد می کند). این کشاکش امپریالیستی بر سر اقتصادهای صنعتی و نیز غیرصنعتی را تنها می توان با سلطهی سرمایهی مالی توضیح داد. سرمایهی مالی بیش تر نشانهی پیکار بر سر تقسیم دوبارهی جهان است تا صرفاً گسترش به مناطق بکر و دستنخورده، و تقسیم دوباره به سبب سلطه و بلوغ سرمایهی مالی الـزامأور است. زیرا در سال های پیش از جنگ جهانی اول سرمایهی مالی به بلوغ رسیده بود و این کار را با ایجاد یک نظام جهانی انجام داده بود که در آن سرمایهی مالیه و سرمایهی تولیدی صادر میشدند تا أنكه كل جهان با اين يا أن مقادير سرمايهي ماليه پیونسد گرفت. از نظر لنین: «می تبوان گفت که سرمایهی مالی به معنای حقیقی کلمه تور خود را بـر سراستر کشورهای جهان میگسترد... کشورهای صادرکنندهی سرمایه به معنای مجازی کلمه جهان را میان خود تقسیم کردهاند. ولی سرمایهی مالی به تقسیم واقعی جهان انجامیده است» (۱۹۱۶؛ ص ۲۴۵). چون جهان بدین گونه تقسیم شد، توسعه ی

رقابت آمینز افنزون تیر تراست ها به حکم ضرورت کشاکش بر سر تقسیم دوباره را لازم می آورد.

این کشاکش عنصر اصلی در تکوین جنگ امپریالیستی به شمار میآید، بهنحوی که لنین و بوخارین جنگ را ملازم ضروری سلطهی سرمایهی مبالی میهشمارند. لنین و بوخبارین در ایس نکتبه از هیلفردینیگ جیدا میشوند، زیبرا گرچه نظریهی هیلفردینگ در باب امپریالیسم، با سرمایهی مالی در مرکز آن، شالودهیسی برای نظریهی نویسندگان مشهورتر به شمار میآید، او جنگ را پیآمد ناگزیر رقابت امیریالیستی نمیشمارد. و درحالی که بوخارین و لنین گمان داشتند که امیریالیسم سرمایهی مالی تنها شرایطی را دگرگون ساخته است که انقلاب سوسیالیستی بر پایهی آن سرمایه داری را باژگون می سازد و دولت اش را درهم میشکند، هیلفردینگ تابعیت دولت از سرمایهی مالی و سیاست مداخلهجویانهیی را که تراستها دولت را به سوی آن سوق میدهند در حکم پیرینزی شالودهی نظامی می شمرد (که او بعدتر آن را «سرمایه داری سازمان یافته» نامید) که پرولتاریا می تواند بی درنگ آن را به تصرف خود درآورد، و بدون ایجاد دگرگونی از أن استفاده كند. اين است آنچه بـهويـره اخــتلاف نظرهای سیاسی میان هیلفردینگ و لنین را نمایان مىسازد.

بااین همه، بحث و گفت و گو بر سر شیوه یمی که به موجب آن جنگ امپریالیستی و تنظیم سرمایه داری از سوی تراستها و دولت بر توازن قدرت میان طبقات و چشمانداز سرمایه داری تأثیر می گذارد، از مسئلهی قدرتی که در بطن و هستهی اصلی سرمایهی مالی است تا حدودی فاصله دارد: یعنی قدرت اقتصادی اجتماعی و سیاسی سترگی که به نظر می رسد در دستان بانکها و مشتی از سرمایه دارانی که زمام آنها را در دست دارند متمرکز است. اعتبار مفهوم سرمایه ی مالی برای جامعه های سرمایه داری بعدی، منوط به این پرسش است که آیا این قدرت، که منوط به این پرسش است که آیا این قدرت، که مبتنی بر سلطه ی بانکه ها بر شرکتهای صنعتی یمی

است که با آنها گره خوردهاند، وجود دارد. بحث بر سر این مسئله که سبویزی آن را در مقاله یمی در ۱۹۴۱ و کتاب بعدی (۱۹۴۲) آغاز کرد، عمدتاً با ایس مسئله ی تجربی سروکار داشت که آیا اطلاعات و دادهها درباره ی سهام و مدیریتهای درهمتنیده تصدیق می کنند که مجراهای کنترلی که هیلفردینگ تشخیص می دهد وجود دارد و در ایالات متحد آمریکا متمرکز شده است. مسایل نظری در خصوص مفهوم سرمایهی مالی لست. معنای سلطه، قدرت و یک پارچگی در رابطه ی میان بانکها و مؤسسهها ــ به ندرت مورد بحث قرار میان بانکها و مؤسسهها ــ به ندرت مورد بحث قرار گرفته است.

سویزی بر آن است که هیلفردینگ و لنین شاهد ظهور سرمایه در مرحله یی نوین، یعنی سرمایه داری انحصاری بودهاند، و این که سلطهی بانیک داران فقیط پدیده یی گذرا در تکوین آن ببوده است: «سرمایهی بانکی، که روزگاری شکوه خاص خود را داشته است، بار دیگر بر جایگاهی تکیه میزند که نسبت به سرمایهی صنعتی جنبه ی فرعیی و تبعی دارد.» (۱۹۴۲، ص ۲۶۸). چالش مهمی نسبت به ایس تـز از جانب فیستج و اوپنهایمر (۱۹۷۰) و کناتس (۱۹۷۸) طرح می شود که بر آناند که در ایالات متحد آمریکا بانکهای اصلی زمام اختیار مؤسسه های بزرگ را در دست دارند (گرچه نظریهی سرمایهی مالی بر قدرتی تأکید دارد که این جریان برای تراستها به بار مى آورد، و حال آن كه فتيج و اوپنهايمر به ناتواني و ضعفی اشاره میکنند که سیاستهای بانکها در راه آهن و شرکتهای برق موجب شدهانید.) یک سازوکار مهم کنترل (افزون بر نمایندگی اتباق هیشت مدیره) مندیریت بنر سنهام شنرکت از جانب دوایس تراستهای بانکهای ایالات متحد آمریکا به سود صندوقهای بازنشستگی و افراد شمرده میشود که به برخی بانکها نظارتی مؤثر بر بخشهای استراتژیک سهام می بخشد. در کتاب کاتس دارایی سهام دیگر نهادهای مالی در گروههای بیانکی نیبز مورد بررسی قبرار می گیرد، و در مبورد بریتانیا، کتباب مباینس

(۱۹۸۰) ثابت کرده است که مدیریت بانکها بر اوراق بهادار صندوقهای بازنشستگی، به آنها زمام سلطه بر بخشهای اساسی سهام و دستِ کسم امکان بهظاهر موجه استفاده از آن برای کنترل توسعهی صنعتی را بخشیده است. این که آیا این قدرت، درواقع، در آمریکا و بریتانیای مدرن هم اعمال می شود پرسشی بی پاسخ باقی می ماند. در گیری بانکها در امواج ادغام که به واسطهی آن سرمایه از اوایل دههی ۱۹۶۰ در دو دهه متمرکز شده است، و نیز در بازسازی صنعت در بحرانهای اقتصادی دهههای ۱۹۷۰ و ۱۹۸۰، جای تردید نیست، گرچه مستندساختن و تعیین میزان آن تردید نیست، گرچه مستندساختن و تعیین میزان آن سرمایهی مالی برمی آید، بانکها بر این دگرگونیها چیرگی دارند و انگیزشی مهم به آنها می بخشند، کمتر روشن است.

انسجام نظری مفهوم سرمایهی مالی، در مقابل اعتبار تجربی تز سلطهی بانک، همچنان بیچون وچیرا باقی مانده است، ولى درواقع خالى از ابهام نيست. مشكل اصلی این جاست که دو موجودیت متمایز، یعنی سرمایهی مالی در دستان بانکها و سرمایهی صنعتی سازمانیافته در شرکتها، در حال ادغام تلقی می شوند و بااین همه تا آن جا متمایز از هم باقی میمانند که یکی بر دیگری مسلط باقی بمانند. این مفهوم، مادام که «ادغام» به مفهومی نادقیق به معنای عناصری تفسیر شود که درعین حال که متمایز میمانند از رهگذر مجراهای معین با یک دیگر اتصال دارند و از طریق پیوندشان متقابلاً دگرگسونی می پذیرند، همچنان دوام می یابد. ولی گرچه پاره یسی دگرگونیها در این مفهوم تشخیص داده شده است (مانند درجهی انحصار در سیرمایهی صنعتی)، هیلفردینگ، لنین و بوخارین مسئله را به صورت خردکردن ویژگیهای سرمایهی مالی به ویژگیهای ایس یا آن عناصر آن در نظر می آورند. گرچه هیلفردینگ به «استقلال نسبی» سرمایهی مالی اشاره دارد، در جاهایی دچار ایس اشتباه می شود که

استدلال میکند سرمایه ی مالی به سادگی به صورت سرمایه ی صنعتی درمی آید: «بانکها... بیش ازپیش به صورت سرمایه داران صنعتی درمی آیند» (۲۲۵، ص ۲۲۵)، حال آنکه لنین، در مقدمه ی خود بر بوخارین (۱۹۱۷) دچار این خطا می شود که سرمایه ی مالی را زهمان ویژگی کلیت و جهان روایی برخوردار می سازد که مارکس بر سرمایه ی مالی (به شکل سرمایه ی که مارکس بر سرمایه ی مالی (به شکل سرمایه ی بهره آور) نسبت می دهد: «سرمایه ی مالی، قدرتی که بهویژه پرتحرک و انعطاف پذیر است، بهویژه در داخل و در سطح بین المللی درهم تنیده است، بهویژه عاری از فردیت و بیگانه با فرایندهای بی واسطه ی تولید است...»

بااینهمه، مسئلهی متفاوتی که با مسئلهی سرشت ادغام و دگرگونی عناصر سرمایهی مالی مرتبط است، یکسان شمردن سرمایهی مالی با بانکها و یکسانشمردن سرمایهی صنعتی با مؤسسههایی است كه فعاليتهاشان فقط صنعتى است. اين بدان معناست که شکلهایی از اتصال میان سرمایهی مالی و سرمایهی صنعتی که حلقههای پیوند میان بانکها و مؤسسهها را در بر نمی گیبرد از ملاحظه نظیری (و از بخش اعظم پژوهش تجربی) کنار گذاشته می شود، هرچند که مفهوم سرمایهی مالی به نظر کلی تر می آید. به عنوان نمونهیی از ضعف تجربی که از این محدودیت نظری نتیجه می شود، شرکتهای جندملیتی دربرگیرندهی تولید صنعتی، فعالیت های بازرگانی، و فعالیتهای بانکی معاملات پولی و نظارت بر وجوه سرمایه گذاری اند (به شکل سودها و ذخایر تقسیمنشده و به شکل وامگیری در همان بازارهای پولی گسترده که بانکها وام می گیرند)؛ این شرکتها سرمایهی مالی و صنعتی (و تجاری) را در هم ادغام می کنند، ولی چون این جریان در درون خودشان روی میدهد مفهوم سرمایهی مالی که با ملاک بانکها و مؤسسهها تعریف میشود نمی تواند دقیقاً به کار رود.

برای استراتژی های سیاسی مارکسیستی مسئلهی اعتبار مدرن این مفهوم در نهایت امر بسته به این

است کے آیا سرمایہی مالی قدرتی سیاسی یا اقتصادی پدید می آورد که اگر قرار است سرمایه داری واژگون گردد باید درهم شکسته شود. هیلفردینگ و لنین به تمرکز قدرتی اشاره میکنند که سرمایهی مالی پدید می آورد؛ لنین بر أن است که به «معنای دقیق کلمه چندصد میلیاردر و میلیونر سرنوشت سراسر جهان را در دست دارند»، و حال آنکه هیلفردینگ بر این گمان است که: «دراختیارداشتن شش بانک بزرگ برلین در حکم دراختیارداشتن مهم ترین قلمروهای صنعت بزرگ است و تا حد بسیار مرحله های آغازین سیاست سوسیالیستی را طبی دورهی گذار هموار و آسان میسازد». در دههی ۱۹۸۰ این امر همچنان به قوت خود باقی بود که ساختمان سوسياليسم سيرنكوني قيدرت ميستقل بانکها را لازم می آورد، ولی دلائل این امر بیش تر به خصیصهی بانکها هم چون سرمایهی مالی مرتبط بود تا به جایگاه مسلطشان در سرمایهی مالی. گذشته از جند استثنا (اقتصاد ژاپن برجسته ترین مورد است) قدرت بانکها در نظام سرمایهداری در وهلهی نخست پیآمد درگیری مستقیم آنها، به فنرض وجنود این درگیری، در صنعت و تسلط بر آن نیست. این قدرت از قدرت ساختاری سرچشمه میگیرد که سرمایهی مالی خودشان (و دیگری) در بازارهای ارزی و پولی اعمال میکند، و بهره و نرخ بهره و نرخ ارز را که بسر کل اقتصاد تأثیر و نفوذ دارد معین میسازد. این قدرت همچنین از آزادی عملی مایه می گیرد که بانکهای خصوصی برای نقل و انتقال اعتبار در مقياسي بين المللي به دست آوردهاند، ولي اين اعتبار عبارت از سرمایهی مالی است و نه سرمایهی بانکی که با صنعت گره خورده است؛ نمونهی ایس امبر در دههی ۱۹۷۰، نظام بانکی بینالمللی است که به صورت منبع اصلى اعتبار براى پارەپىي حكومتهاي جهان سوم و سوسیالیستی درمی آید، جایگاهی که به آنها قدرتی بزرگ میبخشد ولی سرمایهی مالی را

تشكيل نميدهد.

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  باتامور، تام ۱۹۸۱؛ بوخارین، نیکالای ۱۹۸۷ (۱۹۷۳)؛ کوکلی، جری ۱۹۸۲؛ فیستچ، رابرت و اوپنهایمر، مری ۱۹۷۰؛ هیلفردینگ، رودلف رابرت و اوپنهایمر، مری ۱۹۷۰؛ هیلفردینگ، رودلف ۱۹۱۰ (۱۹۸۱)؛ کاتس، دیوید ۱۹۷۸؛ لنین، وی. آی. ۱۹۱۶ (۱۹۶۴)؛ لوکزامبورگ، رُزا و بوخارین، نیکالای ۱۹۲۲؛ ماینس، ریچارد، ۱۹۸۰؛ سویزی، پل ۱۹۴۲.  $\mathbf{لارنس هریس}$ 

### سرمایهی مالی (finance capital)

هنگامی که پژوهش هیلفردینگ در باب «واپسین مرحلهی توسعهی سرمایهداری» در ۱۹۱۰ منتشر شد به عنوان یاری فکری اصیل و بسیار مهمی به نظریهی اقتصادی مارکسیستی مورد اقبال قرار گرفت. اوتو بائر (۱۹۰۹-۱۰) نوشت که این کتاب را تقریباً می توان جلد بعدی سرمایه شمرد، حال آنکه کاثوتسکی (۱۹۱۱) آن را در حکم اثبات درخشان بــارآوری روش مارکس در کاربست آن در مورد پدیدههایی شمرد که خود مارکس در جلدهای ناتمام سرمایه نتوانسته بود بهتمامی مورد تحلیل قرار دهد. سپستر، پژوهش لنین (۱۹۱۶) در باب امیریالیسم از «تحلیل نظری بسیار ارزشمند» هیلفردینگ به مقدار فراوان کمک گرفت، و بوخارین به این اثر به عنوان «آغازگاه و الهامبخش اصلی» کتاب خود امیریالیسم و اقتصاد جهانی (۱۹۸) اشاره کرد که لنین پیش از تکمیل پژوهش خود دستنوشتهی آن را خوانده بود. این کتاب هم چنین بیرون از محافل مارکسیستی، برای نمونه، بـر نوشتههای شومپیتر و بهویژه تکنگاری او در باب امیریالیسم (۱۹۱۹) نیز تأثیری گسترده داشت.

ولی نظریه ی هیلفردینگ در باب امپریالیسم از تحلیل بسیار فراخ تری درباره ی دگرگونی های بسیار مهم در اقتصاد سرمایه داری سرچشمه می گرفت ـــ گسترش عظیم پول اعتباری از طریق تأسیس شرکتهای سهامی عام و وام بانکی، تمرکز و تراکم فزاینده ی سرمایه در شرکتهای بزرگ، شکلگیری کارتلها و تراستهایی که زمام نظارت بر کل صنایع را به دست

دارند، و قدرت رو به فزونی بانکها در نظام اقتصادی س فرایندی که ویژگی آن خاصه تکامل «رابطهی تنگاتنگ رو به فزونی» میان بانکها و سرمایهی صنعتی است که در آن بانکها شریکهای مسلط به شمار میآیند. هیلفردینگ تز اصلی خود را با گفتن این عبارت خلاصه کرد که «دراختیارگرفتن شش بانک بزرگ برلین در حکم دراختیارگرفتن مهمترین قلمروهای صنعت بزرگ است.»

این تز سپس از سوی دیگر اقتصاددانان، از جمله برخی مارکسیستها، مورد انتقاد قرار گرفت که استدلال می کردند که تحلیل هیلفردینگ به طرزی بسیار منحصربهفرد مبتنى بر سلطهى بانكهاست. بااينهمه، نویسندگان اخیرتر ضمن دفاع از این تز شروطی قایل میشوند و به برخی مسایل حلناشده اشاره میکننید (← سرمایهی مالی). مرتس (۱۹۶۸) استدلال می کنید که بانگها از نیمهی سندهی نبوزدهم در توسیعهی صنعت نقش مهمی بازی کردنید و این که پیوندهای تنگاتنگ سازمانی و شخصی میان سرمایهی بانکی و سرمایهی صنعتی شکل گرفت؛ و او بر آن است که این موقعیت فقط پس از ۱۹۴۵ با ملی کردن بسیاری از بانکها و گسترش عظیم نقش دولت در ارتقا و تأمین مالی توسعهی صنعتی در اروپای غربی بنای تغییر گذاشت. خبود هیلفردینگ سیس تبر در سلسله مقالههایی دربارهی سرمایه داری سازمان یافته که در فاصلهی میان ۱۹۲۵ و میانهی دههی ۱۹۲۰ منتشر ساخت، تز اصلی خود را به حدودی محدود کبرد؛ او در این مقاله ها استدلال کرد که به همراه سلطهی شرکتها و بانکهای بزرگ، درگیری فزاینندهی دولت. در تنظیم اقتصاد عنصر مهم برنامه رینزی را به زندگی اقتصادی وارد کرده و راه را برای برنامهریزی سوسياليستي آماده ساخته است.

سرمایهی مالی انگیزشی بسیار مهم برای بررسیهای مارکسیستی در باب تکامل سرمایه داری به دست داد، و گرچه تز اصلی آن به راههای گوناگون حک و اصلاح و پالوده شده است، بیگمان توجه را معطوف به دو

ویژگی اساسی کرد ـ یعنی رشد شرکتهای غول آسا و نقش بسیار مهم نهادهای مالی ـ که در واپسین دههی سدهی بیستم حتا بهمراتب آشکارترند.

تام باتامور

## سرمایهی مالی و بهره

#### (financial capital and interest)

در جامعه ی سرمایه داریِ توسعه یافته سرمایه ی مالی همچون انبوهی سرمایه ی موجود در بیرون از فرایند تولید نقش مهمی بازی می کند و وانمود می کنند که مستقل از آن است، و بااین همه به چندین طریق تحت تأثیر آن است و بر آن تأثیر می گذارد. سرمایه ی مالی چندین شکل را از سر می گذراند از جمله ارزش خالص، اوراق قرضه و وام. گرچه هیلفردینگ نظریه یی مارکسیستی در باب روابط متقابل پیچیده ی این شکلها پرداخت، خود مارکس توجه را به سرمایه ی بهره آور و شکلهای سرمایه ی واهیِ (حقوق سرمایه ی بهره آور و شکلهای سرمایه ی واهیِ (حقوق مالکیت بر درآمد) مرتبط با آن معطوف کرد. (به هاروی ۱۹۸۲ ف ۹).

سرمایهی بهره آور عبارت از کالایی است که با صاحب خود طی مدت زمانی خاص بیگانه است. در نظریه ی مارکس سرمایهی بهره آور شامل وامها، مانند اعتبار مصرفی به کارگران نمی شود (که در شمار رباخواری قرار می گیرد)، بلکه فقط با وام به سرمایه داران در گیر در تولید سروکار دارد. با استفاده از ایس وامها برای تأمین مالی تولید ارزشِ اضافی تولید می شود و بخسشی از ایسن ارزشِ اضافی به شکل بهره به وام دهندگان سرمایه دار مالی پرداخت می شود؛ ارزش مبادله یی سرمایه ی بهره آور عبارت از بهره یی است که مبادله یی سرمایه ی بهره آور عبارت از بهره یی است که باید پرداخت گردد، و حال آن که توانایی آن برای تأمین مالی تولیدِ ارزشِ اضافی عبارت ارزشِ مصرفی آن برای آن سرای

عاملهایی که بر حرکت نرخ بهره و بسر مقدار بهره حاکم است در نوشتههای مارکس نامشخص است. در سرمایه ج ۳، ق ۵ مارکس تأکید دارد که نرخ بهره را

بهنحوشفاف محاسبه می شود و عدد یک رقمی به دست می دهد (گرچه در این جا مبارکس گزافه روی می کند.) (نیز ← شکلهای سرمایه و در آمدها؛ اعتبار و سرمایهی واهی.)

بـرای آگـاهی افــزون تــر ← هــاروی، دیویــد ۱۹۸۲؛ هیلفردینگ، رودلف ۱۹۱۰ (۱۹۸۱).

لارنس هريس

# سنديكاليسم ( syndicalism

سندیکالیسم صرفاً برگردان انگلیسی واژهی فرانسوی اتحادیه گرایی یا تریدیونیونیسم است. سندیکالیسم انقلابی عموماً به نظریههای فرنان پلوتیه ( ۱۸۶۷-۱۹۰۱) دبیر «فدراسیون بورس کار» و نیز بـه اصـول «كنفدراسيون عمومي كار» (CGT)، پس از ادغام با فدراسیون، اشاره دارد. آموزهی سندیکالیسم هرگز بهتمامی صریح یا دقیق نبوده است: تأکید بیشتر بر عمل بوده است تا نظریه. مضمونهای کلیدی نیاز به ابتكار عمل آدمهای عادی؛ ارزش مبارزهجویی (از جمله خراب کاری)؛ و سرنگونی سرمایه داری و دولت صرفاً از طریق سازمان و پیکار صنعتی است. سورل خودجوشی و خشونت را (که متضمن عمل اقلیتی مبارزهجوست)، همراه با «اسطوره»ی اعتصاب عمومی انقلابی ترویج میکرد، گرچه پیوند او با عمیل اتحادیههای کارگری سندیکالیست نه نزدیک بود و نه پایدار. نوشتههای او بهویژه تحت تأثیر چپ ایتالیا بود که برخی از آنها \_ خاصه موسولینی \_ به فاشیـسم روی آوردند.

پیش از ۱۹۱۴، سندیکالیسم انقلابی به صورت موضع رسمی بخشهای مهمی از جنبش اتحادیدهای کارگری درآمد؛ و عمدتاً در کشورهایی با سنت آنارشیستی (← آنارشیسم)، دارای شالوده ی اساسی پیشهوری و تجربه ی اندکی در چانهزنی جمعی نهادینه شده است. افزون بر س ژ ت در فرانسه، نمونه های برجسته عبارتاند از «کنفدراسیون ملی تراباجو» در اسپانیا و «اتحادیه ی سندیکایی ایتالیا».

نیروهای «تصادفی» تقاضا و عرضه معین میکنند، که حاکی از توازن قدرت میان سرمایه داران مالی و صنعتی است. از آنجا که هر دو دسته سرمایهدار اساساً بخش هایی از یک طبقه ی واحد به شمار مى أيند هيچ قانونى وجود ندارد تا قطعيت معينى بــه دست دهد، و حال آن که برای شکلهای درآمد، مانند دستمزدها، قانونی هست که حاکی از تقسیم بنیادین میان دو طبقهی بزرگ <نظام> سرمایهداری است. بااینهمه، به نظر میرسد بهره را، خواه نرخ و خواه مقدار آن را، کیل نیرخ سبودی کیه تولیند بیه وجبود می آورد محدود میسازد، و انتظار می رود که قانون نرخ نزولی سود همراه با توسعهی بانکداری و یک قشر بهره دار به اُفتی درازمدت در سطح بهره بیانجامد. در کوتاهمدت نوسانهای نرخ بهاره فرآوردهی دور تجاری بنیادین شمرده میشود؛ نرخ بهره در مرحلهی رونق کلاً بایین است ولی هنگامی که بحرانهای اقتصادی درمی گیرند رو به اوج می گذارد. هیلفردینگ (۱۹۱۰) شالودهی این حرکتها را بر بی تناسبی میان بخشهایی استوار میسازد که در جریان دور سر برمی آورند و تحلیل را گسترش می بخشد تنا نشان دهد که این حرکتهای دوری نیرخ بهیره چهگونه بهنوبهی خود بر فعالیت مالی در طبی دور تأثیر می گذارند و می توانند حتا بیش از آغاز بحران اقتصادی عمومی بحران های مالی را تسریع کنند (گرچه بحران نخست «فقط به صورت یک نشانه، و علامت بحران دوم» باقی میماند.)

در نظریه ی مارکس، سرمایه ی بهرهآور، گرچه در نهایت امر وابسته به سرمایه ی صنعتی است، بیرون از آن قرار می گیرد و مقوله یمی کلی تر و فارغ از محدودیت است. زیبرا سرمایه ی بهرهآور دارای مشابهتی است با خصلت برونبودگی، کلیت و آزادی که مارکس (در سرمایه ج ۱) به پول در مقابل کالا نسبت می دهد. بر همین قیاس، نرخ بهره مقوله یمی نابتر از نرخ سود به نظر می آید؛ نرخ بهره، در مقایسه با مقدار نرخهای سود متفاوت در سرمایههای متفاوت،

سندیکالیستها در جاهایی هم مخالف سیاستهای اتحادیه یی رسمیاند. در بریتانیا، «جمعیت آموزش سندیکالیستی صنعتی» را فعالانی چون مان در ۱۹۱۰ تشکیل دادند که چانهزنی جمعی متمرکز را مردود می شمردند و شعارهای همبستگی و عمل مستقیم را جار میزدند. در ایالات متحد آمریکا اصطلاح سندیکالیسم بهندرت به کار میرفت، ولی «کارگران صنعتی جهان» (آی دابلیو دابلیو مشابهتهای مهمی با سندیکالیسم انقلابی در اروپا نشان دادند.

در بخش اعظیم اروپای شیمالی، معنای غالب سندیکالیسم رد نیاز به حزب سوسیالیستی است. احزاب دیوانسالارانهاند. بیر اثیر پارلمانتاریسیم فاسد شدهاند، و آماده ی سازش با دولت بورژواییانید؛ بیرای ازمیانبردن سرمایه داری، طبقه ی کارگر می بایست توجه خود را معطوف به آوردگاه صنعتی کند. این استدلال اغلب با رد و نفی هدف سوسیالیسیم دولتی متمرکز نیز همراه می شد. موضع بینابینی میان این گونه سندیکالیستها و سوسیال دموکراسی سنتی، گرایش دلیونیت (که در ۱۹۰۸ از آی دابلیو دابلیو اخراج شده بود) و پیروان بریتانیایی شان بهوییژه اخراج شده بود) و پیروان بریتانیایی شان بهوییژه کانلی بود که بر تقدم پیکار صنعتی اصرار می ورزید ولی نقشی برای حزب انقلابی در نظر گرفت.

نخستین بحران مهم سندیکالیسم با وقوع جنگ روی داد که بسیاری از حامیاناش از مهینپرستیستیزی پرشوروحال پیشین خود دست کشیدند. آنهایی که موضع ضدجنگ خود را حفظ کردند بدنهی بسیاری از رهبران پیکارهای صنعتی زمیان جنگ را تأمین کردند، و در جنبشهای شورایی (← شوراها) در پیشبرد درخواستهای کارگران برای کنترل تولید نقش مهمی بازی کردند. ولی انقلاب در روسیه بحران دیگری پدید آورد. در اوایسل ۱۹۰۷، لنسین برد همانندیهای سندیکالیسم و اکونومیسم حمله برد همانندیهای سندیکالیسم و اکونومیسم حمله برد که پیشتر آن را محکوم کرده بود؛ بالشویسم و سندیکالیسم و بسیاری از

سندیکالیستها پیش از جنگ و طی جنگ با ترک آموزههای ضدحزبی تعهد خود را به انقلاب بالشویکی اثبات کردند. برخی از هدفهای خاص جنبشهای نخستین سازمانِ محلِ کار، اتحادیه گرایی صنعتی، عمل مستقیم به احزاب کمونیست تازه انتقال یافته بودند. ولی نظریههای بنیادین سوسیالیسم از پایین و مدیریت کارگری به در خود روسیه «اپوزیسیون کارگری» جلوهگاه آن به شیمار میرفت به طورنظام مند ریشه کن شدند.

أن دسته از سندیکالیستهایی که از موضع کمینترن دور ماندنید (یا از آن بریدنید) به نفی میدل دولت کارگران مسکو و نیز برداشت لنینیستی از حـزب (→ لنینیسم) گراپیدند. در باقیماندهی سازمانهای سندیکالیست، آنارکو \_ سندیکالیسم بیشاز پیش مسلط شد، و این سازمانها در ۱۹۲۲ در بینالملیل سندیکالیستی متحد شدند. ولی به همراه شکستهای منظم طبقهی کارگر در دههی ۱۹۲۰، سندیکالیسم نیز (دست کم سوای اسپانیا و آمریکای لاتین) به عنوان رقيب جدى شيوههاى متمارف سوسياليستي، کمونیستی و اتحادیهیی از عرصه بیرون رفت. محتمل است بتوان در تبلیغات اخیر برای کنترل کارگران و در گروههای چپ معطوف به آدمهای عادی پیوستگیهایی با اندیشههای سندیکالیستی ملاحظه کرد. ولی خود «سندیکالیسم» تقریباً فقط به صورت دشنام باقی است.

برای آگاهی افزون تسر ← بسراون، جسی، ۱۹۷۷؛ کسول، جسی، دی. ایچ. ۱۹۲۳؛ دوبوفسکی، ام. ۱۹۶۹؛ هولتون، بی. ۱۹۷۶؛ لوئیس، ای. دی. ۱۹۱۲؛ پسین، اس. جسی، ۱۹۷۰؛ رئیسدلی، اف. اف. ۱۹۷۰؛ رابسرتس، دی. دی. ۱۹۷۹؛ وسترگارد ـ کسورپ، دابلیسو، ۱۹۷۸؛ ویلیسامز، جسی، ای. ۱۹۷۵؛

ریچارد هیمن

سود (profit)← ارزش اضافی و سود

## سورل، ژرژ (Sorel, Georges)

زادهی ۲ نوامبر ۱۸۴۷ در شربورگ؛ درگذشتهی ۲۸ اوت ۱۹۲۲ در بولونی سورسن. سورل را بنا بر سنت یکی از بحثانگیزترین چهرههای تاریخ مارکسیسم شمردهاند. سرشت اندیشهی او چنان متناقضنما است که درعین آنکه یکی از نومایهترین مارکسیستها توصیف شده است این نیز گفته شده است که او را باید بیشتر متفکر راست شمرد تا چپ. آنچه را نمی توان انکار کرد این است که اندیشهی سورل یک رشته مراحل متمایز را طی کرده است که در آن، تفسیرش از مارکسیسم و تعبیرش از آنچه مارکس باید بگوید فوق العاده تفاوت دارد.

سورل در مدرسهی پلیتکنیک پاریس درس خوانید و تا چهلوپنجسالگی در شغل مهندسی در مؤسسات دولتی به کبار پرداخت. نخستین نوشته هایش در ۱۸۸۶ منتشر شد ولی تا ۱۸۹۳ (پس از بازنشستگی) به مارکسیسم روی نیاورد. سورل در آغاز مارکسیسم را علم میشمرد و بر این باور بود که مارکس قبوانینی را کشف کردہ است کے تکامل سرمایهداری را «معین می کند». بااین همه، سورل از نخستین كساني است كه مشكلات ذاتسي اين موضع را بازمیشناسد و از ۱۸۹۶ به این سو آغاز بـه بـسط و پرورش بازتفسیر بسیار نومایه و غیرمتعارفی می کند که بر طبق آن مارکسیسم را در وهلهی نخست باید أموزه يي اخلاقي شـمرد. ازايـنرو، سـورل بـه جـاي فروپاشى اقتصادي ازپيشمعينشدهى سرمايهدارى، نظريسهى فاجعسهى اخلاقسي رودرروى جامعسهى بورژوایی را پیش کشید.

عبارتبندی دوباره ی سورل از مارکسیسم در وهله ی نخست او را در کوشش برای روشینساختن اخلاق ویژه ی طبقه ی کارگر، حمایت از اتحادیه های کارگری و تعاونی های طبقه ی کارگر (که به باور او می توانست این اخلاق را پیش ببرد)، و نیز، مانند برنشتاین، پیشنهاد سیاست ها و اقدامات رفورمیسم سیاسی و دموکراسی درگیر ساخت. با پایان یافتن «ماجرای

دریفوس» سرخوردگی از رفورمیسم و دموکراسی بهسرعت و بهشدت در پی آمد، و سورل پس از ۱۹۰۲ بسه صورت برجسته تسرین نماینسده ی نظری سندیکالیسم انقلابی درآمد.

در نوشتههای سندیکالیستی سورل بهویژه در تأملاتی دربارهی خیشونت (۱۹۰۶) است کیه نخستین نقدهای او از مارکسیسم به منزلهی علمی جبرگرایانه به نتیجهی منطقی خود میرسد. سورل با این دیدگاه که پیکار طبقاتی «الفبا»ی سوسیالیسم است، بر این عقیده رفت که اصول اعتقادی مارکسیسم را باید «اسطورهها» و تصویرهایی شمرد که قادر است الهامبخش طبقهی کارگر برای عمل باشد. به نظر سورل، نیرومندترین این «سطورهها» اسطورهی اعتصاب عمومی (← اعتصاب) است که، به باور او، به شیوهیی زنده همهی ویژگیهای اصلی آموزهی مارکسیستی را مجسم میسازد. و از طریق عمل، بهویژهی عملهای خیشونت آمیز، است که طبقات کارگر بهطورهمزمان اخلاق والایی و شکوه را پرورش می دهند، مخالفان بورژوای خود را نابود میکنند، و بهنحویکمتر آشکار، بنیادهای اخلاقی و اقتصادی سوسیالیسم را پی میریزند. در جریان کار، تمدن غرب از انحطاط نجاتناپذیر نجات می یابد. جای شگفتی نیست که جنبش سوسیالیستی انتظارات سورل را برنیاورد و او در ۱۹۰۹ حمایت خود را از آن بازیس گرفت. سپس لاسزدن مختصری بیا راست فراپارلمانی در پی آمد. ولی اندکزمانی پیش از مرگ سورل با ظهور «مرد عمل» تازهیی، لنین، شعلهی اشتیاق او از نو سر کشید. او همچنین نگاهی تحسین آمیز نسبت به موسولینی داشت.

برای آگاهی افزون تر ← برلین، آیزایا ۱۹۷۹؛ جنینگز، جرمی ۱۹۸۵؛ ۱۹۹۰؛ راث، جک جِسی ۱۹۸۰؛ سند، اس. ۱۹۸۴؛ سند، اس. ۱۹۸۴؛ ســورل، ژرژ ۱۹۰۵ (۱۹۶۹)؛ ۱۹۰۶)؛ ۱۹۷۸؛ اســتنلی، جـان ال. ۱۹۷۲؛ ورنون، ریچارد ۱۹۷۸.

جرمی جنینتخز

سوسیال دموکراسی (social democracy)

سوسیال دموکراسی اصطلاحی است که طی يكقرنونيم گذشته معانى متعدد يافته است. ماركس و انگلـــس در نوشـــتههـــای نخـــستین خـــود سوسیال دموکراسی را «بخشی از حزب دموکراتیک یا جمهوری خواهی که کمابیش تهرنگی از سوسیالیسم دارد» میشمردند (یادداشت انگلس بر چاپ انگلیسی ۱۸۸۸ بیانیهی حزب کمونیست، ب ۴)، و همچنین به همین تعبیر به «سوسیالیستهای دموکراتیک» اشاره کردند. مارکس در هجدهم برومر (ب ۳) به توصیف این نکته پرداخت که در مخالفت با ائتلاف بورژوازی در فرانسه پس از انقبلاب ۱۸۴۸ چهگونه «ائتلافی از خردهبورژواها و کارگران شکل گرفته بود که همان حزب سوسی*ال دموکراتیک* کذایی باشد». بااینهمه، در وابسین دههی سندهی نوزدهم احزاب طبقهی کارگر پدید آمدند ــ بهویژه در آلمان و اتریش \_ که خود را احزاب سوسیال دموکرات نامیدند، و انگلس، گرچه اعتراضهایی بر زبان آورد، گفت که «این کلمه رضایت بخش است» (پیش گفتار بر مقاله هایش از فولکس اشتات ۱۸۹۴). از دلایل گزینش این نام، بیگمان تاحدودی یکی این بود که تداومی با انقلابهای ۱۸۴۸ را تصریح کننید، ولی از أن بیش تر بیان این فکر بود که این احزاب که درگیر پیکارهای سخت برای دموکراسی سیاسی بودند (برای حق رأی همگانی و برای مجامع انتخابی که به جای أنكه هيئتهاى مشورتي محض باشند داراي قدرتهای واقعیاند) هدف نهایی خود را بسط دموکراسی به زندگی اجتماعی بهطوراعم، و به سازمان تولید به طوراخص قبرار داده بودنید. به این تعبیر، سوسيال دموكراسي نقطهي مقابل سلطهي طبقاتي قرار می گیرد، و بناست موجبات رهایی اجتماعی همگانی طبقهی کارگر را فراهم آورد (که مبارکس در نوشتههای دورهی آغازین خود آن را «رهایی انسان» مي نامد).

ولى همچنان كه احزاب سوسيال دموكراتيك، بـ هويــژه

در آلمان و اتریش، به احزاب توده یی مبدل شدند، با مسایلی چند روبهرو شدند (یرزورسکی ۱۹۸۰). نخست، میبایست تصمیم می گرفتند که آیا بیش تر، یا حتا منحصراً، بر نهادهای سیاسی موجود ... یعنی، به دست آوردن اکثریت کرسی ها در مجامع ملی، منطقهیی و محلی ــ تکیه کنند، یا این که درعین حال (و تا کجا) در نبردهای «فراپارلمانی» درگیر شوند. این موضوع به کامل ترین نحو در مباحثات بر سر «عتصاب تودهیی سیاسی»، طی نخستین دههی این قرن، مورد بحث قبرار گرفت که در آن کائوتسکی، لوکزامبورگ، هیلفردینگ و دیگران شرکت کردند (← اعتصاب)، و دربارهی نقش خشونت در پیکار طبقهی کارگر بحث شد. مسئلهی اخیر پس از تسخیر قدرت به دست بالشویکها در ۱۹۱۷، و بهویاژه در دورهی ظهور فاشیسم بسیار حالا شد؛ ولی بیشتر رهبران سوسیال دموکراتیک دیدگاهی را که بائر در کنگرهی لينتس (۱۹۲۶) حزب اتريش (اس پ او) به صورت عبارت «خشونت دفاعی» جمعبندی کبرد پذیرفتنید، دیندگاهی کنه توسیل بنه اعتبصاب تبوده پنی و قینام مسلحانه را فقط اقدامی افراطی در باسخ به خشونت بورژوایی می شمرد. این واقعیت که احزاب سوسیال دموکراتیک کوششهای خبود را معطبوف به نمایندگی انتخاباتی کردند ـ و این کار را به تشویق انگلیس در نامیههایی در دهیهی ۱۸۹۰ بیه بیل، کائوتسکی، ویکتور آدار و دیگران کردند ـــ مسئلهی دیگری را پیش کشید که آن را میکلس (۱۹۱۱) بهدقت تمام تدوین کرده است. میکلس بر آن است که همچنان که احزاب سوسیال دموکراتیک به سازمانهای توده یی قانونی مبدل شدند، تقسیمی ریشهیی میان اعضا یا حامیان از سویی، و رهبران و مقامات از سوی دیگر، همراه با *بورژواشدن* دومی سر برآورد، و ایس گرایش ناگزیر موجب پدیدآمندن سیاستهای رفورمیستی شد (← ر**فورمیسم**). منتقدان همچنین دو ویژگی دیگر سیاست

سوسیال دموکراتیک را موجب تشویق به گرایشهای

رفورمیستی دانستهاند. یکی از این دو ویژگی نیاز به توسل به دیگر گروههای اجتماعی غیر از طبقه ی کارگر است (و نیز، در مواردی، ائتلاف با دیگر احزاب) به منظور به دست آوردن اکثریت فراگیر در نظام دموکراتیک، نیازی که به نظر پارهیی مفسران، با رشد و گسترش شمار طبقهی متوسط زورآورتر میشود؛ و این ممکن است سازشهایی را در باب هدفهای نهایی جنبش سوسیالیستی لازم آورد. ویژگی مهم دوم این است که احزاب سوسیال دموکراتیک بیشتر کوشش خود را وقف دستیابی به اصلاحات جزیی در سرمایه داری کردند، و گرچه چنین سیاستی بههیچروی با هدف درازمدت دیگرگونی تمامعیار سرمایه داری و گذار به سوسیالیسم ناسازگار نیست ـ جنانکه کانوتسکی، مارکسیستهای اتریشی، و دیگران پیوسته استدلال می کردند ـ تأکید مداوم بر اصلاحات فوری در سیاست روزموره و در میارزات انتخاباتی می تواند این هدف را تحتالشعاع قرار دهد. بااینهمه، تا ۱۹۱۴ احزاب سوسیال دموکراتیک خود را همچنان انقلابی نشان می دادند، و به طور کلی انقلابی شمرده می شدند. پشتیبانی بیش تر رهبران این احزاب از حکومتهای ملی خود طی جنگ جهانی اول، و پیروزی بالشویکها در روسیه بود که به محکومشمردن آنها به عنوان رفورمیست، و به این تعبير غليظ كه أصلاً اين احزاب سوسياليست نيستند، از جانسب لنسين، احسزاب كمونيست لنينيستي و بين الملل كمونيستي انجاميد (← بين المللها). اين محكوميت طي دورهي ظهور فاشيسم در آلسان، هنگامی کسه احسزاب سوسیال دمسو کرات را «سوسیال فاشیست» یا به تعبیر استالین «جناح میانهرو فاشیسم» شمردند به اوج رسید.

از ۱۹۴۵ معنای سوسیال دموکراسی از جنبههای معینی تغییر کرده است. پاره یی احیزاب که سابقاً مارکسیست بودند و هدفهای انقلابی خود را تصدیق می کردند، آشکارا از این هدفها دست کشیدهاند و خود را از احزاب طبقه ی کارگر به «حیزاب مردم»

تبدیل کردهاند ـ بهویژه حـزب آلمـان (اس ب د) در کنفرانس بادگودسبرگ خود در ۱۹۵۹ ــ درعین حال خطمشیهایی پیش گرفتهاند که از اساس میکوشید چیزی جز «سرمایهداری اصلاحشده» و «اقتصاد مختلط» را به دست نیاورد؛ و در بریتانیا حزب تازهیی، حزب سوسیال دموکراتیک، دقیقاً به عنوان یک حزب «مرکز» غیرسوسیالیست در دههی ۱۹۸۰ پدید آمد، هرچند که ناکارآمد از آب درآمد و در حزب «مركز» جريان حاكم، «ليبرالها»، ادغام شد. از سوی دیگر، احزاب کمونیست اروپایی، با تأکید بر اهمیت دموکراسی و نهادهای نمایندگی آنسان که در اروپای غربسی وجسود داشتند (→کاریلو ۱۹۷۷)، دست کشیدن از کاربرد اصطلاح دیکتاتوری پرولتاریا، و بهدرجاتگوناگون انتقاد از برداشت لنینیستی از حزب پیشتاز متمرکز که قدرت را به دست می گیرد و سپس به عنوان یگانه نماینده ی طبقه ی کارگر فرمان روایسی می کند، به سوی آشتی بنا سوسیال دموکراسی به تعبیر قدیمتر آن رفتند (← كمونيسم ارويايي).

دو جنبهی سوسیال دموکراسی، به تعبیر اواخر سدهی نوزدهمی آن، سزاوار توجه ویژه است. یک جنبه این واقعیت است که در همه ی کشورهای سرمایه داری احزاب سوسیال دموکراتیک شکل اصلی ــ و برحـسب دستیابی به اصلاحات اساسی موفق ترین شکل \_\_ سازمان سیاسی طبقهی کارگر بوده است، حمال آن که احزاب کمونیست، و دیگر گروهها که ادعا دارند در هدفهای خود بهنحوسازشناپذیرتری همچنان انقلابی اند، هرگز نتوانسته اند حمایت سیاسی بسیش از اقلیتی از طبقه ی کارگر را به دست بیاورند؛ در بسیاری موارد چنین اقلیت کوچکی، که این احزاب در اختیار داشتهاند، اندکی بیش از فرقههای سیاسی شده است (گرچه گهگاه در اتحادیههای کارگری تأثیرگذار بودهاند). گرایش تحول در جامعههای سرمایه داری اواخر سده ی بیستم ایس است که ایس تفوق سیاست سوسیال دموکراتیک را باز هم بیش تر

گسترش بخشد و بنابراین هر حرکت بعدی به سوی سوسیالیسم ـ که خود کیمتر از روزگار مارکس و انگلس مطمئن به نظر می رسد ـ به احتمال بسیار از طريق پيروزيهاي انتخاباتي و انباشت تدريجي اصلاحات انجام می گیرد، یا دست کیم مادام که سرمایه داری از بحران های اقتصادی یا جنگ های فاجعه آميز اجتناب مى ورزد. دومين جنبهى مهم سوسیال دموکراسی تأکید مندام بنر آمنوزهی خبود در باب ارزش دموکراسی به عنوان نظامی سیاسی است. انگلس در سالهای واپسین عمر، در نامههای خود به رهبران سوسیال دموکراتیک این تأکید را بهطور کلی مورد حمایت قرار داد، بهویژه در اظهار نظرهای انتقادی خود در باب «برنامهی ارفورت اس پ د» (در جوف نامهیی به کائوتسکی مورخ ۲۹ ژوئن ۱۸۹۱) که در آن مینویسد: «اگر یک چیز یقین باشد آن است که حزب ما و طبقهی کارگر فقط می تواند به شکل جمهوری دموکراتیک به قدرت برسد. این شکل حتا شکل ویژهی دیکتاتوری پرولتاریا است». گرچه، در اظهار نظرش دربارهی نام «سوسیال دموکراسی» که در بالا ذكرش رفت (پیش گفتار فولكس استات ۱۸۹۴) هنوز مدعی است که هدف سیاسی نهایی کمونیسم چیرگی بر دموکراسی به عنوان یک شکل از دولت است. بیگمان در اظهار نظرهای گوناگون انگلس ابهام هست ولی در مبورد مارکسیستهای بین الملل دوم تعهدی روشن، و اغلب مکرر، به دموکراسی نه تنها به عنوان فرایندی که طبقهی کارگر به مدد آن به قدرت میرسد، بلکه به عنوان جوهر جامعهی سوسیالیستی وجود دارد. این امر، سه راههای گوناگون، در دیدگاه کلی و نوشتههای خاص مارکسیستهای متفاوتی چون لوکزامبورگ، کائوتسکی و مارکسیستهای اتریشی نمایان بود. مارکسیستهای اتریشی راه انتخاباتی به سوسیالیسم را شاید استوارتر از هر گروه دیگری اختیار کردند و از اعتنا به تصرف قدرت بدون حمايت آشكار اكثريت رأی دهندگان خودداری ورزیدند؛ و یکی از آنها،

هیلفردینگ، در رویارویی با تهدید فاشیسم در آلمان، هنگامی هدف اصلی خود را دفاع از دموکراسی وایمار قرار داد که تِلمان و دیگر رهبران حزب کمونیست اعلام میکردند که هیچ تفاوت بنیادی میان دموکراسی بورژوایی و دیکتاتوری فاشیستی وجود ندارد.

از ۱۹۱۷ جنبس طبقهی کارگر، و اندیسشهی مارکسیستی، میان سوسیال دموکراسی و کمونیسم (یعنی لنینیسم، بالشویسم) تقسیم شد؛ تقسیمی که سوسيال دموكراتها آن را تقسيمي ميان سوسياليسم دموكراتيك و سوسياليسم اقتدارطلب بمه شمار مى آورند. بااين همه، در ساليان اخير، تفاوت ديدگاه بر ائر بسط و گسترش جنبش کمونیسم اروپایی تاحدودي تخفيف يافته است، گرچه بايد منتظر مانيد و دید که تا کجا پیش می رود. در حال حاضر سوسیال دموکراسی با دو مسئلهی اصلی روبهرو است. یکی که با امکان دستیافتن به قدرت ـــ بـه معنای تشکیل حکومت \_ سروکاری ندارد، زیرا احزاب سوسیال دموکرات متعبدد در اروپیا این کیار را در دورههای بلندمدت یا کوتاهمدت کردهاند، بلکه دغدغه این است که آیا، پس از دستیافتن بر قدرت به ایس تعبیر، می توانند دگرگونی سوسیالیستی واقعی را به انجام برسانند؛ و درواقع، آیا این کاری است که انتخاب كنندگانشان واقعاً از آنها مىخواهنىد ك انجام بدهنید. میسئلهی دوم با نهادهای جامعهی دموکراتیک سوسیالیستی سروکار دارد \_ این که اقتصاد، نظام سیاسی، آموزش، زنندگی فرهنگی و مانند آن چه گونه سازمان می یابد یا می تبوان انتظار داشت چهگونه ببالد \_ و این هنوز محل بحث شدید میان مارکسیستها، و از جمله کسانی است که می کوشند کشورهای سوسیالیستی موجود را از درون اصلاح كنند (→ سومياليسم؛ كمونيسم).

برای آگاهی افزون تر ← بائر، اوتو ۱۹۲۰؛ گی، پیتر ۱۹۵۰؛ پرزورسیکی، آدام ۱۹۸۰؛ پراکیسیس *اینترنشنال*، دورهی ۱، شمارهی ۱، ۱۹۸۱.

تام باتامور

### سوسياليسم (socialism)

تاریخ جنبش سوسیالیستی مدرن از انتشار بیانیه ی حــزب کمونیـست از جانـب مــارکس و انگلـس در ۱۸۴۸ آغاز میشود. ریشههای تباریخی این جنبش دست کیم به دویست سال پیش از آن به دورهی جنگ داخلی انگلستان (۵۲- ۱۶۴۲) برمی گردد که جنبشی رادیکال (دیگرز) را پدید آورد با سخنگویی درخشان در قالب جراره وینستنلی که آراءاش در موارد مهم با اصول عقايد اصلى سوسياليسم، آن گونـه که امروز می شناسیم، تطبیعق می کند. دیگر پیش گامان برجسته عبارتاند از: بابوف و «فتنهی مساواتیان»اش طبی انقبلاب فرانسه، اوتبویی گرایبان بزرگ انگلیسی و فرانسوی (اوون، فوریه، سن سیمون؛ → موسیالیسم اوتوپیایی) اوایل سده ی نوزدهم، و چارتیستهای انگلیسی دههی ۱۹۳۰ و دههی ۱۹۴۰ که نخستینبار اندیشههای سوسیالیستی دموکراسی، برابری و کلکتیویسم را در جنبش گستردهی طبقهی کارگ گنجاندند.

مارکس و انگلس برخلاف بیش تر پشینیان خود سوسیالیسم را آرمانی نمی دانستند که می توان برای أن طرح كلى جذابي طراحي كرد، بلكه سوسياليسم را فراوردهی قوانین تکامل سرمایهداری میشمردند که اقتصاددانان کلاسیک نخستین کسانی بودند که آن را کشف کردند و کوشیدند تحلیلاش کنند. بنابراین، شکل یا شکلهایی که سوسیالیسم می تواند به خود بگیرد فقط بر اثر فرایندی تاریخی آشکار می شود که هنوز ناگشوده است. مارکس و انگلس با درنظر گرفتن این چشمانداز کاملاً بهطورمنطقی از هرگونه کوششی برای بهدست دادن توصیفی از سوسیالیسم، یا حتا تعریفی از آن، خودداری ورزیدند. در نظر آنها پیش از هرچیز نفی سرمایه داری است که هویت مثبت خود را (کمونیسم را) از طریق یک فرایند انقلابی درازآهنگ میپروراند که بر پایهی آن پرولتاریا جامعه را بازسازی میکند و با این کار خود را بازمیسازد.

مهم ترین متن مارکس در این زمینه نقد برنامهی

گوتا (۱۸۷۵) است که بر ضد برنامهیی به قلم آمد که در کنگرهیی به تصویب رسیده بود که دو شاخهی جنبش کارگران آلمان (لاسالیها و أیزناخریها) با هم متحد شدند تا «حـزب كـارگران ألمـان» را تـشكيل دهند که بعدتر از نو «حزب سوسیال دموکراتیک آلمان» نامیده شد. مارکس در نقد خود میان دو مرحله ی جامعه ی کمونیستی تمایز قایل شد. «نخستین مرحله» عبارت از شکل جامعه یی است که بی درنگ جانشین سرمایه داری خواهد شد. این مرحله نشانهای خاستگاه خود را خواهد داشت: کارگران در مقام طبقهی حاکم جدید به دولت خود (دیکتاتوری **یرولتاریا**) نیاز خواهند داشت تا از آنها در برابر دشمنانشان محافظت کند؛ افقهای ذهنیی و روحی مردم تحت تأثیر اندیشهها و ارزشهای بورژوایی خواهند بود؛ درآمد، گرچه دیگر از مالکیت دارایی سرچشمه نمی گیرد، به جای آن که مطابق نیاز محاسبه گردد مطابق کاری که انجام می گیرد محاسبه می شود. بااین همه، نیروهای تولیدی جامعه در این نظم نوین بهسرعت خواهند بالید، و محدودیتهایی که گذشتهی سرمایهداری تحمیل می کند در جریان زمان سپری خواهد شد. آنگاه جامعه وارد برههیی می شود کے مارکس آن را «مرحله ی بالاتر جامعه ی کمونیستی» مینامد، که تحت آن دولت فرو می میسرد، نسبت به کار نگرشی به کلی متفاوت حاکم می شود، و جامعه خواهد توانست بر درفش خود این شعار را نقش کند: «از هرکس بنا بر تواناییاش، به هرکس بنا بر نيازش».

نقد برنامه ی گوتا تا ۱۸۹۱، یعنی تا هشت سال پس از مرگ مارکس، منتشر نشد و تا هنگامی که لنین آن را به صورت کانون محوری نوشته ی بسیار تأثیر گذار خبود دولت و انقبلاب (۱۹۱۷) درنیاورد، جایگاه کلیدی آن در مجموعه ی آموزه ی مبارکس تثبیت نشد؛ لنین در دولت و انقبلاب می گوید: «آنچه معمولاً سوسیالیسم نامیده می شود مارکس بر آن نیام مرحله ی "نخست" یا فروتر جامعه ی کمونیستی

مینهد»، و از آن پس این کاربرد را بهویژه همه ی کسانی به جا میآورند یا میپذیرند که خود را مارکسیست میخوانند. همین علت این امر را روشن می سازد که چرا افراد یا احزاب، بسته به ایس که آیا میخواهند بر هدف فوری یا غایی کوششهای انقلابی خود تأکید ورزند، می توانند بی هیچ گونه ناهمسازی و تناقضی خود را سوسیالیست یا کمونیست بنامد. هم چنین روشن می سازد که چرا در حزبی که خود را کمونیست می نامد و بر کشوری فرمان می راند که آن را سوسیالیست می شمارد هیچ گونه نابه هنجاری وجود دا دارد.

موافق این نظریه است که اتحاد شوروی به عنوان جامعه یی که از انقالاب روسیه سر برآورد رسماً سوسیالیستی نامیده شد (اتحاد جماهیر شوروی سوسیالیستی). افزون براین، جز یکی دو مورد همه ی کشورهایی که از ۱۹۱۷ به ایس سو دستخوش انقلابهایی شدند که دگرگونی ساختاری ژرف را لازم آورد، برچسب سوسیالیستی را اختیار کردند یا پذیرفتند. این کشورها، با منظورداشتن اتحاد شوروی، کنون حدود ۳۰ درصد کرهی زمین و حدود ۳۵ درصد جمعیت آن را در بر میگیرند. بنابراین، به یک درصد جمعیت آن را در بر میگیرند. بنابراین، به یک موجود» شمرد (بارو ۱۹۷۸) و آنها را به همان موجود» شمرد (بارو ۱۹۷۸) و آنها را به همان شیوه یی بررسی کرد که هر صورت بندی تاریخی دیگری چون سرمایه داری و فئودالیسم را.

بااینهمه، نزد مارکسیستها این پایانِ قضیه نیست و نمی تواند باشد. زیرا در نظریه ی آنها، سوسیالیسم اساساً یک مرحله ی گذار در راهِ رسیدن به کمونیسم است. بنابراین، در تحلیل «جامعههای سوسیالیستی واقعاً موجود»، بر مارکسیستها واجب است که پرسش بسیار ویژه یی را طرح کنند: آیا این جامعهها نشانه هایی از حرکت در جهت کمونیسم نشان میدهند که، برای مقصودی که در پیش داریم، ویژگی این نشانهها را بتوان ازمیان برداشتن طبقات، و امحای تفاوتهای اجتماعی داقتصادی بسیار بنیادی

میان گروهایی از افراد (تفاوتهای کارگران دستی و فکری، شهر و روستانشینان، تولیدکنندگان صنعتی و کشاورزی، مردان و زنان، مردمان نژادهای گوناگون) شمرد؟ اگر این جامعهها نشانههای حرکت در جهت کمونیسم را نشان میدهند آنها را میتوان به معنای نظریهی مارکسیستی سوسیالیست شمرد. وگرنه این جامعه را نمیتوان به معنای مارکسیستی این اصطلاح سوسیالیست دانست.

تا این جا پاسخ به ایس پرسش به چهار مقوله قابل تقسیم بوده است:

(۱) کسانی که جامعههای «سوسیالیستی واقعاً موجود» را منطبق با نظریهی مارکسیستی می دانند. این پاسخِ احزاب حاکم در اتحاد شوروی و متحدان نزدیک آن است. بر طبق آموزهی رسمی شوروی، وجه ممیز اج ش س دیگر جامعهی طبقاتی متعارض یا همستیزی های اجتماعی نیست ( اسمی هماهنگی هم آهنگ طبقاتی). جمعیت مرکب از دو طبقه ی هم آهنگ رکارگران و دهقانان) و یک قشر (روشن فکران) است و زیر نظر «دولت تمام خلقی» اداره می شود. شیوهی تولید سوسیالیستی (که در عصر برژنف «سوسیالیسم پیشرفته» نامیده شد) به جای پیکار طبقاتی به منزلهی نیروی پیشرانندهی تاریخ، بر اثر «انقلاب علمی و فناورانه» به سوی هدف نهایی کمونیسم به پیش رانده می شود (ژیرو ۱۹۷۸).

(۲) مقوله ی دوم پاسخها بر آن است که جامعههای سنخ شوروی در ساختار بنیادی خود سوسیالیستی ماندهاند. منتها بر اثر ظهور دیوانسالاری پیشرفت به سوی کمونیسم دستخوش گسست شده است، دیوانسالاری ی که به سبب وضع توسعهنیافته ی نیروهای تولیدی در هنگام انقلاب توانسته است خود را در قدرت استقرار بخشد و سهم بسیار نامتناسبی از فرآورده ی اجتماعی را در جهت بهرهمندی های خود منحرف کند. بااین همه، این دیوانسالاری طبقه ی منحرف کند. بااین همه، این دیوانسالاری طبقه ی حاکم نیست، و همچنان که نیروهای تولیدی می بالند، موقعیتائ رو به ضعف می گذارد و سیرانجام بیا یک

انقلاب دوم و صرفاً سیاسی سرنگون می شود. از آن پس، پیشرفت به سوی کمونیسم از سر گرفته خواهد شد. چندین روایت از این نظریه وجود دارد که همگی در اصل از نوشتههای تروتسکی نشأت می گیرند.

(٣) سومين مقولهي پاسخها بـر أن اسـت كـه در ا ج ش س و دیگر کشورهای «سوسیالیسم واقعاً موجـود» که به رهبری مسکو اذعان دارنید، سرمایهداری احیا شده است. برجسته ترین حامی ایس دیدگاه حسزب کمونیست چین (سی پی سی) در واپسین سالهای عمر صدر مائو تسه تونگ است. مائو بـر آن بـود كـه طبقات و پیکار طبقاتی می بایست ناگزیر پس از انقلاب ادامه یابند، و این که اگر پرولتاریا نتوانید بر حزب حاکم چیرگی و نظارت یاسد و خط انقلابی محکم و پابرجا را دنبال کند، حاصل احیبای سرمایه داری خواهد بود. ماثوئیستها بر آناند که ایس امــر هنگــامی در ا ج ش س روی داده اســت کــه خروشچف پس از مرگ استالین به قدرت رسیده است. دیگران ــ نمایان تر از همه بتلهایم (۱۹۷۸ و ۱۹۷۶) ـــ بـر آنانـد کـه احیـای سـرمایهداری در دهههای ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰ روی داده است. پس از مرگ ماتو رهبری سی پی سی این موضع را رها کبرد و به موضعی روی آورد که به نظر میرسد بیشازپسیش به آموزهی رسمی شوروی نزدیک است که اجمالی از آن در مقولهی (۱) آمد.

(۴) مقوله ی چهارم پاسخها از اساس همانند مورد سوم است، منتها با یک تفاوت مهم: این مقوله انکار می کند که سرمایه داری در جامعه های سنخ شوروی احیا شده است، درعوض بر آن است که اینها جامعه های طبقاتی داستثماری سنخ تازهاند. در خود جامعه های طبقاتی داستثماری سنخ تازهاند. در خود اج ش س طبقه ی حاکم جدید خود را در جریان پیکارهای شدید طی دهه ی ۱۹۲۰ و دهه ی ۱۹۳۰ شکل می دهد. پس از جنگ جهانی دوم اتحاد شوروی ساختارهای مشابهی را بر کشورهایی تحمیل کرد که به دست ارتش سرخ آزاد شده بودنید. ویژگیهای معرف این صورت بندی اجتماعی عبارت اند از: مالکیت

دولتی وسایل تولیدی اساسسی، برنامهریزی متمرکز اقتصادی، و انحصاری کردن قدرت سیاسسی از طریق حزب کمونیستی که زمام یک دستگاه امنیتی بسیار پیشرفته را به دست دارد. در نظر کسانی که بر ایس عقیدهاند، جامعههای سنخ شوروی آشکارا در راه گذار به کمونیسم نیستند و درنتیجه به معنای نظریهی مارکسیستی کلاسیک نمی توان آنها را سوسیالیستی شمرد.

آنچه از این مورد پیشگفته برمی آید این است که «سوسیالیسم واقعاً موجود» موضوعی فوق العاده پیچیده و بحث انگیز است که بر سر آن دیدگاهها و نظریمهای جنبش جهانی مارکسیستی به گروهها و نیم گروههای گوناگون، و اغلب به شدت متضاد، تقسیم می شوند. حل این اختلاف نظرها اکنون در دیدرس به نظر نمی رسد، هرچند که این امکان هم چنان برجاست که جریان تاریخ شرایط بحث را تغییر دهد و شاید سرانجام به چیزی نزدیک تر به اجماع و همر آیی منجر شود تا آن چه در اوضاع واحوال کنونی وجود دارد یا به نظر می می رسد ممکن باشد (نیز -> بحران در جامعهی می سوسیالیسم بازار).

برای آگاهی افزون تر ← بارو، رودلف ۱۹۷۸؛ بتلهایم، شارل ۱۹۷۸، ۱۹۷۶؛ ژیرو، پیر \_ نوئـل ۱۹۷۸؛ لنـین، وی. آی. ۱۹۷۷ (۱۹۶۹)؛ مسائو تـسه تونـگ ۱۹۷۷؛ نسـوتی، دی. ام. ۱۹۸۸؛ سـویزی، پـل. ام. ۱۹۸۸؛ تروتسکی، لئون ۱۹۸۷.

#### پل. ام. سویزی

# سوسیالیسم او توپیایی (utopian socialism)

این اصطلاح به طور کلی برای توصیف مرحله ی نخست در تباریخ سوسیالیسم، دوره ی میبان جنگهای ناپلئونی و انقلابهای ۱۸۴۸، به کار می رود. این اصطلاح به ویژه با سه اندیشه پیوند دارد که عموماً عقیده بسر آن است که جریانهای اندیشه ی سوسیالیستی پیشامار کسیستی از آنها سرچشمه گرفته است: کلود هانری دو روژی، کنت دو سن

سیمون (۱۷۶۰–۱۸۲۵)، فرانسوا شارل فوریسه (۱۷۷۲–۱۸۳۷) و رابرت اوون (۱۷۷۱–۱۸۵۸).

گروهبندی این اندیشهوران به عنوان «اوتوپیایی»، مانند خود اصطلاح «سوسیالیست»، نخست در اواخر دههی ۱۹۳۰ هم در انگلستان و هـم در فرانـسه رواج یافت. ولی کاربرد مارکسیستی اصطلاح «سوسیالیسم اوتوپیایی» بود که بر تصویر بعدی از «سوسیالیسم» این دوره سخت تأثیر گذاشت. این نگرش در نقید «سوسیالیسم انتقادی ـ اوتوپیایی»، در بیانیه حزب کمونیست، در جایی مورد شرح و وصف قرار گرفت که با «دورهی آغازین رشدنکردهی... پیکار پرولتاریا و بورژوازی» پیوند داده شده و در تاریخنگاری سوسیالیستی بعدی از زمان انتشار سوسیالیسم اوتوپیایی و علمی انگلس تحکیم بافت. آنچه بر پایهی این رویکرد «اوتوپیایی» نام گرفت، تخیل امکان ایجاد دیگرگونی اجتماعی تاموتمامی بود که امحای فردگرایی، رقابت و تأثیر و نفوذ مالکیت خصوصی را، بدون شناخت ضرورت پیکار طبقاتی و نقش انقلابی پرولتاریا در بهانجامرساندن این گذار، در ہی داشت.

ولی این برداشت از سوسیالیسسم پسیشاز ۱۸۴۸، به عنوان مارکسیسمی معیوب برخی از ویژگیهای محیوری آن را از نظیر دور میدارد. وصل کردن «سوسیالیسم» به منافع وییژه ی طبقه ی کارگر فرآوردههای شرایط سیاسی خاص انگلستان و فرانسه در دههی ۱۸۳۰ است. ویژگیهای متمایز اوونیسم، سن سیمونیسم و فوریهایسم مقدم بر این تقارن است. برخی از مشخصههای آن چه را که طی این دوره با از مقیاسه ی نخستین آثار نظام مند سه متفکر بنیادگذار از مقیاسه ی نخستین آثار نظام مند سه متفکر بنیادگذار سنامههای ساکن ژنو (۱۸۰۲) سن سیمون، نظریه ی جامعه چهار جنبش (۱۸۰۸) فوریه و نگاه تازمی جامعه چهار جنبش (۱۸۰۸) رابرت اوون ــ تشخیص داد.

آنچه بی درنگ بسیار آشکار است عدم مشابهت آغازگاه در انگلستان و فرانسه است. هم اندیشهی

سنسیمون و هم فوریه از واکنش در برابر نظریههای عصر روشن گری در باب سرشت انسان آغاز می شود که سببساز جریان مصیبتبار انقلاب فرانسه شمرده میشود، حال آن که در نقطهی مقابل آن نظریهی اوون نمودار تداوم مضمونهای روشنگری است. بهویتره، فوریه و سن سیمون از نظریههای (بسیار متفاوت) سنخهای روان شناختی فطری آغاز می کنند و اصلاحات را عبارت از بنیادنهادن ترتیباتی اجتماعی به شمار می آورند که کنش متقابل هم آهنگ این سنخها را میسر میسازد. از سنوی دیگنر، اوون بناور داشت که منش و شخصیت انسان را اوضاعواحوال بیرونی شکل میدهد. بنابراین، اصلاح جامعه مستلزم ایجاد اوضاعواحوالی است که طلب خوشبختی را، به جای رقابت و همستیزی، با همآهنگی و هم کاری پیوند می دهد. این تفاوت رویکردها به منش و اوضاع واحوال، هستهى اختلاف نظرها ميان پيروان گرایشهای گوناکون را از هنگامی شکل داد که این گرایشها از اواخر دههی ۱۸۲۰ به رقابت با یک دیگـر آغاز كردند.

بااین همه، در زیر این تفاوتها پارهیی پیشفرض های مسترك قبرار دارد كيه وجيه ممينز انديشهي سوسياليستي پيشاماركسيستي است. نخست، اين هر سه گرایش از بلندپروازی ایجاد علم نوینی در باب سرشت انسان أغاز مىكنند. دوم، بر قلمبرو اخلاقى ا ایدئولوژیک به منزلهی شالودهی تعیین کنندهی همهی دیگر جنبههای رفتار انسان متمرکز میشوند. سوم، بلندپروازی این است که این قلمرو را به موضوع علم دقیق بدل کنند که مسئلهی هم آهنگی اجتماعی را حل خواهد کرد. چهارم، هریک نظریهی اخلاقی، دینی و سیاسیِ از پیش موجود (و نه کردارهای طبقه یا دولت) را به منزلهی مانع اصلی بر سر راه تحقق قوانین همآهنگی به تازگی کشف شده می داند. پنجم، میان علوم فیزیکی و اجتماعی هیچ تصایزی گذاشته نمی شود. هریک بلندپروازی آن را دارد که نیوتون قلمرو انسانی / اجتماعی باشد. این مشابهت ها حدود

آنچیزی را معین میکنند که در بسیاری از گونهها و نمونههای پیوندی «سوسیالیسیم»، که در فاصلهی میان دههی ۱۸۲۰ سر برآوردند، نسبتاً ثابت است.

در انگلستان اوون هم به دلیل مدیریتاش بر کارخانهجات نساجی نیولانارک مشهور است، که بنا بر ادعای او دفاع عملی از نظریهاش به شمار می آمید، و هم از بابت پیشنهادش برای ازمیانبردن بیکاری پس از جنگ از راه ایجاد اجتماعاتی که مبتنی بر اصول او باشد. کوشش او برای متقاعدکردن دستگاه سیاسی حاکم از بابت ارزش طرحاش، بهویژه به دلیل برخورد آشکار این طرح با پنداشتهای مسیحیت رسمی، به شکست انجامید. پس از آن اوون به آمریکا رفت تا از طریق تأسیس جماعت «همآهنگی نـوین» بـه اصول خود اعتبار بخشد. در غیاب او، پارههایی از اندیشه های او را رادیکال های طبقه ی کارگری به عاریت گرفتند که به عنوان بدیل رقابت، نه چندان به اجتماعات، بلکه به تولید و توزیع تعاونی علاقهمند بودند (*-> جمعیت تعاونی)*. در اوایـل دهـهی ۱۸۳۰ چندصد تعاوتی تأسیس شدند و کوششهای مشابهی انجام گرفت تا مبادلات کارگری و اتحادیههای عمومی تولیدکنندگان را به وجود آورد. این کوششها در تلاش ناموفق «اتحادیههای متحد بزرگ سراسری» سال ۱۸۳۴ به اوج رسید. پس از شکست این طرحها، اوونیها به آزمون ایجاد اجتماعات (در کوئینزوود) و نبرد «مذهب ملی»شان با مسیحیت راست آیین روی آوردند.

در فرانسه، دانشجویان علوم و مهندسی مدرسه ی پلی تکنیک پاریس اندیشههای سن سیمون، بهویره اندیشههای سن سیمون، بهویره اندیشههای واپسین اثرش مسیحیت نوین (۱۸۲۵) را اختیار کردند. این گروه به رهبری سن آمان بَرزَ (۱۷۹۹–۱۸۶۴) و پروسیر آنفانتن (۱۷۹۶–۱۸۶۴) در ۱۸۲۹ آموزه ی سن سیمون را منتشر ساخت، اثری که در گسترش و اشاعه ی اندیشههای سن سیمون در میان روشن فکران اروپایی دارای اهمیت سیمون در میان روشن فکران اروپایی دارای اهمیت

بسیار بود. پس از ۱۸۲۹ این گروه پراکنده شد. تأثیر فوریهایسم در پی شکست مکتب سن سیمون پیشآمد، ولی بسیاری از اندیشههای این مکتب فوریه به بهویژه دربارهی جنسیت، رهبران مکتب فوریه پذیرفته بودند. بدنهی اصلی سن سیمونیها، به هدایت آنفانتن، کلیسا و اجتماع بدفرجام و زودگذری را در منیلمونتان در ۱۸۳۲ بنیاد گذاشتند. برخی از کسانی که انشعاب کردند، بهویژه فیلیپ بوشز (۱۷۹۶–۱۸۶۵) و پیر لرو (۱۸۷۱–۱۷۹۱) پس از انقلاب ژوئیه شکلهای جرحوتعدیلشده یمی از سن سیمونیسم را به محافل کارگری معرفی کردند، یعنی: نخستین کوششهای آشکار برای پیونددادن آموزه یی نخستین کوششهای آشکار برای پیونددادن آموزه یی که آن هنگام «سوسیالیسم» نامیده میشد با آرزوها و آمال خاص پرولتاریا.

برای آگاهی افزون تر ← بیچر، جِیْ، و بیونو، آر. ۱۹۷۲؛ دروز، جی. ۱۹۷۲؛ فوریه، شارل ۱۸۰۸ دروز، جی. ۱۹۶۸؛ فوریه، شارل ۱۸۰۸، (۱۹۶۸)؛ هریسون، جِیْ، اف. سی. ۱۹۶۹؛ ایگرز، جیی. سی. ۱۹۷۴؛ لیشتهایم، جورج ۱۹۶۹؛ اوون، رابرت ۱۶– ۱۸۱۲ (۱۹۶۹).

څون استدمن جونز

# سوسياليسم بازار (market socialism)

مفهومی (مدلی) نظری از نظامی اقتصادی که در آن وسایل تولید (سرمایه) در ملکیت همگان یا جمع است، و تخصیص منابع از قواعد بازار (بازارهای تولید، بازارهای کار، بازارهای سرمایه) تبعیت می کند. این اصطلاح اغلب با تسامح بیش تسر به کار می رود تا مفهیومهای اصلاح نظام اقتصادی کشورهای مفهیومهای اصلاح نظام اقتصادی کشورهای از برنامه ریازی دستوری در جهت تنظیم بازار ریوگسلاوی از اوایل دههی ۱۹۵۰، مجارستان پیس از ریوگسلاوی از اوایل دههی ۱۹۵۰، مجارستان پیس از دههی ۱۹۶۸، چین، لهستان، اج ش س، و نیز بلغارستان در دههی ۱۹۶۸، چین، لهستان، اج ش س، و نیز بلغارستان در یاره یمی از کشورهای مورد بحث از عنوان «سوسیالیسم بازار» پرهیز داشتند و صورت

«بازار سوسیالیستی» را ترجیح میدادند که گمان میرفت برای مارکسیستها پذیرفتنی تر باشد.

اقتصاد سیاسی مارکس دیرگاهی به اینگونه تفسیر شده است که سوسیالیسم با بازار ناسازگار است. سوسیالیسم با بازار ناسازگار است. سوسیالیسم بازار را زائد میسازد و با برافتابافکندن سرشت اجتماعی کار بر کمبودهای بازار به منزلهی سازوکار تخصیص چیرهگی می یابد و از طریق «دست مریسی» برنامهریسزی میستقیماً نقسش ویشره ی پیشاندیشیده یی را در فرایند اقتصادی به آن واگذار می کند که بهرهبرداری کامل از منابع، بهویژه انسانی، را فارغ از نوسانهای دوره یی تأمین می کند.

پس از انقلاب ۱۹۱۷ روسیه، در اسناد مربوط به برنامه ریزی کمونیستی، هر گونه کاربرد سازوکار بازار را فقسط بسه عنسوان اعطای امتیاز مسوقتی بسه توسعه نیافتگی معرفی می کنند (برنامه ی بین الملل کمونیستی، ۱۹۲۹، ف ۴). بااین همه، در عین حال، جناح سوسیال دموکراتیک مارکسیسم آغاز به بازشناختن اعتبار بازار در یک اقتصاد سوسیالیستی کرد (کاتوتسکی ۱۹۲۲).

مباحثه های نظری درباره ی سوسیالیسم بازار، به ویر و س از تجدید چاپ مقاله یی از میزس به دست هایک (۱۹۳۵)، که در اصل در ۱۹۲۰ منتشر شده بود، در دوره ی میان دو جنگ بُعد تازه یی یافت؛ این مقاله امکان محاسبه ی اقتصادی عقلانی را در حاکمیت سوسیالیسم به صراحت انکار می کرد، زیرا روابط مبادله میان اجناس تولیدی و ازایس رو قیمتهای آنها را تنها می تنوان بر پایه ی مالکیت خصوصی برقرار ساخت. از جمله ی کوشش های متعدد برای رد این نظر (تیلور ۱۹۲۹؛ دیکینسس ۱۹۳۳؛ لندور ۱۹۳۱؛ هاینه مان (۱۹۳۲؛ دیکینسس ۱۹۳۳؛ لندور ۱۹۳۱؛ امترا کوشش همان دوره آبا لرنر (۱۹۳۶) است. آرای مشابهی را نیز در همان دوره آبا لرنر (۱۹۳۴، ۱۹۳۶، ۱۹۳۷) به قلم آورده است و ازاین رو اغلب از عنوان «لانگه لرنر»

لانگه نه تنها اعتبار صرفاً صوری موضع مینوس را رد

کرد (و با اشاره به اثبات امکان وارسی مسئله از طریق نظامی از معادلههای همزمان از سـوی بـارو (۱۹۰۸)) بلکه کوشید راه حلی مثبت به دست دهد. این کار مبتنی بر روال «آزمونوخطا» بود، که بـر پایـهی آن «هیئت برنامهریزی مرکزی» (سے پی بے) در جایی که بازار به معنای نهادینهی کلمه وجود ندارد کارکردها و وظایف بازار را انجام میدهد. در این موقعیت سی پی بی، قیمتها و نیز دستمزدها و نرخهای بهره را تثبیت می کند تا عرضه و تقاضا را (از طریق دگرگونیهای مناسب در عدم تعادل) متعادل کند، و به مدیران توصیه می کند که از دو قاعده پیروی کنند: (۱) به حداقل رساندن هزینه ی متوسط تولید با به کار گرفتن ترکیبی از عبواملی که بارآوری نهایی ارزش واحد پولشان را برابر میسازد؛ (۲) تعیین مقیاس بازده در نقطه یی از برابرسازی هزینه نهایی و قیمتی که «هیئت» وضع می کند.

بسیاری از شرحهای بعدی از بحثهای میان دو جنگ به اعتبيار استدلال نظري لانگه اذعيان كردنيد، و پذیرفتند که هایک به موضع اذعان به امکاننایــذیری عملي آشتي ميان سوسياليسم با محاسبهي اقتصادي عقلانی واپس نشست. این امر هنگامی می تواند صدق کند که شخص ــ همان گونه که به نظر می رسد لانگه چنین می کند \_ از سنخ مدل تعادل عمومی ایستای ولراس (۱۹۵۴) پیروی کند. بااینهمه، نکتهیی که دانشجویان تازهی مباحثهی میان دو جنگ با قوت و شدت فزاینده یی طرح کردنید (بیرای نمونیه لاووی ۱۹۸۵) این است که چالش میزس/هایک، با تأکید بر خصایص پویای فرایند رقابت از مواضع مکتب اتریش نتیجه میشود که چهرهی محبوری آن کارفرمیا است. این نگرش این پرسش را بیباسنخ می گذارد که ایا بازی گران اقتصادی که کارفرمایانی نیستند که بنا بر مخاطره پذیری و مسئولیت خود عمل کنند بلکه عواملی هستند که هیئتی عمومی به کارشان گرفتهاند، واقعاً قادر بر رفتار كارفرمايانه هستند؟

بدین ترتیب، «راه حل رقابتی» لانگه دارای مزیت بیان

تصوری از یک بدیل برای برنامهریزی دستوری و نینز اثبات ضرورت قیمتهای کمیاب برای تخصص عقلانی منابع در سوسیالیسم بوده است. بااینهمه، درعین حال، هنگامی که اصلاحات بازارمحور در کشورهای «سوسیالیسم موجود» در دستور کار اجرایی قرار می گیرد، نمی تواند شالوده ی نظری کافی و وافی برای دگرگونی فراهم آورد.

نخستین کوشش بسرای به کاربستن اندیشههای سوسیالیسم بازار در عرصه ی عمل، پس از گسست استالین ـ تیتو، در اوایل دهه ی ۱۹۵۰ در یوگسلاوی هم در دست داد. حـزب کمونیست یوگسلاوی هم در جستوجوی کارآیی اقتصادی بیشتر بود و هم، در برابر استالینیسم، در پی کسب مشروعیت ایدتولوژیک. مورد نخست در خودگردانی محیط کار یافته شد، و از آنجاکه واحدهای اقتصادی خودگردان میبایست خودفرمان باشند، همین امر موجبات فرایند خودفرمان باشند، همین امر موجبات فرایند بازار جای گزینسازی نظام دستوری را با همآهنگی بازار فراهم آورد، اگرچه این امر به شیوه یی منسجم هدایت فراهم آورد، اگرچه این امر به شیوه یی منسجم هدایت نشد.

در کشورهای بلوک شوروی انگیزهی اصلی برای رانه ی اصلاحات ناخرسندی از اجرای اقتصاد دستوری بود که پس از مرگ استالین در معرض دید همگان قرار گرفته بود. در لهستان طرح نسبتاً جامعی از دگرگونیهای نظام مند در فاصله ی سالهای ۱۹۵۶ تا ۵۷ پرداخته شد؛ طرحهای مشابهی نیز در مجارستان در پسی سسرکوب قیسام مردمسی سال ۱۹۵۶ تیا ۵۷ پرداخته شد؛ طرحهای مشابهی نیز در مجارستان در پی سرکوب قیام مردمی سال ۱۹۵۶ درهم کوبیده

سپس، رشته ی درازآهنگی از کوشش برای اصلاحات اقتصادی با درجات گوناگونی از انسجام، ولی در همان جهت افزایش نقش بازار بدر اروپای شرقی در بیش گرفته شد: چکسلواکی در ۱۹۵۸ و در ۸-۱۹۶۷ «نظام اقتصادی نوین» در جمهوری دموکراتیک آلمان در ۱۹۶۳؛ بهاصطلاح «اصلاحات

کاسیگین» در سال ۱۹۵۶ در ا ج ش س و صورت تقلیدی بلغاری آن؛ «سازوکار اقتىصادی نوین» مجارستان که در ۱۹۶۸ عرضه شد؛ کوششهای مکرر برای اصلاحات در لهستان. بااینهمه، در آغاز دههی ۱۹۸۰، از میان همهی این کوششها، فقط «سیازوکار اقتصادی نوین» مجارستان است که اساساً قابل اجرا باقی میماند؛ وگرنه، آنچه دست داد بیش تر جرح و تعدیلهایی درجهی دوم در چارچوب نظام دستوری بود. از سوی دیگر، گرایش به دگرگونی بازارمحور همچنان پایید و ایس بهروشینی زیر فشار وخامت فزاینده ی عمل کرد اقتصادی قرار گرفت، که در بیش تر کشورهای کمونیستی در دهمی ۱۹۸۰ به ابعاد بحرانی رسید. در فاصله سال های ۱۹۷۸ تا ۷۹ چین نیز به صفوف اصلاحطلبان پیوست، و از ۱۹۸۵ به این سو «اصلاحات اقتصادی بنیادین» به صورت یکی از عناصر بنیادی «پروستریکا»ی گورباچف در ا ج ش س درآمد.

دلايل دشواري هاي اجراي اصلاحات اقتصادي بازارمحور را در این عوامیل برشیمردهانید (بسروس ١٩٧٩): ١) مقاومت سياسي نخبگان حاكم؛ ٢) منافع گروههای ذینفع دستگاه اجرایی و اداری و نیز پارهیی از بخشهای کارگران که ممکن است از جهت امنیت شغلی احساس خطر کنند؛ ۳) موانع اساسی بر سر راه پیونددادن سازوکار بازار با ساختارهای موجود برنامهریزی و مدیریت، حقوق مالکیت و انحصار قدرت حــزب كمونيــست. درنتيجــه، كــشورهايي كــه پیش روی هایی در فرایند اصلاحات کردند (پوگسلاوی، لهستان، مجارستان) نبه تنها خود را دستخوش گرفتارهای اقتصادی یی یافتند کیه سهمراتیب سدتر از کشورهایی بود (چکسلواکی، آلمان شرقی) که به نظام دیرین چسبیدند (گرچه در هرگونه قیاسی باید عوامل غیرسیستمیک را به حساب آورد) بلکه همچنین درواقع امر نتوانستند از آستانهی میان همآهنگی اجرایی و اداری و همآهنگی مبتنی بر بازار اقتصاد گذر کنند. وارسی «سازوکار اقتصادی نموین»

مجارستان در این خصوص، به این نتیجه انجامید که به رغم الغای هدفهای تولید اجباری و تخصص عینی کالاهای تولیدی، تأثیر کلی اصلاحات در میانه ی دههای ۱۹۸۰ صرفاً عبارت بود از تغییری از همآهنگی بوروکراتیک» مستقیم به غیرمستقیم (گورنی ۱۹۸۶).

به نظر می رسد تجربه نشان داده است که مـدلهـای اصلاحی پیشین، که اندیشهی آن بر پایهی آمیزهیی از برنامهریزی مرکزی با «بازاری تنظیمشده» از طریق محدود كردن تنظيم بازار عمدتاً به بازار محصول (بروس ۱۹۶۱) و نیز بر پذیرش جایگاه مسلط مالکیت دولتی ابزار تولید استوار است، ناکارآمد از آب درآمده است. در جریان دههی ۱۹۸۰، مفهومهای تغییر بازارمجور در کشورهای کمونیستی دستخوش رادیکالیسم شدید شد: نیاز به بازار سرمایه، هم به شکل بانک داری تجاری و هم به شکل معامله در اوراق بهادار (تاردوس ۱۹۸۶، لیپووسکی ۱۹۸۸)، و درنتیجه نیاز به بازار کار بهشدت مورد قبول قرار گرفته بود، هرچند که نام آن آشکارا به زبان نمی آمد. وانگهی، اصلاحات اقتصادی بازارمحور موفقیت آمیـز پیوند تنگاتنگ با دگرگونی بنیادی سماختار مالکیت داشت (آبالکین ۱۹۸۸). یکی از عاملهایی که به بازاندیشی در موضوع مالکیت آشکارا کمک کرد عبارت بود از تجربهی پیآمندهای بسیار مطلوب اصلاحات سیستمیک در بیرون از بخش دولتی (تعاونیها، بنگاه خصوصی) در مجارستان، و بهویژه توفیق تماشایی آغازین «مسئولیت تولید خانوادگی» در کشاورزی چین. اذعان به ضرورت تغییری گسترده در ساختار مالکیت، در پایان دههی ۱۹۸۰ در شماری از اقدامهای قانونی در کشورهای کمونیستی گوناگون بازتاب یافت: در اج ش س در قانون مربوط به «arenda»/ أجارهي زمين، سياختمان و تجهيزات به قصد حفظ موقعیت دولت به عنوان مالک مطلق، منتها با واگذاردن کارفرمایی به اشتراکیهای کارگران، شراکت یا حتا افراد؛ در برخی از دیگر

کشورها (لهستان، مجارستان) اصل اقتصاد مختلط، همراه با بنگاههای دولتی، بنگاههای تعاونی و بنگاههای خصوصی (این آخری بدون محدودیت از لحاظ اندازه و اشتغال) به نیّت رقابت بر پایهی مساوی، پذیرفته شد.

این تحول مفهومی، و تا حدودی همچنین عملی، مسئلهی تطبیق میان دگرگونیهای اقتیصادی و سیاسی با نیروی تازه را طرح می کند. از یک سوه بازارگستری که مستلزم آزادی فزایندهی کسبوکار است، بهویژه هنگامی که با دگرگونی های مالکیست همراه باشد، خواستهها و آرزوهای سیاسی مردم را بالا میبرد، مردمی که حس میکننید کیمتر در انقیاد دولت فراگیراند. از سوی دیگر، با توجه به مقاومت نخبگان حاکم و قشرهای پشتیبانشان، کشرتگرایی سیاسی به صورت ابزاری ضروری برای عملی کبردن گذار از نظام اقتصادی کهن به نظام اقتصادی نو و نیـز برای نگاهبانی از حیات پایندار نظام اقتنصادی نو درمی آید. ایراد مبتنی بر نمونه های اقتصادهای بازار موفق با رژیمهای سیاسی خودکامه (مثلاً برخی از «کشورهای به تازگی صنعتی شده» در آسیا) هنگامی مورد رد و ابطال اصلاحطلبان در کشورهای کمونیستی قرار گرفت که اینان از تشخیص سرشت راستین مسایل و مشکلات پیش روی خود درماندند.

پیگیریِ مستمر سیاست سوسیالیسم بازار را بازار سرمایه و بازار کار، بازسازی مالکیست، کشرتگرایی سیاسی به میبایست چون چیزی شمرد که تمایزهای معمسول میسان سسرمایهداری و سوسیالیسسم را دست خوش ابهام میسازد، و بنابراین منکر این خاصیّت سوسیالیسم میشود که نظام جانشینِ ناگزیرِ سرمایهداری است (بروس و لاسکی ۱۹۸۹). این امر لزوماً در حکم ترک هدفهای سیاستگذاری سوسیالیستی اساسی باشتغال کامل، برابری فرصتها رفاه اجتماعی بیا ترک دخالیت دولیت به فرصتها رفاه اجتماعی بیا ترک دخالیت دولیت به منزلهی روش دستیافتن به آنها نیست. بااینهمه، آنچه از این خطمشی برمی آید ترک مفهوم

# سوسیالیسسم هسم چسون کسلان طرحسی است کسه جای گزینی تامونمام چسار چوب نهادینسه ی گذشته را لازم می آورد؛ به سخن دیگر، ترک فلسفه ی گسست انقلابی به سود پیوسته گسی و تنداوم در دگرگونی. از این زاویه ی دید، می توان گفت سوسیالیسم بسازار، بسه مثابیه هسدفی در دیگرگونی منسجم و یسک دست سوسیالیسم موجود»، وجوه اشتراک معینی با سوسیالیسم بسازار مسورد نظر برخسی از احسزاب سوسیال دموکراتیسک غربی، از جمله حسزب کسارگر بریتانیا (انجمن فابیان ۱۹۸۶) دارد، ولی هم به دلیسل موضع آغازین و هم به دلیسل شرایط عمیقاً متفاوت مبارزه برای دست یابی به هدف مطلوب و نیز به دلیسل مبارزه برای دست یابی به هدف مطلوب و نیز به دلیسل مبارزه برای دست یابی به هدف مطلوب و نیز به دلیسل

بى آمدهاى ايدئولوژيک، هرگونه مشابهتى مىي بايست

با احتياط بسيار انجام گيرد.

فروپاشی قدرت کمونیستی در اروپای شرقی در ۱۹۸۹ موجبات انصراف از سوسیالیسم بازار همچون ۱۹۸۹ موجبات انصراف از سوسیالیسم بازار همچون هدف دیگرگونی فراگیر را فراهم آورد؛ این هدف حمابیش آشکارا حدبه صورت بازگشت به اقتصاد سرمایه داری درآمد. بااینهمه، یک بخش نسبتاً بزرگ عمومی و هواخواهی برنامه مند برخی از کشورهای کمونیستی (ازجمله دو کشور بزرگ چین و اج ش کرفت که مسایل مربوط به سوسیالیسم بازار همچنان پاره یی از معنا و اهمیت خود را حفظ خواهد کرد. برای آگاهی افرزون تر باایکین، ال ۱۹۸۸؛ بارون

بروس، دابلیو. و لاسکی، کبی. ۱۹۶۱ (۱۹۷۲)؛ ۱۹۷۹؛ ۱۹۷۹؛ ۱۹۷۹؛ ۱۹۷۹؛ ۱۹۷۹؛ دیکنیس، اینچ. بروس، دابلیو. و لاسکی، کبی. ۱۹۸۹)؛ دیکنیس، اینچ. دی. ۱۹۳۳؛ انجمن فابیان ۱۹۸۶؛ هایک، اف. ای. فنون ۱۹۳۵؛ هایمان، یبی. ۱۹۳۲؛ کاثوتسکی، کبی. ۱۹۳۲؛ کورنی، خی. ۱۹۸۶؛ لندؤر، سبی. ۱۹۳۱؛ لانگه، او. ۷-کورنی، خی. ۱۹۲۸؛ لاووی، دی. ۱۹۸۵؛ لرنسر، ای. ۱۹۳۴؛ ۱۹۳۹؛ لیپووسکی، ای. ۱۹۸۸؛ میزس، ال. فون ۱۹۲۸؛ ولراس، ال. ۱۹۸۹؛ تیلور، اف. ۱۹۲۹)؛ ولراس، ال. ۱۹۸۹؛

دابليو. بروس

# سوویتها (soviets) ← شوراها

## سينما و تلويزيون (cinema and television)

مارکسیستها به سه دلیل اصلی ناهمساز به سینما علاقهمند بودهاند: محبوبیتاش، مدرنیتهی ذاتیاش و امكان بالقوماش براي رئاليسم. هنگامي كه لنين حكم مشهورش را صادر کرد (که سپستر موسولینی نیز آن را واگو کرد) مبنی بر این که «از نظر ما سینما مهم تر از تمامی هنرهاست» اندک دغدغهی خاطری در مورد هنر داشت و بیشتر توجهاش معطوف به توانایی سینما برای دسترسی به مخاطبان گستردهیی بود که پیش از آن از تأثیر دیگر وسایل بیانی برکنار مانده بودند. از سوی دیگر، از نظر فیلمسازان دهــهی ۱۹۲۰ شوروی از جمله سرگئی آیزنشتاین سینما یک هنر بود («الاههى الهام بخش دهم») ولي درعين حال هنری بود که ویژگیهایاش امکان تکامل شگردهای بیانی تازمیی را فراهم می آورد که در ادبیات و تشاتر امکانپذیر نبود. به نظر آیزنشتاین تـدوین تـصویرهای فیلم را می توان به عنوان وسیلهی بازنمایی عملیات دیالکتیک ماتریالیستی به کار گرفت. در ضمن، دیگاورتوف (نام مستعار دنیس آرکبادویچ کوفمیان، ۱۹۵۴-۱۸۹۶) شیوههای عملکرد فیلم مستند را بر بایهی اندیشهی دوربین به منزلهی چشم مکانیکی پروراند، چشمی که بسیار درست تر از چشم آدمی جهان را «میبیند» و بیواسطگی بهمراتب افزون تری از گزارشگری شفاهی فراهم می آورد.

باینهمه، چندی نگذشت که این سه شکلِ دلبستگی متقابلاً با هم ناسازگار از کار درآمدند. نوع سینمایی که در سراسر جهان مردمپسند بوده است نه مدرنیست است و نه بهویژه رئالیست. سینمای مردمپسند شکلهای روایی خود را از رمان و تئاتر سده ی نوزدهمی برمیگیرد، و رئالیسماش اغلب بیش تر متوجه ساختن چیزهای خلقشده یی است که به نظر واقعی مینمایند تا این که بگذارد امر واقع حی و حاضر خود را مستقیماً به تماشاگر نشان دهد. حتا

در اتحاد شوروی که رئالیسم سوسیالیستی از اوایل دههی ۱۹۳۰ به این سو به طوررسمی مورد تأیید و تصویب قرار گرفت، به سود الگوهای روایی یی که فقط از لحاظ نظامهای ارزشی با هالیوود تفاوت داشت، از رئالیسسم سینمایی پرهیسز مسیشد. رئالیسسم سوسیالیستی در کاربرد آن در زمینهی سینما عبارت بود از سازشی میان اجبار به «درست» تصویرکردن تکامل تاریخی و میل به جلب نظر مخاطبان به داستانهای هیجانانگیز و بالنسبه حقیقتنما. درضمن، با متابعت رئالیسم مستند از مقصودهای درضمن، با متابعت رئالیسم مستند از مقصودهای عملی فزاینده و منحصرشدن تجربه گری مدرنیستی به شکلها و حلقههای محدود فیلمسازی، مدرنیسم و رئالیسم نیز از هم دور می شدند.

بااین همیه، در ۱۹۲۰ و دهیهی ۱۹۳۰، اندیشهی مارکسیستی در سینما توان آن را داشت که دربارهی أنجه سينما مىبايست باشد حكم تجويزى صادر کند: نظریه پردازان هنوز به این تصور تن درنبداده بودند که سینما ممکن است بهطوراصلاحناینذیر جیز آن چیزی بشود که باب طبع آنها است. مقدار فراوانی از این بحث گرد این مسئله می گردید که آیا سینما دارای «ذات» است و اگر هست این ذات چهگونه می تواند با واقعیتهای پیرامون پیوند یابد. در برابر نویسندگانی چون بلا بالاژ که گمان داشتند ویژگی سینما در شیوهی یگانهی آن در مرشی کردن جهان است، آیزنشتاین معتقد بود که سینما، از طریق تدوین عناصر متباین، بهنحویمؤثر تأثیرهای خود را پدید می آورد: سینما با واقعیت نه از طریق بازتاباندن منفعلانهی آن بلکه از ره گذر از نو شکل بخشی دبالكتيكي واقعيت پيوند مي گيرد. گرايش كلي ايس بود که سینما را چون هنری در نظر بگیرند که از زیـر دست هنرمندان بيرون مي أيه و نه تحت شرايط صنعتی. پل روتا مستندساز بریتانیایی این نکته را بهطرزی بهیادماندنی به عنوان «معادلهی حلنـشدهی بزرگ میان هنر و صنعت» وصف می کنید. بیش تیر مارکسیستها این دیدگاه کلی را اختیار کردند، و

بسیاری از دیگر روشنفکران نیز در آن شریک بودنـ د مبنی بر این که تسلط و نظارت سرمایه داری بر سینما را باید محکوم کرد، ولی دلایل محکومشمردن آن متفاوت است. در نظر برخی کسان مسلم بود که فیلمها ایدئولوژی سازندگان خود را، و در اینجا منظور سرمایه داران را بازتاب می کنند. دیگران بر آن بودند که طلب سود در صدر اولویتها است و آثار آن مى تواند فقط فسادأور باشد: فيلمها ساخته مى شوند نه برای آن که جهان بینی طبقه ی سرمایه مدار را بازتاب کنند بلکه برای این ساخته می شوند که با ابتذال خود تودهها را بی هوش وگوش کنند. بنابراین، برای فیلمهایی که در چارچوب صنعت سرمایهداری پدید میآمدند هنگامی ارزش بسیار قابل میشدند که به نظر میآمد، خواه به لحاظ ایدئولوژیک و خواه از نظر زیبایی شناختی، به ستیز با این گرایشها برخاستهاند. چیارلی چیاپلین به هیر دو دلیل میورد تحسین بود، ولی والت دیزنی دورهی نخستین نیز ستوده میشد (تا آنکه عقاید دستراستیاش او را از چشم انداخت)، همچنان که جنان فورد و فریتس لانگ فیلمساز مهاجر آلمانی نیز همین حال را داشتند.

پیش از ۱۹۴۵ فیلمسازان مارکسیست بیبرون از اتحاد شوروی بسیار انگشتشمار بودند. برتولت برشت با جهان از آن کیست؟ (۱۹۳۲، به کارگردانی اسلاتان دودو) کوشید از کار تئاتری خود نوعی معادل سینمایی به دست دهد. ژان رنوار حامی پُرشوروشوق جبههی خلق در اواخر دههی ۱۹۳۰ به شمار میآمد. بااینهمه، بخش اعظم فعالیت مارکسیستها محدود به فیلمسازی مستند و تهیجی میشد که فیلمسازانی چون یوریس ایونس با هلندی پرنده» کیفیت بُرنده یی از تحلیل اجتماعی به حوزه ی آن آوردند که کار معاصران غیرمارکسیستشان خوزه ی آن آوردند که کار معاصران غیرمارکسیستشان از آن بیبهره است.

پسس از ۱۹۴۵، رئالیسم چیرگی یافت. در ایتالیا اندیشههای آنتونیو گرامشی و جورج لوکاچ نیسروی موازنهی موفقیت آمیزی در برابر راست آیینی رئالیسم

سوسیالیستی فراهم آورد که هنوز در اتحاد شوروی و دیگر کشورهای سوسیالیستی معمول و به قوت خود باقی بود. در میان فیلمسازان ایتالیایی که با مکتب موسوم به نئورئالیسم نسبت دارند، لوکینو ویسکونتی به وجه بسیار روشن با این گرایش پیوند دارد. اما در فرانسه، رئاليسم پديدارشناسانهي غيرماركسيستي آندره بازن در میان منتقدان و فیلمسازان با اقبال و حمایت روبهرو شد. موج نو فرانسه سخت تحت تـأثیر بازن قرار داشت، اما در دورهی منتهی به شورشهای رادیکال ۱۹۶۸ ژان لوک گودار از مرشدهای پیشین خود واگسست و به ساختن فیلمهایی آغاز کرد که می کوشید در آن واحد هم جامعه ی بورژوایی را به چالش بکشد و هم زبان قراردادی سینما را، که (به نظر گودار) به طبیعی جلوهدادن روابط اجتماعی بورژوایی در ترازی ایدئولوژیک یاری میرساند. تأثیر آلتوسر فیلسوف نیز در نظریه و نقد، نه فقط در فرانسه بلکه در بریتانیا (و در اواخر دههی ۱۹۷۰) در آمریکای شمالی نیز جلوهگر شد.

نظریهی نو با هرگونه رئالیسمی، از جمله (و گاه بهوياره) با انواع ماركسيستى أن، چون رئاليسم انتقادی لوکاچ، دشمنی میورزید. نویسندگان کایه دو سينما در فرانسه و اسكرين در بريتانيا با بهرهگیری از استدلالهسایی از روان کاوی و نشانه شناسی استدلال می کردند که باور به این که فیلمها (یا، در واقع امر، دیگر آثار هنری نیز) بازنمایی تام و تمامی از «واقعیت» پدید می آورند که سوژه باید آن را در کلیتاش درک کند توهمی بیش نیست. فرایندی را که فیلم از رهگذر آن پذیرفته میشود باید هم چون چیزی متناقض در تمامی جنبه های آن ملاحظه کرد. سوژهی بیننده آگاهی بازتابنده نیست، بلکه، در ترازی خیالی، از لحاظ روانی با اثر درگیر میشود. خود اثر نیز هم از حیث شرایط مادی تولید آن و هم به دلیل ناهمگنی نشانهشناختی ذاتیاش، به حكم ضرورت متناقض است. اين متناقض بودن را هم فيلمسازان وهم منتقدان ونظريه بردازان بايد

بازشناسند و از آن بهره گیرند. اگر سبک فیلم چنان باشد که تناقضهای متن فیلم و درگیری تماشاگران را با آن پردهپوشی کند، هیچچیز بهویژه پیشروی در فيلمساختن با پيام سوسياليستي وجود ندارد. برعکس، فیلمهایی که در نگاه نخست به نظر می آید بهتمامی زیبر تأثیر ایندئولوژی بنورژوایی قبرار دارنند مى توانند كاملاً دربردارندهى عناصر پيشرو نامنتظر باشند. سردبیران کایه دو سینما در بررسی مشهوری از فیلم زندگی نامه یی جان فورد به نام آقای لینکلن جوان (۱۹۳۹) استدلال میکنند که قدرت این فیلم ـ هم برای مخاطباناش در هنگام نمایش و هم برای تحلیل گرانی که پس از آن به این اثر پرداختند ـــ در ناتوانی آن در حل تناقضهای آن در هر سطح است. بدینسان، کوشش «فاکس قرن بیستم» ـ که خود از درون متناقض است \_ برای قراردادن لینکلن و حزب جمهوریخواه در رابطه با نیـو دیـل روزولـت تنـاقض بیش تری پیدا می کند با نگرش ایدئولوژیکی منمایزی که جان فورد به عنوان کارگردان القا میکند؛ بااینهمه، این تناقض صرفاً در اثر وجود نیدارد (یا در واقعیتهایی که نسبت به اثر جنبهی بیرونی دارند) بلکه لازم است تا از طریق سازوکارهای گونـاگون ـــ که چشم گیرترین نمونهی آن در آقای لینکلن جوان چیزی است که نویسندگان بررسی آن را «نگاه خیرهی اخته گر» قهرمان فیلم مینامند که لیسنکلن را به عنوان شمایل نرهگی تثبیت می کند ــ در تماشاگر نيز فعال گردد.

کاربرد ویژه ی روان کاوی لکانی در کار تویسندگان کایه و پیروانشان، بهویژه از سوی فمینیستها، سخت مورد تردید قرار گرفته است. بااینهمه، این مزیست را دارد که به فقیدانی در تحلیسلهای مارکسیستی سنتی در باب سینما و دیگر شکلهای هنری اشاره دارد و آن فقدان نظریه یی در باب ذهنیت است. قدرت نوشتار مارکسیستی در زمینه ی سینما (و در زمینه ی رسانه های همگانی به طوراعم) در توجه آن در زمینه ی رسانه های همگانی به طوراعم) در توجه آن به عوامل تعیین کننده ی اقتصادی و، تا حدود کمتری،

توجه به بیان امر اقتصادی و ایدئولوژیک است. نوشتار مارکسیستی نیشان داده است که در پیونددادن این عوامل تعیمین کننسده با دغدغههای بهویره زیبایی شناختی و با مسایل ادراک ذهنمی کمتر زایا بوده است. نظریه یی مارکسیستی در باب سینما که به همه ی این دغدغهها اهمیتی درخور بدهد هنوز باید نوشته شود.

در دههی ۱۹۸۰، توجه نویسندگان مارکسیست به فرهنگ مردمیسند و رسانههای همگانی بیشازپیش متوجه تلویزیون بوده است. در آغاز ممکن است به نظر برسد که تلویزیون و سینما مسایل مشابهی را در برابس تحلیل مارکسیستی طرح میکنند. هر دو رسانههای تصویری متحرک شنیداری دیداریاند و هر دو صنعتهایی مبتنی بر فناوریاند با مخاطبانی عمدتاً گسترده و تودهیی. بااینهمه، تفاوتهای بسیار مهمیی در سیازمان کلسی و بسهویسژه شیبوهی مخاطبپذیری این دو وجود دارد. تلویزیون نسبت به سينما رسانهيي بهمراتب روزنامهنگارانهتر است. نيز، تا همین اواخر تلویزیون نسبت به سینما از یکسو یا مطبوعات از سوی دیگر، به میزان بسیار بیش تری زیر سلطهی دولت قبرار داشت. مقبصود این است که تحلیل مارکسیستی از تلویزیون تباکنون دست کم همان اندازه متوجه ایدئولوژی و سیاست بوده است که ناظر بر اقتصاد. بااین همه، با حذف نظارت دولتی، تلویزیون در سطح جهان بهمراتب آشکارتر تجاری میشود و مسایل اقتصادی و «امپریالیسم رسانهیی» را به پیش صحنه باز می گردانند. و چه بسا تفاوت مهم تر این است که تجربه ی تلویزیون کمتر به تجربهى موضوعهاى زيبايى شناختى كسسته میپردازد تا «جریان»ی از برنامهها که (به قول ریموند ویلیامز) دریافت آن نه در محلی ویاژه که مردم برای ورود به آن باید پول بپردازند بلکه در فضای خانگی عادی انجام می پنذیرد. این امر بر سرشت ارتباط اقتصادی تا آنجا تأثیر می گذارد که تماشاگر مستقیماً یولی نمی پردازد تا برنامههای

خاصی را دریافت کند، بلکه تأثیر اصلی ایدئولوژیک است: ساختار تماشاگر به عنوان سنخ ویژهیی از فرد و هستی اجتماعی. تلویزیون در کل به صورت فرایندی درمی آید برای جلب و نگهداشتن تماشاگران در فضای خانگی ـ جایی که در آن هرچه کمتر در نقش خبود به عنوان شهروندانی که باید آگاهی یابند، و بیشازپیش به عنوان مصرف کنندگانی مخاطب قرار می گیرند که فراخوانده می شوند تا ثابت بمانند و نه تنها تلويزيون بيشتري مصرف كنند بلكه همجنين فرآوردههایی را به مصرف برسانند که از تلویزیون تبليغ مىشوند. اين پديدهيي است كه از لحاظ ميزان گستردگی و پیچیدگی یکسر سدون پیشینهی تاریخی است. این پدیده همچنین بسیار بهسرعت روی داده است. درحالی که سدههای متمادی به درازا کشید تا (برای نمونه) صنعت چاپ بـه پـیآمـدها و تأثیرهای خود در مقیاسی تودهگیر دست یابد، تلویزیون و فنّاوریهای وابسته به آن در عرض پنجاه سال موفق شدند نه تنها در زندگی روزمره بلکه در زمینههای بسیار گوناگونی چون رفتار دیپلماتیک و جنگ انقلاب ایجاد کنند. بااینهمه، این انقلاب تقریباً بهتمامی در چارچوب روابط اقتصادی سرمایهداری و بهویژه به شکل کالایی روی داده است. با سستشدن انحصار دولتی بر تلویزیون در سالیان اخیر، هم در کـشورهای اروپایی و هـم جهان سـوم، تحلیـل مارکسیستی نیز به این ترتیب مرکز توجه خبود را از بهرهگیری از رسانه به عنوان ابزار دولت به وظیفهی بسيار پيچيدهتر ترسيم نمودار تداخل كاركردهاي ایدئولوژیک با عملیات فرایندهای مبادله در اقتصاد سرمایه داری انتقال داده است، وظیفهیی که تازه يرداختن به أن أغاز شده است.

برای آگاهی افزون تسر ← بازن، آندره ۱۹۶۷، ۱۹۷۱؛ آیس، جان آیزنشتاین، سرگئی ۱۹۸۷؛ ۱۹۸۸؛ ۱۹۹۱؛ آلیس، جان ۱۹۷۷؛ گوبک، تامس ۱۹۶۹؛ ورتسوف، دیگا ۱۹۸۴؛ ویلیامز، کریستوفر ۱۹۸۰؛ ویلیامز، ریموند ۱۹۷۴.

*جفری نوئل اسمیث* 

شرکت (سهامی) (corporation) → شرکت سهامی عام (joint-stock company)

شرکت سهامی عام (joint-stock company) شركت سهامي عام عمدتاً از ميانهي سدهي نوزدهم به این سو سر برآورد و بهطورروزافزون جای مؤسسه های خانوادگی را گرفت. امروزه، عمیلاً همه ی مؤسسههای بزرگ، بیرون از بخش عمومی، این شکل حقبوقی را دارنید. تعمیم این شکل با دو گرایش بنیادین شیوهی تولید سرمایهداری تطبیق می کنید. از یک سے، ہے مقدار بزرگ ذخیصرہی پسولی («یسانداز»)گرایش به این دارد که خود را تبدیل به سرمایهی پولی کند؛ به سخن دیگر، خواهان آن است که در توزیع عملومی کل ارزش اضافی اجتماعاً تولیدشده شرکت جوید. پیش از پیدایش شرکت سهامی عام، این کار فقط می توانست با سیردن این یساندازها در نهادهای مالی (بهویژه بانکها) انجام گیرد. ولی چنین سیردههایی کلاً فقط نرخ نبازلی از بهره را دریافت میداشت، یعنی بسیار زیر سود متوسط. از طریق شرکت سهامی عام، هرکس که سهامی از یک مؤسسهی سرمایهداری به دست می آورد می تواند تا حدودی نرخ بالاتری از بازده در قبال سرمایه خود انتشار داشته باشد تا این که همین مبلغ را به بانک بسیارد، بهویژه با درنظر گرفتن افزایش ارزش درازمدت این سرمایه. از سوی دیگر، گرایش به سوی تراکم و تمرکز سرمایهی فزاینده دال بار ایس است که مؤسسههای هرچه بیشتری سر برمی آورند و مقادیر هرچه بیشتری از سرمایه را در اختیار می گذارند. بنابراین، ایس مؤسسه ها نیاز دارنید که سرمایهیی بیشتر و فراتر از سرمایهی بنیادگذاران خود به دست آورند. با پیدایش شرکت سهامی عام،

سرمایهداران که کسبوکار مستقل خود را از دست میدهند و صاحب مقدار معینی از پسرانداز پولی هستند هنوز می توانند، ولو به طریقی «انفعالی»، در کسبوکارهای سرمایهداری درگیر بمانند. اگر آنها بتوانند در مؤسسههای بزرگ تر سهام به دست بیاورند، درآمدشان (و به یک معنای خساص سرنوشت این اقتصادی شان) هنوز وابسته به کامیابی یا شکست این مؤسسهها باقی می ماند.

بااینهمه، صاحب سرمایهی پولی با خریدن سهام در یک شرکت معین، قربانی فرایند تراکم سرمایه میشود. او با سپردن سرمایهی پولی خود به کسانی که عملاً گردانندهی شرکتاند (مدیران، هئیتمدیره و غیره، بر طبق قواعد و رسوم کشورهای سرمایهداری که امکان عنوانها و کارکردهای بسیار گونهگون را فراهم می آورند)، حق سپردن آزادانهی سرمایهی پولی خود را از دست میدهند. درواقع، رویسهی قبضایی یا چه بسا قانون تجاری صریح یا قبانون ورشکستگی در کشورهای متعدد ثابت کرده است که سهامدار حقی بر بخشی از داراییهای شرکت، متناسب با سهم خود از کل سهامی که این شرکت منتشر می کنید، نیدارد. مالکیت سهام دارندهی سهم را فقط ذیحیق بربخش متناسبی از درآمد جاری به شکل سودهای توزیعشده (سود سهام) میداند. کسانی که درواقع شرکت را می گردانند می کوشند به طور کلی سیهم بزرگتری از کیل سود را نصیب خود کنند، که می تیوان آن را کیل س*ود کارفرمایی* و کیل بهره (بهرهی سهام، اوراق قرضه و دیگر بندهی ها ماننید اعتبار بانكي) شمرد. اين كسان مي توانند فوق العاده حقوق هایی برای شرکت در جلسات هئیت مدیره دریافت کنند (که در فرانسه و آلمان به آن Tantièmes مى گويند). آنها مى توانند حقوق، حقوق

بازنشسته گی، فوق العاده و خدمات رایگان (خودرو، خانههای اعیانی، قایق تفریحی، تعطیلات، پرداخت صورت حساب بیمارستان و مانند آن را) به خود اختصاص دهند. آنها می توانند سهام ترجیحی یا سودهای سفته بازی سهل الوصول را از طریق حق خرید سهام تازه دریافت کنند. این سهم بزرگ تر بهویژه طی جریسان آغازین سهام مهم است؛ هیلفردینگ (۱۹۱۰) این سود کارفرمایی تفاضلی را سود مؤسس می نامد (به سرمایهی مالی).

با عمومیت یافتن شرکت سهامی عام، تکثیر فزایندهی سرمایه روی میدهد. از یک سو، یک سرمایهی فيزيكي «واقعي» وجود دارد: ساختمانها، ماشين آلات و دیگر تجهیزات، ذخایر مواد خام، ذخایر کالا، بول سیردهشده در بانکها و استفاده از آن برای پرداخت جاری دستمزدها و مانند آن. از سوی دیگر، سهام و اوراق قرضهیی وجود دارد که به صندوق امانات سپرده شده یا در گاوصندوقها نگهداری میشود و گاهگاه در بازار سهام پدیدار می گردد. سارکس ایس شکل دوم سرمایه را سرمایهی واهی مینامد: زیرا بی تردید این «تکثیر» سرمایه با هیچگونه افزایسی در کل ارزش داراییهایی واقعی، یا کل ارزشی که هماکنون تولید میشود، یا کل ارزش اضافی کمه هماکنون تولید و (باز) توزیع می شود تطبیق نمی کنید. ارزش این سرمایهی واهی بر یک شالودهی درازمدت گرد ارزش «داراییهای واقعی» نوسیان میکنید، ولی گاهگاه مى تواند آشكارا با آن متفاوت باشد، و بىدىن گونه، هنگامی کسه ارزش ایسن سسرمایهی غیرواقعسی بهطورچشم گیری زیر ارزش دارایی های واقعی قرار می گیرد، برای نمونه، می تواند پیشنهاد خریدهای سودآوری برای سفتهبازان صورت دهد. به بیان کلی تر، گسترش شرکت سهامی عام و پیدایش *بازار* سهام انگیزهیی نیرومند برای سفتهبازی پدید می آورد که در آغاز فقط حول بدهی همگانی و سهام معدودی از مؤسسههای ماجراجوی خاص مانند کمپانیهای گوناگون هند شرقی می گردید که در سدههای

هفدهم یکشبه سبز شدند یا معاملههای سفتهبازی لاو در فرانسه در سدهی هجدهم.

سفتهبازی بازار سهام *فیراز و فیرود دور صنعتی* را معین نمی کند. بلکه می کوشد آنها را پیش نگری کند. قیمتهای یک سهم معین، در یک لحظهی معین، در بورس سهام وابسته به درآمید مبورد انتظار مؤسسه (به بیان دقیق تر: درآمید توزیع شده، یعنیی سود سهام) و نرخ جاری بهره است. ولی همچنانکه این انتظارات هرگز دقیق نیستند، و به سبب تحولات بعدی می توانند نادرست از آب در آیند، همه ی انواع عاملها (شايعههايي دربارهي وضع كسبوكار مؤسسه، اطلاعاتی در باب وضع عمومی کسبوکار در یک شاخهی صنعتی معین، یک کشور معین یا حتا یک منطقهی جغرافیایی پهناورتر که در آن بخش عمدهی كسبوكار مؤسسه هندايت منىشود، شايعه هايي دربارهی اوضاع مالی شخصی یا حتا سلامت مدیر(ان) اصلی مؤسسه و مانند اینها) میتوانید بسیدرنگ بیر نرخبندی سهام معین در بازار سهام تأثیر بگذارد. «خودیها»یی که در مقابل شایعههای بیاساس اطلاعات واقعی در اختیار دارند، سفتهبازان بزرگ که یک عالم بول (یا اعتبار بانکی) در دستان خود دارند، میتوانند بکوشند تا بر این نرخها تأثیر بگذارند تا بهاین ترتیب از طریق خرید و فروش یا فروش و خرید سودهای شیرینی به جنگ بزننید. روشین است که همهی این سفتهبازیها بههیچرو مستقیماً کل مقدار ارزش اضافی در دسترس ببرای توزیع میان کل طبقهی بورژوا را افزایش نمیدهد. ولی ایس سفتهبازیها میتوانند بهطرزچشم گیسری شیوهیسی را دگرگون کنند که بر پایهی آن این ارزش اضافی میان گروههای گوناگون سرمایهداران توزیع میشود. و ایس سفتهبازیها، دست کم در کوتاهمدت، حتا می توانید بر نرخ انباشت سرمایهی مؤثر (تولیدی) تأثیر بگذارند. برای نمونه، اگر مؤسسهیی بخواهد «داراییهای واقعی» خود را گسترش بخشد، به نقدینهی اضافی برای خریدن آنها نیاز دارد و می کوشد انتشار سهام

جدیدی را به جریان بیاندازد تا این گسترش را تأمین مالی کند، ولی این انتشار به بازار سهام کساد ضربه وارد میآورد، انتشار ممکن است شکست بخورد، گسترش «داراییهای واقعی» انجام نمیگیرد، و بدینگونه ممکن است فرایندی از تولید مادی گسترشیافته، و ارزش تولیدی گسترشیافته متوقف یا معکوس گردد.

برخی ترفندهایی که مؤسسان شرکتهای سهامی عام یا سفتهبازان به کار می گیرند بر پاینهی «طلاعات محرمانه»یی استوار است که به دردی آشکار نزدیک است. از آنجا این کار دزدی گروه کوچکی از سرمایه داران از عدمی کثیری از سرمایه داران به شمار می آید، جامعه ی بورژوایی این کار را با دیدی بهمراتب سختتر و شدیدتر مورد نظر قرار میدهد تا آن فرایندهای گوناگونی که برای نظام جنبهی اساسی دارد و سرمایهداران بزرگ و کوچک از طریق آن کارگران یا خردهبورژوازی را میچاپند. بنابراین، پس از موارد جدی چنین سوءاستفاده هایی، کشورهای سرمایه داری عموماً قوانینی از تصویب می گذرانند تا بتوانند با سختگیری بیشتری هم بر عملیات شرکتهای سهامی عام نظارت داشته باشند و هم بر بورس اوراق بهادار، تا بهاینترتیب جدی ترین و خطرناکترین تعدیها را دشوارتر سازند. بااینهمه، جاییدن «عموم مردم» به دست سفتهبازان بازار سهام همچنان در بسیاری از کشورهای سرمایهداری رو به گسترش داشته است.

در این پنجاه سالِ واپسین، عمومیتیافتن شرکت سهامی عام، اداره ی مؤسسه های بزرگ سرمایه داری از طریعق مدیران، هئیست های مدیره و مانند آن باز تفسیری از سرمایه داری معاصر پدیده آورده است همچون چیزی که به دست مدیران اداره می شود در مقابل «سرمایه داری کهن» که زمام اداره ی آن به دست صاحبان حسرمایه > است. آثار بِرل ومینز دست ماری از ۱۹۴۷)، جیمنز بسرنهٔم (۱۹۴۳) و گلبریت (۱۹۶۷) نقطه عطف های اصلی این تفسیراند. روشن است که در

این بازتفسیرها هسته یی از حقیقت وجود دارد. خود مارکس درج ۳ سرمایه چند دهه پیش از این نویسندگان، توجمه را به جدایی فزاینده یمی میان مالکیت صبوری («عریان») سبرمایه، و ظرفیت واگذاری عملیاتی سرمایه، تفاوتی میان سرمایهداران «منفعل» و سرمایه داران «کارورز» (kapitalisten یعنی آن دسته از کارفرمایانی که در واقعیت امر مؤسسه ها را اداره و مدیریت میکنند جلب میکند. شک نیست که این تمایز، که ذاتی سرمایه فی حدداته است، بر اثر عمومیت یافتن شرکت سهامی عام بهشدت گسترش یافته است. بنابراین، مناقشهی واقعی بر سر چیز دیگری است و آن این است که آیا «مدیران» طبقه ی اجتماعی تازهیی را تشكيل مى دهند با منافعي جداگانه و متفاوت با منافع صاحبان حقوقی سرمایه، یا آیا هرگونه تفاوت منفعت و رفتار که میان آنها وجود دارد *تفاوتی کارکردی در* درون همین طبقهی واحد، یعنی بورژوازی است.

به این پرسشها در دو سطح می توان پاسخ گفت. در سطح منفعت اجتماعي عمومي، روشن به نظر مي آيـد که مدیران و سهامداران خواه کوچک و خواه بزرگ، دارای این منفعت عاماند که بیش ترین ارزش اضافی را از کارگران بیسرون بکشند، و سودها و انباشت سرمایهی مؤسسه (ها)ی «خود» را به حداکثر برسانند. این امر بهطورخودکار از قانون آهنین رقابت جریان می بابد، یعنی از وجود مالکیت خصوصی در امر اقتصادی و نه صرفاً از مفهوم حقوقی واژه (از آنچه مارکس آن را «سرمایههای متعدد» مینامید). فقیط اگر بیش از یک تکمؤسسه در جهان نمی بود این قاعده از اعتبار می افتاد. مادام که چنین نباشد، نمی توان هیچ گونیه تفاوت بنیادینی را در رفتار اقتىصادى مىسان مىدىران بلندپايسەي كىذايى و سرمایه داران بزرگ به طورکلی تمینز داد. بااین همه، به حداکثررساندن سود و رشد سرمایه (انباشت سرمایه) یکی از ویژگیهای اساسی سرمایهداری و طبقهی سرمایه دار از آغاز حیات آن است و نه رفتار

خاص مدیران. در سطح منافع اجتماعی شخصی، مدیران به هیچرو فاقد مالکیت نیستند. درآمد عظیم این مدیران و دسترسی شان به امتیازهای وییژه (اطلاعات محرمانه، گزینه های سهام و مانند آن) همچنین آنها را توانا می سازد تا سرمایه ی خصوصی را در مقیاسی بزرگ انباشت کنند. این به یقین بخش بسیار کوچکی از کل سرمایه است که این مدیران آن را می گردانند، ولی در ارقام مطلق جنبه ی بنیادی دارد و حتا می تواند عظیم باشد؛ و همین امر آنها را یکراست در همان طبقه ی اجتماعی جای می دهد که دیگرصاحبان طبقه ی اجتماعی جای می دهد که دیگرصاحبان خصوصی سرمایه را، و با همان منفعت بنیادی دفاع از بیرون کشیدن ارزش اضافی و دفاع از مالکیت خصوصی در کل، برای کل طبقه ی سرمایه دار.

سرانجام، این فرض که از رهگذر قدرت فزایندهی مدیران بلندپایهٔ گروههای مالی اصلی («انحصارگران») که در واقعیت امر اکثریت شرکتهای بزرگ را در قبضه سلطهی خود دارنید سیلطهی خود را از دست دادهاند، دست کیم، محیل تردید است. ممکنن است شگردهای سلطه تفاوت کرده بنا دگرگونی پذیرفته باشد. ممکن است یارهیی از گروه های مالی دیده باشند که قدرتشان رو به افول نهاده و حال آن که دیگران آن را رو به فزونی دیده باشند (برای نمونه، مورگانها در برابس راکفلرها در ایالات متحد آمریکا). برخمی از سلاطین «جدید» ممکن است در دورههای گسترش سرمایه داری شتاب ناک در سطح بالا پدیدار شده باشند (برای نمونه، منافع نفتی تکزاس در ایالات متحد آمریکا بس از جنگ جهانی دوم). ولی اندک شاهدی در دست است که مدیران فاقید مالکیت در حال گرداندن شرکتهای میلیارددلاری در برابر منافع سهامداران میلیار در باشند.

بدینسان، آنچه از تغییری که شرکتکنندگان در این بحث بر آن تأکید میورزند بر جا میماند این است که تقسیم منفعت واقعی در درون طبقه ی سرمایه دار میان کسانی است که دارای این منفعت اساسیاند که سودهای جاری به شکل سهام توزیع

شود، و کسانی که میخواهند بیش ترین سود در درون شرکت برای رشد باقی بماند. ولی این اختلاف منفعتی میان صاحبان سود سهام و سرمایه داران عملیاتی (کارفرمایان) است و نه میان دو طبقهی اجتماعی متفاوت. بالينهمه، اگر درآمد شخصي جاري شما هماكنون بسيار بالاست هيج انگيزهي نيرومندي وجود ندارد تا این درآمد را تا جایی که مقدور است افزایش داد، زیرا این کار فقط بدهی مالیاتی را افزایش میدهد و درآمد درهرحال خرج میشود. دارندگان سود سیهام خرج می کنند، مدیران عملیات جاری را هدایت میکنند، و انحصارگران بزرگ نیز با توجه به انباشت (گسترش مؤسسه، تمایزگذاری در فرآورده، ادغامها و مانند آن) تصمیمهای مالی کلیدی را می گیرند. این واقعیت که آنها اغلب «فقط» دارای ۵ یـا ۱۰ درصـد سرمایهاند (یعتی ۵ یا ۱۰ درصد از ۲۰، ۲۰، ۳۰ میلیــارد را) بههرصورت نافی این تقسیم کار کارکردی در درون طبقهی سرمایهدار نیست. این امر فقط نشان میدهد که شرکتهای سهامی عام ــ گردهمآییهای همگانی سهامداران \_ فقط تمهیدی است که از رهگذر آن بسیاری از سرمایهداران، به سود معدودی از سرمایهداران، که درواقع بسیار بزرگ و بسیار ثروت منداند، از توانایی واسپردن آزادانهی سرمایهی خود محروم شوند. (نیـز← بورژوازی؛ سرمایدی مالی).

برای آگاهی افزون تـر← بـرل، ای. ای. و مینیز، جـی. سی. ۱۹۳۳؛ برنهم، جیمز ۱۹۴۳؛ گلبریث، جِیْ. کـی. ۱۹۶۷؛ هیلفردینگ، رودلف ۱۹۷۰ (۱۹۸۱)؛ مَنـدل، یی. ۱۹۷۵؛ اسکات، جان ۱۹۷۶.

ارنست مندل

# شركتهاي چندمليتي

#### (multinational corporations)

این اصطلاح به آن بنگاههای سرمایه داری اشاره دارد که در بیش از یک کشور فعالیت دارند. گرچه چنین تعریف گسترده یی می تواند در مورد تجارت خانه های دوره ی سوداگری (= مرکانتیلیستی) نیز به کار رود که

طی مرحله ی آغازین استعمار اروپایی فعالیت داشتند (که از سده ی هفدهم آغاز میشود)، این اصطلاح تا پس از جنگ جهانی دوم به کار نرفت، و بهویژه به پدیده ی مرحله ی انحصاری سرمایه داری اشاره دارد که طی آن بین المللی شدن سرمایه ی صنعتی روی میدهد ( میرمایه داری انحصاری؛ دورهبندی سرمایه داری؛ سرمایه ی مالی).

از یک دیدگاه نظری مارکسیستی علت بینالمللی شدن سرمایهی صنعتی را باید در توسعه و تکامل خود سرمایهداری جستوجو کرد. گسترش، یا انباشت ارزش، ذاتی شیوهی تولید سرمایهداری است، وطبى مرحله ي أغازين تكامل سرمايه داري اين گسترش به بهای تولید پیشاسرمایه داری عمدتاً درون مرزهای ملی کشورهای سرمایه داری نوخاسته به دست آمد (← انباشت نخستین). در این مرحله ی آغازین توسعه، که مبارکس آن را «مرحلهی تولید کارگاهی یا مانوفاکتور» نامید، شرایط برای صدور سرمایهی پولی یا تولید وجود ندارد. این دورهیی است که طبی آن سرمایهی تجاری نیرومنید است، و بیر تجارت میان مناطق سرمایه داری و پیشاسرمایه داری تسلط دارد. با توسعهی سرمایهداری، نظام اعتباری نیز توسعه یافت (→ اعتبار و مسرمایهی فرضی؛ تسراکم و تمرکز سرمایه)، و صدور سرمایهی پولی را تسهیل کرد، کمه لنسین آن را در رسالهی مشهور خبود «امپریالیسم بالاترین مرحله ی سرمایه داری» (۱۹۱۶) با مدرک ثابت کرد (← امیریالیسم و بازار جهانی). صدور سرمایهی تولیدی (وسایل تولید ثابت) جشمانتظار درهمشكستن صورتبندىهاى اجتماعي پیشاسرمایه داری در مناطق واپس مانیده است، زیبرا سرمایهی تولیدی یا صنعتی بر استثمار نیروی کار به شكل كالايي استوار است. اين انحالال صورت بندی های اجتماعی پیشاسرمایه داری در مقیاسی جهانی پس از جنگ جهانی دوم رفتهرفته روی می دهد (- شیوه های تولیدی غیر سرمایه داری؛ دهقانان).

چنان که باید انتظار داشت، صدور سرمایه ی تولیدی از کشورهای سرمایه داری پیشرفته، در آغاز، شکل سرمایه گذاری در فعالیتهای استخراجی و کشتوکار داشت، زیرا این فعالیتها برای صادرات بودند و به بازار داخلی اتکا نداشتند که فقط با گسترش روابط تولیدی اجتماعی سرمایه داری توسعه می یابند (لنین). تنها هنگامی که سرمایه داری در کشورهای واپسمانده گسترش یافت صدور عمومی سرمایه ی تولیدی (یعنی عمومی در سراسر بخشهای تولیدی) امکان پذیر شد. ایسن صدور عمسومی سرمایه ی تولیدی شسرکت ویندملیتی را پدید می آورد، همراه با ستادها و مراکز در یک کشور و تسهیلات و وسایل تولیدی در سراسر جهان.

منابع و مآخذ در باب شرکتهای چندملیتی عمدتاً توصیفی و دارای سوگیری نظری التقاطی، و بهویته مستعد بهره گیری از استدلالهای مبتنی بر نظریهی *وابستگی* است. بااینهمه، در این مآخذ آثار کاملاً ارزشمندی وجود دارد که فرایند پیچیدهی بین المللی شدن پول و سرمایهی تولیدی را با سند و مدرک اثبات میکند. بهویژه آنچه مهم است تحلیل انتقال فناوری از کشورهای توسعه یافته به کسشورهای توسعه نیافته است. آثار تجربی در باب این موضوع سه بحث و مناظره میان مارکسیستها در اینباره مربوط است که آیا گرایش سرمایهداری در مرحلهی پیشرفتهاش این است که نیروهای تولیدی را در مقیاس جهانی توسعه بخشد یا مانع آن شود (بیرای بسط و پسرورش ایس نکته ← امپریالیسم و بازار جهانی). بههمینسان، نمونه پژوهیهای قیمت گذاری انتقالات داخلی (مبادلههای بینالمللی میان مؤسسههای تابع همان شرکت) و توافق بر سر تقسیم بازار میان شرکتها به بحث دربارهی این نکته مربوط است که آیا سرمایهداری در مرحلهی امپریالیسم هنوز تحت تأثير تضاد رقابتي ميان سرمايهها است.

شاید بنیادی ترین مسئله ی نظری که نوشته ها و منابع تجربی طرح می کنند رابطه ی میان طبقه ی سرمایه دار

و دولت ملی است. آنچه در مورد بیش تر نظریههای مارکسیستی در باب رقابت سرمایهداری جنبه ی اساسی دارد رشته ی پیوند میان طبقه ی سرمایهدار و دولتی است که منافع این طبقه را در صحنه ی بین المللی دنبال می کنید. نزد برخی نویسندگان، بین المللی شدن سرمایه به مبهم شدن ملیت سرمایه ها می انجامید، و منافع سرمایه ی چندملیتی چنان پیچیده می شوند که نمی توانند درون ساختار دولت ملی بگنجند. این مسئله، همراه دیگر مسایل، دال بر این است که ترکیب چشم گیر نظریه و کار تجربی هم چنان باید انجام بگیرد تا بتوان بین المللی شدن سرمایه را درک کرد.

بسرای آگاهی افزون تسر ← لنسین، وی. ای ۱۹۷۵ میرای آگاهی افزون تسر بایج ۱۹۷۵.

جان ؤيكس

# شکلهای سرمایه و درآمدها

(forms of capital and revenues)

سرمایه همچون رابطه یی اجتماعی پدیده یی پویا است که از گردش سرمایه یی پیبروی می کند که در آن سرمایه در نقطه های مختلف گردش شکلهای مختلف به خود می گیرد. اگر ما از سرمایه به شکل پول (M) آغاز کنیم، این سرمایه تبدیل به کالاها (وسایل تولید و نیروی کار) می شود تا سپس به صورت سرمایهی مولد (P) درآید. حاصل این فرایند تولیدی سرمایهی کالایی (C) است که باید از طریق فروش تحقق یابد و لذا از نو به سرمایهی پولی مبدل فروش تحیق یابد و لذا از نو به سرمایهی پولی مبدل خود می گیرد ولی M و 'C به خودی خود بی جاناند؛ بیش تر معنا خواهد داشت اگر از سرمایه چنان سخن بیشتر معنا خواهد داشت اگر از سرمایه چنان سخن بگوییم که دارای کار کردهای تخصصی در هر مرحله از گردش است.

سرمایهی مولد، p، یک فرایند است. سرمایهی مولد کارخانه یا مزرعهی در حال کار است. در مبورد یک نظام سرمایهداری فرضی و ساده، بنگاهی که کارخانه

را اداره می کند ممکن است همچنین نظارت و تسلط کامل بر دادوستد کالاها و یول داشته باشد، ولی در واقعيت امر اين فرايندها كاركردها و وظايفي تخصصي بودهاند و شکلهای متمایز سرمایهاند. سرمایهی تجاری دارای کارکرد دادوستد کالاهاست. نمونهی شاخص این کارکرد بنگاہ تجاری بزرگی است کہ با خرید و فروش مواد خام برای صنعت یا از طریق فروشگاه های زنجیسره یسی «های استریت» کسه با کالاهای تمامشده دادوستد میکنند (c در گردش) سود به دست می آورند، ولی شمار کثیری شکلهای بینابینی نیز وجود دارد. تا جایی که بانکها صرفاً با پول (M در گردش) از راه مبادلهی آن دادوستد می کنند، بانک ها نیز نوعی از سرمایه ی تجاری را به کار می اندازند. بااین همه، تکامل نظامهای پیولی در رابطه با این عملیات موجب پدیدآمدن اعتبار و تکامل شکل متفاوت و تخصصی سنرمایهی بهرهآور می شود (← سرمایهی مالی و بهره). سرمایهی بهره آور درگیر فرایند وامدادن سرمایهی پلولی به سرمایهی صنعتی است به نحوی که M اولی در گردش سرمایه ی صنعتی از این منبع پیشریز میشود.

بخشهای ۴ و ۵ ج ۳ سرمایه با این شکلهای تخصصی سرمایه سروکار دارند و عنصری مهم در اعتباربخشیدن به این مدعای مارکس به شمار میآیند که می تواند پیچیدگیهای جهان را از روی اصولی توضیح دهد که با وارسی مقولههای بسیار انتزاعی و کلی آشکار می شود، زیرا مبارکس پس از وارسی سرشت سرمایه در شکل نامتمایزش به این قصلها می رسد. مارکس در ج ۱ و ج ۲ سرمایه، و در بخشهای آغازین ج ۳ سرمایه، قوانین سرمایه را بهطورکلی، و قوانین بسیاری از سرمایههای صنعتی را بهطورکلی، و قوانین بسیاری از سرمایههای صنعتی را شکلهای تخصصی سرمایه فقط می تواند بر پایه ی این قوانین درک شود. به ویژه تحلیل نخست، شیوه یی را آشکار می سازد که بر پایه ی آن ارزش اضافی توزیع تولید می شود و میان سرمایه های صنعتی توزیع

میشود، و حال آن که در بخشهای ۴ و ۵ و سپس بخش ۷ ج ۳ سرمایه مسئله بر سر این است که ایس ارزش اضافی چه گونه به صورت انواع گوناگون درآسد میان شکل های تخصصی گوناگون سرمایه توزیع میشود. بازیگران دیگر از ایس که فقط سرمایهی صنعتی باشند تغییر می کنند و سرمایه ی صنعتی به اضافهی سرمایهی تجاری به اضافهی سرمایهی بهرهآور میشوند. و درحالی که در تحلیل نخستین ارزش اضافی شکل سود را به خود می گیرد، اکنون سرمایهی صنعتی فقط سود بنگاه را دریافت می دارد، حال آنکه سرمایهی بهرهآور بخشی از ارزشِ اضافی را به صورت بهره دریافت می کند و سرمایهی تجاری نیز سود، یعنی سود تجاری را دریافت میدارد که کسری از کل ارزش اضافی است. درآمدهایی که سرمایهی تجاری و سرمایهی بهرهآور دریافت میدارند، و تفکیکشان از دیگر شکلهای ارزش اضافی سزاوار تحلیل بیشتری است.

سرمایهی تجاری، که در حوزهی گردش عمل می کند مستقيماً ارزش اضافي پديد نمي آورد، بلكه بخشي از ارزش اضافی را که در یگانه محل ممکن، یعنی حوزهی تولید در صنعت و کشاورزی سرمایهداری پدید می آید به صورت سود به تصاحب درمی آورد. تاجران کاری بیش از صِرف خریدن کالاها برای فروش دوباره انجام مىدهند؛ آنها براى آنكه نقش خود را انجام دهند همچنین سرمایه را صرف نیـروی کار کارگران فروشگاه، فروشندهها و غیره می کنند. بااینهمه، بنا بر تعریف مارکس این کار غیرمولد است (→ کار مولد و کار غیرمولد)؛ این کار مستقیماً ارزش اضافی تولید نمی کنید، گرچه با کاستن از هزینههای گبردش به زیبر آنچه اگبر سرمایهداران صنعتى غيرمتخصص أن را برعهده گرفته بودند دست میداد، میتواند بهطورغیرمستقیم به آن یاری رساند. با درنظرداشتن ایس نکته که سرمایهی تجاری در فرایندی از تولید تحت اختیار و نظارت خود ارزش اضافی به وجود نمی آورد، سودش از طریق دادوستد با

سرمایهی صنعتی (و کشاورزی) به دست می آید. تاجران کالاها را زیر ارزششان از صنعت می خرند و آن را به ارزششان می فروشند. مابهالتفات، که تاجران آن را بسه تسصاحب درمی آورند، گسرایش بسه همطرازساختن نرخ عمومی سود دارد؛ رقابت تضمین می کنید که نیرخ سودی که بیر پایدی سرمایهی پیشریختهی تاجران نصیب آنها می شود همطراز آن سودی است که عاید صاحبان صنایع بیر پایدی سرمایه اضافی یی است که به واسطهی کل سرمایه (ی تجاری اضافی یی است که به واسطهی کل سرمایه (ی تجاری و صنعتی) تقسیم می شود.

این بررسیِ سودِ تجاری کسر بهره را نادیده می گیرد؛ و ماهیت سرمایه ی بهره آور نیز تنها با تمرکز بر رابطهاش با سرمایه ی صنعتی مورد توجه قرار می گیرد. بهره را سرمایه داران صنعتی از قبلِ سود خود می پردازند، و آنچه باقی می مانید سود بنگاه، یعنی نسبتی از کل، است. مارکس توجه داشت که نسبتهایی که از این تقسیم حاصل می شوند بازبسته ی نیروهای «تصادفی» عرضه و تقاضاانید، به نحوی که هیچ اصول کلی که نرخ بهره (یا نرخ سود بنگاه) را تعیین کند نمی تواند اصل موضوع قرار گیرد مگر به عنوان محدودیتهایی بر گستره ی ارزشهایی مگر به عنوان محدودیتهایی بر گستره ی ارزشهایی که می تواند کسب کند.

آخرین سنخ درآمدی که از ارزشِ اضافی سرچشمه میگیرد اجاره است، ولی این بهرهی متعلق به زمین داری با بهره یی که به شکل تخصصی سرمایه تعلق میگیرد یکسان نیست.

شکلهای تخصصی سرمایه چیزی بهمراتب بیش از صرف پایه یی برای تقسیم ارزشِ اضافی به سنخهای مختلفِ درآمداند، زیرا تکامل هر یک تأثیر تاریخی مهمی در بر دارد. گرچه سرمایهی تجاری برای منبع سودهای خود وابسته به سرمایهی صنعتی است، بااینهمه سرمایهی تجاری در شکل نخستین خود پیش از سرمایهی صنعتی سر برمی آورد. درواقع، غسرض از نقسش تجارت و غارت در پیسدایش

سرمایه داری، یعنی فرایند انباشت نخستین، این است که سرمایهی تجاری برای انباشتن منابع و ذخاير و فراهم آمدن موجبات رشيد روابيط اجتماعي ضرورى براى سرمايهدارى جنبهى تعيين كننبده داشت. شرکتهای تجاری انحصاری دورهی آغازین نمونههای شاخص این موردانید. بااینهمه، گرچه سرمایهی تجاری در اصل و خاستگاه سیرمایهداری در اروپا جای دارد، استدلال شده است که استیلای آن بر روابط اروپا یا جهان سوم، بر سر راه توانایی كشورهاى أسيا، أفريقا و أمريكاي لاتين براي برعهده گرفتن توسعهی سرمایه داری مانع ایجاد کبرده است. کی (۱۹۷۵) بر آن است که سرمایهی تجاری در اروپا، همچنان که سرمایهداری صنعتی بالیدن گرفت، استقلال خود را از دست داد، و بنابراین بر سر راه سرمایه داری صنعتی و پیدایش طبقه یم که از طریق سازمان دهی تولید سود به دست می آورد، مانعی پدید نیاورد. بااینهمه، در بسیاری از کشورهای جهان سوم سرمایهی تجاری، دست کیم تا همین اواخر، همچنان به سلطهی خود ادامه داده، و در طلب سود، بیش تر از طریق تجارت تا توسعهی تولید سرمایه داری، تا حد بسیار فراوان از استقلال برخور دار بوده است. کی بر آن است که این استقلال، دست کم از میانه سده ی بیستم هنگامی که سرمایه ی تجاری «هم استقلال خود را حفظ کرد و هـم آن را از دست داد»، خصلتی متناقض نما داشته است. استقلال به این تعبیر حفظ شد که سرمایهی تجاری یگانه شکل سرمایه در کشورهای توسعهنیافته بود، ولی از آنجا که این سرمایه، در کل جهان، در کنار سرمایه صنعتی همزیستی داشت ناچار بود که در کردارهای خود جرح و تعدیل به عمل آورد تا بتوانید تیا حدودی به صورت کارگزار سرمایه صنعتی در جهان سوم عمل کند. در مقام کارگزار ناچار بود به شیوهی مورد نیاز سرمایهی صنعتی تجارت کند (یعنی انتقال مواد خام و مواد غذایی به کشورهای سرمایه داری و فروش محصولات آنها در کشورهای فقیر) و فقیط بایید تیا

حداقلی که برای خدمت به نیاز اروپا به موادخام و مواد غذایی لازم بود در تولید محلی اعمال نفوذ کند (ب توسعه نیافتگی و توسعه).

مارکس نقش سرمایهی بهرهآور را در تاریخ تا حدودی برحسب تأثیر نظام اعتباری بر تراکم سرمایه (← تراکم و تمرکز سرمایه)، و بهویژه بر پایهی شکل گیری شرکتهای سهامی علم تشخیص می دهد. این تحسولات نےشانہی مرحلے ہے تازہ (← دورہہادی مرمایه داری و دارای تأثیری مهم به شمار آمده است. این تحولات موجب پدیدآمندن یکی از گرایشهای خنثی گر نظر مارکس در باب نسرخ نزولسی سسود میشوند، زیرا گمان میرود کسانی که سرمایه را در شرکت های سهامی عام سرمایه گذاری می کنند درنتیجهی سلطهی بهره همچون شکل ارزش اضافی عایدی پایین تری نصیب می برند. و باز، از آن جا که سرمایه دار واقعاً فعال از صاحبان سرمایه یی که صنعت به کار می گیرد متمایز است، این تحولات موجب پدیدآمدن تغییری در ترکیببندی طبقاتی میشوند. بالین همه، سرمایهی بهرهآور همین که سر برمی آورد دیگر لایتغیر باقی نمی ماند؛ بلکه ویژگی های پیچیده را میپروراند و هیلفردینگ (۱۹۱۰) و دیگران بهویـژه تبدیل آن را به سرمایهی مالی به خصوص مهم تشخيص دادهاند.

برای آگاهی افزون تر ← هیلفردینگ، رودلف ۱۹۱۰ (۱۹۸۱)؛ کی، جی. ۱۹۷۵.

### لارنس هريس

## شناخت، نظریهی (knowledge, theory of)

حقیقتی بدیهی است که در اندیسهی مارکسیستی کساکش میان پوزیتیویسیم و هگلیانیسیم، علی و اجتماعی و فلسفهی تاریخ، مارکسیسیم علمی و انتقادی (یا انسانگرا یا تاریخگرا)، ماتریالیسم و دیالکتیک و مانند اینها از دوسویهگی و گرایشهای متناقض نوشتههای خود مارکس سرچشمه میگیرد. با وجود این نکته، شدنی است که از کار او دیدگاهیمی

را الف) در و ب) بر نظریهی شناخت بازسازی کرد که از دوشاخهگیها فراگذرد و این دوشاخهگی را در درون مارکسیسم توضیح داد.

(الف) دو مضمون معرفتشناختی در مارکس چیرگی دارد: (۵) تأکیدی بر عینیت، واقعیت مستقل شكلهاى طبيعي، و واقعيت نسبتاً مستقل اجتماعي با توجه به شناختشان (یعنی رئالیسم در بُعد هستی شناختی یا «لازم»)؛ (β) تأکیدی بر نقش کار و کار انسانی در فرایند شناختاری، و لذا تأکید بر خصیصهی اجتماعی و تاریخی تقلیلناپذیر فراوردهی آن، یعنی شناخت (یعنی «عملگرایی» در بُعد دقیقاً معرفتشناختی یا «متعدی»). (a) هـمساز است با تغيير و تبديل عملى طبيعت و ساختمان زندگى اجتماعی؛ و مارکس (β) را همچنون امنری متکنی بنر میانجی گری عامل انسانی مقصودمند یا پراکسیس درمی یابد. عینیت بخشی به معنای تولید یک سوژه و به معنای بازتولید یا دگرگونساختن یک فرایند اجتماعی می بایست هم از عینیت از طریق برونستی متمایز گردد، مانند آنچه در (a)، و هم از شکلهای از حیث تاریخی ویژهی کار در جامعههای خاص، برای نمونه کار بیگانهشده ـ و بـ دین سـان امـر «عینـی» و هـمخانوادههای آن در مارکس دارای معناهای چهارگانهاند. این دو مضمون بههم پیوسته ـــ یعنـی عینیت و کار انسانی ــ مستلزم نفی و فراسپری هـم تجربه گرایی و هم ایدنالیسم، هم شک گرایی و هم جزماندیسی، و هم بسطبیعت گرایسی و هم ضد طبیعت گرایی است.

مارکس در نوشتههای نخستینِ خود دست به نقدی نیرومند و گاه درخشان از ایدنالیسم برآورد که وسیلهیِ خروجِ (= Ausgang) زنندگینامه یی او از فلسفه و ورود او به علم اجتماعی تاریخی بنیادی است، و کلیدی برای راهیابی به جُستارمایهی علم جدید او به دست می دهد. ولی او هرگز درگیر نقدی همترازِ این از تجربه گرایی نشد. ضدتجربه گرایی او تنها در وضع عملی و نظریه بندی نشده ی تعهد

روششناختی به رئالیسمِ علمیِ پوشیده در سرمایه، همراه با چند طرحک فلسفی پراکنیده در دسترس است. یک پسیآمید ایسن دوسیویه گسی انتقادی توسعه نیافتگی فکری قطب رئالیستی در قیاس با قطب عمل گرا در معرفتشناسی مارکسیستی بوده است، و گرایشی به این که میان ایدئالیسمی پیچیده (تخمیناً (۵) بیدون (۵)) و ماتریالیسمی زمخت (تخمیناً (۵) بدون (۵)) نوسان داشته است.

نقد مارکس از ایدنالیسم، که نقدی نیرومند از پیشینی انگاری را در خود می گنجاند، حرکتی دوگانه در بسر دارد: در حرکت نخست، یعنی پویسهی فويرباخي، ايدهها فرآوردههاي ذهن هاي متجسم کرآنمند شمرده میشوند و در دومی، یعنی پویسی مشخيصاً ماركسسي، چنيين ذهينهاي متجسمي بهنوبهى خود فرأوردههاى مجموعههاى تاريخي بالندهی روابط اجتماعی به شمار می آیند. پویهی نخست دربردارندهی نقدهایی از وارونهگیهای موضوع \_محمول هگل، فروكاست هستن به شناختن («مغالطهی شناختی») و جدایی فلسفه از زندگی اجتماعی («پنسدار نظرورزانسه») است. در پویسهی ضدفردگرایانهی دوم، معیضلهی انیسانباورانیه یا ذات گرایانهی فویرباخی در باب یک سرشت انسانی ثابت جای خبود را به معیضلهیی در بیاب یک جامعه گرایی از حیث تاریخی بالنده می دهد: «ذات انسان انتزاع فطرى هر فرد جداگانه نيست. ذات انسان در واقعیت خود مجموعهیی از روابط اجتماعی است» (برنهادههایی دربارهی فویرباخ، برنهادهی ششم). «مجموعه نیروهای تولید، سرمایه و شکلهای مراودهی اجتماعی، که هر فرد به عنوان چیزی معین با آن رویاروی می شود، بنیاد واقع... "ذات انسان" است» (ایسدئولوژی آلمسانی، ج ۱، ق ۱، ب ۲). درعین حال مارکس می خواهد تأکید کند که «تاریخ چیزی نیست مگر فعالیت انسان ها در جست وجوی هدفهای خود» (خانوادهی مقدس، ف ۶، ق ۲). بدین گونے است کے مارکس راہ خود را ہے سوی

برداشتی از بازتولید و دیگرگونساختن فرایند اجتماعی در پراکسیس انسانی و از رهگذر آن باز می کند؛ و از پراکسیسی که بهنوبه ی خود مشروط به فرایند است و بر اثر این فرایند ساخته می شود: «انسانها تاریخ خود را میسازند ولی نه آنگونه که دلخواه آنها است؛ انسانها تاریخ را نه سر پایهی اوضاع و احوالی که خود برمی گزینند، بلکه در اوضاعی میسازند که مستقیماً با آن رویاروی میشوند، از پیش به آنها داده شده و از گذشته به ارث رسیده است» (هجدهم برومر، ق ۱). آیا منظور مارکس این است که زنان و میردان در کمونیسیم تباریخ خبود را آنگونه که میخواهند میسازند و ایس فرایند در پراکسیس انحلال مییابد؟ قراین مبهمانید (← اصل موجیت ). درهرحال، مضمون سرمایه پراکسیس انسانی نیست، بلکه ساختارها، روابط، تناقضها و گرایشهای شیوهی تولید سرمایهداری است: «در اينجا با افراد فقط تا أنجا سروكار داريم كه اين افراد تجسمهای شخصی مقولههای اقتصادی و حاملان (Träger) روابط و منافع طبقاتی ویژهاند «(سرمایه، ج ۱، پیشگفتار).

مارکس هرگز به جد میلی ندارد به شککردن در ۱)
رئالیسم ابژهیِ مادیِ ساده، یعنی این اندیشه که
ابژههای مادی مستقل از شناختشان وجود دارند؛
ولی تعهدش به ۲) رئالیسم علمی، یعنی این اندیشه
که ابیژههای اندیشهی علمی همانا ساختارها،
سازوکارها یا روابطی واقعیاند که از لحاظ
هستیشناختی فروکاستنی به شکلهای پدیداری،
نمودها یا رویدادهایی که پدید میآورند
نیستند حبلکه چه بسا> ناهمگون و شاید در تبضاد با
آنها هستند، فقط به تدریج، به طورنامنظم و نسبتاً دیر
به دست آمد (ے رئالیسم). بااینهمه، در میانهی
دهمه کی ۱۸۶۰ میضمونهای رئالیستی علمی
ترجیحبندی دایمی فراهم میآورد: «اگر نمودهای
بیرونی و ذات چیزها مستقیماً با هم تطبیق کنند علم
بیرونی و ذات چیزها مستقیماً با هم تطبیق کنند علم

از روی تجربهی روزمره داوری کنیم، تجربهیی که فقط نمود فریبندهی چیزها را درمی بابد، حقیقت علمی همواره متناقض نماست» (ارزش، بها، سود، ق ۶). مارکس در مخالفت با اقتصاد عامیانه مدعی است که شرحی علمی، و در مخالفت با اقتصاد سیاسی كلاسيك، شرحى مطلقاً كافي (نابتوارهشده، تاریخمند) از روابط بنیادین واقعی، ساختارهای علّی و سازوکارهای زایای زندگی اقتصادی سرمایهداری به دست میدهد. درواقع، روش مارکس سه جنبه را در هم مى أميزد: الف) يك رئاليسم علمي تكسويني؛ ب) يك حيطه - ناتوراليسم مشروط ويژه (يا انتقادي)؛ و ج) یک موضوع ماتریالیسم دیالکتیکی ویـژه. در مورد اللف) دغدعهی منارکس، ماننید دغدغهی هیر دانشمندی، ایضاح منسجم، همساز، توجیعهپذیر و تجربهبنیاد پدیده های خبویش است. در مبورد ب) ناتوراليسسماش مسشروط به يك سلسله فحصل (differentiae)های پیژوهش علمی اجتماعی، به تفکیک از پژوهش علمی طبیعی، می شود ـــکه مهم ترین آنها عبارتاند از وابستگی پراکسیسی .. مفهومی و مکان و زمانی شکلهای اجتماعی، بازتابتدگی تاریخی که به این ملاحظه لازم میآید که نقد اقتصاد سیاسی بخشی از فرایندی است که این نقد توصیف می کند و این واقعیت که نبه نظامهای فروبستهیی که بهطورتجربی برقرار می شوند برای نظارت تجربی نظریه در دسترساند و نبه آنها که به طور طبیعی روی می دهند (نظارتی که اتکا بر ملاکهای توضیحی و ناپیشگویانه تصدیق و تکذیب را لازم مى أورد). (در اين خصوص «قدرت انتزاع» كه مارکس در پیشگفتار ج ۱ سرمایه پیش میکشد نه جانشینی برای «میکروسکوپها» و «معرفهای شیمیایی» فراهم می آورد و نه حق مطلب را در مبورد عمل تجربی واقعی مارکس ادا میکند). در مورد ج) خصیصهی ویژهی توضیحهای مارکس چنان است که این توضیحها شکل *نقدی توضیحی* را از یک موضوع پژوهشی به خبود میگیرنید که، بنر پاینهی اینن

توضيحها، از لحاظ ديالكتيكي متناقض نمايان می شوند. نقید علمتی مبارکس هیم: ییک) دارای جوهرهای مفهومی و مفهوممنید است (نظریهها و مقولههای اقتصادی؛ شکلهای پدیداری) و هم: دو) دارای ابژهها (نظامهای روابط ساختارمند) که آنها را لازم می آورد یا در غیر این صورت توضیح می دهد. در تراز نخست، نشان داده می شود که جوهرهایی بى قىدوشرط كاذباند (براى نمونه، شكل دستمزد)، بتوارهاند (برای نمونه شکل ارزش) یا در غیر این صورت معیوباند؛ در تراز دوم، توضیحهای مارکس، اگر همهچیز به همین منوال باشد، منطقاً مستلزم ارزیابی منفی از ابژههایی هستند که چنین جوهرهایی را پدید می آورند و نیز تعهدی به دگر گون ساختن عملي آنها را لازم مي آورد. تضادهاي ديالكتيكي ویژه، مانند تضاد میان ارزش مصرفی و ارزش، که مارکس آن را به لحاظ ساختاری جزء سازندهی سرمایهی دوری می شمارد، و بیر طبیق نظریمهی مارکس، شکل های رازورانه ی نمبود آن موجب پدیدآمدن تناقضهای تاریخی گوناگونی میشود که، بر پایهی آن نظریه، هم بهطرز گرایشمند اصل سازمانی آن را برمیاندازد و هم وسایل و انگیزههای نفی و فراسپری آن را به دست جامعه یمی فراهم می آورد که در آن «بشر اجتماعی شده، <یعنی> تولیدکنندگان متحد، به جای آنکه به زیر فرمان طبیعت همچون نیرویی کور درآیند، بدهبستان خود را با طبیعت بهنحوعقلانی تنظیم میکنند و آن را به زیر نظارت آگاهانهی خود (درمیآورند)» (سرمایه، ج ۳،

اگر نزد مارکس ایدنالیسم نقص نمونه نمای فلسفه است، تجربه گرایی کاستی رایج فهم متعارف است. مارکس خود را هم در برابر هستی شناسی ایدنالیستی شکلها، تصورها یا مفهومهایی با کلیتهای مفهومی (یا دینسی) آن قرار میدهد و هم در برابسر هستی شناسی تجربه گرایانه امور واقع تکه تکهی معین و پیوندهای پای دار آنها، و این کار را به سود جهان

واقعتی انجام میدهد، جهانی که چنون امری ساختارمند، متمایز و بالنده در نظر گرفته می شبود و از آنجا که ما وجود داریم، بـرای مـا موضوع ممکـن شناخت است. از اینجاست که گوهر نقد مارکس در برنهادههایی دربارهی فویرباخ در باب «ماتریالیسم دروننگرانه»ی کهن این است که این ماتریالیسم واقعیت را اجتماعیزدایی و تاریخیزدایی میکند؛ به نحموی کمه، در بهشرین حالت، صرفاً می تواند «علممندی» برانگیزد ولی نمی تواند آن را پای دار نگه دارد. و گوهر نقد مارکس، در دستنوشتهی فرجامین *دستنوشتههای اقتصادی و فلسفی* و جایی دیگیر، در باب اوج گیری فلسفهی کلاسیک آلمان در فلسفهی هگل این است که این فلسفه از علم لایهبندی زدایی می کنید و سپس به تباریخ زدایی واقعیت می بردازد؛ به نحوی که «تاریخ مندی» را برمیانگیزد ولی نمی تواند آن را پای دار نگه دارد. بدینگونه میرسیم به مضمونهای شناختی دوتایی علم تاریخ نوین مارکس: ماتریالیسم دال بر شکل تكويني أن (هم چون علم)، و ديالكتيك محتواي ويـرْهى آن (هـمچـون علـم تـاريخ) اسـت. ولـي ايـن شاخصه پسی از واپس افتادگی معرفت شناختی مارکسیسم فلسفی در پس پُشت مارکس است که، خواه در ماتریالیسم دیالکتیکی ذوب شبود و خبواه در مارکسیسم غربی جدا گردد، دیالکتیکاش در قالبی اساساً ایدنالیستی همچنان برجا مانده است و ماتریالیسماش به شکلی از بیخوبن تجربه گرایانه بیان

مارکس (و انگلس) معمولاً جزماندیشی را با ایدئالیسم و عقلگرایی، و شکگرایی را با تجربهگرایی پیوند میدهند؛ و در ایدئولوژی آلمانی با حدّت و شدّت هر دو را مردود میشمارند. آنها اعلام میکنند که مقدماتشان «جزمهایی اختیاری» نیست بلکه میتواند «به شیوه یی صرفاً تجربی» به اثبات و تحقیق برسید (ایسیدئولوژی آلمیانی، ج ۱، ق ۱، ۸). درعین حال، نوع «فیلسوف انقلابی جدیدی» را هجو

میکنند که دارای این «اندیشه است که آدمها فقط از آن رو در آب غسرق مسیشوند کسه در تسخیر اندیشه ی جاذبهاند» (همان، پیشگفتار). بدینسان از یک سو (در بُعد متعدی)، مارکس و انگلس اندیشهی مارکسیسم همچون یک برنامهی پژوهشی تجربی باز و نامحدود را ابتکار کردند؛ و از سوی دیگر (در بُعد لازم) به ثبت تعهد خود نسبت به یک هستیشناسی عینی در باب ساختارهای فعال فراواقعی دست می بازند.

(ب) موضع مارکس در باب معرفت شناسی نینز گرد دو مضمون بههم پیوسته می گردد: (a) تأکید بر علممندی و (B) تأکید بر «تاریخ مندی» فرایند شناختاری (البته مضمونهای علیم جدیند تاریخ بنر نظریه شناخت تأثیر می گذارد). از یک سو مارکس خود را درگیر ساختمان یک علم معرفی می کند، به گونه یمی که ظاهراً متعهد به گزاره های معرفتشناختی معین است (برای نمونه ملاکهایی که علم را از ایدئولوژی یا مثلاً هنر جدا می سازد)؛ و، از سوی دیگر، تمامی علوم، از جمله علم خود را، فرآوردهی (و عامل علّی بالقوه یی در) اوضاع تاریخی میشمارد، و بنابراین می بایست متعهد به امکان  $(\beta)$  و (a) باشد. (a) و روشنسازی تاریخی آنها باشد. دو جنبهی (جنبههای «درونسی» / ذاتبی و «برونسی»/ غرضی) فرایند شناختاری را تشکیل میدهند: (a) بدون (B) به علم باوری و بَرکندن علم از قلمرو اجتماعی ـ تاریخی و فقدان بعدی بازتابندگی تاریخی می انجامد؛ ( $\beta$ ) بدون ( $\alpha$ ) به *تاریخ منسدی*، فروکاست علم به جلوهیی از فرایند تاریخی و به نسبیت گرایسی نقادانهی بعدی می انجامد. این هر دو جنبه در طرحی از یک نقد توضیحی از معرفتشناسیهایی یگانه میشوند که از حیث تاریخی خاصاند.

بااینهمه، خصلت ویژه ی خط سیر مارکس از فلسفه به علم چنان بود که، مانند مورد رئالیسم علمی او، سرشت تعهد او به بُعد درونی / ذاتی همچنان نظریه پردازی نشده باقی ماند. درواقع، در پی مرحله یی

نخستین که طبی آن مارکس تحقیق فلیسفه را در پرولتاریا و از رهگذر آن در ذهبن مجسم میسازد، دیدگاههای آشکارا منسجم او در یک مرحلهی دوم پوزیتیویستی به ناگهان از رفتن بازمیایستد کسه بسه نظر میرسد طی آن علم فلسفه را کمابیش کاملاً نفی کرده است: «هنگامیکه واقعیت وصف میشود، فلسفه همچون شاخهی مستقلی [تأکید افزوده شده است] از شناخت شأن وجودی خود را از دست میدهد. در بهترین حالت، جایگاه فلسفه را تنها می توان در حکم جمعبندی کلی ترین نتایج و انتزاعهایی شمرد که از مشاهدهی روند تکامل تاریخی انسان ها سرچشمه مى گيرد» (ايند تولوژي آلماني، ج ۱، ق ۱، A). اين برداشت انتزاعی ـ تلخیصی از فلسفه تأییدی به انگلس پسین بخشید و به صورت سنت راست آیسین انترناسیونال دوم درآمد. بااینهمه، تناقیضی آشکار میان نظریه و عمل انگلس در کار است: عمل انگلس عمل یک خادم متعهد ماتریالیسم تاریخی است ... وظیفه پی لوکاچی که مارکس بهوضوح مورد تأیید قرار میدهد. افزون براین، دشنوار بتوان دید که مارکسیسم جه گونه می تواند از دخالت های معرفت شناسانه، و لذا مواضع خود، صرف نظر كند، مادام که شرایط اجتماعی نه فقط موجب پدیدآمیدن «مسایل شناخت» (فلسفی) میشوند، بلکه موجسات شناخت همچون یک مسئله(ی عملی، تاریخی) را فراهم می آورنید. درهرحیال، اگر موضع سومی در مطاوی عمل مارکس وجود دارد، موضعی است که در آن فلسفه (و به طریق اولی معرفتشناسی) امری متکی بر علم و دیگر کردارهای اجتماعی شمرده مىشود: يعنى بەنحودگرسالارانە، ھمچون پويـەيـى از یک مجموعهی شناختاری عملی. بههمین گونه، ایس موضع نه هیچ وجه اشتراکی با «روش متصل به مفهوم استادانهی آلمانی» هگلی کهن دارد و نه با دیدگاه لوکاچی ـ گرامشی از مارکسیسم همچون یک فلسفه، بلکه بیش تر یک علم (ناتورالیستی) است که با دیدگاه کلیت بخش خاص خود مشخص می شود.

ويزكىهاي اصلى دخالتهاي فلسفى بسيار تأثيركذار انگلس یسین از این قرار است: (۱) پیوندی از سک برداشت یوزیتیویستی از فلسفه و یک متافیزیک پیشاانتقادی از علوم؛ (۲) تلفیق آشفته و بسی ثباتی از یک کیهانشناسی غیرتقلیلگرا (تحول ناگهانیگرا) و یک دیالکتیک یگانهانگار (مبتنی بر فرایند) از هستی؛ (۳) جانبداری از چنین هستیشناسی دیالکتیکی عامی همعنان با یک معرفتشناسی بازتاب گرا است که در آن اندیشه بازتباب کننیده پیا رونوشت بردار واقعیت انگاشته میشود؛ (۴) نقد نیرومندی از ذهنی گرایی و تأکیدی بر ضرورت طبیعی درآمیخته با تأکیدی بر نفی عملی شکگرایی. آنتیدورینگ نفوذی تعیین کننده بر مارکسیسم انترناسیونال دوم دارد، حال أن كه تركيبي از ديالكتيك طبيعت و نظریهی بازتاب به صورت شاخص مارکسیسم فلسفی سنتی و راستآیین درمیآید ـ که پلهخانف (به پیروی از دیتسگن) آن را «ماتریالیسم دیالکتیکی» نامید. دریغ است که نقد انگلس از امکان پیوندهای تصادفی با نقدی از فعلیت آن (مفهومی که هیموم و هگل در آن اشتراک دارند) یا با توجهی همهایه، به میانجی گری ملزومات طبیعی در زندگی اجتماعی از طريق پراكسيس انساني تكميـل نـشد. افـزونبـراين، بهرغم شناخت سترگ انگلس از پارهماجراهای ویـژه در تاریخ علم ـ برای نمونه، پسیشگفتار (پساکُونی!) چشمگیرش برجلد ۲ سرمایه ـ پیآمد بازتابگرایس او، حــذف بُعــد متعــدی و واگــشتی بــه ماتریالیــسم دروننگرانه است. بدینگونه است که جریان اصلی انترناسیونال دوم، در بهترین حالت خود در آثار كاثوتسكي، مرينگ، يلخانوف و لابريولا با آغوش باز به يبشوازيك تكامل كرايس يوزيتيويستي ونسبتأ جبرگرایانیه میهرود (در میورد کائوتیسکی ایسن تکاملگرایی به ظن قوی بسیشتر داروینی است تا مارکسی)؛ و بیش تر خود را دل مشغول نظام مندسازی کارِ مارکس کرد تا پروردن یا بسط و گسترش آن. نکتهی متناقض نما \_ متناقض نما زیرا گرچه مضمون

اصلی دخالت انگلس ماتریالیسم بود، نیت آشکار آن ثبت و ضبط و دفاع از خودفرمانیِ مارکسیسم همچون علم بیود ـــ ایسنکه حاصل آن یک جهانبینی (weltanschauung) است که خیلی هسم با یگانهانگاریهای بسطبیعتگرایانه ــ ماتریالیسمهای «مکانیکی» و «تقلیلگرا»ی ــ امثال هکل، دورینگ و اینگونه کسان که انگلس بر آنها حمله بیرده است، تفاوت ندارد.

باریهای فکری متمایز لنین عبارت است از تأکید بس خصلت عملی و جانبدارانهی دخالتهای فلسفی، و برداشت روشن تری از خودمختاری نسبی چنین دخالتهایی از علم روزمره، و هر دو این دخالتها تا حدودی قالب عینی گرا و پوزیتیویستی اندیشهی انگلس را بهبود بخشید. اندیشهی فلسفی لنین دو مرحله پیمود: «ماتریالیسم و آمپیریوکریتیسیسم» جدلی بازتابگرا بود که برای مقابله با گسترش اندیشههای ماخی در محافل بالشویکی (برای نمونه از ره گذر با گدانوف) در نظر گرفته شده بود؛ و حال آن که در دفترهای فلسفی تقابل قطبی انگلس میان ماتریالیسم و ایدئالیسم نسبت به تقابل میان اندیشهی دیالکتیکی و نادیالکتیکی بهتدریج در جایگاه دوم قرار میگیسرد. در دهسهی ۱۹۲۰ در اتحساد شسوروی مباحثهیی جدی و استوار، گرچه کوتاهمدت، درگرفت میان کسانی چون دبارین که بـر سـویهی دیالکتیکی تأکید داشتند و کسانی چون بوخارین که بر اجزای ماترياليستى ماترياليسم ديالكتيكى تأكيد مىورزيدند. بدینسان، دو اصطلاح میراث معرفتشناختی انگلس \_ «دیالکتیک» و «ماتریالیسم» \_\_ را که برنشتاین مردود شمرد، در زمانهای مختلف مورد تأکیند لنین قىرار گرفت، و پىش از آنكه در دوران استالين با عنوان «*دیامات*» تدوین شود، به صورت تقابلی درونی در فلسفهی شوروی میان دبارین و مکانیستها جلوه گر شده و در مارکسیسم غربی به صورت جریانهای ضد آن درآمد.

در اندیسه ی آ**دلسر** و مارکسیست های اتریسی،

معرفتشناسی مارکسیستی به دو مفهوم، از دیدگاهی کانتی، جنبهی انتقادیِ خودآگاهانه به خود گرفت: به لحاظ قیاسی، زیراکه مارکس نیبز مانند نیوتون به ضابطهبندی مسئلهیسی کانتی یاری رساند، یعنسی اجتماعی کردن چسه گونسه ممکن است؟؛ و به بهطورمستقیم، زیراکه جامعه گرایی شرطِ امکانپذیریِ تجربه دقیقاً به آن شیوه یسی بود که مکان، زمان و مقوله ها در کانت هستند. نزد آدلر، نظریهی مارکس را باید چون نقدی دریافت که بهطور تجربی به زیر نظارت درمی آید و موضوعاش بیعنسی بیشر اجتماعی شده به تابع قوانین شبهطبیعی است که از اجتماعی شده به تابع قوانین شبهطبیعی است که از مقصودمندانه و ارزشنگر است.

هیچیک از اندیشهورانی که تاکنون مورد بررسی قبرار گرفتهاند شک ندارند که مارکسیسم در وهلهی نخست یک علم است (برای نمونه بسنجید با ماتریالیسم تاریخی نوشتهی بوخارین). در عین حال به فرض هم که تأکیدی بر عناصر دیالکتیکی اصیل و معتبر یا عناصر هگلی در مارکس در میان باشد اینن تأکید اندک است؛ بی گمان، از این بابت، مشکلات شرح مارکس از نظریهی ارزش در کتاب سرمایه و انتشار اخیر آثار کلیدی نخستین دورهی کار مارکس عمدتاً مسبب این وضعاند. این وضع اکنون دیگرگون شده است. درواقع، در مارکسیسم هگلی که لوکاچ (۱۹۲۳) به شرح آن پرداخت و کار مکتب فرانکفورت و ساختارگرایی تکوینی گلدمن را سبب شد و کانونی تفسیری برای مارکس فراهم آورد که تقریباً به اندازهی کار انگلس تأثیرگذار بود، در کُسش (۱۹۲۳) و در گرامشی (۱۹۷۱) تأکیدهای اصلی سنت انگلسی از بیخوبن وارونه میشود.

ویژگیهای عام اصلی نظریهی شناخت اینان عبارت است از: ۱) تاریخگرایی، تشخیص مارکسیسم همچون بیان نظری طبقهی کارگر، و تشخیص علم طبیعی همچون ایدئولوژی بورژوایی، مستلزم فروریزی بُعدِ ذاتیِ فرایندِ کار شناختاری همراه با نفی مارکسیسم

همچون علم اجتماعی به سود مارکسیسم همچون فلسفه یا نظریه ی اجتماعی خودبسنده یا خودفرمان با دیدگاه کلیّتبخشِ جامعِ خاصِ خود است؛ ۲) ضدعینیتگرایی و ضدبازتابگرایی که بر پایه ی اندیشه ی ساخت عملی جهان استوار است، به فروریزی یا خنثی سازی مؤثر بُعد غیرمتعدی یا لازمِ علم و یک ایدئالیسمِ معرفتشناسانه ی و نسبیتگرایی نقادانه ی متناظر با آن می انجامد؛ ۳) کشف و بازیابی جنبههای ذهنی و انتقادی مارکسیسم (از جمله در مبورد لوکاچ، کشف دوباره ی جزء مقوم اساسی نظریه ی مارکس: آموزه ی بستواره گسی) که در علمگرایی پوزیتیویستی انترناسیونال دوم غرقه شده مدد.

اکنون مارکسیسم از بُن پیش از آنکه شناخت ابثوه باشد بیان سوژه است؛ مارکسیسم «بیان نظری جنبش انقلابی پرولتاریا است» (کُبرش ۱۹۲۳، ص ۴۲). افزون بر این، مارکسیسم نه فقط خودبسنده است ــ آنگونه که گرامشی مییگویند دربردارنندهی «همهی عناصر بنیادی مورد نیاز برای برداشتی تام و یک پارچه از جهان» (۱۹۷۱، ص ۴۶۲) ــ بلکه دقیقاً و فقيط اين خودبسندگي است كه آن را متمايز میسازد. از این جاست که در نظیر لوکیاچ تقدم انگیزههای اقتصادی نیست که تضاوت قطعی میان مارکسیسم و اندیشهی بورژوایی را تشکیل می دهد، بلکه دیدگاه کلیت است [موضعی که در اثـر بعـدی او هستی شناسی هستی اجتماعی مکرر می شود] ... برتری همه فراگیر کل بر اجزای خبود است که ذات روشی به شمار میآید که مارکس از هگل برمیگیرد» (۱۹۲۳، ص ۲۷). از ایس دیدگاه علم طبیعی خود بیان کنندهی بینش پارهپاره و شیءشدهی بورژوازی است و جهانی از بوده های ناب می آفرینید که به قلمروهای جزیی متعددی تقسیم می شود و با هر گونه كليت معنادار بيارتباط است. از اينجاست كه لوكاچ سنت دراز آهنگی را در مارکسیسم می آغاز که علم را با سوءتفسیرهای پوزیتیویستی از آن خَلط می کنید و

أشبكارا اندیسهی دیسالکتیکی را در نقطهی مقابل اندیشهی تحلیلی قرار میدهد.

در نظر لوکاچ پرولتاریا سوژه ۔ ابژهی همانست تاریخ است، و تاریخ (در دور لوکاچی) در حکم تحقق این واقعیت است. ماتریالیسم تاریخی چیزی نیست مگر خودشناسی جامعهی سرمایهداری، یعنبی (بسر پایسهی این دور) آگاهی ممکن (= منسوب) پرولتاریا که، در روند خوداً گاهشدن، یعنبی اگاهی بنر موقعیت خبود همچون کالایی که جامعهی سرمایهداری متکی بر آن است، از هماکنون آغاز به دگرگونساختن آن میکند. کتاب سرمایه، ج ۱، ف ۱، ب ۴ در باب بتوارهگی کالایی «در بطن خود دربردارندهی کل ماتریالیسم تاریخی است، و کل خودشناسی پرولتاریا شناخت جامعهی سرمایهداری شمرده میشود» (همانجا، ص ۱۷۰). معرفت شناستی لوکتاج عقبل گرایانیه و هستی شناسی اش ایدنالیستی است. به بیان خاص تر، کلیت او (چنان که آلتوسر یسادآور شده است) «بیانگر» است، زیرا هر عنصر یا بخش بهنحوپوشیده دربردارندهی کل است؛ و غایتشناختی است، زیرا اکنون فقط در نسبت با آینده یی که پیشنگری میکند \_ آیندهی همانستی به دست آمده \_ قابل فهم است. آنچے هےستی شناسی مارکس دارا است و هم هستیشناسی انگلسی (که فرایند را برجسته میسازد) و هم هستی شناسی لوکاچی (که کلیت را برجسته میسازد) بیبهره از آناند، ساختار است.

در نظر گرامشی صِرفِ تصورِ واقعیتی فینفسه بازمانده بی دینی است، و عینیت چیزها بر پایه ی میان ذهنیت عام اشخاص بازتعریف می شود، یعنسی هم چون اجماعی شناختاری که به نحومٔ جانب در تاریخ نزدیک می شود. ولی سرانجام فقط در کمونیسم تحقق می باید، یعنی پس از آن که یک امر عملی به دست آمده باشد. گرامشی یاداور می شود که «بر طبق نظریهی پراکسیس روشن است که تاریخ انسان را نظریهی اتمیستی توضیح نمی دهد، بلکه وارونهی آن صادق است: نظریهی اتمیستی، مانند همهی دیگر

فرضیهها و آرای علمی، بخشی از روبنا است».

(۱۹۷۱، ص ۴۶۵). ایسن امر فروریزی مضاعفی را خلاصه میکند: فروریختن جنبهی لازم در جنبهی متعدی، و جنبهی ذاتی در جنبهی عرضی. در مورد نخست اشارت گرامشی یادآور یکی از ریشخندهای مارکس بر ضد پرودون است مبنی بر ایسنکه او یک هایدئالیست راستین است»، ولی بیگمان باور دارد که گردش خون میبایست حاصل کشف نظریهی هاروی باشد (فقر فلسفه، ف ۲، ب ۳). تاریخمندی شناخت ما (و نیز تاریخمندی متمایز ابژههای آن) که گرامشی کاملاً بهدرستی میخواهد بر آن تأکید ورزد، تصور دگرستی ابژههای آن (و تاریخمندی آن) را نفی نمیکند، بلکه در واقعیت امر بر آن اتکا دارد.

لوکاچ، گرامشی و کُرش همگی هر گونه دیالکتیک طبیعت سنخ انگلسی را رد میکنند، ولی لوکاچ ایس کار را به سود یک ضدطبیعت گرایی دوگانه انگار و رومانتیک انجام میدهد، حال آنکه گرامشی و کُرش این کار را در جهت یک یگانهانگاری انسان وارانگار تاریخی شده انجام میدهند. لوکاچ بر آن است که دبالکتیک، چون به صورت فراینید یگانگی دوبارهی سوژهی اصیل و ابژهی بیگانهشده در نظر گرفته شود، فقط در مورد جهانِ اجتماعی به کار بسته می شود، حال آنکه گرامشی و کُرش بر آناند که، چنان که میدانیم، طبیعت بخشی از تاریخ بشر و از ایس رو دیالکتیکی است. در نظریهی همانستی (هستی شناسنده)ی به دست آمده ی گرامشی، لازم بودگی بهیکباره مفقود است، حال آنکه در نظریهی لوکاچ، که بر پایهی آن همانستی عبارت است از حاصل تاریخ که هنوز باید به دست آید، لازمبودگی به دو صورت باقی میماند: یک) به صورت یک طبیعت به لحاظ شناختی ساکن، که هیچگونه پیوند سازنده و مکملی با دیالکتیک رهایی انسان نندارد؛ دو) همچو قلمرو بیگانگی در تاریخ بشر، مقدم بر دستیابی بسر خودآگاهی پرولتاریا.

مضمونهای معرفتشناسانهی اصلی «نظریه انتقادی»

هورکهایمر، آدورنو، مارکوزه و (در نسل دوم) هابرماس و همکاران و وابستگانشان عبارتانداز ۱) جرح و تعدیلی در تاریخگرایی مطلق مارکسیسم لوکاچی و تأکیدی تازه بر خودفرمانی نسبی نظریه؛ ۲) نقیدی از مفهوم کار در مارکس و مارکسیسم؛ و ۳) تأکیدی بر نقد عینیتگرایی و علمگرایی.

(۱) همراه است با محورزدایی تندریجی از نقش پرولتاریا و سرانجام به ناپیدایی هر گونه عامل رهایی تاریخی بنیاد می انجامد، به نحوی که یه شیوه یی که بادآور هگلیان جوان است ـ نظریهی انقلابی (به جای آن که بیان یک طبقه باشد) صفتی از صفات افراد شمرده می شود، و همچون «Sollen» یا «باید» فیشته یی به سطح هنجارین انتقال می یابد. گسست متعاقب میان نظریسه و عمل، کمه مارکوزه بهطرزاندوهباری آن را بیان میکنید ــ «نظریهی انتقادی جامعه هیچگونه مفاهیمی در اختیار ندارد که بتواند میان شکاف اکنون و آینده پل بزند، بههیچگونه آینده یی باور ندارد و هیچ موفقیتی را نشان نمی دهد، نظریهی انتقادی همچنان منفی باقی میماند» (۱۹۶۴، ص ۲۵۷) ــ بر بدبینی و نقادیمشربییی تأکید دارد که، همراه با برداشتهای تماماً منفی ... رومانتیک و نادیالکتیکی ـ اش از سرمایهداری، علم، فنّاوری و اندیشهی تحلیلی، نظریه اجتماعی خود را -(که مانند مارکسیسم تاریخگرا) آن را گنجینهی راستین معرفتشناسی میشمارد .... در جایی دور از نظریهی مارکس قرار میدهد. متقابلاً، همین امر امکان میدهد که نظریهی انتقادی میسایلی را روشن سازد که عقلگرایی و پرومتهمشربی خبوشبینانهی مارکس مبهم و تاریک ساخته بود.

(۲) قایلشدن نظریهی انتقادی به تقابل محوری میان یک عقل رهاییبخش و یک عقل صرفاً فنی یا ابزاری، در سیری از «نظریهی سنتی و انتقادی» هورکهایمر در ۱۹۳۷ (۱۹۶۸) تا تستاخت و منافع انسانی در ۱۹۷۷) هابرماس بیشازپیش به ضد خود مارکس مبدل میشود، آن هم به سبب تأکید او بر کار و

برداشتاش از طبیعت صرفاً چون موضوع بهرهبرداری انسان از آن. از ایسنجاست که ماکوزه (۱۹۵۵) جامعهی رهایی یافته را جامعه یی می داند که ویژگی آن نه تنظیم عقلاتی کار لازم و نه کار آفریننده، بلکه فرازش خود کار در بازی شهوانی حسی است. نیزد هابرماس، مارکس تمایزی میان نیروها و روابط تولیدی تشخیص می دهد ولی عمل خود را به شیوه یی پوزیتیویستی بد تفسیر می کند، و بدین گونه خودشکل گیری نوع انسان را به کار فرو می کاهد. ولی می توان استدلال کرد که سارکس کار را نه چیون کنشی فنی، بلکه چون چیزی درمیبابد که همواره در درون و از رهگذر جامعهیی از دیدگاه تاریخی مشخص روی میدهد و این که هابرماس است و نه مارکس، که به اشتباه و با نگرش غیرانتقادی شرحی پوزیتیویستی از کار، یعنی کار چون کنش فنی، و به بیان کلی تر، شرحی پوزیتیویستی از علم طبیعی را ـ یعنی أن گونه كه الگوى قياسى ـ قانون بنياد بهطرزیشایسته به دست می دهد ــ می پذیرد.

(۳) کوشش هابرماس برای درآمیختن برداشتی از نوع انسان همچون حاصل فرایندی صرفاً طبیعی با برداشتی از واقعیت، از جمله طبیعت، همچون امری که در فعالیت انسانی و از رهگذر آن تشکیل می یابد، تعارض هرگونه پراگماتیسم فراگذرنده را روشین میسازد. زیرا که این امر به این دو راهه میانجامد که اگر طبیعت دارای جایگاه فراگذرندهی عینیتی تمشكيل يافته است نمي تواند بنياد تاريخي تشکیل یافتن سوژه باشد؛ و، به وارونهی آن، اگر طبيعت بنياد تاريخي ذهنيت باشد آنگاه نمي تواند صرفاً عینیتی تشکیل بافته باشد ـــ حبلکه> مى بايست في نفسه باشد (و، بهنحومحتمل، ابدوى ممکنی برای ما). این نکته یی است که به نظر می رسد آدورنو، در تأکید خود بر فروکاستناپذیری عینیت به ذهنیت، ارزیابی درستی از آن دارد. درواقع، آدورنو (۱۹۶۹) نقص رایج «فلسفهی نخست» را، و از آن جمله معرفتشناسی مارکسی را، گرایشی دایمی به

فروکاستن یکی از جفت متقابلانِ متقابلاً کاهشناپذیر به دیگری (برای نمونه، در مارکسیسم انگلسی فروکاستِ آگاهی به هستی، در مارکسیسم لوکاچی فروکاست هستی به آگاهی) تشخیص میدهد و بر ضد هرگونه کوششی برای استوارساختن اندیشه بر یک بنیاد فاقد پیشفرض، و به سبود درونمانایی تمامی نقد استدلال میکند.

شایسته است کار: یک) مارکسیستهای انسانگرایی چون ئي. فروم، ايچ. لوفهور، آر. گارودي، اي. هلر و ئي. پی. تامسن؛ دو) مارکسیستهای اگزیستانسیالیستی چون سارتر و مرلوپونتی؛ سه) رویزیونیستهای اروپای شیرقی چون ال. کولاکوفیسکی، ای. شیاف و کی.کوسیک؛ و چهار) گروه پراکسیس یوگوسلاوی جــى. پتــروويچ، ام. مــاركوويچ، اس. اســتويانوويچ و هم کارانشان را یک جا مورد بررسی قرار دهیم. با وجود روند شکلگیری و دغدغههای متفاوت این کسان، همگی در تأکیدی تازه بر انسان و پراکسیس انسانی همچون «محور اندیشهی اصیل مارکسیستی» اتفاق نظر دارند. (براکسیس، شمارهی ۱، ص ۶۴)، تأکیدی که در عصر استالین ناپدید بود، و بازیابی آن أشكارا تاحد بسيار مديون دست نوشته هاى اقتىصادى و فلسفى (و به ميزانى كىمتىر، وامدار خوانشهای انسان گرایانه ی نوین امشال ال. کوژو و جی هیپولیت از پدیدارشناسسی روح هگل) است. تأكيد بر دو نكته بىفايده نيست: نخست، فرض بر اين است که سرشت و نیازهای انسان، گرچه متأثر از تاریخاند، بینهایت شکل پذیر و انعطاف پذیر نیستند؛ دوم، توجه به انسانها نه چون امر تجربی دادهشده، بلکه چون آرمانی هنجارین ــ یعنی چون چیزی بيگانگىزدايىشدە، كليتبخىش، خودبالنىدە، كە بهطورآزادانه آفریننده و بهنحوهمآهنگ درگیر است. مبورد نخست دال ببر بازگشت جانسبدارانسهی بیشکوشبهه از مارکس به فویرباخ است. در میان این نویسندگان، مجموعهی آثار سارتر گستردهترین و بايدارترين كوشش براى استوارساختن فهمهذيري

تاریخ بر پایه ی پراکسیس انسانی فردی است. ولی، چنان که پیش از این نیز گفته شد، آغازگاه سارتر منطقاً مانع هدف او می شود: اگر دیگرگونی واقعی ممکن باشد آنگاه می بایست زمینه یمی ویژه، مجموعه ی ویژه یی از روابط اجتماعی، هم از آغاز در ساختار موقعیت فرد تعبیه گردد و گرنه شخص دارای بی همتایی توضیح ناپذیر، دیالکتیکی دوری و عمومیت غیرتاریخی انتزاعی شرایط (از «کمیابی» تا «ماندگی عملی») است.

روی هم رفته، مارکسیسم غربی ضدطبیعت گرا از لوکاچ تا سارتر علاقهی اندکی به ساختار هستی شناختی یا تصدیق تجربی نشان داده است. این گرایشها به طور جداگانه در عقل گرایی علمی آلتوسیر و دیگیر مارکسیستهای ساختارگرا (مانند گودلیه) و نوكانتيسم دللاوليه و كولتي تعديل و اصلاح مي شود. در آلتوسر، در برای مارکس و (همراه با شی. بالیبار) خــوانش ســرمایه، بــه هــوشمندانــهتــرین ضابطهبندی های موردهای زیر برمی خوریم: ۱) برداشت ضدتجربه گرایانه و ضدتاریخ گرایانه ی نوآیینی از کلیت اجتماعی؛ ۲) مبادی نقدی از معرفتشناسی که با فروریزی بُعد عرضی و بیرونی («نظریه گرایسی») همراه است؛ و ۳) شکلی از عقل گرایی علمی که تحت تأثير گاستون باشلار فيلسوف علم و ژاک لکان زَبَرروانشناس است که بر پایهی آن بُعید لازم عملاً خنثی می شود و به ایدئالیسمی پنهان می انجامد.

۱) آلتوسر در دیدگاه خود در باب کلیت اجتماعی همچون همتافته یی چندعلتی و بیمرکز، کُلی پیشداده که در سلطهٔ ساختار میباید، بر اندیشههای ساختار و همتافتگی از سویی و فروکاستناپذیری اجتماع گرایی تأکید میورزد. در مقابلِ تجربه گرایی، کلیت اجتماعی یک کل و امری ساختاریافته است، و شکل عینیت آن نیوتونی (مکانیستی) نیست؛ در مقابلِ تاریخ گرایی و کل گرایی، کلیت اجتماعی همتافته و چندعلتی است و نه یک «کلیت بیان گر» که متأثر از «بخشی بنیادی» باشد، یا وجه ممیز آن

زمان مندی هم گون باشد، و شکل عینیت آن لایبنیتسی (بیانگر) نیست. در مقابلِ ایدنالیسم، کلیست اجتماعی پسیشداده است؛ و در برابسر انسانگرایی، عناصرش عبارتاند از ساختارها و روابط، نه افراد، که فقط حاملان آنها یا اشغال کنندگان آنها به شمار می آیند. بااینهمه، اگرچه آلتوسر می خواهد بر ضد < این حکم> التقاط گرایی جامعه شناختی تأکید ورزد که کلیت در سلطه ساختار می یابد، مفهوم مثبت خود او از علیت ساختاری هرگز بهوضوح بیان نمی شود.

۲) اگرچه آلتوسر مخالف هرگونه فروکاست فلسفه به علم یا بالعکس است، در بیان این نکته که ملاکهای علمیت کاملاً ذاتی علم مورد بحث است، فلسفه (از جمله فلسفهی خود) را بی هیچگونه نقش روشنی به حال خود وامی گذارد؛ به ویژه، به نظر می آید که امکانات هرگونه ملاک مرزبندی کننده یی میان علم و ایدئولوژی، یا نقد عمل یک علم ادعایی را از نظر دور می دارد. خودفرمانی معرفت شناسانه برای علوم با خودفرمانی تاریخی علوم همراه می شود و اساس آنها را تشکیل می دهد، و بَرکنده شدن علم از فرایند تاریخی، ناگزیری ایدئولوژی را (که رازوری یا آگاهی تاریخی، ناگزیری ایدئولوژی در درون آن پیش فرض می گیرد و بر این ناگزیری دلالت دارد سدیدگاهی که مغایر نظر مارکس است.

۳) گرچه آلتوسر بر تمایزی میان امر واقعی و اندیشه تأکید دارد، در دستگاه او اندیشه صرفاً به صورت یک مفهوم محدودکننده ی شبه کانتی عمل می کند، به به بخوی که به آسانی در ایدنالیسم تباهی می پذیرد و برای نمونه در «نظریهی گفتمان» بُعد غیرمتعدی یا لازم را یکسر به دور می افکند. مهم است که به همان سان که آلتوسر در اسپینوزا، و نه هگل، به چشم پیش آهنگ راستین مارکس می نگرد، پارادایم علماش ریاضیات است، یعنی رشته یی آشکارا پیشینی، جایی که در آن تمایز میان معنا و مرجع مفهومها، و وابستگی نظری داده و و به تعیین کنندگی نظری داده و و به تعیین کنندگی نظری داده و و به سیتواند پوشیده و

مبهم بماند. کوتاهسخن، آلتوسر مایل است نظریه را به بهای بهای تجربه بخرد، همچنان که ساختار را به بهای پراکسیس و امکان رهایی انسان می خرد.

اگر لوکاچ جریان هگلی را در مارکسیسم به نابترین صورت أن بيان مىكنىد، دللاولهه منضمونهاى پوزیتیویستی را به دقیق ترین نحو بسط می دهد. هدف اثر مهم او، منطق همچون علم مثبت، اصلاح و بهبود ماتریالیسم تاریخی به عنوان ابزار پژوهش مشخص تجربهمحور ودفاع دوباره از ماركسيسم هم چون جامعه شناسی ماتریالیستی یا نوعی «گالیله گرایی اخلاقی» است. دللاولیه نقد مارکس از هگلل را اوج تساریخی خسط سسیری از نقسدهای ماتریالیستی از عقل پیشینی میشمارد که دامنهی آن از نقد افلاطون از بارمنیدس تا نقد کانت از لایبنیتس گسترده است. در این نقید، مارکس به جای دور انتزاعی مشخص انتزاعی (A-C-A) دیالکتیک هگلی، با آن «انتزاعهای نامتعین»اش، دور مشخص \_ انتزاعی \_ مشخص (C-A-C یا بهتر از آن C-A-C) معرفتشناسی ماتریالیستی با «انتزاعهای عقلانی معین»اش را مینشاند، و بدینگونه گذاری از «تجسم به فرضیه، از حکمهای پیشینی به پیشبینیهای تجربی» را سبب میشود (۱۹۸۰، ص ۱۹۸). «هر شناختی که شایستهی این نام باشد علم است» (۱۹۷۸، ص ۲۰۰)، و علم همواره با این طرح سبازگار است، که گفتهاند مارکس در درآمید بیر گروندریسه آن را بسط و پرورش داده و این که دللاولیه آن را تفسیر می کند، در روش فرضیه یی ـ استنتاجی آشنای میل، جیوُنز و پوپر خلاصه میشود.

در این جا تنها به چهارگونه مسئله در مورد بازتفسیر دلاولپهیی می توان اشاره کرد. ۱) فرض بر این است که این شیوه به یکسان هم در مورد علوم اجتماعی و فلسفه و هم علوم طبیعی به کار می رود. حاصل، شرحی بسطبیعت گرایانه از علوم اجتماعی و یک مفهوم پوزیتیویستی پیش اندیشانه از فلسفه است که مدر درون و به دیدگاهی از علم زنجیر شده است که در درون و

در سراسر رشتهها یگانهانگار و تنداومگرا است و برداشتی از سیر رشد و بالندگی خود مارکس را تقویت می کند که تکجهته و مداوم است. ۲) C-A-C صرفاً روندی صوری است که بههمینسان در خصوص بسیاری از ایدئولوژیهای نظری نیز به خوبی به کار مى آيد. ٣) دللاولهه هرگز بهوضوح پیشینههای نظیری را از علتهای تاریخی متمایز نمیسازد: بنیاد پوزیتیویسم آشکار کار او را تاریخ گرایسی پنهانی تشکیل میدهد. ۴) مهمتر از همه، ابهامهای بسیار مهمی در تعریف مدل C-A-Ć وجود دارد. آیا «C» بـه مسئلهیی مفهومی اشاره دارد یا به موضوعی مشخص، یعنی آیا این دور گذری از نادانی را وصف می کند یا گذر از هستی به شناخت را؟ اگر برای این در نظر گرفته شده است که هر دو کار را بکند، آنگاه رئالیسم تجربی حاصل آمده، در بههمیستن بُعدهای متعدی و غیرمتعدی، واقعیت را لایهبندیزدایسی و شناخت را تاریخزدایی می کند. آیا «A» به چیزی واقعی اشاره دارد، همچنان که در رئالیسم فراگذرنده و مارکس، بنا صرفاً به ایندال، همچنان که در ایدئالیسم و پراگماتیسم فراگذرنده؟ سرانجام، آیا «C» به: (یک) عرضه داشت، (دو) آزمون یا (سه) کاربست اشاره دارد؟ تمایز میان (یک) و (دو) تمایز میان سامان عرضه داشت و پیژوهش مبارکس است؛ (دو) و (سه) تمایز میان منطق فعالیت نظری و عملی است؛ (یک) و (سه) تمایز میان سلسلهمراتب پیشفرضهای تولید سرمایه داری بسط و پرورشیافته در کتباب سرمایه و نوع تحلیل پیوستگیهای تباریخی متعین («تألیف بسیاری از تعینها»ی درآمد گروندریسه) است که مارکس در هجدهم برومر یا جنگ داخلی در فرانسه بدان دست یازید.

گولتی، بلندآوازه ترین عضو مکتب دللاولیه، حتا دیالکتیک محدود و صرفاً معرفت شناسانه ی دللاولیه را مردود می شیمارد، و بیر آن است که هرگونه دیالکتیک ماتریالیسم را نادیده می گیرد، و بازتفسیر زیرطبیعت گرایانه ی دللاولیه از مارکس را از این بابت

به باد انتقاد میگیرد که مضمون های انتقادی شیءشدگی و بیگانگی را از قلم میاندازد. بااینهمه، کولتی در آشتیدادن این مضمونها با هستیشناسی رئالیستی تجربی غیرلایهبندیشدهی خود و برداشت نوکانتی از اندیشه همچون امری جنز هستی سخت دچار مشکل بوده است؛ و به نظر میرسد سرانجام در مورد گسستی میان بُعد مثبت و بُعد انتقادی مارکسیسم به تصمیم قطعی می رسد و بدین گونه مفهوم نقید علمی را به کنیاری میگذارد. در کار کولتی، همچنان که در کار هابرماس و آلتوسر (که احتمالاً سه تن از تأثیرگذارترین نویسندگان دربارهی معرفت شناسی مارکسیستی اند)، دوگانگی انگاری فراگیری هست: میان اندیشه همچون حقیقت و همچون امر واقعشده، عينيت همچون چيزي فينفسه و همچون عينيتيافته گي سوژه، انسان همچون موجودی طبیعی و همچون جنسالاجناس (نقطه یعی که در آن جهان به آگاهی از خویش میرسد). گرچه در ایتالیا کار کولتی به سبب نادیدهانگاشتن جنبههای هستی شناسانهی ماتریالیسم مورد انتقاد قرار گرفته است (برای نمونه از سوی تیمپانارو)، به نظر میرسد هم گرایش آلتوسری و هم گرایش دللاولپهیی در کیل در برابر بازتفسیرهای رئالیستی علمی شناخت و ماركسيسم آسيبپذيراند. بااينهمه، ميان نظريهي شناخت و مارکسیسم همواره کشاکشی معین بر جا خواهد ماند. زیرا، از یک سو، علمهایی جنز مارکسیسم وجود دارند، بهنحوی که هر معرفت شناسی کافی و وافی در محدودههای ذاتی خود بسیار فراتر از مارکسیسم گذر خواهد کرد، ولی از سوی دیگر، علم بههیچروی بگانسه نوع کردار اجتماعی نیست، به نحویکه مارکسیسم دارای گسترهی فسراخدامن تسری است. بدینسان، همواره گرایشی وجود خواهد داشت که این یا آن یکی تابع گردد ـ همچنان که در معرفتشناسی مارکسیستی، معرفتشناسی با نگرشی انتقادی شرکت میجوید و مارکسیسم خود را تسلیم دلیلی میکند که معرفتشناسی به اثبات میرساند.

برای آگاهی افزون تـر → آدلـر، ام. ۲۷-۱۹۰۴ (۱۹۷۸)؛ آدورنــو، تــی. ۱۹۶۶ (۱۹۷۳)؛ آلتوســر، ال. ۱۹۶۵؛ آدورنــو، تــی. ۱۹۶۶؛ باهاسـکار، روی ۱۹۸۶؛ دادرسن، پـی. ۱۹۷۶؛ پاهاسـکار، روی ۱۹۸۶؛ دللاولپه، جـی. ۱۹۸۰(۱۹۸۰)؛ گرامـشی، آنتونیـو ۳۵-دللاولپه، جـی. ۱۹۲۱ (۱۹۱۷)؛ هابرماس، یورگن ۱۹۷۱؛ لوکاچ، جـی. ۱۹۲۳ (۱۹۷۱)؛ سارتر، ژان پل ۱۹۶۳؛ استدمن جـونز، جی. و دیگران ۱۹۷۷.

روی پاهاسکار

## شوراها (councils)

طی زندگی مارکس و انگلس فقط یک جنبش نشان از شوراها و سوویتهای کارگران سده ی بیستم داشت: کمون پاریس. چنان که انتظار می رفت کمون پاریس کاملاً به طور خود جوش پدیدار شد و نمودار شکلی به غایت دموکراتیک از قدرت مردمی بود که مارکس آن را به عنوان مرحله ی تازه یمی در جنبش انقلایی می ستود.

نخستین سوویت در ســنپترزببورگ در اکتبــر ۱۹۰۵ شکل گرفت. گرچه این سوویت خصلت محلی داشت و بسیار کوتاهمدت بود، یکی از شرکت کنندگان مهم آن، تروتسکی، نقشی بسیار مهم در انقلاب ۱۹۰۵ به آن نسبت داد: «سوویت تودههای کارگر را سازمان داد، اعتصابها و تظاهرات سیاسی را هدایت کرد، کارگران را مسلح کرد، و جمعیت مردم را در برابر کشتار عام محافظت کرد.» (تروتسکی، ۱۹۰۵). تروتسکی بر آن است که سوویت «دموکراسی اصیل» بود، زیرا مانند بسیاری از دموکراسی های غربی دارای مجلس اعیان و مجلس عوام نبود: سوویت دیوان سالاری حرفهیی را به دور افکنیده بود و رأی دهنیدگان حق داشتند که نمایندگان خود را در هر لحظه فرا بخوانند. سوویت بر پایهی طبقهی کارگر در کارخانهها استوار بود، و دامنهی قدرتاش بهسادگی منحصر به حکومت کارگران «در نطفه» بود.

گرچسه قسرار بسود سسوویتهسا در انقسلاب ۱۹۱۷ از برجستگی بسیار بیش تری برخوردار شوند، نه لنسین و

نه تروتسکی رسالهی نظری کلی یی دربارهی سوویتها به منزلهی شکلی از سازمان سیاسی به قلم نیاوردند. به نظر میرسد که بهویژه لنین سوویتها را، بر پایهیسی بهمراتب گستردهتر از ۱۹۰۵، وسیلهی ممکن رسیدن به هدف تصرف قندرت و نبابودکردن دولت بنورژوایی مى شىمرد. ولى هېمچنان كه سوويت زيىر نفوذ منشویکها قرار گرفتند، او نیز از شعار «همهی قدرت به سوویتها» دست کشید و به جستوجوی وسایل سازمانی دیگری برآمد تا به هدف خود دست یابد ــــ مانند کمیتههای کارخانه، که بهطور محدودتر بر طبقهی کارگر شاغل استوار بود. طبی تمامی این دگرگونیها در تاکتیکها، لنین پروای تأکید بر نیاز به درهم شکستن دولت بورژوایی و جای گزین کردن آن با نوع تازهیی از دولت را داشت که در دورهی گذار به سوسياليسم حاكم ميشد؛ و در اين استدلال خود را کسی میدانست که صرفاً بر نظریههای اساسی مارکسیسم تأکید میورزد. از اینجاست که *دولت و* انقلاب (۱۹۱۷) عمدتاً مشتمل بر تصدیق دوبارهی نوشتههای مارکس و انگلس است. در سیتامبر و اکتبر ۱۹۱۷، همچنان که سوویتها خصلت انقلابی خود را از سر گرفتند، لنین سوویتها را حاملان نبوین قبدرت دولتی تعریف کرد. او در مهمترین مقالهی خود پیش از انقلاب، «آیا بالشویکها میتوانند قدرت دولتی را حفظ کنند؟» (۱۹۱۷) مدعی شد که سوویتها دستگاه دولتی تازهیی هستند که هیروی مسلح کارگران و دهقانان را فراهم می آورند؛ و این نیرو، بـرخلاف ارتـش منظم، جدا از مردم نیست، بلکه به طرزی بسیار تنگاتنگ با مردم پیوند دارد...». لنین تأکید داشت که سوویتها بهمراتب از هر دستگاه دولتی پیشین دموکراتیک تراند، زیرا شوراها می توانند مانع از رشد دیـوانسـالاری سیاستمـداران حرفـهیـی شـوند، و می توانند به نمایندگان برگزیده ی مردم هم وظایف قانون گذاری و هم اجرایی را بسپارند. لنین، در برابر آنارشیستها و سندیکالیستها، با قوت تمام به نفع تمركز سوويتها استدلال ميكرد.

تروتسکی در سراستر انقبلاب ۱۹۱۷ در اندیشه هنای لنین دربارهی سوویتها شریک بود، ولی موقعیتی را که طی این دوره وجود داشت با مفهوم موقعیت قدرت دوگانه بیان می کرد. یا بورژوازی بر دستگاه دولتی کهنه مسلط می شد، و در جهت مقاصد خود فقط دست به اصلاحات جزیی میزد که در آن صورت سوویتها سرانجام از میان میرفتند؛ یا سوویتها بنیاد دولت تازهیی را یی میریختند که هم دستگاه حکومتی کهنه را از میان برمی داشت و هم حاکمیت طبقههایی را که به آن خدمت می کردند. پس از تصرف قدرت، لنین پیوسته بر آشتی ناپذیری قدرت سوویتی با دموکراسی بورژوایی تأکید داشت و قدرت سوويتي را بيان مستقيم قدرت طبقهي كاركر میشمرد. بنابراین، پس از بهدستآوردن اکثریت در شوراها (به همراه سوسیالیستهای انقلابی چپ)، لنین مجلس مؤسسان را منحل کرد و ایس کار را با این دلیل توجیه کرد که سوویتها نسبت به شبکل بارلمان های بورژوایی نمودار شکل بالاتری از دموکراسی بورژواییانند. لنین در «وظایف فوری حکومت شوروی» (۱۹۱۸) اقدام دیگیری را با تمایز قایل شدن میان دو نوع دولت توجیه می کند: «خصلت سوسیالیستی شوروی، یعنبی دموکراسی پرولتسری، آنسان که امروزه بهطورمشخص به کار میرود، نخست در این واقعیت است که انتخاب کنندگان مردم کارگر و استثمار شدهاند؛ دست رد به سینهی بورژوازی زده میشود.»

لنین و تروتسکی نمودار موضع چپ افراطی در شوراهای کارگران بودند، ولی در موجخیز انقلابهایی که سراسر اروپای مرکزی و غربی را پس از ۱۹۱۸ درنوردید و در آن شوراهای کارگران نقشی برجسته داشتند، دیدگاههای آنها حاکم نبود. طبی این دوره دو موضع سیاسی دیگر نیز وجود داشت: جناح راست که نماینده ی آن چهرههایی چون ابرت و کوثن در آلمان بودند که درهرحال پیوندی بالنسبه ناچیز با مارکسیسم داشتند و شوراها را بهسادگی سازمانهای

موقتی میشمردند که همین که نهادهای دموکراسی بارلمانی می توانستند یا بگیرند باید برچیده می شدند. نمایان ترین موضع مارکسیستی از آن چهرههای جناح «میانه»، کسانی چون کائوتسکی و ادار (۱۹۱۹) بـود که کوشیدند میان این دو نهایت آشتی برقرار کننـد. کانوتـــسکی در دیکتــاتوری پرولتاریـا (۱۹۱۸) می پذیرد که سازمان سوویتی یکی از مهم ترین یدیده های روزگار ماست، ولی بنا حندت و شندت بنه انحالل مجلس مؤسسان به دست بالشويكها و کوششهای آنها برای تبدیل سوویتها، که تا آن هنگام سازمان رزمندهی یک طبقه بودند، به ارگانی حکومتی اعتراض می کند. او بهویژه با شدت و تندی اخراج اعضای بورژوازی از سوویتها را به باد انتقاد می گیرد، آن هم به دلیل این که این کار در آلمان به معنای آن است که بخش بزرگی از مردم از حق شرکت در انتخابات محروم شوند؛ معیارهای اخراج بسيار ناروشناند؛ و اخراج مخالفان از تكوين أكاهي طبقاتی سیاسی در پرولتاریا جلوگیری خواهد کرد، زيرا پرولتاريا از هرگونه تجربهی پيکار سياسي محبروم خواهد شد. سرانجام، حکومت شورایی، آن گونه که بالشویکها آن را تأسیس کردهاند، ناگزیر به صورت دیکتاتوری حزب در درون پرولتاریا درخواهد آمد.

همهی نویسندگانی که تا این هنگام موردبحث قرار گرفتند، شکل سوویت را در رابطه با مسایل سیاسی فوری مورد بررسی قرار دادهاند، حال آن که گرامشی (۱۹۷۷) در باب سرشت شوراها تحلیلی نظری تر بر عهده می گیرد که گهگاه در آستانهی اوتوپی باوری قرار می گیرد. شورای کارخانه (که گرامشی آن را همسنگ سوویت می گیرد) نه تنها سازمانی برای جنگیدن در عرصهی مبارزهی طبقاتی، «بلکه الگوی دولت پرولتری است. تمامی مسایل ذاتی سازمان دولت پرولتری فاتی سازمان شورا نیز هست.» دولت پرولتری ذاتی سازمان شورا نیز هست.» پیونددادن این نهادها به یک دیگر و سامان بخشیدن به آن ها در سلسله مراتب بسیار متمرکزی از نیروها به

معنای پدیدآوردن دموکراسی حقیقی و اصیل کارگران است که آماده است تا از لحاظ تمامی کارکردها و وظایف اساسی اداری و نظارتِ بورژوازی به جای آن بنشیند. هیچ سنخ دیگری از سازمان پرولتری مناسب این وظیفه نیست. اتحادیههای کارگری شکلی از جامعهی سرمایهداریاند و نه جانشین بالقوهی این جامعه؛ اتحادیههای کارگری جزء لازم و مکمل سرمایهداریاند، و دارای خصلتی اساساً رقابتی و نه کمونیستیاند، زیرا کارگران را نه به عنوان تولیدکنندگان بلکه به عنوان مزدبگیرانی را سازمان میدهند که نیسروی کار کالایی را میفروشند.

شوراهای کارگران (سوویتها، Arbeiterräte) که از جهتگیری سیاسی برخوردارند باید از شوراهای کارخانه (شوراهای کارخانه (شوراهای کارخانه (Betriebsräte) متمایز شوند که با ادارهی اقتصادی کارخانههای منفرد سروکار دارند. شوراهای کارخانه را در وهلهی نخست باید ابزار دستیابی به «دموکراسی صنعتی» شمرد. این مفهوم را گروه بالنسبه متفاوتی از اندیشهوران، از جمله غیرمارکسیستهایی چون سیدنی وب و جی. دی. ایچ کول، و مارکسیستهایی چون کرش و بائر بسط و پرورش دادند. آدلر این اندیشه را به شرح زیر بیان پرورش دادند. آدلر این اندیشه را به شرح زیر بیان می کند (۱۹۱۹):

با ایجاد کمیتههای کارخانه ما در کارخانه به یک سلطنت مشروطه میرسیم: در حاکمیت قانونی هم رئیس شریک است که بر این بنگاه چون پادشاهی موروثی حاکمیت دارد و هم کمیتهی کارخانه که نقش پارلمان را بازی می کند. فراسوی این مرحله، به قانون اساسی جمهوری صنعت گذر می کنیم. رئیس ناپدید می شود؛ هدایت اقتصادی و فنی صنعت به شورایی اداری و اجرایی واگذار می شود.

رنس (۱۹۲۱) مستکلات ذاتی ایس دیدگاه بالنسبه اوتوپیایی از امکانات سیاسی شوراهای کارخانه را

آشکار میسازد. او یادآور میشود که دموکراسی اقتصادی مبتنی بر شوراهای کارخانه فقط می تواند نمودار منافع یکسانِ محدود و بخشی باشد، و این که همستیزیهای منفعت میان طبقات یا گروههای گوناگون را فقط می توان از طریق وسایل سیاسی فیصله داد بنا بر استدلال او این کار به جای دیکتاتوری شورا از طریق دموکراسی سیاسی انجام می گیرد. از این جاست که او دموکراسی اقتصادی را، که شوراهای کارخانه فقط نمودار یک شکل از آناند، و تا آن هنگام در انگلستان تحت دیگر شکلها و تعاونیها، اتحادیههای کارگری و مانند آن) رفقیت آمیز بوده است، جزء مکمل دموکراسی موفقیت آمیز بوده است، جزء مکمل دموکراسی سیاسی پارلمانها می داند.

پسس از شکست انقسلاب در اروپسای مرکسزی، و کاسته شدن از اهمیت سوویتها در اتحاد شوروی، به استثنای نوشتههای گروه «کمونیست های بین المللی هلند» ِ پانه کوک و گروه «کمونیست شورایی» مَتیک که کُرش نیز با آن مرتبط بود، نوشته های نظری اندکی دربارهی معنا و اهمیت شوراها به قلم آمد. این هر دو گروه، به مراتب بیش از همه ی نظریه پردازان گذشته، نقش تعیین کننده تر برای شوراها در انقلاب سیاسی قایل شدند، و قدرت سوویتها را شاخصی از موفقیت انقلاب شمردند. از این جاست که آن ها اتحاد شوروی را از بابت حفظ نکردن قدرت شوراها به باد انتقاد گرفتند. آن ها شوراها را شکل ویژه ی قدرت طبقه ی کارگر، و به همین سان شکل خودجوش سازمان طبقه ی کارگر می شمردند که نباید تابع فرمان ها و اوامر حزب انقلابی باشد.

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  آدلیر، میاکس ۱۹۱۹؛ انبویلر، آسکر ۱۹۵۸ (۱۹۷۴)؛ بائر، اوتو ۱۹۱۹؛ بریسیانر، سژر ۱۹۷۸؛ گرامیشی، آنتونیو ۱۹۷۷؛ کانوتیسکی، کارل ۱۹۷۸؛ گرامیشی، آنتونیو ۱۹۲۲؛ کانوتیسکی، کارل ۱۹۲۸؛ ۱۹۶۹؛ لنبین، وی. آی. ۱۹۱۸ (۱۹۶۸)؛ رنیسر، کارل ۱۹۲۸ (۱۹۶۵)؛ رنیسر، کارل ۱۹۲۸ (۱۹۲۸).

پاتریک محودی

## شهرنشینی (urbanization)

مارکس و انگلس به کرآت به اهمیت شهرنشینی در تاریخ و دیگرگونی شیوههای گوناگون تولید اشاره مى كنند. اين دو در ايد تولوژي ألماني (ج ١، ق IB2) مینویسند: «تعارض میان شهر و روستا از گذار از توحش به تمدن آغاز می شود و کل تاریخ تمدن را تا به امروز در بر می گیرد». این تعارض «بنیاد» تقسیم کار و تمایزهای طبقاتی است، حال آن که «وجود شهر حاکی از ضرورت دستگاه اداری، بلیس، مالیات و غیسره، در یک کلام... سیاست در کل است». افزونبراین، بررسی درخور ملاحظهی انگلس در باب منچستر و شهرهای پیرامون در کتاب وضع طبقه ی کارگر، برای بسیاری از تحلیلهای مقدماتی در باب پویسه شناسسی سسرمایه داری و تبأثیرش بسر مسردم زحمت کش، مواد خام فراهم آورد. و بیانیه ی حزب كمونيست به تفصيل به بي أمدهاي اقتصادي و سیاسی تمرکز گستردهی نیروهای تولیدی و پرولتاریا در مراکز شهری بزرگ میپردازد.

بااین همه، با وجود اهمیت نظری، سیاسی و تاریخی آشکار بررسی شهرنشینی (بسرای نمونسه، در سرمایه داری ابعاد فزاینده یمی از جمعیت جهان به مراکز و محلات شهری سرازیر شدهاند و بدین سان در معرض سیاست و فرهنگی مشخصاً شهری قرار گرفتهاند) این رشته از بررسیها در صف مقدم علاقهمندیهای مارکسیستی جای ندارد. ایس غفلت درهرحال شگفت آور است زيبرا شالودهي شهري بسیاری از جنبش های انقلابی (از ۱۸۴۸ تا کمون پاریس و قیامهای گنوها در دههی ۱۹۶۰ در ایالات متحد آمریکا و جنبشهای اجتماعی شهری که یاری بسیار نیرومند به مه ۱۹۶۸ در ساریس رساند) انكارناپدير است. افيزونبراين، اهميت اتحادهاي طبقاتی در تضاد شهر ـ روسـتا (بـرای نمونـه، میـان پرولتاریا شهری و دهقانان روستایی) بهویژه در جهان سوم باید به عنوان شالودهیی برای استراتزی انقلابی بازشناخته شود (نمونهها در نوشتههای گرامشی و

ماتو تسه تونگ فراوان است). و این که چه گونه باید در گذار به سوسیالیسم بر تیضاد شهر ـ روستا چیرگی یافت (چنان که مارکس و انگلس بر این اصرار دارند) در اتحاد شوروی، چین، کوبا، تانزانیا و مانند آن به صورت موضوعی فوری و ضروری درآمد.

مارکسیستها به تأثیر از رویـدادها، در دهـهی ۱۹۶۰ به تحلیل مستقیم مسایل شهری روی آوردند. آنها کوشیدند معنای اقتصادی و سیاسی جنبشهای اجتماعی شهری و مبتنی بر اجتماع محلی و رابطهشان با جنبشهای مبتنی بر کار ـ یعنی کانون سنتی توجه ــ را دریابند. روابط میان تولید و بازتولید اجتماعی هنگامی مورد بازبینی دقیق و موشکافانه قرار گرفت که شهر به عنوان محل تولید و محل تحقیق (تقاضای میؤثر از طریعق میصرف، گیاه بهطرزیمشهود)، و بازتولید نیبروی کار (که در آن نهادهای خانواده و اجتماع نقشی کلیدی بازی می کنند و مورد حمایت زیرساختهای مادی و اجتماعی اند ب مانند مسکن، خدمات درمانی و بهداشتی، آموزش و زندگی فرهنگی ـــ مورد پشتیبانی دولت محلی قرار می گیرند) به روشهای گوناگون مورد بررسی قرار گرفت. شهر همچنین به عنوان محیطی ساختهشده برای تسهیل تولید، مبادله و مصرف، و به عنوان شکلی از سازمان اجتماعی فضا (برای تولید و بازتولید)، و به عنوان تجلی ویژهی تقسیم کار و کارکرد در سرمایه داری (سرمایهی مالی در مقابسل تولید و مانند آن) مبورد بررسی قبرار میگیرد. مفهوم جامعی که سر برآورد عبارت از شهرنشيني همجون وحدت متناقض همهي اين جنبههای سرمایهداری است. پرسشهای دیرین، از قبیل نقش تاریخی تضاد شهر ـ روستا، از نو در زمینه های جهان سوم، سرمایه داری پیشرفته و سوسیالیسم طبرح شد. چیشمانندازهای تیازهیمی درخصوص کیفیت زندگی شهری، روابط میان اجتماع محلی و طبقه، نقش دولت محلی، کارکرد بازارهای زمین، مسایل مالی شهری و مسکنت اجتماعی،

ایدئولوژی شهر و روستا، بهویـژه، دربـارهی رابطـهی پُرکشاکش و چالشانگیز میـان پیکارهـای مبتنـی بـر اجتماع ملی و مبتنی بر کار گشوده شده است.

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  اندرسن، جِیْ، ۱۹۷۵؛ کَستل، ام. ۱۹۷۷؛ دیر، ام. و اسکات، ای. ۱۹۸۱؛ هاروی، دی. ۱۹۷۳؛ لوفهور، ایسچ. ۱۹۷۲؛ میرینگتن، جِسیْ، ۱۹۷۵؛ رابرتس، بی. ۱۹۷۸؛ ویلیامز، آر. ۱۹۷۳.

ديويد هاروي

## شيءواره گي (reification)

شیءواره گی یا چیزانگاری عبارت است از عمل (یا حاصل عمل) تبدیل خصایص، روابط و کنشهای انسان به خصایص، روابط و کنشهای چیزهای دستساخته ی انسان که مستقل از انسان شده است (و گمان می رود که در اصل مستقل بوده است) و بر زندگی او فرمان رواست. هم چنین تبدیل انسانها به موجودات چیزواره یی که نه به شیوه یی انسانی بلکه بر طبق قوانین جهانِ چیزها رفتار می کنند. شیءواره گی مورد «ویژه»یی از بیگانگی، و ریشه یسی ترین و گسترده ترین شکل خاص جامعه ی سرمایه داری مدرن

هیچ اصطلاح و هیچ مفهوم آشکاری از شیءواره گی در هگل وجود ندارد، ولی به نظر میآید که برخی از تحلیلهای او نزدیک به این مفهوم است، برای نمونه، تحلیل او در باب عقل مشاهده گر beobachtende (= truth در پدید/رشناسی ذهن، یا تحلیلاش از مالکیت در فلسفه ی حقوق. تاریخ واقعی مفهوم شیءواره گی با مارکس و با تفسیر لوکاچ از ممارکس آغاز میشود. گرچه فکر شیواره گی در آثار نخستین ممارکس (مثلاً در دستنوشته همای اقتصادی و فلسفی) به نحوپوشیده وجود داشته است، تحلیل و کاربرد آشکار «شیواره گی» در نوشته همای بعدی او کاربرد آشکار «شیواره گی» در نوشته همای بعدی او میرسد. دو مورد از متمرکزترین بحثها در باب میءواره گی را باید در سرمایه، و سرمایه به اوج میرسد. دو مورد از متمرکزترین بحثها در باب شیءواره گی را باید در سرمایه، ج ۱، ف ۱، ب ۴، و

در سرمایه، ج ۲، ف ۴۸ یافت. در نخستین بحث از این موارد، در باب بتوارهگی کالایی، هیچ تعریفی از شیءوارهگی نیست ولی بااین حال عناصر اساسی برای نظریه یی در باب شیءواره گی در شماری از عبارات آبستن این مفهوم به دست داده می شود:

بنابراین، رمزوراز شکل کالا از این جاست که در کالا خصلت اجتماعی کار انسانها در نظر انسانها چون نوعی ویژگی عینی، و کیفیت اجتماعی طبیعی خود فرآوردهی کار جلوه گر می شود... شکل کالا، و رابطه ی ارزش میان فرآورده های کار که بر آن ها مُهر کالا می زند، مطلقاً هیچ پیوندی با خصایص فیزیکی و با روابط مادی که از آن سرچشمه می گیرد ندارد. بهسادگی رابطه اجتماعی معینی میان انسانها است که در نظر آنها شکل رابطهیی میان چیزها را به خود می گیرد... من این را بتواره کی مینامم که، همین که فرآوردههای کار به صورت کالاها تولید میشوند، خود را به فرآوردههای کار میچسباند، و بنابراین از تولید کالاها جدایی ناپنذیر است... در نظر تولیدکنندگان روابط اجتماعییی که کارهای یک فرد را به کارهای بقیه پیوند می دهد، نه به صورت روابط اجتماعي مستقيم ميان افراد در حال کار، بلکه به صورت آنچه بـهراسـتی هستند، حیعنی> روابط چینزوارهیی مینان اشخاص و روابط اجتماعی میان چیزها جلوه گر میشوند... در نظر انسان ها کنش اجتماعی خودشان شکل کنش چیزها را به خود می گیرد، که به جای آنکه تولیدکنندگان بر آنها فرمان برانند آنها بـر تولیدکنندگان فرمان روا هستند.

در بحث دوم، بهطورچکیده کل تحلیل پیشین را که نشان داده است که شیءوارهگی ویژگی ممیز نه فقط کالا، بلکه تمامی مقولههای بنیادی تولید سرمایهداری (پول، سرمایه، سود و جز آن) است، خلاصه می کنید.

او تأکید دارد که شیءواره گی «تا آنجاکه شکلهای اجتماعی به سطح تولید کالا و گردش پول می رسند در همهی شکلهای اجتماعی» تا حد معینی وجود دارد، ولی «در شیوهی تولید سرمایهداری و در سرمایه که مقولهی مسلط آن است... این جهان افسونزده و کژرو همچنان بیشتر می بالد». از این جاست که در شیکل بالیده ی سرمایه داری شیءواره گی به اوج می رسد:

در سود سرمایه، یا باز به بیان بهتر، بهرهی سرمایه، بهرهی مالکانهی زمین، دستمیزد کار، در این سهگانهی اقتیصادی که چیون پیوند میان بخشهای سازندهی ارزش و ثروت بهطور کلی و منابع أن نمودار میشود، ما با رازوری تمام عیار شیوهی تولید سرمایه داری، چیزانگاری [verdingliching] روابط اجتماعي و هم دستي بي واسطهي روابط تولید مادی با تعین تاریخی و اجتماعی شان سروکار داریم. این جهانی افسونزده، کبژرو و وارونیه است کیه در آن موسیو لو کاپیتال حسرمایه> و مبادام لاتبر حزمین> در هیئت شخصیت های اجتماعی هم ماننمد روح در گشتوگذارنمد و هم درعين حال مستقيماً جون جيزها (سرمايه، ج ۲، ف ۴۸).

مارکس به عنوان معادل معنایی versachlichung را به کار میبرد، و وارونه ی versachlichung را به کار میبرد، و وارونه ی vesachlichung را personifiziering مسینامسد. از ایسن جاست که او درباره ی «ایسن شخصنمایی جواره گسی روابط تولید» سخن می گوید. مارکس همتاهای ایدئولوژیک «شسیءواره گسی» و «شخصنمایی» را «ماتریالیسم زمخت» و «ایدئالیسم زمخت» یا «بتواره پرستی» می شمارد. «ماتریالیسم زمخت اقتصاددانانی که آن چه را روابط اجتماعی تولید در میان مسردم است، و کیفیتهایی را که چیزها از آن رو به دست می آورند که

ذیل این روابط قرار دارند، خصایص طبیعی چیزها به شمار می آورند، درعین حال به همان اندازه ایدنالیسمی زمخت، و چه بسا بتواره پرستی است، زیراکه روابط اجتماعی را چون ویژگیهای ذاتی به چیزها نسبت می دهد، و بدین سان آنها را رازورانه می کند» (گروندریسه، ص ۶۸۷).

بهرغم این واقعیت که مسئلهی شیءواره گی را مارکس در سرمایه مورد بحث قبرار داد، کتابی که بارهیی از آن در زمان حیات او و بارهیی دیگر جندی پس از مرگ او منتشر شد و رویهمرفته شاهکار او شناخته میشود، تحلیل او دیرگاهی تا حد بسیار نادیده انگاشته شد. علاقهمندی بیش تر به این مسئله تنها پس از آن روبهفزونی گذاشت که لوکاچ توجمه را بدان معطوف کرد و با آمیختن تأثیراتی از ماکس وبسر (که در تحلیلهای خود از دیبوانسالاری و توجیه عقلانی جنبههای مهمی از مسئله را روشن ساخته بود؛ ← لوویت ۱۹۳۲) و زیمل (که این مسئله را در فلسفهی پول مورد بحث قبرار داده ببود) آن را به شیوه یی خلاقانه مورد بحث و گفتوگو قرار داد. لوکاچ در طولاتی ترین و محوری ترین فصل تاریخ و آگاهی طبقاتی در باب «شیءواره کی و آگاهی پرولتاریا» از این دیدگاه می آغازد که «بتوارهپرستی کالایی مسئلهی ویژه عصر ماست، عصر سرمایه داری مدرن» (ص ۸۴)، و همچنین این امر مسئله یمی حاشیه یمی نیست بلکه همسئلهی ساختاری و محبوری جامعهی ســرمايهداري اســت» (ص ۸۳). نــزد لوكــاچ «ذات ساختار کالایی» پیش تر به شیوه ی زیبر روشین شده است: «شالودهی این ساختار آن است که رابطهی میان مردم خصلت چینز به خبود می گیرد و لنذا "عينيتي وهمي" حاصل ميكند، عينيت خودفرماني که چنان دقیقاً عقلانی و فراگیر به نظر می رسد که هرگونه نشانهیی از سرشت بنیادین خود را نهان میسازد: یعنی رابطه ی میان مردم را» (ص ۸۳). لوکاچ با واگذاشتن «اهمیت این مسئله بر عهدهی خود اقتصاد» بحث دربارهی مسئلهی فراخدامن تری را

بر عهده می گیرد. «مبادله ی کالایی و پسی آمدهای ساختاری آن تا کجا می توانند بر کل زندگی بیرونی و درونی جامعه تأثیر بگذارند؟» (ص ۸۴). او خاطرنشان میکنند که دو سویهی پدیندهی شیءوارهگی یا بتوارهپرستی کالایی از هم متمایز شدهاند (که او آن را امر «عینی» و امر «ذهنی» میخوانید): از لحاظ عینی جهانی از اشیا و روابط میان چیزها به جولان درمی آید (جهان کالاها و حرکت آنها در بازار).../ز لحاظ ذهنی ـ در اقتصاد بازاری که کاملاً بالیده است ـ فعالیت انسان از خود او بیگانه می شود، به کالایی مبدل می گردد که، به تبعیت از عینیت غيرانساني قوانين طبيعي جامعه، ميهايست درست مانند هر جنس مصرفی مستقل از انسان به راه خود برود» (ص ۸۷). هر دو سویه دستخوش همان فرایند بنیادی و تابع همان قوانین اند. از این جاست که اصل بنیادین تولید کالایی سرمایهداری، یعنی «اصل عقلانی شدن که بر محاسبه، و امکان محاسبه استوار است (ص ۸۸) به همهی زمینه ها، از جمله «روح» کارگر، و از آنهم فراختر، آگاهی انسان بسط و تعمیم می یابد. «همان گونه که نظام سرمایه داری از لحاظ اقتصادی در ترازی بالاتر پیوسته خود را تولید و بازتولید می کند، ساختار شیءواره کی نیز بیشاز پیش ژرفتر، تعیین کننده تر و قطعی تر در آگاهی انسان رسوخ می کند» (ص ۹۳).

چنین می نماید که مسئله ی شی اواره گی در اوایل دهه ی ۱۹۲۰ به نحوی بر سر زبانها است. در همان سال که کتاب لوکاچ منتشر می شود، آی. آی. روبین اقتصاددان شوروی، مقاله هایی درباره ی نظریه ی ارزش مارکس را (به زبان روسی؛ به «نظریه ی منتشر می سازد که بخش نخست آن به «نظریه ی مارکس در باب بتواره پرستی کالا» اختصاص دارد. این کتاب از کتاب لوکاچ بلند پروازی کم تری دارد (توجه را به شی اواره ی در اقتصاد معطوف می دارد) و نیسز کیم تسر رادیکال است؛ لوکیاچ در نظریه ی نیسز کیم تسر رادیکال است؛ لوکیاچ در نظریه ی شی ابدای «بیگانگی» می یابد، شی اواره گی خود جایی برای «بیگانگی» می یابد،

حال آن که روبین مایل است نظریه ی شی مواره گی را در حکم بازسازی علمی نظریه ی اوتوپیایی بیگانگی بگیرد. بااین همه، نمایندگان رسمی بین الملل سوم هم لوکاچ و هم روبین را به عنوان «هگلی» و «ایدنالیست» سخت مورد حمله قرار دادند.

انتشار دست نوشته های اقتصادی و فلسفی مارکس پشتوانه یی بزرگ برای نوعی از تفسیر از مارکس به شمار می آمد که آغازگر آن لوکاچ بود، ولی این مهم فقط پس از جنگ جهانی دوم به تصامی بازشناخته شد. گرچه بحث شیءوارهگی هرگز به انتدازهی بحث در باب بیگانگی گسترده و شدید نشد، تنبی چند از مارکسیستهای برجسته چون ال. گلدمن، جی. گابل و کی. کوسیک نوشتههای ارزشمندی در باب این موضوع عرضه کردند. نه فقط آثار مارکس و لوکاچ از نو مورد بحث قرار گرفتهاند بلکه همچنین هستی و زمان هایندگر نینز منورد توجیه بنوده است که بنا ملاحظات و پرسشهای زیر به فرجام می رسید: «این که هستیشناسی کهن با "مفهوم چیزها" کار میکنید و این که خطر "آگاهی شیءواره" دیرگاهی شناخته بوده است. ولی غیرض از شی،واره گی چیست؟ شیءوارهگی از کجا سرچشمه می گیرد؟.. چرا این شىءوارەكى بارھاوبارھا چىركىي مىيىابىد؟ چىەكونىه هستی آگاهی چنان با قاطعیت ساخته میشود که شیءوارهگی به پای آن نمیرسید؟» گلندمن بنر آن است که این پرسشها خطاب بـه لوکـاج طـرح شـده است (که ناماش ذکر نمیشود) و این که نفوذ لوکاچ را می تنوان در پناره ینی از اندینشه هنای مثبت هایندگر

پاره یی پرسشهای بنیادی تر درباره ی شیءواره گی نیز مورد بحث قرار گرفته است. از ایسن جاست که مباحثات بسیار در باب رابطه ی میان شیءواره گی، بیگانگی و بتواره گی کالایی در گرفته است. پاره یسی کسان متمایل بودهاند که شیءواره گی را با بیگانگی یا با بتواره گسی کالایی (یا با هر دو) یکی بگیرند، با بتواره گسی کالایی (یا با هر دو) یکی بگیرند، حال آن که دیگران می خواهند این سه مفهوم را متمایز

نگسه دارنسد. برخسی کسسان بیگسانگی را مفهسومی «ایدئالیستی» شمردهاند که باید جای خود را به مفهسوم «ماتریالیستی» شیءواره گی بدهد، حال آن که دیگران «بیگانگی» را مفهومی فلسفی شسمردهاند که همتای جامعه شناسانه ی آن «شیءواره گی» است. بنا بر نظر غالب بیگانگی مفهومی فراخدامن تر است، و شیءواره گی یکی از شکلها یا جنبه های آن است. نزد ام. کانگرگا «شیءواره گی شکل بالاتر، یعنی بالاترین شکل بیگانگی است» (۱۹۶۸، ص ۱۸)، و شیءواره گی صرفاً یک مفهوم نیست بلکه نیازی روش شناسانه برای جستار انتقادی و شیءواره است» (همان، ص ۱۸).

برای آگاهی افنزون تیر ← آرتی، انندرو ۱۹۷۲؛ گابیل، ژوزف ۱۹۶۲؛ گلدمن، لوسین ۱۹۵۹؛ کانگرگا، میلان ۱۹۶۸؛ لوکیاچ، جبورج ۱۹۸۲؛ لوکیاچ، جبورج ۱۹۲۲ (۱۹۷۲)؛ رویسین؛ آی. آی. آی. ۱۹۲۸ (۱۹۷۲)؛ شاف، اُدم ۱۹۶۹؛ تادیک، لژوئمیر ۱۹۶۹.

كاج بتروويج

# شيوههاى توليدى غيرسرمايهدارى

#### (non-capitalist modes of production)

مارکس بر آن است که سرمایهداری صرفاً یک شکل تاریخی ویژه است که در آن وسایل تولید و نیروی کار به هم میآمیزند تا شرایط میادی زنیدگی را بازتولید کنند. پیش از عصر سرمایهداری شرایط مادی زندگی، مانند بسیاری از جهان توسعه نیافته ی کنیونی، از طریق روابط غیرسرمایهداری بازتولید می شود. به بیان دقیق تر، اصطلاح شیوههای تولیدی غیرسرمایهداری جامعه های پساسرمایهداری را نیز در بر می گیرد، ولی در این جا ما با آن نظامهای اجتماعی سروکار داریم که پیشاسرمایه داریاند، و غرض ایس است که ایس نظامها، گرچه ممکن است با سرمایه داری در مقیاسی جهانی معاصر باشیند، از لحیاظ تاریخی پسیش از توسعه ی سرمایه داری به شکل یک صورت بندی اجتماعی قرار می گیرند.

در جارچوب مارکس شیوهی تولید بنا بـر شـیوهیی تعریف میشود که در آن تولید، بهویژه برحسب ارتساط میان تولیدکنندگان مستقیم و طبقهی استثمارگر، سازمان می یابد. این ارتباط که مارکس گاه آن را «شیوهی استثمار» (یا تصرف) میخواند، به شیوهیسی اشاره دارد که در آن محصول اضافی از طبقهی تولیدکنندگان به دست طبقهی استثمار گران بیرون کشیده میشود. در نظریهی مارکسیستی راستآیین این ارتباط عبارت از شالودهی بنیادین جامعه است که، با درنظرگرفتن گونههای مشخص تاریخی، نظام نظارت سیاسی، ایدئولوژی و فرهنگ را تعيين ميكنيد. تا همين ساليان اخير نزد مارکسیستها معمول بود که توسعهی اجتماعی را به صورت امری خلاصه کنند که از پنج شیوهی تولیدی، به ترتیب زمانی، گذر می کنید: کمونیسم ابتدایی، بسرده داری، فئودالیسسم، سسرمایه داری و کمونیسسم. کسانی که سوسیالیسم را شیوهی تولید میشمارند آن را مشمول این مرحله بندی می دانند و کسانی که سوسیالیسم را صرفاً مرحلهی گذاری میان این دو تای آخر میدانند، بدون روابط تولیدی قطعیی و خاص خود، آن را از این شمول بیرون میشمارند. بااینهمه، در سالهای اخیر این نظریهی مرحلهیی پیشنهادی مورد تردید قرار گرفته است (ب مرحلههای تکامل)، و بهویژه مفهوم شیوهی تولید بردهداری به باد انتقاد گرفته شده است، زیرا تاریخ آکنیده از شکلهای متفاوتی از بسرده داری (بسرای نمونه هم در جهان باستان و هم در «جهان نو») بوده است.

عنصر محوری در تعریف شیوه ی تولید روابط اجتماعی تولید است که تولیدکننده را به استثمارگر می پیوندد (به استثنای شیوههای بدون استثمار، کمونیسم ابتدایی و کمونیسم). کار مارکس در وهله ی نخست با تشخیص روابط تولیدی سرمایه داری و روابط تولیدی فئودالی، با تأکید بسیار بر دومی، سروکار دارد. در خصوص تعریف فئودالیسم اروپایی می توان اجماعی نسبی یافت (ب

(«ملک اربابی») مشخص می شود که طبقه یی از دهقانان یا سرف ها قطعه زمینی برای گذراندن معاش در اختیار دارند که با فشار و اجبار فرااقتصادی بدان وابسته اند، و ناگزیراند محصولی اضافی را به طبقه ی اجاره دار عرضه کنند. اصطلاح اجاره دار دانسته و سنجیده مورد استفاده قرار می گیرد زیرا تملک زمین به معنای مدرن و حقوقی کلمه از جانب طبقه ی استثمار گر در جامعه هایی که به عنوان فئودال تعریف می شوند نه لازم است و نه معمول.

همداستانی بسیار کمترس در باب ویژگیهای مشخص کنندهی دیگر شیوههای تولیندی، خواه شیوههای گذشته و خواه شیوههای اکنون موجود وجود دارد. بیش تر مارکسیستها مفهوم شیوهی تولید کهن را میپذیرند، که ویژگی حوضهی مدیترانه از یونان عهد باستان تا سقوط رُم است (اندرسن ۱۹۷۴b؛ نینز ← جامعهی باستان، ولی دست یافتن به اجمعاع بسیش تر دشوار است. بهویژه با توجه به کشورهای واپسماننده، شماری از شیوههای تولیدی مفروض نتوانستهانید در میان مارکسیستها به قبول عام دست یابند؛ مشهور ترین این شیوهها از این قراراند: شیوهی تولیدی دودمانی (ری ۱۹۷۵)، شیوهی تولیسدی مستعمراتی (ری ۱۹۷۳ و علوی ۱۹۷۵ ــ گو که ایس دو نویـسنده این اصطلاح را به شیوههای متفاوت به کار می گیرند)، و شیوهی تولیدی آندی. بنیادی تر از این کوششها براى تشخيص روابط توليدي اجتماعي مشخص، بحثوجدل بر سر این است که آیا وجه ممیز شیوههای تولیدی غیرسسرمایه داری تناقض های درونی است. موضوع این است که آیا فرایند تولید درونی این شیوهها در ذات خود متزلزل کردن نیروهایی را در بر دارد که به تضعیف همین فرایند بازتولید گرایش دارند.

این البته استدلالی است که مارکس برای سرمایه داری اقامه می کند. مارکس، به طورکلی، استدلال می کنید که فرایند تراکم سرمایه و رشد پرولتاریا دمادم سرمایه داری را تحلیل می برد، و بدین گونه شرایطی را پدید می آورد که بر پایه ی آن به دست طبقه ی کارگر سرنگون

مى شود. ايىن كە أيىا ھمەي شىوەھاي تولىدى بهطورقیاسی متناقضاند محل بحث بسیار است. اندیشههای مارکس طی زمان دستخوش دگرگونی شد، چنان که می توان در هر فرایند شکوفایی انقلابی و فکری انتظار داشت، و دربارهی ایس موضوع نیسز ماننید سیایر موضوعها می توان در نوشتههای او موضوعهای متفاوت یافت. در پاره گفتار بسیار نقل شده یعی (گلمی در نقد اقتصاد سیاسی، پیشگفتار) بهروشنی میگوید که پایه های همه ی شیوه های تولیدی را (به استثنای كمونيسم) تناقض ميان نيروها و روابط توليدي سست خواهد کرد. انگلس (سرمایه، ج ۳، یادداشت تکمیلی انگلس دربارهی «قانون ارزش و نرخ سود») بـهطـورکلی این دیدگاه را می پذیرد، و بر آن است که توسعهی نیروهای تولیدی است، توسعهیی اساساً خودفرمان، که همهی جامعهها را گذرا و موقت می سازد. مارکس در نوشتههای خود در باب هندوستان و چین اصطلاح شیوهی تولید «آسیایی» را باب کرد که ازجملهی ویژگیهای آن یکی هم مقاومت در برابس هرگونه دگرگونی و فقدان تناقضهای درونی برای سست کردن پایههای آن است. ایس استدلال را اندرسین (۱۹۷۴b) بهتفصیل مورد انتقاد قرار داده است، و امروزه معتقدان بدان انگشت شمارند (← جامعهی آسیایی). این موضوع که تحلیل مبارکس از تنباقض هما ویبژهی سرمایه داری است بیشتر مورد قبول عام است و بهطرزیشیوا مبورد استدلال کولتی (۱۹۷۴) است که مارکس را به این صورت تفسیر می کند که تناقض های سرمایه داری از تقابل ارزش مصرفی و ارزش سرچشمه میگیرد که خود را در بتوارهگی کالایی متجلی میسازد که در أن روابط اجتماعي استثمار در روبنا به صورت روابط برابری صوری بازتاب می یابد. این نگرش این یی آمد را در بر دارد که پیکار طبقاتی را در سیرمایه داری نه تنها تعارض آمیز، بلکه همچنین به معنای امری ذاتاً بی ثبات، متناقض ارایه میدهد. اگر استدلال کولتی درست باشید، نظریهیی کلی دربارهی تعارض میان نیروها و روابط تولید را نمی توان از تحلیل سرمایه داری استنتاج کرد.

با وجود استدلال کولتی، این امر به قوت خود باقی است که مشخصهی همهی جامعههای طبقاتی، دست کم به طوربالقوه، تعارضهای طبقاتی است. بر پایهی این حقیقت بدیهی استدلال شده است که همهی شیوههای تولید به عنوان پویایی اساسی خود دارای تعارض میان تولیدکنندگان مستقیم و طبقهی استثمارگرند (بتلهایم ۱۹۷۴؛ برنر ۱۹۷۷). برنر بر آن است که این تعارض است، و نه توسعهی نیروهای تولیدی، که پایههای فرایند بازتولید را در شیوههای تولید پیشاسرمایهداری سست میکند و موجبات فروپاشی آنها و گذارشان به شیوهی نوین را فراهم میآورد.

در مرحلهیِ کنونیِ نظریه و عمل اتفاق نظر کلی درباره ی آن چیزی وجود دارد که از سرمایهداری، فئودالیسم، و شاید شیوه ی تولید «باستان» مد نظر است. بر سر دیگرشیوههای تولیدی ممکن، و بهویژه بر سر این که چه گونه باید صورت بندی های اجتماعی کشورهای توسعه نیافته را توصیف کرد، گیرم که اتفاق نظری هم وجود داشته باشد، بسیار اندک است. این مورد واپسین در بحث گسترده بر سر سرشت و امکان دیگرگونی سرمایه دارانه در کشورهای توسعه نیافته تجلی می یابد (به امپریالیسم؛ نظریه ی وابستگی؛ توسعه نیافته توسعه نیافته وابستگی؛

برای آگاهی افزون تر علوی، ایچ ۱۹۷۵؛ اندرسن، پسی. ۱۹۷۵؛ ۱۹۷۴؛ اندرسسن، آر. ۱۹۷۷؛ کسولتی، ال. ۱۹۶۸ (۱۹۷۲)؛ ری. پسی. پسی. ۱۹۷۷؛ ۱۹۷۸؛ ۱۹۷۸

جان ویکس

### شيوهي توليد (mode of production)

این اصطلاح که مارکس آن را به هیچ معنای واحد و منسجمی به کار نبرده است، از آن هنگام به این سو به عنوان عنصر مرکزی شرحی نظاممند از تاریخ به منزلهی توالی شیوههای تولیدی گوناگون بسط و گسترش یافته است (← ماتریالیسم تاریخی؛ مراحل تکامل). این شرح که اعصار تاریخ را (یا توصیف ویژگی

نظری این اعصار را) با شیوه ی تولید مسلط تعریف میکند، و انقلاب را جای گزینی یک شیوه ی تولید به جای شیوه ی دیگر می شیمارد، در مارکسیسم «اکونومیستی» بسین الملیل دوم رواج داشت (→ اکونومیسم بسین الملیلها)، و استالین آن را در ماتریالیسم دیالکتیکی و تاریخی به عنوان درک صحیح از برداشت ماتریالیستی از تاریخ مارکس مورد تأکید قرار داد؛ از این جاست که این نگرش به صورت بنیاد داد؛ از این جاست که این نگرش به صورت بنیاد داد؛ از این جاست که این نگرش به صورت بنیاد کمینترن از مارکسیسم درمی آید. حجیت و اعتبار کمینترن از مارکسیسم درمی آید. حجیت و اعتبار مشهور بر گامی در نقد اقتصاد سیاسی است:

انسانها در تولید اجتماعی وارد روابط معینی می شوند که اجتنابنایندیر و مستقل از ارادهی آنهاست؛ ایس روابط تولیندی با مرحلهی معینی از تکامل نیروهای تولید مادىشان تناسب دارد. مجموع اين روابط تولیدی ساختار اجتماعی جامعه، یعنی بنیاد واقعی یی را تشکیل میدهد که بر شالودهی آن روبنایی حقوقی و سیاسی قرار می گیرد و این روبنا منطبق با شکلهای معینی از آگاهی اجتماعی است. شیوهی تولید زندگی مادی، خصلت کلی زندگی اجتماعی، سیاسی و فکری را معین میکند. نیروهای تولیدی جامعه در مرحلهی معینی از تکامل خود با روابط تولیدی موجود، یا ــ آنچه فقط مظهر حقوقی همان چیز است ــ با روابط مالکیـت در تعارض قرار می گیرند، روابطی که پیش از آن در چارچوب آن مشغول کار بودهاند. این روابط از شکلهای تکامل نیروهای تولیدی به موانع این نیروها مبدل میشوند. آنگاه عصر انقلاب اجتماعي فراميرسد.

بر پایه ی این دیدگاه، دیالکتیک مرکب از تکامل متوازی دو عنصر است؛ نیروهایی که بر پایه ی روابط معین تولیدی می بالند و تضاد ذاتی شان فقط در

«مرحلهی معینی از تکامل شان» در هنگامی جلوهگیر میشود که «این روابط به موانعشان مبدل میشوند». (برای بحث گسترده تر ← نیروها و روابط تولیدی). این نگرش خوانشی جبرگرایانه از فرایند انقبلاب را موجب شده است؛ هنگیامی که نیروهای تولیندی از روابط تولیدی پیش افتادند، انقلاب نه تنها ممکن بلکه ناگزیر است. توفیق انقالاب در روسیهی وایسمانده و شکست آن در آلمان پیشرفته، گذشته از دیگر امور، نشان از نقش آگاهی فرایند انقلابی دارد، و حاکی از ایس است که در ایس شرح جبرگرایانه چیزی غلط وجود دارد. مبنای اقتصادی، به آن شیوهی مستقیم و خودکار که به نظر می رسد از سخن مارکس برمی آید، روبنا را تعیمین نمی کنید، و بنابراین فروپاشی شیوهی تولید آنقدر که به نظر رسیده است چنان مسئلهی روشین و دقیقی نیست. چنین مینماید که اوضاعی را بتوان در نظر گرفت که در آن عاملهای ایدئولوژیک و سیاسی عامل اقتصادی را تحتالشعاع قرار دهند، يعنى روبنا آنچه را تعيين کند که در زیربنا است، تا جاییکه در شیوهی تولید دیگرگونی پدید آورد یا مانع این دیگرگونی گردد (← زیربنا و روبنا؛ جبرگرایی).

کوشش برای بررسی این مسئله را، ضمن آن که شیوه ی تولید را همچون مفهومی محوری حفظ می کند، آلتوسر (با هم کاری اتین بالیبار) به ویژه در خوانش «سرمایه» انجام داده است. آلتوسر این مفهوم را که زیربنا روبنا را تعیین می کند مردود می شمارد؛ به جمای آن، امور اقتصادی، سیاسی و ایدتولوژیک را سطوحی مرکب از کردارهای ویژه در نظر می گیرد که به اتفاق یک دیگر یک کلیت نظر می گیرد که به اتفاق یک دیگر یک کلیت ساختارمند و صورتبندی یی اجتماعی را تشکیل می دهند. مفهوم تعیین کننده گی جمای خود را به مفهوم علیت ساختاری می دهد (به سطح اقتصادی است مفهومی کلیدی باقی می ماند، یعنی شیوه ی تولید است که «معین می کند» کدام یک از مولید است که «معین می کند» کدام یک از

سطحهای مختلف در کلیتِ ساختارمندِ بههموابسته «سلط» است. امر اقتصادی محدودیتهایی برقرار می سازد که در آن دیگر سطحها فقط می توانند «به طورنسبی خودمختار» باشند، و این کار با واگذاردن کارکردهای لازم برای باز تولید شیوهی تولید بر عهده ی سطوح غیراقتصادی انجام می گیرد.

شيوهى توليد بنا بر تعريف التوسر و باليبار مركب از دو مجموعهی روابط یا «پیونندها» است: «پیونند تصرف واقعی طبیعت» و «روابط تصرف و تملک فـــرأورده» (آلتوســر و باليبــار ۱۹۷۰، بخــش اصطلاح نامهی کتاب). ادعا می شود که این دو مجموعهی روابط متناظر است بر توصیف مارکس از تمامی تولید با «دو عنصر تفکیکناپذیر: فرآیند کار... و روابط اجتماعی تولید که ذیل تعیین کنندگی حیا موجبیت> آن این فرایند کار اجرا میشود» (همان). مشكل ابن ضابطه بندى، چنان كه منتقدان نيز اشاره کردهاند (← کلارک ۱۹۸۰)، این است که بے درنگ تفکیکنایذیر را تفکیک کرده است. خود فرایند کار چیزی تاریخی شمرده می شبود، حیال آن که روابط اجتماعی در شیوهی تنصرف فنرآورده، یعننی تنها در روابط مالکیت و توزیع متمرکز می شود. آلتوسر با تعیین پیشینی مرزها و مقولههایی که ما در چارچوب آن می بایست به جست وجوی امر اجتماعی ویژه برآییم، آنها را موجودیت و تجسد می بخشد و بهاین ترتیب خود تولید را موجودیت و تجسد می بخشد. ولی نقد بنیادین مارکس از اندیشهی بورژوایی این است که این اندیشه روابط اجتماعی سرمایه داری، و به حیاتی ترین نحو روابط اجتماعی تولید سرمایهداری را جاودانه میسازد.

ازایسنرو، گرچسه آلتوسسر بسا مردودشسمردن فروکاستگراییِ اقتصادی از این شکلها میگسلد، در درک خود از زیربنای اقتصادی سشیوهی تولید ساز بُن تفاوتی ندارد. رابطه ی تازه یسی که او پیش می کشد، و در آن خودفرمانی نسبی سطوح غیراقتصادی وابسته به

ضرورتشان بسراي بازتوليند شيوهي توليند است، تفکیکی میان توصیف شرایط تولید، و شرایطی که تحت آن، این شرایط تولید می توانند باز تولید گردنید، پدید می آورد؛ و این امر به این دلیل که فکر اساسی فرایند و دیالکتیک را در کار مارکس از نظر می اندازد مورد انتقباد قبرار گرفته است (گلوکسمان ۱۹۷۲). روی کردی بدیل، که همچنین جبرگرایی یا اصل موجبیت اقتصادی بینالملل دوم و بینالملیل سوم را مردود میشمارد، و این کار را با ضابطهبندی دوباره و گسترش بخشیدن به برداشت آنها از شیوهی تولید انجام میدهد، عمدتاً، از رهگذر علاقه به نوشتههای مارکس دربارهی فرایند کار سر برآورده و انگیزهی آن انتشار متن انگلیسی دستنوشتهی کم ترشناخته یمی در ۱۹۷۶ است که در اصل به عنوان فیصل ۶ جلید ۱ سرمایه در نظر گرفته شده بوده است: «تاریخ فراینـد بی واسطه ی تولید» (سرمایه ج ۱، ویراست پنگوئن، ۱۹۷۶). زیرا کاربرد این اصطلاح از جانب خود مارکس بیرون از این فصل، با توجه به آن دوشاخهگی آلتوسری، قطعاً مبهم است. از یک سو، این اصطلاح به کار گرفته می شود تا سنخ فرایند اقتصادی را، و اساساً روابط میان مردم را در تولید و تصاحب مبازاد معین کند (برای نمونه در بندی از «پیشگفتـار» کـه در بالا از آن نقبل شد). در دفعات دیگر چنین مینماید که این اصطلاح معنای شکوهمند بسیار کم تری دارد، مانند فصل مربوط به «ماشین آلات و صنعت مدرن» در سرمایه ج ۱، که در آن به ماشینی کردن در قلمروهای واحد صنعت، مانند عرضهی پرس روغنی، دستگاه بافندگی خودکار و ماشین کارد، همه به عنوان «دگرگونی(ها)ی شیوهی تولید» در قلمرو متناسب خود اشاره می رود. در فصل «نتایج»، انسجام گسترهی معناها روشین می شبود. مارکس با تمیزگذاشتن میان تابعیت صوری و واقعی کار تحت سرمایه، میان شرایط صوری که میهیدیرد («دیامات» و تعریف آلتوسری)، و شرایط تولید واقعی که این شکلهای استثمار بدان میانجامد و تحت آن

بازتولید می گردند، تمایز قایل می شود. بدین سان، گرچه شرایط صوری ممکن است شیوه ی تولید را به طورصوری تعریف کنید، فقیط می تواند به صورت شیوه هایی که بر پایه ی آن شیوه ی تولید به صورت مینایی عمل می کند که بر بقیه ی جامعه اثر می گذارد، منتی بر شرایط است، شرایطی که تحت آن شیوه ی تولید می تواند بازتولید گردد. منتقدان آلتوسر استدلال خواهند کرد که او با واسپردن نقش بازتولید به سطح غیراقتصادی هم فروکاست گرایی را، که می خواهد از آن بپرهیزد، بازآفرینی می کند و هم مفهوم شیوه ی تولید را تا حد پوسته یی صوری و غیرتاریخی تهی می سازد ( با ناجی ۱۹۷۷؛ گلوکسمان ۱۹۷۲؛ کلارک و دیگران

همه ی طرفهای این بحث خرسند خواهند شد که به عنوان تعریف کارآمدی از «شیوه ی تولید» نقل قولی از مارکس را بپذیرند (که از قضا از خود اصطلاح استفاده نمی کند) که فراوان به کار گرفته می شود:

شکل اقتصادی ویژه یی که در آن کار اضافی پرداختنشده از تولیدکنندگان مستقیم بیرون کشیده می شود [و نیز این که این امر] رابطه ی حاکمان و محکومان را معین میکند، هم چنان که مستقیماً از خود تولید حاصل میشود و بهنوبهیخبود هیمچبون عنیصری تعیین کننده بر آن تأثیر می گذارد. بااین همه، بر مبنای این <شکل ویژهی اقتصادی> کل صورت بندی اجتماع اقتصادی استوار است که از خود روابط تولیدی پدیند می آیند، و بدین گونه همزمان شکل سیاسی ویبژهی آن پدیند می آیند. همنواره رابطهی مستقیم دارندگان شرایط تولید با تولیدکنندگان مستقیم است ــ رابطه یی که همواره طبعاً با مرحلهی معینی از تکامل روشهای کار و لذا بارآوری اجتماعی آن تطبیق میکند ــ که آن راز ژرف را، پایهی پنهان سراسر ساختار

اجتماعی را آشکار میسازد (سرمایه، ج ۳، ف ۴۷، ب ۲).

مناقشه بر سر تفسیر دقیق این بنید است. همه ی طرفهای گفتوگو می پذیرند که آنچه جنبه ی تعیین کننده دارد شیوه یی است که بر پایه ی آن مازاد تولید می شود و زمام استفاده از آن به دست گرفته می شود، زیرا تولید میازاد است که امکان می دهد جامعه ها رشد و تغییر کنند. اختلاف نظر در بیاب دامنه یی است که بر طبق آن امر اقتصادی می تواند به نحویی شیود، و به نحوصوری از

دیگر «سطحها» متصایز گردد؛ خیواه غرض از تعیین کنندگی تأثیر گذاری موجودیتهای جداگانه در یک دیگر باشد، هرچند که در کلیتی ساختارمند پیوند داشته باشند، و خواه تکامل ذاتی روابط درونی در کلی جدایی ناپذیر.

برای آگاهی افزون تر → آلتوسیر، ال. و بالیبار، ئی. ۱۹۷۰؛ بانیاجی، جسی. ۱۹۷۷؛ کیلارک، اس. ۱۹۸۰؛ کیلارک، اس. ۱۹۱۹؛ کیلارک، اس. و دیگیران ۱۹۸۰؛ کیبولتی، ۱۹۱۹؛ گلوکسمان، اس. ۱۹۷۲؛ استالین، جی. ۱۹۳۸.

سوزان هیمل ویت

### صنعتی کردن (industrialization)

گرجه اصطلاح «صنعتی کردن» از کار مارکس و انگلس غایب است، این مفهوم آشکارا حاضر است. مارکس «صنعت مدرن» یا «نظام کارخانهیی» یا «نظام ماشینی» را از شکلهای پیشین تولید سرمایه داری، هیم کاری و تولید کارگاهی متمایز مىسازد. صنعت مدرن با نقش محورى ماشين آلات از تولید کارگاهی متمایز میشود. «همین که ابزارها از آلات و ابزارهای دستی انسان به آلات و ابزارهای دستگاهی مکانیکی و آلات و ابزارهای ماشینی بدل می شوند، سازو کار برانگیرنده نیز شکل مستقلی می یابد که یک سر از محدودیتهای توان انسان رهایی می یابد. درنتیجه، ماشین آلات ماشین منفرد را به عاملی محض در تولید فرو می کاهد» (سرمایه، ج ۱، ف ۱۳، ب ۱). مارکس به موازات تولیند کارگناهی، دو مرحله در تکامل نظام ماشینی تمیز میدهد. در مرحلهی نخست، یعنی «همکاری ساده»، فقط «هــمآمیــزی در کارخانــهی ماشــینهــای مــشابه و به طورهم زمان عمل کننیده یمی وجود دارد که یک منبع قدرت واحد را به کار میگیرد. در مرحلهی دوم، یعنی «نظام پیچیده یعی از ماشین آلات»، تولید سلسلهی بههم پیوسته یی از فرایندهای مفصل را از سر می گذراند که زنجیرهی درهم نابیده یی از ماشینها آن را به انجام میرساند. هنگامیکه این نظام پیچیده تکمیل میشود و میتواند کل فرایند تولید را همراه با کارگران فقط به عنوان ملازمان به انجام برساند، این نظام به صورت «نظام خودکار ماشینآلات» درمی آید (همان. ف ۱۳، ب ۱).

تبدیل آلات دستی به ابزارهای ماشین، کارگر را به منبع «محبض» نیبروی انگیزنیده فرو می کاهد، و همچنان که تولید گسترش می یابد، محدودیتهای

قدرت انسانی لازم می آورد که نیروی انگیزندهی مکانیکی جای عضلات انسان را بگیرد. در نظام کارخانهیی همه ی ماشینها را «نیروی محرک» واحدى، يعنى ماشين بخار، به حركت درمي آورد، ولي مارکس تأکید دارد که ماشین بخار دیرگاهی پیش از صنعت مبدرن وجبود داشبته اسبت و این که این امر «موجب هیچگونه انقلاب صنعتی نمی شود... برعكس، ابداع ماشينها... انقلابي را به شكل ماشين بخار لازم می آورد» (همان، ف ۱۳، ب ۱). محرک مهم بهبود ماشین بخار ابزار تازهی ارتباط و ترابری مورد نیاز صنعت مدرن است. کشتی های بخار اقيانوسپيما و رودخانهپيما، راهآهن، لوكوموتيوها و تلگراف، همه بسرای ساختمان خسود نیازمند «ماشینهای کوهپیکر» بودند، و چنسین ماشینهایی (چکش بخاری، دستگاههای حفاری، دستگاه تراش مکانیکی) نیازمند نیروی محرک بزرگی زیر نظارت کامل بودنید. رنیدهی بنیدگردان میوآدزلی تیصفیه در ساختمان ماشینهای بخار مورد نیاز چنین نظارتی را تسهیل کبرد (همان، ف ۱۳، ب ۱). در کارخانهی مبتنی بر نظام ماشینی خودکار کارگران به ملازمان ماشینها فرو می کاهند، و «جدایی فزایندهی نیروهای فکری تولیدی از نیروی یدی» در کار است، زیرا سطح مهارتی به مراتب پایین تر از تولید کارگاهی مورد نیاز است (همان، ف ۱۳، ب ۴: برای تحول بعدی این مضمون ← برپورمن ۱۹۷۴)

«صنعت مدرن» کشاورزی را نیز دگرگون میسازد. ماشینها، همراه با مواد شیمیایی صنعتی و دیگر فنون تازه پا به عرصهی کشاورزی میگذارند. مقادیر افزون تری از سرمایه که برای رقابت در کشاورزی مورد نیاز است حذف دهقانان را از زمین تکمیل میکند، و ماشین آلات جدید به جای بسیاری از

کارگران جدید می نشیند، و دیگران را به تهی دستی و فلاکت می کشاند. بدین سان، انتقال جمعیت به شهرها شتاب می گیرد، و تقسیم میان شهر و روستا تکمیل می شود. صنعتی کردنِ کشاورزی خاک و نیز کارگر کشاورزی را می فرساید (همان، ف ۱۳، ب ۱۰). هم در صنعت و هم در کشاورزی، ورود ماشین آلات و سلطه ی آن بر بخشهای هرچه افزون تری از تولید «جمعیتی اضافی» یا یک ارتش ذخیره ی کار پدید می آورد (نیز ← جمعیت) هم چنان که کار زنده جای خود را به ماشین آلات می دهد (همان، ف ۲۳، ب ۳ و انگلس، سوسیالیسم او توپیایی و علمی، ب ۳).

گرچــه شــکلهـــای ســرمایهداری تولیـــد پسیش از صنتعتى شدن وجود دارد، بالين همه «صنعت مدرن» بالاترین شکل چنین تولیدی است، و شکلی است که سرانجام همهی شکلهای دیگر را کنار میزند و سلطهی شیوهی تولید سرمایهداری را در اقتصاد و سلطهی بورژوازی را در سیاست تثبیت می کند. صنعت مدرن سلطهی اقتصادی را از طریق بهانقیاددرآوردن و سپس نابودکردن صنعت خانگی و تولید کارگاهی در شهر و روستا و به چنگ درآوردن کل بازار خانگی برای خودش به دست می آورد (ســرمايه، ج ۱، ف ۱۳، و نيــز ← لنــين ۱۸۹۹). درعین حال، رقابت میان سرمایه داران بهبودی و گسترشی مستمر در ماشین آلات و نظام کارخانهیی بدید می آورد، و بدین سان باعث دگر گونی های بنیادی در هر دو **نیروها و روابط تولیدی** در جامعه میشود. «صنعت مدرن هرگز... شکل موجبود یک فراینید را امری نهایی نمی شمارد. بنابراین، بنیاد فنی این صنعت انقلابی است، حال آن که همه ی شیوه های پیشین تولید اساساً محافظه کارانهاند» (سرمایه، ج ۱، ف ۱۳، ب ۹).

گرچه مارکس قدمت خاستگاههای صنعت مدرن را در انگلستان به ربع واپسین سدهی هجدهم میرساند، سریع تسرین دورهی توسیعهی آن را میسان ۱۸۴۶ و ۱۸۶۶ قرار می دهد (همان، ف ۲۳، ب ۵). بااین همه

پی آمدهای آن به انگلستان منحصر نماند. صنعت مدرن که به ایجاد انقلاب در وسایل ارتباطی و ترابری بین المللی پرداخته بود، به سبب کالاهای ارزان خود صنایع دستی کشورهای خارجی را به نابودی می کشد، و بدین سان تقسیم کار تازه بی پدید می آورد که در آن یک بخش از جهان برای صنایع بخش دیگر مواد خام تولید کند (همان، ق ۱۳، ب ۷).

مارکس و انگلس منحصراً دغدغهی صنعتی کردن سرمایه داری را داشتند، ولی مارکسیستهای بعدی تحلیلهای آنها را به منزلهی شالودهیی برای نظریه و عمل صنعتی کردن در سوسیالیسم به کار گرفتند. گرچه صنعتی کردن «فشرده» در اتحاد جماهیر شوروى سوسياليستى معمولاً با نام استالين مترادف گرفته می شود (← استالینیسم؛ مارکسیسم شوروی)، پرآبراژنسکی نخستین مارکسیستی بود که کوشید تحلیل مبارکس را از صنعتی کردن سرمایه داری با شرایط شوروی تطبیق دهد. در این تطبیق بر اهمیت بخش سرمایهی ثابت در انباشت و گسترش صنعتی تأکیدی خاص میورزند (← سرمایه، ج ۲، ف ۲۱، و طرح بازتولید). در حاکمیت استالین، این امر به تأکید بر صنایع کالاهای سرمایه بی (یا «صنایع سنگین») انجامید که از آن هنگام یکی از ویژگیهای ممتاز صنتعی کردن در اتحاد شوروی و اروپای شرقی به شمار آمده است.

برای آگاهی افزون تر← بریـورمن، ایـچ. ۱۹۷۴؛ لنـین، وی. آی. ۱۹۷۹ (۱۹۲۶)؛ پر آبراژنــسکی، تــی. ۱۹۲۶ (۱۹۶۵).

### ځوين کی چينګ

# صورت بندى اجتماعي (social formation)

مارکس این اصطلاح را به ندرت به کار می برد و بیش تر وقتها به جامعه اشاره داشت. مبارکس در «پیشگفتار» ۱۸۵۹ دو اصطلاح را به طور مترادف به کار برد: پس از بحث دربارهی شرایطی که بر پایه ی آن جامعه ی بوژوایی، به عنوان «وابسین شکل

متعارض فرایند اجتماعی تولید» از میان خواهد رفت نتیجه می گیرد که «بنابراین، با این صورتبندی اجتماعی، پیشاتاریخ جامعهی بشری به پایان می آید». این اصطلاح در آثار مارکسیستهای ساختارگرای اخیر متداول شد (← ساختار گرایان) که برخی از آنها (برای نمونه هینبدس و هرست ۱۹۷۷) مفهوم علمی «صورتبندی اجتماعی» را در مقابل مفهوم ایدئولوژیک «جامعه» قرار دادند، گیرم زمینه یی را که این کار بر پایهی آن انجام گرفته روشن نساختند. درهرحال، صورتبندی اجتماعی، در کاربرد واقعی، به دو پدینده اشباره دارد کنه بنرای مارکسیستها، و جامعهشناسان همهی مشربها کاملاً آشنا است ـــ و آن اشاره به سنخهای جامعه (برای نمونه جامعهی فئودالی، بورژوایی یا جامعه ی سرمایه داری) و جامعه های خاص (برای نمونه فرانسه و بریتانیا هم چون جامعه) است \_ و به نظر نمی رسید عرضه ی محض یک اصطلاح تازه هیچگونه دقت و انسجام تحلیلی بیشتری فراهم می آورد. تحول دیگر را باید

در کاربرد اصطلاح «صورتبندی اجتماعی و اقتصادی (یا اجتماعی ـ اقتصادی)» ملاحظه کرد، که گودلیه (یا اجتماعی ـ اقتصادی)» ملاحظه کرد، که گودلیه که «به نظر میرسد این اصطلاح، بهویژه، در تحلیل واقعیتهای تاریخی مشخص سودمند است» و آن را در پژوهـشی در باب امپراتـوری اینکـا در سـدهی شانزدهم به کار میبرد. این اصطلاح تـا آنجـا کـه میتواند این اندیشهی حاضر در مفهـوم مارکسیستی میتواند این اندیشهی حاضر در مفهـوم مارکسیستی جامعه را بهروشنی بیان کند کـه عناصـر اقتصادی و اجتماعی در یک ساختار به یکدیگر پیوند مییابند و اجتماعی در یک ساختار به یکدیگر پیوند مییابند و احتماعی در یک ساختار به یکدیگر پیوند مییابند و خدسجم میشوند، دارای ارزش معینـی است؛ ولـی منسجم میشوند، دارای ارزش معینـی است؛ ولـی خلاصه، مانند همهی مفهـومهـا، توصیفی جـامع بـه خلاصه، مانند همهی مفهـومهـا، توصیفی جـامع بـه دست نمیدهد.

برای آگاهی افـزون تـر ← گودلیـه، مـوریس ۱۹۷۵؛ هیندس، بَری و هرست، پل ۱۹۷۷.

تام باتامور

#### طبقه (class)

مفهوم طبقه در نظریهی مارکسیستی دارای اهمیت محوری بوده است، گیرم این مفهوم نـه در مـارکس و نه در انگلس هرگز به شبکلی نظاممنید شیرخ نیشده است. مفهوم طبقه به یک تعبیر آغازگاه نظریهی کلی مارکس به شمار می آید؛ زیرا این کشف او که پرولتاریا عبارت است از «ایده در خود امر واقع» (نامه به پدرش، ۱۰ نوامبر ۱۸۳۷)، یعنیی نیبروی سیاسی تازهیمی که درگیر پیکار برای رهایی است، او را یکراست به تحلیل ساختار اقتصادی جامعههای مدرن و فرایند بالندگی آنها رهنمون شد. طبی ایس دوره (۱۸۴۳ تــا ۱۸۴۴)، انگلــس از دیــدگاه اقتــصاد سیاسی به همان کشف دست یافت و در ضمن سلسله مقالههای خود در *دویچه فرانـشز یاربوشـر* (۱۸۴۴) طرحی اجمالی از آن به دست داد و در وضع طبقهی كاركر (۱۸۴۵) أن را بسط داد. از ايسنجاست ك ساختار طبقاتی سرمایهداری دورهی آغازین و پیکارهای طبقاتی در این شکل از جامعه مرجع اصلی نظریهی مارکسیستی تاریخ به شمار میآید. سپستر، فکر همستیزی طبقاتی به منزلهی نیروی رانیش گر تاریخ گسترش یافت و بیانیهی حزب کمونیست در عبارتی منشهور تأکید دارد که «تاریخ تمامی جامعههای تاکنون موجود، تاریخ مبارزههای طبقاتی است»؛ ولى درعين حال ماركس و انگلس به اين نكته وقوف دارنید کیه طبقیه ویژگیی برجستهی یگانیهی جامعههای سرمایهداری است ــ حتا در *اینئولوژی* آلمانی (ج ۱، ۱۴) بر آن میشوند که «طبقهٔ خود فرآوردهی بورژوازی است» ـــ و هیچگونه تحلیل مداوم طبقات اصلی و روابط طبقاتی در دیگر شکلهای جامعه را تقبل نکردند. کاثوتسکی در بحث خود در باب طبقه، شغل و جایگاه (۱۹۲۷)، بر آن

است که بسیاری از همستیزی های طبقاتی که در بیانیهی حزب کمونیست ذکر آن رفته است، درواقع همستیزیهای گروههای همردگان است، و ایس که مارکس و انگلس از این معنا کاملاً آگاهی داشتند، زیرا در همان متن بر آناند که «در دورانهای پیشین تاریخ، تقریباً در همهجا با نظم پیچیدهیی از جامعه سروکار داریسم کسه بسه ردههای گوناگون و درجهبندی های متعدد از مرتبه ی اجتماعی تقسیم شده است»، و این موقعیت را نقطهی مقابل «ویژگیی متمایز» دوران بورژوازی قرار میدهند، و آن هنگامی است که «کل جامعه بیشازپیش به دو اردوگاه بزرگ در حال پیکار، به دو طبقه ی بزرگ که مستقیماً رودرروی یک دیگر قرار گرفتهاند، یعنی به بورژوازی و پرولتاریا، تقسیم شده است.» بااین همه، بهوضوح مفهومی وجمود دارد کمه بسر پایسهی آن مارکس میخواهد وجود تقسیمبندی طبقاتی بزرگی را در همهی شکلهای جامعه، گذشته از جماعتهای قبیله یی پیشین، به اثبات برساند، مانند آنجا که با عبارات کلی استدلال می کند که «همواره رابطهی مستقیم میان دارندگان شرایط تولید و تولیدکنندگان مستقیم است که ژرف ترین راز، یعنی بنیاد پنهان سراسر بنای اجتماعی را آشکار میسازد» (سرمایه ج

بسیاری از مارکسیستهای بعدی در تمرکز توجه خود بر ساختار طبقاتی جامعههای سرمایهداری از مارکس و انگلس پیروی کردند، و با دو مسئلهی اصلی سروکار داشتهاند. نخستین مسئله دقیقاً به «پیچیدگیها»ی ردهبندی یا قشربندی اجتماعی در رابطه با طبقات اساسی مربوط است. در قطعهیی دربارهی «سه طبقه ی بزرگ جامعه ی مدرن» که دربارهی «سه طبقه ی بزرگ جامعه ی مدرن» که انگلس به عنوان فصل فرجامین سرمایه جلد ۳

منتشر ساخت، مارکس بیر آن است کیه حتیا در انگلستان، که در آن ساختار اقتصادی «به بیش ترین اندازه و اصولی ترین نحو بالیده است... قشرهای میانی و بینابینی مرزهای طبقاتی را مخدوش می کنند»؛ و در بحث از بحرانهای اقتصادی در نظریههای ارزش اضافی (ف ۱۷، ب ۶) هم او یادآور میشود کنه او بنه منظور تحلیل مقدماتی خود، گذشته از بسیاری امور دیگر، «ساختمان واقعی جامعه را که بههیچروی فقط شامل طبقهی کارگران و طبقهی سرمایه داری صنعتی نمیشبود» نادیده گرفته است. در جبایی دیگر از نظریههای ارزش اضافی به صراحت به رشد طبقے متوسط بے عنوان پدیدہی تکامل سرمایهداری اشاره میکنید: «آنچه ا ریکاردوا فراموش می کنید بر آن تأکیید ورزد افیزایش عیددی مداوم طبقات متوسط است... کبه میان کارگران از یکسو و سرمایهداران و زمینداران از سوی دیگر قرار گرفتهاند... [که ایا همه ی سینگینی خود بر بنیاد کارکننده تکیه دارند و درعین حیال امنیت و قدرت اجتماعی دههزار تای بالایی را افزایش می بخشند» (ف ۱۸، بخش B ا). افزون بر أن، بار دیگر، راجع به مالتوس می گوید: «بزرگ ترین امید او... ایس است که طبقهی متوسط از لحاظ عددی فزونی خواهد گرفت و پرولتاریای کارگر پیوسته نسبت رو به کاهشی از کل جمعیت را تشکیل خواهد داد (ولو از نظر تعداد مطلق افزایش یابد). این، درواقع، گرایش جامعــهی بــورژوایی اســت» (ف ۱۹، ب ۱۴). ایــن ملاحظات با فكر قطب بندى فزايندهى جامعهى بورژوایی میان «دو طبقه ی بزرگ» به آسانی جبور درنمی آید؛ و از آنجا که طبقه ی متوسط همچنان به رشد خود ادامه داده است، دانشمندان علوم اجتماعي مارکسیست، از برنشتاین تا پولانتزاس، ناگزیر بودهاند که مکرر در مکرر به وارسی معنا و اهمیت سیاسی این پدیده، بهویژه در ارتباط با جنبش سوسیالیستی بيردازند.

مسئلهی دوم به موقعیت و تکوین دو طبقهی اصلی

در جامعه سرمایه داری، یعنی بورژوازی و پرولتاریا مربوط است (← طبقهی کارگر). مارکس در مجدهم برومر (بخش ۷) این تعریف منفی را از یک طبقهی به تمامی تکوین یافته به دست می دهد: «تا جایی که میلیونها خانواده در شرایط اقتصادییی به سر میبرند که شیوهی زندگی، منافع و فرهنگشان را از شیوهی حزندگی، منافع و فرهنگ> دیگر طبقات جدا می سازد و در تضادی خصمانه با آن ها قبرار میدهد، یک طبقه را تشکیل میدهند. تبا جبایی کبه صرفأ پیوند دوستویهی محلی مینان این دهقانتان خرده پا وجود دارد، و همسانی منافعشان موجب پدیدآمدن هیچگونه اجتماع، پیمان ملی و سازمان سیاسی در میان آنها نمیشود، طبقهیمی را تشکیل نمی دهند.» مارکس در فقر فلیسفه (ف ۲ ب ۵) هنگام توصیف پیدایش طبقهی کارگر به بیبان همان اندیشه به وجه مثبت می پردازد: «شرایط اقتصادی در وهلهی نخست تودهی مردم را به کارگران مبدل کرد. سلطهی سرمایه موقعیت مشترک و منافع مشترک این طبقه را پدید آورد. بدینسان، این توده در رابطه با سرمایه از هم اکنون یک طبقه است، اما هنوز طبقه یی برای خود نیست. در جریان مبارزه، کنه ما فقط به معدودی از مراحل آن اشاره کردیم، این توده یگانه میشود و خود را در طبقهیی برای خبود شکل می بخشد. منافعی که این طبقه از آن دفاع می کند به صورت منافع طبقاتی درمی آید.» در میان مارکسیستهای بعدی، پولانتزاس (۱۹۷۵) کبه این تمایز میان «طبقهی در خود» و «طبقهی برای خود» را (به عنوان بازماندهیی هگلی) رد می کند و بر آن است که گویی طبقات با تجهیز کامل به آگاهی طبقاتی و سازمانی سیاسی با به عرصه ی هستی نهادهاند، این نکته را بهویژه در مخالفت با این نظرگاه لوكاچ (۱۹۲۷) طرح مى كند كه اهميت تعيين كننده برای تکامل آگاهی طبقاتی قایل است، طوری که گمان میرود این آگاهی را حزب انقلابی از بیرون به درون پرولتاریا می برد (نیز ← لنینیسم). درواقع، طبی

سه دههی گذشته، بیش تر مارکسیستها بیش از بیش دریافتهاند که در مورد طبقهی کارگر تکامل آگاهی «سوسیالیستی» یا «انقلابیی» مـسایلی را پـیش می کشد که به بررسی دقیق و کاصل تری نیازمند است. خود «منفعت طبقاتی» (آنگونه که مارکس در کل می اندیشید) دیگر یک «واقعیت اجتماعی» عینی و بدون ابهام تلقی نمی شود، بلکه چیزی شمرده می شود که دارای معنایی است که از طریق کنش دوسویه و بحث و گفتوگو در ضمن تجربهی زندگی روزمیره و تفسیرهای این تجربهها در آموزههای سیاسی ساخته میشود، و بدینسان چینزی شمرده میشود که میتواند شکلهای متعدد به خود بگیرد، چنان که به یک معنا تقسیم بندی های تاریخی در جنبش طبقهی کارگر گواه این مدعاست. در یک سر نهایت برخی از مارکسیستها (برای نمونه ← مارکوزه ۱۹۶۴) بر آن رفتهاند که منفعت طبقاتی متمایز و آگاهی طبقاتی طبقهی کارگر بر اثر جذب کسابیش كامل اين طبقه در جامعهي صنعتي پيشرفته عملاً فرو مرده است؛ حال آنکه دیگران در این نظر از بُن تردید روا داشتهاند که کنش سیاسی را عمدتاً روابط طبقاتی تعیین میکند (ولمبر ۱۹۷۱) یا در عصر انتظام بخشى دولتى فراكير زندكى اجتماعي، اين برداشت از منافع طبقهی حاکم را رد کردهانید (اوف ۱۹۷۲؛ نیز ← مکتب فرانکفورت). در یک حد کمتر افراطی، جنبش سوسیالیستی در جامعههای سرمایه داری پیشرفته چیزی شمرده شده است که فقط تا حدودی به طبقه ی کارگر اتکا دارد، و بیشازپیش به اتحاد گروههای گوناگون متکی میشود (← کمونیسم اروپایی)؛ و این موضعی است که توجیعه و اعتبار خبود را از اهمیت و برجستگی جنبشهای سیاسی رادیکالی در سالیان اخیر به دست می آورد که متکی به طبقه حی اجتماعی> نیستند و از آن میان می توان به جنبش زنان، جنبش سبزها و جنبشهای قومی و ملی گوناگون اشاره کرد (→ فمينيسم؛ ناسيوناليسم؛ نژاد).

درهرحال، چنین مسایلی چه بسا بیش از این به بررسی ساختار طبقاتی در جامعههای غیرسرمایهداری ربط دارد. به نظر میرسد در جامعهی آسیایی، بنا بر تعریف مارکس، تکامل طبقات به عنوان عاملان اصلی دگرگونی اجتماعی را فقدان مالکیت خصوصی از میان برمی دارد، و گروه حاکم در این سنخ از جامعه را می توان گروهی شمرد که نه فقط دربر گیرندهی صاحبان وسايل توليد بلكه شامل كردانندگان دستگاه دولت نیز هست. در جامعهی (بردهداری) باستان (← بردهداري خطوط همستيزي اجتماعي واقعى بههیچروی روشن نیست ــ هرچنـد کـه تمـایز میـان خواجه و بنده آشکارا روشن است ــ و خود مارکس گاه به پیکارهای طبقاتی میان آزاده و برده، و گاه به پیکارهای طبقاتی میان بستانکاران و بده کاران اشاره دارد. هـمجنـین دشـواریهایی بـر سـر راه تـشخیص همستیزی های اجتماعی قرار دارد که به انحطاط فئوداليسم مى انجامد، و ماركسيست ها دربارهى نقش پیکارهای طبقاتی میان اربابها و سرفها، و از سوی دیگر در خصوص اهمیت ظهور یک طبقه ی جدید ... شهروندان شهری ــ و همستیزی میان شهر و روستا، که مارکس بر آن تأکید دارد، اختلاف نظر اساسی دارنید (-> جامعهی فتودالی؛ مراحل تکامل؛ گذار از فتودالیسم به سرمایهداری). موضوع کلی تر موضوع جایگاه دهقانان در ساختار طبقاتی و نقش سیاسی آن در سنخهای مختلف جامعه است. مبارکس، چنیان که اشیاره رفیت، دهقانان سدهی نوزدهم فرانسه را طبقه به معنای تام کلمه نمی شمرد، چه رسید به این که آن را طبقه یی انقلابی به شمار آورد؛ ولی انقلابهای سوسیالیستی سدهی بیستم عمدتاً در جامعههای دهقانی روی دادهاند، و بخشهایی از دهقانان نقش مهمی در جنبشهای انقلابی داشتهاند، چنانکه هنوز هم در بسیاری از کشورهای جهان سوم دارند، گرچه ممکن است بیش تر این جنبشها را احزاب شهری یا روشن فکران شهری رهبری کنند (- مسئلهی ارضی؛ استعمار؛ جامعههای يسااستعماري؛ دهقانان.

موضوع دیگری از سنخ دیگر که رویساروی مارکسیستهای نسل کنونی قرار گرفته است به مسئلهی پیدایش ساختار طبقاتی جدید در جامعههای سوسیالیستی دولتی مربوط است. به تعبیر گسترده، دو رویکرد بدیل را می توان از هم تمیز داد. رویکرد نخست بر آن است که یک طبقه، قیشر یا نخبهی حاکم تازه خود را در قدرت تثبیت کرده است. از این جاست که تروتسکی، گرچه منکر آن است که طبقهی تازهیی در اتحاد شوروی بدید آمده است، دیوان سالاری را گروه حماکم در یک «دولت کارگری تباهی زده» می داند. کامل ترین پژوهش اخیر نوشتهی کونراد و سزلنی (۱۹۷۹ ص ۱۴۵) است که بر آناند که «ساختار اجتماعی سوسیالیسم دورهی آغازین» ساختاری طبقاتی، «و درواقع ساختاری دوشاخه است... در یک قطب طبقه ی روبه رشندی از روشن فکران است که جایگاه بازتوزیع کننده را اشغال می کنند، و در قطب دیگر طبقه ی کارگر است که افزونهی اجتماعی را تولید می کند اما هیچ حقبی بر تصرف آن ندارد.» اما هماینان در دنبالهی مطلب می گویند: «این الگوی دوشاخه از ساختار طبقاتی برای منظور طبقهبندی همهکس در جامعه تکافو نمی کنید (همان گونیه که دوشاخگی سیرمایه دار و برولتاریا بهخودیخود برای منظور اختصاص جایگاهی به هر تک فرد در جامعهی سرمایه داری کفایت نمسی کند)؛ بخسش رو به گسترشی از جمعیت را می بایست به قشرهای میانین نسبت داد.» رویکرد دوم به بهترین وجه در تحلیـل وزلوسـکی (۱۹۷۹) از دگرگونی ساختار طبقاتی در لهستان نمایان است که او در ضمن بحث استدلال می کند که بر اثر اهمیت رو به زوال ارتباط افراد با وسایل تولید، با ازمیان رفتن تدریجی تفاوتهای طبقاتی سروکار داریم، و ایس که همین امر با کاهش تفاوتهای ثانوی مربوط به ماهیت کار و ویژگی های جایگاه اجتماعی مانند درآمد، آموزش و دسترسی به کالاهای فرهنگی همراه است. از این رو، وزلوسکی فکر طبقه ی حاکم

جدید را رد می کند و به شدت بر تجربه ی سلطه ی طبقاتی تأکید میورزد، ولی درعین حال می پذیرد که تفاوتهای جایگاهی همچنان می باید، همچنان که همستیزی همای منافع میان گروه هما و قمشرهای اجتماعی مختلف می پاید. هنگام داوری در باب این مفهوم بندی های بدیل در خصوص ساختار اجتماعی جامعههای سوسیالیستی، دو موضوع از اهمیت تعیین کننده برخوردار است. موضوع نخست این است که آیا تغییری واقعی در رابطهی افراد با وسایل تولید دست داده است، آن هم بیشتر به معنای نظارت و تسلط واقعی عملومی و جمعی تبا شبکل تبازهیمی از «مالکیت اقتصادی» و «دارایسی» (به سخن دیگر نظارت و تسلط مؤثر و نه مالکیت حقوقی ← مالکیت) که گروه اجتماعی ویدژه یی زمام آن را به دست میگیرد که قیدرت را از طریق حیزب و دستگاههای دولتی اعمال میکنید. موضوع دوم این است که آیا این همستیزی ها در کشورهای سوسیالیستی فقط میان گروههای جایگاهی است یا این که آن گونه که از طغیانهای اجتماعی متعدد در این کشورها در دهههای ۱۹۵۰ و ۱۹۶۰ برمی آید، دارای خصلت طبقاتی پهناور تری است.

بااینهمه، سرنگونی دیکتاتوریهای کمونیستی در اروپای شرقی در ۱۹۸۹، به جای یک طبقهی خاص، به دست جنبشهای توده یی گسترده انجام گرفت، و این رویدادها دال بر آن است که تقسیمبندی اصلی در جامعههای سوسیالیستی دولتی تقسیمبندی میان نخبگانی حاکم از سنخی متمایز، و توده ی مردمی بود که از آن متابعت می کردند. بنیابراین، این نوعی قشربندی منحصربه فرد بود که کلاً قابل قیاس با دیگر شکلهای قیشربندی و ساختار طبقاتی نبود، گیرم در برخی ویژگیها با آنها شریک بود. پیآمد نهایی این انقلابها هنوز روشن نیست، ولی از حیث عرضه ی دوباره ی اقتصاد سرمایه داری به این کشورها، نظامی طبقاتی همانند نظام طبقاتی راییج در اروپای غربی نیز سر برخواهد آورد، و در پاره یسی موردها از غربی نیز سر برخواهد آورد، و در پاره یسی موردها از غربی نیز سر برخواهد آورد، و در پاره یسی موردها از

هماکنون، همراه با ملزومات سیاسی آن، پدیدار شده است (← بحران در جامعهی صوسیالیستی).

پژوهشهای مارکسیستی از پایان سدهی نوزدهم به ميزان فراوان روشن ساخته است كه ساختار طبقاتي پدیده یی بهمراتب پیچیده تر و مبهم تر از آن است که از بیش تر نوشتههای مارکس و انگلس برمی آید که در دیدگاههای خود سخت تحت تاثیر برجستگی تردیدناپذیر روابط طبقاتی در سرمایه داری آغازین، و بهویژه تحت تأثیر هجوم جنبش طبقه ی کارگر به زندگی سیاسی قرار داشتند. مجموعهی مسایلی که در این جا به اختصار به آن اشاره رفت ــ از جمله دگرگونیهای ساختار طبقاتی در جامعههای سرمایه داری و سوسیالیستی و پی آمدهای سیاسی آن، سير تشكيل طبقات و نقش آن در جهان سوم، رابطهی طبقات و پیکارهای طبقاتی با گروههای اجتماعی، از جمله ملتها، و دیگر شبکلهای همستیزی اجتماعی همچنان به صورت چالشی در برابر پژوهشهای ژرفتر و دقیقتر باقی میمانید. اگر از سخنان خود مارکس یاری بگیریم، قفل این مسایل را نمى توان «با شاه كليد نظريه بى تاريخى ـ فلـسفى» باز کرد (پیشنویس نامه به میخائیلوفسکی ۱۹۷۷)، بلکه این کار با تحلیل در هر مورد جداگانهی «اوضاع و احوال تجربي مشخص» ميسر است.

بسرای آگساهی افسزون تسر ← باتسامور، تسام ۱۹۹۱؛ کارچیدی، گوگلی لمو ۱۹۷۷، گیسدنز، آنتسونی ۱۹۷۳؛ کونراد، جسورج و استزلیونی، ایسوان ۱۹۷۹؛ نیکسولاس، مسارتین ۱۹۶۷؛ اوسووسسکی، استانیسسلاو ۱۹۵۷؛ (۱۹۶۳)؛ پولانتزاس، نیکوس ۱۹۷۵؛ وزلوسکی، دابلیو ۱۹۷۸؛ رایت، اریک آلین ۱۹۷۸.

تام باتامور

# طبقهی حاکم (ruling class)

اصطلاح «طبقه ی حاکم» دو مفهوم را درهم می آمیزد که مارکس و انگلس آنها را از هم متمایز می سازند گرچه به نحونظام مند توضیح شان نمی دهند. مفهوم

نخست مفهوم طبقهی است که از لحاظ اقتصادی مسلط است و به دلیل جایگاه اقتصادی خود بر تمامی جنبههای زندگی چیره است و زمام آن را به دست دارد. در ایدئولوژی آلمانی (ج ۱، ب IA2) این نکته به این صورت بیان می شود: «اندیشه های طبقه ی حاکم، در هر عصر، اندیشههای حاکمانید؛ به عبارت دیگر، طبقه یی که نیروی مادی مسلط در جامعه است درعین حال نیروی فکری مسلط آن عصر است. طبقه یی که وسایل تولید مادی را در اختیار دارد بر وسایل تولید فکری نیز مسلط است». مفهوم دوم عبارت از این است که طبقهی مسلط، بـرای حفظ و بازتولید شیوهی تولید موجود و شکل جامعه، ضرورتأ باید قدرت دولتی را به کار بندد، یعنی از لحاظ سیاسی حکومت کند. مارکس و انگلس در بیانیه ی حزب کمونیست نوشتند که «بورژوازی سرانجام، از هنگام ایجاد صنعت مدرن و بازار جهانی، در دولت نمایندگی مدرن، به سلطهی سیاسی انحصاری خاص خود دست مى يابد. دستگاه اجرايى دولت مدرن فقط كميتهيى برای ادارهی امور مشترک کل بورژوازی است».

در میان مارکسیستهای بعدی، گرامشی میان سلطهی طبقاتی جامعهی مدنی، که برای آن اصطلاح هژمونی را به کار برد، و حاکمیت سیاسی به معنای دقیق کلمه، یا قدرت دولتی روشن ترین و آشکار ترین تمایز را قایل شد: «آنچه در حال حاضر می توانیم انجام دهیم این است که دو "سطح" روبنایی مهم را مشخص کنیم: یک سطح که می توان آن را "جامعه ی مدنی" خواند، یعنی مجموع انداموارههایی که عموماً خصوصی نامیده میشوند، و سطح "جامعهی سیاسی" یا "دولت". این دو سطح از یک سو با کارکرد "هژمونی" تطبیق میکنند که گروه مسلط بر سراسـر جامعه اِعصال می کنید و از سنوی دیگیر بنا کنارکرد «سلطهی مستقیم» یا حاکمیت که از طریق دولت و حكومت "قانوني" اعمال ميشود» (١٩٧١، ص ١٢؛ نیــز ← تحلیــل مبــسوط در ق ۲، ب ۲، «دولــت و جامعهی مندنی»). در سالهای اخینر دو مسئلهی

عمده ذهن کسانی را به خود مشغول داشته است که کوشیدهاند نظریهی مارکسیستی نظام مندتری را بپرورانند. یکی از این مسایل با نقش ویـژهی هژمـونی (یعنی تأثیر و نفوذ فرهنگی عام ایدئولوژی) در حفظ و بازتولید سلطهی طبقاتی سروکار دارد. گرامشی بهوضوح اهمیت این امر را بازشناخت، ولی بهوییژه متفکران مکتب فرانگفورت بودنید که آن را به صورت توضيح بنيادي فقدان آگاهي طبقاتي انقلابي و فرودسیتی میستمر طبقه ی کیارگر در جامعه هیای سرمایه داری پیش رفته در آوردند. استدلال این است که «یدئولوژی مسلط» ـ که عناصر آن به دقت بسیار مشخص نیست ـــ نـوعی «فرونـشانی» هـمسـتیزی اجتماعی، جذب کمابیش کامل طبقهی کارگر در نظم اجتماعی موجود، و طورد هرگونیه برداشت بدیل رادیکال از زندگی اجتماعی را از بحث عمومی تضمین می کند. این آشکارا آنچیزی نیست که مارکس و انگلس می بنداشتند که «اندیشههای حاکم» می توانید به دست آورد؛ و برنهادهی ایدئولوژی مسلط خبود به عنوان جداشدن از مارکسیسم به باد انتقاد گرفته شده است و دلیل آن مبالغه در تأثیر اندیـشههـا در مقابـل «اجبار بیروح روابط اقتصادی»، سسرکوب سیاسی، و موفقیت رفورمیسم ذکر مینشود (← أبرکرامیس و دیگران ۱۹۸۰).

مسئلهی دوم با روابط میان سلطهی طبقاتی و قدرت دولتی سروکار دارد؛ و در بررسیهای اخیر (برای نمونه، پولانتزاس ۱۹۷۳، میلیبند ۱۹۷۷) تأکیدی نیرومند بر «خودمختاری نسبی» دولت رفته است. استدلال میشود که سلطهی طبقاتی بهطورخودکار به قدرت دولتی مبدل نمیشود، و دولت را نمیتوان به معنای دقیق کلمه بهسادگی ابزار یک طبقه شمرد. دیگر اندیسهوران رادیکال در جداساختن سلطه دیگر اندیسهوران رادیکال در جداساختن سلطه اقتصادی از حاکمیت سیاسی پیش تر رفتهاند؛ و، برای نمونه، میلز (۱۹۵۶) اصطلاح «نخبگان قدرت» را بر طبقهی حاکم» ترجیح میدهد (به نخبگان).

مجموعهی دیگری از مسایل را تشخیص و تشریح

طبقهی حاکم در شکلهای تاریخی خاص جامعه طرح می کند. در مباحثه در باب گذار از فتودالیسم به سرمایه داری، داب مسئله یی را پیش کشید در این باب که در جامعههای فئودالی اروپاییان اواخر سدهی چهاردهم و سدهی هفدهم کدام طبقه حاکم بوده است (هیلتون ۱۹۷۶)، و مسایل مشابهی را مسی تبوان در دیگر زمینهها طرح کرد. مشخصههای دقیق طبقهی مسلط یا حاکم را دشوار می توان در جامعهی باستان یا جامعهی آسیایی ردگیری کرد. در مورد جامعههای سرمایه داری می توان پرسید که آیا این جامعه ها در اواخر سده ی بیستم دقیقاً به همان شیوه یی زیر سلطه ی بورژوازی بودهاند که در سده ی نوزدهم؛ یا آیا طبقه ی حاکم اکنون دربر گیرنده ی عناصر بورژوا، فنسالار و دیوانسالار است (چنانکه می تواند از تعریف های سرمایه داری کنونی به عنوان سرمایه داری انحصاری دولتی برآید)، و درعین حال، در نتیجهی افزایش قدرت تعدیل کر طبقه ی کارگر و دیگر سازمانها، در رابطه یی متفاوت با طبقات و گروههای فرودست قرار می گیرد. سرانجام، مسئله یمی در میان است که مکرر دربارهی ظهور طبقهی كارگرى جديد، و از لحاظ تاريخي بيهمتا، در جامعههای سوسیالیستی کنونی طرح می شود (← طبقه نیز ← کونراد و اسزلیونی ۱۹۷۹). این موضوعها در مرکز بحثهای جاری در باب نظریهی سیاسی مارکسیستی قرار دارند، و کوشش های تازهیمی را در روشنسبازی نظری (← پولانتزاس ۱۹۷۳، تربورن ۱۹۷۸) و نیز پارمیی بررسیهای تجربیتر را، بـهویــژه در جامعههای سرمایهداری سبب شده است (دامهوف ۱۹۶۷، میلی بند ۱۹۶۹، اسکات ۱۹۹۱).

برای آگاهی افرون تسر ← أبر کرامبسی، ان. و دیگسران ۱۹۸۰؛ دامهوف، ی جی. ویلیام ۱۹۶۷؛ کونراد، جسورج و اسزلیونی، ایسوان ۱۹۷۹؛ میلسی بند، رالف ۱۹۷۷؛ پسولانتزاس، نیکسوس ۱۹۷۳؛ اسسکات، جسان ۱۹۹۱؛ تربورن، گوران ۱۹۷۸.

# طبقهی کارگر (working class)

در نظر مارکس و انگلس طبقهی کارگر درگیر پیکار با بورژوازی، نیرویی سیاسی است که انهدام سرمایهداری و گذار به سوسیالیسم را به انجام میرساند سد «طبقه یلی که آینده به او تعلق دارد» (مارکس پیشگفتار بس بررسی کارگری ۱۸۸۰). ایس دو در بیانیهی حزب کمونیست طرح کلی فرایند تکوین طبقهی کارگر را به دست میدهند:

پرولتاریا مراحل گوناگون رشد و تکامل را از سر میگذراند. پیکار او با بورژوازی از هنگام زایسش او آغاز میشود. در آغاز کارگران منفرد، سپس کارگران یک کارخانه و آنگاه کارگران یک رشتهی تولیدی در یک منطقه پیکار را پی میگیرند... ولی با رشد و تکامل صنعت نه تنها شمار کارگران افزایش مییابد، بلکه تودههای انبوه پرولتاریا متمرکز میشوند و قدرتشان فزونی میگیرد... کارگران افزایش کارگران

سرانجام، پیکارهای محلی به کمک وسایل ارتباطی مدرن «در یک پیکار ملی میان طبقات» متمرکز می شبود. طبی نیمه ی دوم سده ی نبوزدهم رشید و گسترش جنبشهای طبقهی کارگر در کل با توقعات و امیدهای مارکس و انگلس سازگار درآمید، گرچه ایجاد سازمانهای حزبی متمایز جز در آلمان و اتریش نسبتاً به آهستگی انجام گرفت؛ در آلمان و اتریش در پایان سده ی نوزدهم احزاب مارکسیستی بزرگ و نیرومندی پا گرفت. اما بعد، نخستین تردیدها دربارهی نقش انقلابی طبقهی کارگر بر زبان آمد، و بهویژه برنشتاین در اندیشهی قطببندی فزایندهی طبقات و رویارویی انقلابی مناقشه کرد، و به هواخواهی از خط مشی یی برخاست که در گذار به سوسیالیسم تدریجی تر و مسالمت أمیـز بـود. از ایـن هنگام جنبش طبقهی کارگر بهوضوح به دو جناح رفورمیست (← رفورمیسم) و انقلابی تقسیم شد، گرچه در ایس میان همچنسین مواضع بینابینی

گوناگونی هم وجود داشت که از آن میان موضعی بود کــه حــزب اتــریش (اس پ او) بــه رهبــری مارکسیستهای اتریـشی در پـیش گرفــت (→ مارکسیسم اتریـشی)؛ ایـن انـشعاب پـس از انقـالاب روسیه و ایجاد احزاب کمونیـست و بـینالملـل سوم (بـینالملـل کمونیـستی) بـه عنـوان رقبـای احـزاب سوسیالدموکراتیک قـدیم جلـوهی آشـکارتری یافـت (→ کمونیسم؛ بینالمللها؛ لنینیسم).

مجادلهی میان رفورمیستها و انقلابیان، تا روزگار كنوني ادامه يافته است، ولي ايس جدل فقط مباحثهیی دربارهی مبادی نخستین نبود و نمى توانست باشد. اين مناقشه بـا موقعيـت اجتمـاعي واقعی و دیدگاه سیاسی طبقه ی کارگر در کشورهای سرمایه داری توسعه یافتیه ارتباط داشت؛ و در این زمینه دو مسئلهی بزرگ پدید آمد. مسئلهی نخست مبتنی بر این واقعیت است که در هیچ کجا جنز اقلیتی از طبقهی کارگر (در برخی کشورها، مثلاً در بریتانیا و ایالات متحد آمریکا، اقلیتی بسیار کوچک) به آگاهی طبقاتی انقلابی دست نیافت، و این که هرگونه آگاهی سوسیالیستی هرگنز عمیقاً در کال طبقه ریشه ندوانده است. از سوی دیگر، انقلابهای سوسیالیستی این قرن، که رهبری آن را در بیشتر موارد احزاب کمونیست به دست داشتهاند، نه در کشورهای سرمایه داری پیشرفته بلکه در جامعههای دهقانی روی داده است. مارکسیستها به این وضعیت به شیوههای گوناگون پاسخ گفتهاند. لنین بهطورکلی، ولی نه در هر مورد خاص، بـر آن است کـه طبقـهی کارگر بهخودیخود نمی تواند به آگاهی انقلابی دست یابد و این آگاهی میبایست از بیرون و از طریق حزبی متشکل از انقلابیان متعهد مارکسیست به درون طبقهی کارگر برده شبود و همین دیدگاه را لوکیاچ (۱۹۲۳) در قالبی نظری تر عرضه کرد. دیگر مارکسیستها، بهویژه لوکزامبورگ، آموزهی لنین را به این دلیل که حزب را جانشین طبقه می کند، و به دیکتاتوری حزب بر طبقه میانجامید به باد انتقاد

گرفتند. اما اندیشهی از بیرونبردن آگاهی انقلابی به درون طبقه ی کبارگر، هنگنامی بنا نبوع دیگنری از دشواری روبهرو شد که طی دورهیی بهنسبت طولانی آشکار شد که در بیش تر کشورهای سرمایه داری احزاب انقلابی، و خاصه احزاب لنینیستی، جز در مورد بخش بسیار کوچکی از طبقه ی کارگر، نتوانستهاند حمایت کارگران را جلب کنند. این موقعیت، بهنوبهیخود، لنینیستها و دیگران را بر آن داشت که رفورمیسم جنبشهای طبقه ی کارگر را به نفوذ و تأثیر فزایندهی اشرافیت کارگری نسبت دهند؛ ولی به تازگی این مفهوم با اندیشهی بورژواشدن تدریجی بخشهای گسترده یی از طبقه ی کارگر درآمیخته است و ارزیابیهای بدبینانه تری از رسالت تاریخی طبقهی کارگر به دست میدهد. این بدبینی را به کامل ترین وجه مارکسیستهایی به عبارت درآوردهاند که با مکتب فرانکفورت نسبت دارند که شناختشان از خصوصیت غیرانقلابی طبقهی کارگر غرب آنها را بر آن داشته تا نقش طبقهی کارگر را از بیخ ناچیز بشمرند و در جامعهی مدرن ــ بهویژه طی طغیانهای اواخر دههی ۱۹۶۰ \_ در جایی دیگر \_ در میان دانشجویان، جوانان، گروههای قومی استثمارشده، و تودههای دهقانی جهان سوم ـــ بـه جـستوجـوی نیروهـای انقلابـی برآيند.

اما همچنین نظام گستردهیی از اندیسهی مارکسیستی وجود دارد که رشد و تکامل سیاست طبقهی کارگر را در سدهی بیستم (به شیوهیی که میان دو موضع پیشین میانهروی اختیار می کند) به صورت تصرف تدریجی تر قدرت از طریق اصلاحات پیاپی به قول او تو بائر «انقلاب آهسته» به تفسیر می کند که در پی آن اجتماعی کردن فزاینده ی اقتصاد در سرمایه داری و سرانجام ساختمان شکلی از جامعه دست می دهد که مبتنی بر سوسیالیسم دموکراتیک است. ولی این برداشت با مسئله ی دومی برخورد پیدا می کند که در بالا به آن اشاره رفت؛ یعنی این مسئله می کند که در بالا به آن اشاره رفت؛ یعنی این مسئله

که آیا نسبت طبقه ی کارگر در کل جمعیت در کشورهای سرمایهداری پیشرفته پیوسته و سیوقفه روبه کاهش دارد. دربارهی این موضوع، که با مسئلهی رشد طبقهی متوسط گره خورده است، اکنون مباحثه یی شدید میان دو گروه درگیر است: کسانی که یا به «پرولتریشدن» بخشهایی از طبقهی متوسط نظر دارند (بریـورمن ۱۹۷۴) یا بـه پیـدایش «طبقهی کارگر جدید» (ماله ۱۹۷۵) که به استقبال مشاغلی می روند که معمولاً مشاغل طبقه ی متوسط شمرده می شود؛ و کسانی که طبقه ی متوسط را مقولهیی متمایز و روبهفزونی می شیمارند که وجه ممیزش کار ـ کار فکری و سرپرستی ـ یا موقعیت بازار و جایگاه اجتماعی آن است، و بنابراین هرگونه پیشرفت به سوی سوسیالیسم را بسته به اتحاد میان طبقهی کارگر و بخشهای گستردهیی از طبقهی متوسط میدانند. ولی در هر دو سوی این تفسیرها، هرگونه تداوم در «راهپیمایی به سوی سوسیالیسم» (شومپیتر) قاطعانه وابسته به طبقهی کارگر سازمان یافته شمرده می شود، طبقه ی کارگر سازمان یافته یی که همچنان نیرومند ترین نیروی سیاسی برای دگرگونی رادیکال باقی میماند.

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  آدلر، ماکس ۱۹۳۳ (۱۹۷۸)؛ بریورمن، هری ۱۹۷۴؛ ماله، سرژ ۱۹۷۵؛ مان، مایکل ۱۹۷۳؛ پرزِوُرسکی، آدام ۱۹۷۷؛ رایت، ٹی. او ۱۹۸۵. تام پاتامور

# طبقهی متوسط (middle class)

مارکس و انگلس اصطلاح «طبقهی متوسط» را به شیوههای گوناگون، ولی نه همیشه یک دست و منسجم، به کار گرفتند. انگلس در پیش گفتار وضع طبقهی کارگر نوشت که واژهی mittelklasse را «به معنای طبقهی متوسط انگلستان یا طبقات متوسطی که با بورژوازی فرانسه تطبیق می کنند، به معنای بخشی از طبقات دارا به تفکیک از اشرافیت» به کار بحده است، و این کاربُرد را در توصیف توسعهی

بسورژوازی در نظام فئسودالی نیسز تکسرار مسیکنسد (سوسیالیسسم اوتوپیایی و علمسی). بسااینهمه، مسارکس ایسن اصطلاح را بسیش تسر بسه معنسای «خردهبورژوازی» به کار می برد تا به این ترتیب طبقه یا قشرهای میسان بسورژوازی و طبقه ی کسارگر را نمامگذاری کنند، و دوبار (در نظریسه هسای ارزش اضافی) به صسراحت به اندازهی فزاینده ی طبقات متوسط به عنوان ویژگی مهم توسعه ی سسرمایه داری اشاره می کند (ب طبقه). نه مسارکس و نه انگلس تمایزی نظام مند میان بخش هسای مختلف طبقه ی متوسط قدیم تولید کنندگان کوچک، پیشه وران، صاحبان حرف تولید کنندگان کوچک، پیشه وران، صاحبان حرف آزاد، برزگران و دهقانان و «طبقه ی متوسط جدید» روحانی، سرپرستی، و کسارگران فنسی، آموزگساران، مقامات دولتی و مانند آن قایل نشدند.

مارکسیستهای بعدی با دو جنبهی عمدهی طبقهی متوسط سروکار داشتهاند. نخست، سوگیری سیاسی این طبقه را در زمینههای گوناگون، ولی بهویتژه در ارتباط با فاشیسم تحلیل کردند. مارکس و انگلس بهطورکلی خردهبورژوازی را به عنوان عنصری محافظه کار در جامعه یا به عنوان عاملی که، همراه با اشرافیت کارگری، عنصری رفورمیستی را در جنبشهای کارگری شکل میدهد مورد بررسی قرار دادند (*نویهراینیشه تسایتونگ روو،* ۱۸۵۰)؛ و در دهـههای ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰ مارکسیـستها خردهبورژوازی را پایهی اجتماعی اصلی جنبشهای فاشیستی میشمردند. ولی همچنین، در جامعههای پیشرفتهی سرمایهداری، پدیدهی میشهور «رادیکالیسم طبقهی متوسط» وجبود دارد، و مُحال است که در تحلیل سیاست طبقهی متوسط چندان پیش رفت بیآن که میان گروههای مختلفی که این طبقه را تشکیل میدهند تمیز گذاشت: مغازهداران، تولیدکنندگان کوچک، هیئت حرفهیی و مدیریتی با حقوق بسیار بالا (که در بورژوازی ادغام می شوند)، صاحبان حرَفی با حقوق نازل تیر، کارگران فنی یا

سرپرستی، کارکنان اداری، و مانند آن. حتا هنگامی هم که این گروههای بخشبخششده ی بیشمار از هم تفکیک شدند باز هم دشوار است بتوان به طبقهبندی رضایت بخشی برای نمونه، طبقه ی متوسط «پایین» و «بالا» برسید که بستگیهای سیاسی گوناگون را به تمامی توضیح دهد؛ درواقع چنین مینماید که مورد اخیر سخت تحت تأثیر مجموعه ی متنوعی از عاملهای فرهنگی و شرایط سیاسی ویده است.

جنبهی دوم طبقهی متوسط که چه بسا توجه بیش تری را جلب کرده است، فزونی عددی این طبقه است. برنشتاین (۱۸۹۹) به عنوان یکی از شالودههای اصلی بازنگری در نظریهی مارکسیستی این واقعیت را پیش کشید که «طبقهی متوسط از میان نرفته است» (با این فرض، نه نامعقول، که دیدگاه راست آیین در باب قطببندى طبقات نيازمند چنيين ازميان رفتني است) و رینر (۱۹۵۳) سیس تر استدلال کرد که رشد و گسترش اساسی «طبقهی خدماتی»، ساختار طبقاتی جامعه های سرمایه داری را از بُن دگرگون کرده است. کوشش اصلی اخیر در تعریف طبقه ی متوسط، و تعیین حدومرز میان آن و طبقهی کارگر را پولانتزاس (۱۹۷۵) انجام داده است که به این منظور دو ملاک را به کار میگیرد؛ تمایز میبان کار مولید و کار غیرمولید (او کارگران مولید را کسانی تعرییف می کند که ارزش اضافی تولید می کنند و مستقمیاً در تولید مادی درگیراند) و تمایز میان کار ذهنی و کار دستی. حاصل به کارگرفتن این ملاک، چنان که رایت (۱۹۷۸) ادعا کرده است، بسیار کوچککردن طبقهی کارگر، و بسیار بزرگ کردن طبقهی متوسط در جامعههای سرمایهداری است، و این مسئلهیی را دربارهی آیندهی جنبش طبقهی کارگر پیش می آورد که پولانتزاس مستقیماً به آن نمی پردازد.

دیگرمارکسیستها در تحلیل خود خطسیری دقیقاً عکس این اختیار کردهاند و بر آناند که یا طبقهی متوسیط بسر اثسر ماشینیشسدن کار دفتسری و

«مهارتزدایی» (برپورمن ۱۹۷۴) پرولتری شدهاند، یا این که تکنسین ها، مهندسان و کارگران حرف هیمی در خــدمات عمــومي و صــنعت خــصوصي، بخــشي از «طبقهی کارگر جدید» را تشکیل میدهند که امکان بالقومی خود را در جنبشهای اجتماعی اواخر دههی ۱۹۶۰، بهویتژه در فرانسه (مالیه ۱۹۷۵) نیشان داد. برنهادهی پرولتری شدن همتای مستقیم برنهادهی بورژواشدن طبقهی کارگر است که عمدتاً دست پخت جامعه شناسان غيرمار كسيست است ولى هم چنين می توان آن را به شکلی تا حدودی متفاوت در کار برخی مارکسیستها (برای نمونه، مارکوزه ۱۹۶۴) نیز یافت. داوری نهایی دربارهی این آرای متضاد را فقط می توان در سرانجام کار بر پایهی تکامل نگرشها و سازمان های سیاسی انجام داد؛ آیا احزاب طبقهی کارگر درواقع حمایت بخشهای طبقهی متوسطی را جلب میکنند که خواه به تعبیر «مهارتزداییی»شدن پرولتری میشوند و خواه در ارتباط خود با شرکتهای بزرگ و دولت طبقه ی کارگر جدیدی را تشکیل می دهند، یا آیا احزاب همرکز» قادرند هم چون بدنه های اصلى منافع متمايز طبقهي متوسط نشوونما كنند. تحلیل مارکسیستی اکنون باید این دو گرایش واقعی را در جامعههای سرمایهداری کنونی مورد بررسی قرار دهد، و باید از یک سو توجه خود را به فقدان هم گونی و نیز نوسانها و تردیدهای تاریخی کاملاً نمایان آن دیدگاه سیاسی معطوف کنید کیه شاخیصهی طبقهی متوسط است، و از سوی دیگر به پارهیی از ویژه گیهای مميز جايگاه اجتماعي آن ــ موقعيت بـازار آن و تـأثير ملاحظات منزلتی ــ توجه کند که بهویـژه در نقطـهی مقابل نظریه مارکسیستی طبقه، مورد تأکید ماکس وبر قرار گرفته است ( منتقدان مارکسیسم).

برای آگاهی افزون تر ← أبرکرومبی، نیکلس و اورری، جان ۱۹۸۳؛ بریورمن، هری ۱۹۷۴، نیکلاس، مارتین ۱۹۶۷؛ پولانتزاس، نیکوس ۱۹۶۵؛ رینر، کارل ۱۹۷۸. (۱۹۷۸)؛ واکر، پی. ۱۹۷۸؛ رایت، اریکآلین ۱۹۷۸. تام باتامور

#### طبيعت (nature)

شايد گمان رود چون ماركسيسم نـوعى ماترياليـسم است، پس مقولهی «طبیعت» عاری از مسئله آفرینیی است، ولی به هیچروی چنین نیست. یادداشتهای نخستین دورهی کار مارکس دربردارندهی نقدی از ماتریالیسم انتزاعی به سود ماتریالیسمی است که بر صنعت انسانی تمرکز دارد. طبیعت بهطورمستقل وجود دارد، ولی برای خاطر بشریت است که بهواسطهی کار دگرگون کنندهی انسان، به کیفیتها و معنای خود دست می بابد. کار نه طبیعت است و نبه فرهنگ بلکه قالب زایندهی آنهاست. بدین گونه، گرچه هیچ مارکسیستی از ایسنکه برچسب «ایدثالیست» بخورد خرسند نمی شود (صفتی که اغلب مورد استفادهی کسانی قرار می گیرد که در انتقادهای خبود بر رگههای هگلی در سینت مارکسیستی انگشت می گذارند). معدودی خواهان آناند که ناتورالیبسم مارکسیستی چینزی جیز ناتوراليسمي انتقادي باشد.

در نظر نوع بشر طبیعت موضوع بهرهبرداری است و نه قدرتی در گوهر خویش. غرض از کوشش برای کشف قوانین خودمختار طبیعت، تابع کردن طبیعت نسبت به نیازهای بشر، به عنوان موضوع مصرف یا وسایل تولید است (*گروندریسه*، «فصل دربارهی سرمایه»، صص ۱۰– ۹- ۴). «صنعت عبارت از رابطهی تاریخی واقسی طبیعت، و ازایس رو علم طبیعی، با انسان است» (دستنوشتهی اقتصادی و فلسفی، دستنوشتهی سوم). روی کردی که طبیعت را تاریخی می کنید وجه ممینز نوشته های بوخارین، لوکاچ (دورهی نخست)، گرامیشی و م**کتب فرانکفیورت** است. روی کرد ایس نگرش را می توان در این سخنان لوکاچ خلاصه کرد: «طبیعت مقوله یی اجتماعی است. به سخن دیگر، هر آنچه در هر مرحلهی معین تحول اجتماعی طبیعی شمرده میشود، هرچند که این طبیعت با انسان پیونید داشته باشد و هر شکلی که درگیری انسان و طبیعت به خود بگیرد، یعنی شکل طبیعت، محتوا، گستره و

عینیت آن، همه به لحاظ اجتماعی مشروطاند» (۱۹۲۳، ص ۲۳۴).

بااینهمه، دست کم دو رگه در سنت مارکسیستی هست که در تصور از طبیعت به به حداقل رساندن میانجی مندی تاریخ انسان و مقاصد انسان گرایش دارد. نخست ـــ ماتر بالیسم دیالکتیکی \_\_که از انگلیس سرچشمه میگیرد، در مارکسیسم بینالملل دوم پروده میشود، و در فلسفهی شوروی به صورت راست آیینی رسمی درمی آید. طبق این روی کرد طبیعت در وهله ی نخست از دیدگاه میانجی مندی های اجتماعی انسانی نگریسته نمی شود؛ بلکه مفهومها و مقولههای مارکسیستی هستیانه می شوند به نحوی که طبیعت عبارت از ديكركون ساختن انساني ذوات ناشناختي نيست بلكه چینزی است کبه مینوانند میستقیماً در نظرینهی مارکسیستی بیان شود. اگر ما از طبیعت پیروی کنیم و مقولههای راستین آن را مخدوش نکنیم سوسیالیسم تضمین میشود. رگهی دوم به نحوتنگاتنگ با ماتریالیسم دیالکتیکی پیوند دارد ولی نگاهی پوزیتیویستی تر دارد و به بیان بهتر رئالیسم نامیده میشود. پیروان این نگرش انكسار مى كننسد كمه داراى مقولمه هماى ديسالكتيكى هستیانه شده هستند، و ترجیح می دهند استدلال کننید که تناظری یک به یک میان مقوله های طبیعت و مقولههای شناخت وجود دارد. نوشتههای فلسفی لنین، باهاسکار و تیمیانارو به این گرایش تعلق دارد، و وجه مميز آن نگهداشتن پاس علوم طبيعي و علوم اجتماعي بر پایهی مدلهای علم طبیعی است.

یک راه ترسیم سه گرایش مورد بحث این است که بگوییم گروه نخست فلسفه ی خود را بر نقد اومانیستی از مفهومهای طبیعت بنا می کند، و از این دیدگاه به تحلیسلهای دقیسق و موشسکافانه در مفهبومها و پیش فرضهای طبیعی، زیستشناختی و علوم انسانی می پردازد. گروه ماتریالیسم دیالکتیکی مفهبومهای طبیعت و علوم را در مجموعه ی واحدی از قبوانین دیالکتیکی درمی آمیزد. رئالیستها مایل اند مفهبومهای طبیعت را از در بچه ی روشها و پیش فرضهای علوم طبیعت را از در بچه ی روشها و پیش فرضهای علوم

فیزیکی بنگرند و شالودهی علوم انسانی را بر یافتههای زیستشناسی استوار سازند.

برای اگاهی افرونتر ← پاهاسکار، روی ۱۹۷۸، بوخارین، نیکالای، ان. آی. و دیگران ۱۹۱۳ (۱۹۷۱)؛ چی، مارتین ۱۹۷۳؛ جوراوسکی، دیوید ۱۹۶۱؛ لوکاچ، جــورج ۱۹۲۳ (۱۹۷۱)، مــارکوزه، هربسرت ۱۹۶۴؛ اشــمیت، هربسرت ۱۹۶۲ (۱۹۷۱)؛ تیمپانسارو، اس. ۱۹۷۶.

#### رابرت ام. یانگ

# طرح کلی باز تولید (reproduction schema)

مارکس در سرمایه، ج ۲ (فها ۱۸ تا ۲۱) به پژوهش در بازتولید بخشهای گوناگون سرمایهی اجتماعی انبوه مى پردازد كه صرفاً بازتوليد انبوه ارزش نيست بلکه درعین حال هم چنین بازتولیدی مادی است؛ رابطهی میان دو بازتولید در این طرح کلی مورد بررسی قرار می گیرد. مارکس تولید اجتماعی را به دو بخش تقسيم مي كند: (١) توليد وسايل توليد؛ (۲) تولید وسایل مصرف درنتیجه، حرکتهای سرمایهی اجتماعی با این پیشفرض مورد تحلیل قرار می گیرد که این سرمایه ی اجتماعی فقط شامل دو سرمایه است. این انتزاع ضروری روشن میسازد که، گرچه این دو سرمایه شالوده یمی ضروری اند، طرح کلی بازتولید نمی تواند برای تحلیل کنش متقابل میان سرمایههای منفرد کثیر کافی باشد، و این جستار به نظریهی رقابت در سطح مشخصتری از تحلیل تعلق دارد. مارکس بازتولید را در دو سنخ طبقهبندی کرد: بازتولید ساده و بازتولید گسترده. بازتولید ساده دال بر این است که کل ارزش اضیافی را سرمایهداران بهطرزغیرمولد مصرف میکنند (مَثُّلاً كلاً صرف خريد كالاهاى مصرفى مىكنند)؛ غرض از بازتولید گسترده انباشت است، بهطوری که پارهیی از کل ارزش اضافی برای خرید سرمایهی اضافی، متغیر و ثابت، به منظور افزایش مقیاس موجبود تولید به کار گرفته می شود.

مارکس پیژوهش در بازتولید را بر پایه ی پاره یسی پیشفرضهای معین استوار میسازد که همه ی آنها دقیقاً و کاملاً ضروری نیست: (۱) ترکیب انداموار سرمایه ی ثابت و برابر (c/v) و نرخهای ارزش اضافی (s/v) ؛ (۲) کالاها بنا بر ارزشهای خود مبادله میشوند؛ (۳) بارآوری مداوم؛ (۴) سرمایه داران ذخایر نامحدود نیروی کار را پس میزنند. اکنون، با نوشتن ام و ۲ شاخصهای دو بخش تولید که به ترتیب وسایل تولید و کالاهای مصرفی تولید می کنند،

c1+v1+s1=w1 + c2+v2+s2=w2

را به اتفاق

c=c1=ca, v=v1+v2, s=s1+s2

همچون انبوهههای اجتماعی در اختیار داریم. بسه سسخن پسل سسویزی (۱۹۴۲) از آنجسا کسه سرمایه داران به جای آن که s را در باز تولیسد سساده انباشت کنند کاملاً به مصرف می رسانند.

سرمایهی ثابتی که به مصرف رسیده میبایست برابر با بازده شاخهی کالاهای تولیدکنندگان باشد، و مصرف ترکیبی سرمایهداران و کارگران میبایست برابر با بازده شاخهی کالاهای مصرفکنندگان باشد.

c1+c2=c1+v1+s1

v1+s1+v2+s2=c2+v2+s2

با حذف اع از هر دو طرف معادله ی نخست و ۷2+s2 از دو طرف معادله ی دوم، مسشاهده می شود که این دو به معادله ی واحد زیر فرومی کاهند:

c2 = v1 + s1

پس، این را می توان شرط اساسی باز تولید ساده نامید. این به سادگی حکایت از آن دارد که ارزش سرمایه ی ثابت که در شاخه ی کالاهای مصرفی به مصرف می رسد باید با ارزش کالاهایی که کارگران و سرمایه داران درگیر در تولید وسایل تولید مصرف می کنند

برابر باشد. اگر این شرط برآورده شود، مقیاس تولید از سالی به سال دیگر بدون تغییر باقی میماند (صص ۷۷- ۷۶).

این معادله شرطی را بیان میکند که به منظور تأمین بازتولید کیل سرمایه اجتماعی در همان مقیاس می بایست به تحقق برسد.

این موقعیت هنگامی پیچیده تر می شود که ما با باز تولید گسترده سروکار داریم به گونه یسی که اکنون ناگزیریم در فرمول های تولید دو بخش پاره یسی از ارزش اضافی را جای دهیم که برای انباشت سرمایه به کار گرفته می شود (Δc+Δv). اگر، به عنوان فرضیه ی نخست، فرض بگیریم که همه ی ارزش اضافی تبدیل به سرمایه می شود (بیشینه ی تولید گسترده) آن گاه هر بخش ارزش اضافی خاص خود را کاملاً برای انباشت خود مورد استفاده قرار می دهد، یعنی:

 $s2 = \Delta c2 + \Delta v2$ ,  $s1 = \Delta c1 + \Delta v1$ 

از این رو:

 $c1+v1+\Delta c1+\Delta v1=w1$ 

 $c2+v2+\Delta c2+\Delta v2=w2$ 

از آنجا که دو ترکیب ارگانیک ۱/۷۱ و c2/۷2 ثابت گرفته میشوند، دو نسبت Δc2/Δv2 و Δc1/Δv1 نیز میبایست ثابت گرفته شوند، به گونه یی که نسبتهای ثابت ارزش اضافی تبدیل به سرمایه ی متغیر و ثابت خواهد شد. بگذارید این نسبتها را به ترتیب به عنوان و kv و مفروض بگیریم (یکی میبایست آشکارا kv+kc=1 را در بر داشته باشد). این دو فرمول اکنون به صورت زیر پدیدار میشوند:

c|+v|+kcs|+kvs|=w|

c2+v2+kcs2+kvs2= w2

اکنون آیا مقادیر ارزش جدید که در بازار قرار و گرفتهاند تا مبادله شوند کداماند؟ از آنجاکه کیل ۶ انباشت میشود، بخش ا میبایست کمیّتهای ۷۱ و kesl را بفروشد و حال آن که کمیّتهای cl و kesl را به مصرف میرساند (با فرض این که همه ی اینها وسایل تولید میشواند). بخش ۲ نیز به نوبه ی خود

می بایست مقدیر c2 و kcs2 را در بسازار بگذارد، درهمان حال که v2 و kvs2 را به مصرف می رساند، و با فرض این که همه ی این ها وسایل مصرف اند. به این طریق، به معادله یی دست می بابیم که رابطه ی میان بخش ها را هنگامی بیان می کند که باز تولید گسترده در حداکثر میزان انجام می گیرد (یعنی اگر سرمایه داران همه ی سودهای خود را سرمایه گذاری کنند):

v1+kvs1=c2+kcs2

اکنون باید فرضیهی انباشت کامل ارزش اضافی را آسوده بگذاریم، و اجازه بدهیم که سرمایهداران بخشی از سودهای خود را به مصرف برسانند. اکنون میبایست نسبت ارزش اضافی که سرمایهداران به مصرف میرسانند جایی در معادله داشته باشد، به چنان شیوهیی که 1>(kc+kv). معادلههای تازه به این صورتاند:

c1+v1+kcs1= kvsI+(1-kc-kv)s1= w1 c2+v2+kcs2+kvs2+(1-kc-kv)s2= w2

از معادله های بالا آسان است رابطه مبادله ی بنیادین تولید گسترده را استنتاج کنیم:

vl+kvsl+(1-kc-kv)sl = c2+kcs2

که فرومی کاهد به

v1+s1(1-kc) = c2+kcs2

همین که مصرف بخشی از ارزش اضافی از جانب سرمایه داران پیش می آید، دیگر دلیلی ندارد که، برای دو بخش، نسبتهای برابر انباشت، یعنیی kc و kv و kcl ، kc و بخش، آنگاه می توانیم از kcl ، kc و kvl ، kv و kvl ، kv و kvl ، kv و kvl ، kv و رابطه ی مبادله ی بنیادی به این صورت درمی آید:

v1+sI(1-kc1) = c2+kc2s2

معادلهی بالا معتبر است زیراکه یکی از نتبایج مهم تحلیل مارکس را از فرایند بازتولید نشان میدهد: دو بازتولید با گزینش اختیاری دو نرخ انباشت kcl و c2 سازگار نیست. این هر دو نرخ میبایست با یک دیگر همساز باشند، یا آنکه فرایند بازتولید متوقف خواهد ماند.

رابطهی بنیادین بازتولید گسترده نشان می دهد که سرمایه ی انباشته ی اجتماعی چه گونه می تواند بدون هیچ گونه مسئله ی بازار و تقاضای مؤثر رشد کند. این امکان می تواند گسترش یابد تا مورد سرمایه ی ثابت را در بر گیرد، و حتا مهم تر از آن، هم چنین میسر است کمه افزایش هایی در بارآوری و دگرگونی هایی در ترکیب انداموار سرمایه و نرخهای ارزش اضافی پدید آورد. با چنین دگرگونی هایی همه ی متغیرهای بزرگ به صورت کارکردهای زمان در می آیند، کمه شرایط را برای تعادل به نحوچشم گیری دقیق تر سازد. (برای میورد باز تولید همیراه با سیرمایه ی ثابت به مورد باز تولید همیراه با سیرمایه ی ثابت به گلومبوسکی ۱۹۷۶).

پارەپى نظريەپردازان بر آناند كـ طـرح كلـي بازتوليـد مارکس با نظریهی تقاضای مؤثر کینے همانندی دارد، زیراکه نظریهی کینز نیز بر پایهی زیربخش بازده اجتماعی میان I (کالاهای سرمایهییی) و c مصرفی) استوار است. ولی این هماننیدی یک سبر سطحی است که تفاوتهای ژرف را از نظر می پوشاند. کینز، که بر سویهی تقاضا تمرکنز دارد، به تحقیق در شرایط بازتولید، و شرایط تعادل میان دو بخش نمیهپردازد، و بازتولید ضروری سرمایهی ثابت مصرف شده را (به پیروی از سنت اَدَم اسمیث) به حساب نمی گیرد. سرانجام، می توان نشان داد که نه تحلیل کینز از دولت (آنجاکه به نظر می رسد ارزشی که دولت به تصاحب درمی آورد از بیرون از فرایند تولید نشأت می گیرد)، و نه بحث او در باب تورم درازمدت بـه سبب کاهشی در گرایش به مصرف، با تحلیل مارکس از بازتولید و انباشت مشابهتی ندارنید. (بیرای نگرشیی متفاوت ← تسورو ۱۹۶۸، و بیرای نقید این روی کیرد، بتلهایم ۱۹۴۸. نیز  $\rightarrow$  کینز و مارکس).

بحت در باب طرح کلی دیرگاهی اندیشهوران مارکسیست برجسته یمی چیون لوکزامبورگ، هیلفردینگ، باثر، لنین، گروسمن و راسدلسکی را درگیر ساخت. کل مباحثه را راسدلسکی (۱۹۸۰) بهدرستی خلاصه کرد که یادآور شد که طرح کلی

بازتولید چیزی نیست جز تقریب نخست به کنش متقابل مشخص سرمایههای منفرد، و گسترهی آن فقط برای این است که ارتباط میان ارزش و ارزش مصرفی را در بازتولید سرمایه نشان دهد. بااینهمه، راسدلسکی این فکر توجیهناپذیر را میافزاید که محال است در طرح کلی دگرگونیهایی در بارآوری، ترکیب انداموار و نرخ ارزش اضافی وارد کرد.

دو نمونه از مهم ترین یاری های فکری به بررسی باز تولید از لوکزامیورگ و هیلفردینگ سرچشمه می گیرد. لوکزامبورگ (۱۹۱۳) نقیدی مضاعف را بسر طرح کلی مارکس طرح می کند. نخست، او در طبرح کلی نبود بخش سومی را برای تولید طلا خطا میشمارد، کالایی که بهعنوان پول به کار میآید، و نه وسیلهی تولید است و نه کالای مصرفی بلکه وسیلهی سادهی گردش است. ازاین رو، طرح کلی تازهینی پیشنهاد میکند که به سه بخش تقبسیم می شود، و در آن بخش ۳ کمیتی از طلا را تولید میکند که سالانه برای فرایند گردش مصرف می شود. بااین حال، هنوز کمبودی در کار است؛ مبادلههای لازم نمی توانید به این شیوه انجام بگیرد زیراکه این مبادلهها به تمام مقدار موجود طلا نیاز دارند و نه فقط به کمیتی که در سال پیش تولید شده است. تولید و مصرف کالا بخشی از بُرج (هزینهی فوقالعاده) کذایی تولید سرمایه داری را تشکیل می دهد، و از همین روست که مارکس تولید طلا را، به همراه دیگر فلزات، در بخش ۱ جای میدهد: طلایی که پول شمرده میشود نقش مستقیمی در بازتولید سرمایهی اجتماعی بازی نمیکند. جالبتر این است که نقد دوم لوکزامبورگ مربوط به تقاضای مؤثر است. او یادآور می شود که در نمونههای عددی که مارکس به دست داده است به نظر میرسد نرخ انباشت بخش ۲ به شیوه یی اختیاری مطابق ضروریات انباشت بخش ۱ تغییر می پندیرد، و هیچ امکانی برای مشاهدهی منشأ تقاضای فزاینده که تحقق ارزش اضافی اجتماعی را امکان پذیر می سازد وجود ندارد. از نظر لوکزامبورگ طرح کلیی

میبایست این کمبود تقاضا را نشان دهد؛ تفاضای مؤثر اضافی میبایست از بیرون از طرح کلی، یعنی بیسرون از نظام سیرمایهداری نیشت بگیسرد، بهنحوی که سرمایهداران ناگزیر باشند پیوسته به جستوجوی بازارهای تازه در جهان غیرسرمایهداری برآیند. بااینهمه، لوکزامبورگ بهنوبهیخود نمی تواند سرچشمهی ارزش مبادله یی را که جهان غیرسرمایه داری در برابر کالاهای دو بخش عرضه می کند توضیح دهد. با تعمیم نمونههای عددی ساده ی مارکس آسان است ملاحظه کنیم که تقاضای فزاینده از داخل خود دو بخش نشأت می گیرد، و این مستقل از جریان آرام فرایند بازتولید در عمل است.

هیلفردینگ (۱۹۱۰) کوشید طرح کلی را برای ایضاح پدیدههای بحران به کار گیرد. او بر آن است که نکتهی حساس برای بازتولید سرمایه این است که رشد متعادل میان این دو بخش را، که عملاً فقط از راه فرایند مداوم تعدیل قیمتها تحقق می پذیرد، چه گونه تأمین کند. این کار فقط می تواند موقت باشد؛ از آنجا که سرمایه گذاریها در بخش ۱ بسیار برزرگ تراند، یعنی در جایی که ترکیب انداموار معمولاً بالاتر است، به منظور احیای شرایط برهم خورده، کل فرایند می بایست در وقفههای برهم خورده، کل فرایند می بایست در وقفه های دوره یی انباشت پایان گیرد. آن چه در موضع هیلفردینگ ناروشن است سازوکاری است که در سبب عدم تعادل میان تولیدهای بخش ۱ و بخش ۲ سبب عدم تعادل میان تولیدهای بخش ۱ و بخش ۲ می شود.

برای آگاهی افزون تر ← بتلهبایم، سسی. ۱۹۴۸؛ گلومبوسکی، جسی. ۱۹۷۶؛ هیلفردینگ، آر. ۱۹۱۰ (۱۹۸۱)؛ لوکزامبورگ، آر. ۱۹۱۳ (۱۹۶۳)؛ راسدلسکی، آر. ۱۹۶۸ (۱۹۷۷)؛ سسویزی، پال. ام. ۱۹۴۲؛ تسسورو، اس. ۱۹۶۸.

پائولو محیسانی

#### عدالت (justice)

درست تا همین اواخر اندگاندیشهورزیِ نظریِ آشکار یا مفصل درباره ی جایگاه مبانی عدالت در اندیشه ی مارکسیستی انجام گرفته بود. دو نگرش متضاد بی آنکه اغلب کشاکشی با هم داشته باشند بدر این سنت اشتراک داشتند: از یک سو، رد و انکار صریح و گیاه پُرشوروحرارت هرگونه اتکا و اطمینان به ملاحظات مربوط به عدالت، به عنوان امری بیارتباط با دعوی سوسیالیسم و بر ضد سرمایهداری؛ از سوی دیگر، خرج کردن گسترده ی استدلالها در عرصه ی عمل دقیقاً از کیسه ی عدالت، به نحو نااندیشیده یا نادانسته، که بااینهمه بارها در نقد اجتماعی مارکسیستی به آن توسل جستهاند.

بااینهمه، از اوایسل دهه ی ۱۹۷۰ علاقه یسی ژرف به مفهوم عدالت توزیعی در میان فیلسوفان رفته رفته بسر بحث اندیشه های مسارکس اثبر گذاشت و نوشته های توضیحی درخور توجهی پدید آورد که خود بر طبق دو نگرش سنتا متضاد قطب بندی می شبود. مبانی عدالت توضیحی با تقسیم متناسب منافع و فشارها در یک جامعه یا دیگر جمعها سروکار دارد. آیا مارکس در پرتو چنین اصولی سرمایه داری را محکوم می کند؟

بسیاری میگویند که مارکس چنین نمیکند. آنها نقل میکنند ۱) این تأکید او را در سرمایه که رابطهی مزدی به منزلهی مبادلهی ارزشهای همارز (نیروی کار در قبال مزد) مستلزم هیچ بیعدالتی در حق کارگر نیست؛ ۲) جدل مارکس در نقد برنامهی گوتا، بر ضد توسل جستن سوسیالیستی به مفهومهای «توزیع منصفانه» یا «حق»؛ ۳) دیدگاه او مبنی بر این که معیارهای حق و عدالت درونی شیوههای تولیدی ویژهاند و بدینسان از لحاظ تاریخی نسبیاند؛

ایدئولوژیک و جزیی از یک روبنای وابسته و در حال دگرگونی.

هواداران این دیدگاه افزون بر این استدلال میکنند: ۵) نسبت دادن این قول به مارکس که بیرای عیدالت اهمیت قابل است معنای سخن او را به دغدغهی محدودی به اصلاح کردن قلمرو توزیع ـ تفاضلهای درآمد، سطوح دستمزد و مانند أن ــ متمايل میکند و حال آن که درواقع هدف او بهمراتب بنیادی تر و انقلابی تر است، یعنی دگرگونساختن روابط تولیدی و روابط مالكيت؛ ٤) اين انتساب قول، هم چنين، کوشش او را برای تشخیص نیروهای واقعی تاریخ که به سرنگونی سرمایهداری می انجامید بی خاصیت می کند، و به جای آن طرح روشین گری اخلاقی را مىنشاند كه او خود بر آن برجسب ايدااليستى مىزند؛ ٧) اين كه به عنوان يك اصل حقوقى، عدالت به هرصورت نمی تواند در جامعه ی کمونیستی به تحقق برسد، جامعهیی که نزد مارکس دارای هیچگونه دستگاه حقوقی دولتی و حقوقی نیست؛ و ۸) ایـن کـه افق او از کمونیسم آن شرایط (کمیابی و همستیزی) را که هنجارهای عدالت را لازم میآورد طرد میکند و درعوض ملاکی توزیعی را پیشنگری میکند («به هر کس بنا بر نیازش») که در فراسوی عدالت جای دارد. ۹) اگرچه مارکس سیرمایهداری را محکوم می کند، در سرانجام کار، بر پایهی این تفسیر، این کار را در پرتو ارزشهایی جز عبدالت انجیام می دهید: در وهلهی نخست، آزادی و خودپرورانی.

دیگر مفسران بر این باوراند که مارکس سرمایهداری را همچون نظامی غیرعادلانه مورد انتقاد قرار میدهد. این مفسران استدلال میکنند: ۱) توصیف او از رابطهی منزدی همچون مبادلهی همارزها صرفاً جنبهی موقت دارد و در مورد قلمرو گردش به کار

می رود ــ و در پی توصیف فرایند تولید دست می دهد که بر پایسهی آن مارکس این رابطه را درحقیقت هم چون رابطهیی استثماری نشان میدهد: نه بههيجرو مبادلهيي حقيقي بلكه تصاحب ارزش اضافي پرداختنشده به دست سرمایهدار؛ ۲) این که بهرغم جدل مارکس بر ضد نقد اخلاقی، استثمار را نادرست یا غیرمنصفانه میشمارد و آن را «چپاول» و «دزدی» مینامد؛ ۳) بنا بر مرتبهبندی، در نقد برنامهی گوتا، که اصل توزیع بنا بر نیاز بر فراز از اصل توزیع بنابر کار و این نیز بهنوبهی خود بر فراز هنجارهای توزیعی سرمایه داری قرار می گیبرد، مارکس به تلبویح ملاک فراتاریخی و غیسر نسبی ترتیب اخلاقسی و گونهای سلسلهمراتب معيارهای عدالت توزيعی را پیشنهاد می کند؛ و ۴) این که گفتارهای نسبی گرایسی اخلاقی آشکار او، در واقع، بیان کنندهی واقعنگری اخلاقی است و بیش تر بر شرایط مادی لازم برای دست یافتن به معیارهای «بالاتر»ی از انصاف تصریح دارد تا رد تا این که بتوان چنین داوری های اخلاقی از حیث تاریخی فراگذرندهای را انجام داد. افزونبراین، این مفسران بر آناند: ۵) دغدغهی توزیع ذاتاً امری رفورمیستی نیست، زیسرا، به مفهسومی گسترده، توزیسع در برگیرنسدهی کلی ترین تقسیم نیکی ها و بدی های اجتماعی، از جمله مالکیت منابع و ذخایر تولیدی است - در واقع دغدغهای انقلابی است. ۶) به همینسان، گرچه مارکس گمان نداشت که نقد اخلاقیی به خودی خود كافي است، باز، نقد اخلاقي بهمنزلهي جزيمي تكميلي در تحلیل ماتریالیستی تاریخی عاملان بالقوی دگرگونی جایگاهی در اندیشهی او داشت. ۷) طبقهبندی اصول عدالت همچون امری حقوقی بسیار محدود است؛ ایس اصول را میتوان همچنین مستقل از هر ابزار زور و سرکوب، همچون اصول صرفاً اخلاقیی بـرای ارزیـابی و تعیین تقسیم و تخصیص منافع و فشارهای اجتماعی در نظر آورد. ۸) «به هرکس بنابر نیازش» چنین اصلی است، یعنی هنجار عدالتی توزیعی است که هدفاش حق برابر برای خودیرورانی است؛ گیرم از دید مارکس

این هدف با نابودی دستگاههای سرکوب دولتی بهدست میآید. ۹) سرانجام، تمایزی که در تفسیرهای مخالف هم میان دیدگاههای او در باب عدالت و آزادی انجام میگیرد، از لحاظ تفسیری اختیاری است: تا آنجاکه مارکس گاه نقد اخلاقی را خوار میشمارد یا هنجارهای اخلاقی را از لحاظ تاریخی محدود یا نسبی میداند، آزادی و دیگر ارزشها در کنار عدالت ازجمله ی

پاره یی از آنرو که مارکس فیلسوف اخلاقی نبود، و در واقع نسبت به حمایت و تحلیل اخلاقی بیشکیب بود و پاره یی به سبب بازی او با تضادهای «دیالکتیکی» در شرح و توضیح سرشت رابطهی مزدی، ممکن نیست بتوان همهی اندیشههای مارکس را در این حیطه با یکدیگر همساز و منسجم عرضه کبرد. حبل این مناقشه نیازمند کوششی برای بازتفسیر فکری است، کوششی بسرای بهتبرین درکی که می تبوان از دیدگاههای گوناگون او به دست آورد. استوار ترین دیدگاههای گوناگون او به دست آورد. استوار ترین می کنند که می گویند مارکس گمان داشت که سرمایه داری غیر منصفانه است.

دریافتی هم می توان داشت از گواه آشکار خلاف این نگرش؛ حال آن که هیچ پاسخ رضایت بخشی به پرسش هایی داده نشده که تفسیر مخالف را دچار مخصصه می کنید. زیرا، نخست، هیچ شرح متقاعد کنندهای از این امر در دست نیست که چرا مارکس باید استثمار را «دزدی» وصف کند اگر آن را نادرست نمی شمرده است. دوم، این استدلال که او بیش تر ناآزادی ها حی سرمایه داری را محکوم می کند تا بی عدالتی های سرمایه داری را، بدیلی بی اساس پیش می نهد: او که دغدغه ی توزیع آزادی را داشت، نقدش در این قضیه خود در حکم نقد بی عدالتی است. سوم، گرچه اصل «به هرکس بنابر نیازش» به سبب پارهای از آن چه خود مارکس می گوید تاریک به سبم می شود، این اصل هم اصل برابری اخلاقی است و هم - اگر مفهوم «فراوانی» کمونیستی را به

هر شیوهی واقیعنگرانیهای در نظیر آورییم – هنجار عدالت توزیعی.

از سوی دیگر، امتناع آشکار مارکس از این که نقد خود را بر پایهی عدالت عرضه کند، به این صورت قابل توضیح است که این امر بهسبب برداشت محدود از این ارزش است که او (آشکارا) آن را قبول دارد: برداشتی که عدالت را با هنجارهای حاکمی پیوند مىدهد كه درونى يك نظم اجتماعي معين است؛ و افزون براین، همراه با این هنجارها، توزیع را در محدودترین معنای آن در برمی گیسرد: یعنی توزیع کالاهای مصرفی. ولی این دو پیوستگی مفهومی اجباری و الزامآور نیستند. مفهومهایی از عدالت توزیعی در دست است که بهمراتب فراخ تر از برداشتی است که این دو مفهوم تعریف میکنند. تا آنجاکه مارکس بهوضوح کلی ترین توزیع منافع و فشارها را در سرمایه داری، با ملاکهای از حیث تاریخی فراگذرنده، اخلاقاً ناخوشایند و درخور اعتبراض می شمارد، می بایست نتیجه بگیسریم که او سسرمایه داری را غیسر عادلانه میداند، منتها بر پایهی برداشتی از عدالت که بهمراتب فراختر از آن برداشتی که خود به آن اذعان دارد. نقد او، به تلویح، نقدی از بی عبدالتی اجتماعی است. (نيز← اخلاق؛ اخلاقيات.)

برای آگاهی افزون تر← آرنسون، ریچارد جسی ۱۹۸۱؛ برنکت، جورج جسی ۱۹۸۳؛ بیبوکنن، آلین تسی ۱۹۸۲؛ کوئن، آلین تسامس و کوئن، جی. ای ۱۹۸۳؛ کوئن مارشال، نیجل، تسامس ۱۹۸۵؛ استکنلون، تسامس ۱۹۸۵؛ جیسراس، نسورمن ۱۹۸۵؛ لوکس، استیون ۱۹۸۵؛ نیلس، کی. و پاتن، اس. سسی ۱۹۸۸؛ وود، آلین دابلیبو ۱۹۸۸؛ یانگ، گری ۱۹۷۸.

نورمن جيراس

### علم (science)

علم ذیل دو جنبه در مارکسیسم نمودار می شود: (۵) هم چون چیزی که مارکسیسم هست، یا مدعی است که باید باشد؛ و (β) هم چون چیزی که مارکسیسم به

توضيح أن (و شايد چه بسا دگرگونساختن أن) دست می یازد. ذیل (۵) علم یک ارزش یا هنجار است؛ ذیل (β) موضوعی بیرای تحقیق و پیژوهش. ذیل جنبهی فاتسی نخست، مارکسیسم مستلزم معرفت شناسی است یا آن را پیش فرض می گیسرد (← شناخت، نظریهی)؛ ذیه جنبهی عَرضی دوم، مارکسیسم جامعه شناسی تاریخی را تأسیس می کند. از آنجا که علمهای دیگری جز مارکسیسم وجود دارند، یک معرفتشناسی کافیووافی از حدود و ثغور ذاتی مارکسیسم درخواهد گذشت؛ ولی از آنجا که کردارهای اجتماعی یعی جنز علیم وجنود دارد، مارکسیسم از لحاظ گسترهی پُردامنه بزرگتر خواهد بود. بسیاری از مسایلی که با مفهوم علم در مارکسیسم پیوند دارند از ناکامی در آشتی دادن و حفظ هر دو این جنبههای علم سرچشمه می گیرند. از اینجاست که تأکید بر ( $\alpha$ ) به بهای ( $\beta$ ) به ع*لم گرایی*، كندهشدن علم از قلمرو اجتماعي ـ تاريخي و فقدان بازتابندگی تاریخی حاصل از آن میانجامد؛ حال آن که تأکید بر (β) به بهای (α) به تاریخ گرایی، فروکاست علم به مظهری از فرایند تاریخی و نسبیت گرایی حُكمي حاصل از أن ميانجامد.

هر دو جنبه در مارکس حضور دارد: از یک سو، مارکس خود را درگیر در ساختمان علم به شمار مسی آورد، و ازایسنرو موضعی معرفتشناسانه را پیشفرض می گیرد؛ از سوی دیگر، تمامی علم، از جمله علم خود را، فرآورده ی تاریخ، و عامل علی مفروض در تاریخ به شمار می آورد. از لحاظ تاریخی، مارکس به این تعبیر عقل گرا به شمار می آید که علم می شمارد که قدرت انسان را بر طبیعت و بر سرنوشت می شمارد که قدرت انسان را بر طبیعت و بر سرنوشت خود فزونی می بخشد. از لحاظ معرفتی، مارکس به تعبیری رئالیست بود، یا دست کم رئالیست شد، کیه نزدیک به تعبیر رئالیسم علمی مدرن است دریراکه نزدیک به تعبیر رئالیسم علمی مدرن است دریراکه تجربه ی وظیفه ی نظریه ی را قیاس ظنی در قید تجربه ی شرحی کافی ووافی از ساختارهایی در می یابد

که پدیدههای نمایان زندگی اجتماعی ماقتصادی را یدید می آورند، که اغلب در تقابیل با وجه پدیداری خودانگیختهشان قرار دارد؛ دو) چنین ساختارهایی که بناست از لحماظ هستی شناسانه فروکاستنی بمه يديده هايي نباشند كه يديد مي آورند و عموماً با آن ها خوانایی نداشته باشند، بدین سان به لایهبندی و تمایز گذاری واقعیت اذعان می کنند؛ سه) بازنمایی کافی این ساختارها در اندیشه همچون امری متکی بر دیگر گـونی انتقـادی نظریـههـا و مفهـومهـای ازپیش موجود، از جمله نظریه ها و مفهوم هایی که (تاحدودی) از لحاظ عملی تشکیل دهنده ی پدیدههای تحت بررسی اند؛ چهار) شناسایی فرایند شناخت علمی همچون فعالیت عملی و پُرزحمت (در «بعد متعدی») به گونه یی که دست در دست شناسایی وجود مستقل و فعالیت تراواقعی ابژه های چنین شناختی (در «بُعد نامتعدی») پیش میرود که «درست ماننـد پیش، بیرون از ذهن» میماند (گروندریسه، درآمید). از نظر مارکس هیچ تناقضی میان تاریخیت شناخت و واقعیت ابژههای شناخت وجود ندارد ــ سهل است باید آنها را به عنوان دو جنبهی یگانگی ابرههای شناخته در نظر گرفت.

تأکیدهای ویروی دیدگاه مارکس در باب علم سدر ماتریالیسسم شاریخی و رئالیسسم معرفتسی سدر مارکسیسم انگلسی که بر بین الملل دوم و سوم چیرگی داشت حفظ شد، ولی بیش ازپیش به شکلی عامیانه بیان شد (که باید گفت خود مارکس برای آن برترانگاری فناورانهی پرومتهوار محضی که به برترانگاری فناورانهی پرومتهوار محضی که به تاریخ آراسته است، و رئالیسم عامیانه یا اندرنگرانهیی تیرگسی دارد که در آن اندیسشه بازتابگر و چیرگسی دارد که در آن اندیسشه بازتابگر و جهان شناسی عمل کردی یگانهانگار تفسیر می شود. که بر پایه ی دست کم از انگلس به این سو، مارکسیسم مفهوم دیالکتیک را برای ثبت «تاریختیت» جستارمایهی

خود و مفهوم ماتریالیسم را برای دلالت بر «عملیت» روی کرد خود به کار گرفته است. آنچه تقریباً به نحومکانیکی (و بَسطبیعت گرایانه) در ماتریالیسم دیالکتیکی پیوند یافته بود، در مارکسیسم غربی به جریان دیالکتیکی (عمدتاً ضدطبیعت گرا) و جریان ماتریالیستی (عمدتاً طبیعت گرا)ی ضد هم تقسیم شد — اولی گرایسی به تاریخ گرایسی و ایدئالیسم معرفت شناسانه، و دومی گرایسی به علم گرایی و ماتریالیسم معرفت شناسانه، و دومی گرایسی به علم گرایی و ماتریالیسم معرفت شناسانه را نشان می دهد.

در سه مكتب اصلى ماركسيسم ديالكتيكي غربي، یعنی: یک) تباریخ گرایسی هگلسی لوکیاچ، کُبرش و گرامشی، دو) نظریهی انتقادی هورکهایمر، آدورنو، مارکوزه و هابرماس و سه) اومانیسم لوفهور، سیارتر، کوسیک، پتروویچ و دیگران، تأکید بهطورییایی از علم همچون سرچشمهی رازآمیزی به علم همچون عامل سلطه و علم هم چون اميري /زحيث هرمنوتيكي نادرخور در جهان انسانی گذر می کنید. یک نزد لوکاچ، که اشاره می کنید که «چیزی بهشدت مسئله آفرین در ایس واقعیت است که جامعهی سرمایه داری آماده است که با روش علمی هم آهنگ گردد» (۱۹۷۱، ص ۷)، علم، که کلها را به امور واقع تجزیمه (اتمیمزه) می کنند، از اساس جلوه یمی از شيءوارهگي رايج در جامعهي سرمايهداري است؛ و ماترياليسم تاريخي ازأنرو نقطهي مقابل علم قبرار می گیرد که ویژگی آن روش کلیت بخش خیاص آن است. مضمونهای همانندی بر کار کُـرش و گرامیشی چیرگی دارد. دو) در سنت مکتب فرانکفورت، علیم با خرد یا علقهی ابزاری پیوند می گیرد، که، دست کم در قلمسرو اجتماعي، عناملي كمنابيش منستقيماً سرکوبگر شمرده میشود؛ نقطهی مقابل خردابزاری خبردیا علقه ی رهایی بخس، زنیدگی گیستریا سر کوبزُدا است. سه) مارکسیـسم اومانیـستی عمومـاً مستعد دوگانهانگاری با دونالیسمی کمابیش مؤکد بوده است، با روش پژوهش اجتماعی کمه، در نقطهی مقابل روش علوم طبیعی، بهطورمشخصی تفسیری یا

دیالکتیکی و مانند آن شمرده می شود. وجه مسترک همه ی این سه مکتب بدفهمی پوزیتیویستی از علم (

پوزیتیویسم) و تأکیدی بر کردار انسانی، در بُعد متعدی، به بهای کارآیی تراواقعی، در بُعد نامتعدی است، که به ایدنالیسم معرفتی، نسبیت گرایی حکمی، اراده گرایی عملی و/یا بدبینی تاریخی می انجامد.

از سبوی دیگر، چهرههای مهیم مارکسیسیم غربی ماتریالیست، چون آلتوسر، دللاولپه و کولتی، یا به بیرونانداختن علیم از فراینید تباریخی گرایییدهانید (چنان که در مورد «تئوری گراییی» آلتوسیری) یا به علمی کردن و به نحو بسطبیعت گرایانه عقلی کردن تاریخ (چنان که در مورد دللاولپه)؛ حال آن که در سطح معرفتی گرایشی به بازگشت به موضع فلسفی چون عقبل گرایی (آلتوسی)، تجربه گرایی (دللاولپه) یا کانتیسم (کولتی) وجود داشته که مبارکس پیشازآن عملاً از آنها برگذشته بود. بااینهمه، این گروه مزیت تشخیص این نکته را دارد که مارکسیسم، دست کیم تشخیص این نکته را دارد که مارکسیسم، دست کیم چیز دیگری که همچنین هست، مدعی علیمبودن آن گونه که هماریینی یا هنیر به معنای دقیق کلمه.

هم ارزیابی جنبه ی ذاتی و هم جنبه ی عَرَضی علم، مسایل مربوط به خودفرمانی ویژه ی مارکسیسم همچون علم را، و خودفرمانی نسبی آن همچون عمل را، در بستر علوم و کلیت اجتماعی جای میدهد. به بیان دقیق تر، شناسایی جنبه ی معرفتی، مسایل آشنای ایدئولوژی و طبیعت گرایی را پیش می کشد، یعنی این مسایل را که چه گونه گفتمانها و کردارهای اجتماعی علمی، یا به بیان دقیق تر گفتمانها و کردارهای کردارهای مارکسیستی، از یک سو، از ایدئولوژیها متمایز می شوند و، از سوی دیگر، از گفتمانها و کردارهای کردارهای طبیعی علمی سی یعنی، مسئله ی خودفرمانی ویژه ی مارکسیسم هم چون یک برنامه ی بروهشی علمی. شناسایی جنبه ی تاریخی، سلسله ی پیچیده یی از مسایل را پیش می کشد که به جایگاه پیچیده یی از مسایل را پیش می کشد که به جایگاه

علوم به طبوراعم، و مارکسینسم به طبوراخص، در جایشناسی ماتریالیسم تاریخی مربوط است، که در اهمیت نظری و عملی آن دشبوار می تبوان راه گزافه رفت. بدینسان، آیا خود علم، یا صرفاً کاربستهای أن، نيرويي مولد است؟ اگر علم جزيي از روبنا است (← زیربنا و روبنا) چهگونه می توان خودفرمانی نسبی أن را در نظر آورد؟ أيا ممكن است علم طبيعي نیرویی مولد باشد ولی علم اجتماعی جزیی از روبنایی که مقدر است در حاکمیت کمونیسم فرو بمیرد؟ آیا آن سان که بوگدانوف، گرامشی (ولیسسنکو؛ ← ليسنكونيسم) باور داشتند مي تواند علم طبيعي پرولتری، یا صرفاً علم اجتماعی پرولتری وجود داشته باشد؟ یا، چنان که هیلفردینگ ادعا دارد، علم اجتماعی پرولتری تناقض گویی است؟ آیا نسبت میان تکامل شناخت علمی، در مارکسیسم و در دیگر علوم کاملاً به طور کلی، و پیکارهای مردمی برای نظارت و تسلط کارگران بر فرایندهای کار علمی کدام است؛ و، در فراگیرترین سطح، چه رابطهیی است میان اینها و طرح بزرگ ناتمام رهایی انسان؟ (نینز ← جبرگرایی؛ ديالكتيك؛ ماترياليسم؛ حقيقت).

بیرای آگیاهی افیزون تیر بهپاهاسیکار، روی ۱۹۷۸؛ دللاولپه، جیی ۱۹۵۰ (۱۹۸۰)؛ هابرمیاس، ییورگن ۱۹۶۸ (۱۹۷۱)؛ لی کورت، دی. ۱۹۷۷؛ لوکاچ، جورج ۱۹۲۳ (۱۹۷۱)؛ روز، ایچ. و اس. ۱۹۷۶.

روی پاهاسکار

# علم طبیعی (natural science)

مشکل علم طبیعی در تاریخ مارکسیسم این است که همیشه بدیلی وسوسهانگیز در مبورد ایدنالیسم و او توپیانیسم فراهم آورده است. به مدت چندین دهه بخشهایی از آنتیدورینگ انگلس به شکل جزوه یی بسا عنبوان سوسیالیسسم اوتوپیسایی و علمسی پرطرفدار ترین متن مارکسیستی بوده است. مارکس و انگلس هر دو عمیقاً سرشار از مفهوم علم همچون پیشرفت بودند که وجه ممیز اندیشهی سدهی

نوزدهم به شمار است، و پارهیی از تأثیرگذارترین مفسران أنها \_ برنشتاین، كاثوتسكی، بلخانوف \_ برای حمایت از خصلت علمی مارکسیسم بر مدل ها و قیاسهای علم طبیعی، بهویژه مدلها و قیاسهای برگرفته از نظریهی تکامل داروین، تکیه داشتند. گرچه مارکس و انگلس داوریهای گوناگونی دربارهی داروینیسم ابراز کردهاند، مفسران آنها بر این داوری ها به عنوان نظریه یی تکیه کردهاند که برداشتهای مربوط به انسانیت و جامعه را با روشها و پیش فرض های علم پیونید می دهید. میارکس به داروینیسم به عنوان شالوده یی در تاریخ طبیعی به سود دیدگاه تاریخیشان اشاره میکنید (نامه به انگلیس، ۱۹ دسیامبر ۱۸۶۰) و انگلیس، در خطابیهی خود بر سر مزار مارکس، کشف قبانون بنیبادی تباریخ بشر از سوی مارکس را همسنگ کشف قانون تکامل آلی از جانب داروین میشمارد. ولی هر دو نینز از تصویر طبیعت زنده که داروینیسم از آن سرچشمه مى كرفت ــ قانون تنازع مالتوس، قانون همه عليه همهی هابز ــ تکان خوردند (نامهی مارکس به انگلس، ۱۸ ژوئن ۱۸۶۲). حتا در نوشتههایی که پاس علم طبیعی را بسیار نگه میدارند، انگلس مفهوم کار را واسطهی میان میمونها و انسانها قرار میدهد (ديالكتيك طبيعت، ف ٩).

هم مارکس و هم، بهویژه، انگلس پژوهندگان دقیق و پیگیر تحولات علمی در ریاضیات، زیستشناسی، فیزیک و شیمی بودند. انگلس در تفسیر دیالکتیک به یاری قوانین طبیعت از مارکس بسیار فراتر رفت (به دیالکتیک طبیعت). مارکس با علم بیشتر به صورت نیرویی مولد و همچون وسیلهی نظارت و تسلط بر نیروی کار سروکار داشت. او یادآور شد که «علم طبیعی بیشتر بهطورعلمی از طریق صنعت در زندگی انسان نفوذ کرده است؛ علیم طبیعی زندگی انسان را دیگرگون کرده و زمینهی رهایی انسان را فراهم ساخته است، هرچندکه پیآمد بیواسطهی آن فراهم ساخته است، هرچندکه پیآمد بیواسطهی آن نمایان ساختن انسانیت زدایی انسان باشد»؛ و ادامه نمایان ساختن انسانیت زدایی انسان باشید»؛ و ادامه

مے دھید: «علیم طبیعی جہتگیری ماتر پالیستی انتزاعی، یا به بیان بهتر ایدنالیستی خود را ترک خواهد کرد، و به صورت شالودهی علم انسان درخواهد آمد، چنان که تاکنون ــ گرچه به شکلی بیگانه شده ـــ به صورت شالودهی زندگی انسانی واقعی درآمده است. یک شالوده برای زندگی و شالوده یی دیگر برای علیم *از* پیش کاذب است» (دست نوشته های اقتصادی و فلسفی، دستنوشتهی سوم). مارکس در گروندریسه بر پیوندهای تنگاتنگ میان صنعت و علم تأکید دارد و پیشبینی میکند که این پیوندها افزون خواهد شد («فصل دربارهی سرمایه» صص ۵- ۷۰۴) و در *سرمایه* ج ۱، در فیصلی تکاندهنده دربارهی نوآوریهای فناورانه که برای تسلط بر کارگران طراحی شده است، از پور نقل می کند: «این اختراع آموزهی بزرگی را تأیید می کند که پیش تر طرح کردیم: هنگامی که سرمایه علم را به حلقهی خدمت گزاران خود درمی آورد دست نافرمان کار همواره درس فرمان بُرداری می آموزد» (ف ۱۳، س ۳).

بسیاری خطوط در مارکسیسم بر خصلت مارکسیسم به عنوان علم تأكيد دارند، ولي هنگاميكه اصطلاح «علم» تحلیل میشود، به نظر میرسد اغلب به عنوان بخشی از جستوجو برای مشروعیت طرح می شود، و بیش تر وقتها هم طبیعی نیست که به آن اشاره می رود (← انقلاب علمي و فناورانه). هنگاميكه علم مورد نظر است، اشاره معمولاً به منابع پژوهش علمیی در باب نیازهای تولید است. این نکته به بیانی بسیار بلیغ در مقالهی بوریس هسن (در بوخارین ۱۹۳۱) دربارهی «بنیاد اجتماعی و اقتصادی 'پرینسیپیا'ی نیوتون» نشان داده میشود، که این مشهورترین سند در انقلاب علمی را با مسایل اقتصادی سده ی هفدهم پیوند میدهد. دیگر مقالههای همین اثر بر این نکته تأکید دارد که نظریهی علمی ادامهی عمل با وسایل دیگر است. بوخارین بر آن است که تصور خیصلت خودبسندهی علیم در زمیرهی آگاهی کاذب است ـ در حکم خَلط شوروشوق ذهنی دانشمند حرفه بي با نقش اجتماعي عيني عليم است.

کارکرد اجتماعی علم در فرایند تولید همچنان بر جا میماند (۱۹۳۱، صص ۲۱- ۱۹).

گرامشی بر آن است که تمامی فرضیه های علمی در حکم روبنا هستند و تمامی شناخت از لحاظ تاریخی نسبی است (دفترهای زندان، صص ۴۴۶، ۴۴۸).

بنابراین، ماده بهخودیخود موضوع ما نیست بلکه ماده به لحاظ اجتماعی و تاریخی برای تولید سازمان می یابد، و ازاین رو علم طبیعی اساساً مقوله بی تاریخی، و رابطه بی انسانی به شمار می آید... آیا به یک تعبیر، و تا اندازه ی معینی، نمی توان گفت که آن چه طبیعت برای آن فرصت فراهم می آورد، نه کشفیات و نوآوری های نیروهای از پیش موجود سو کیفیتهای از پیش موجود ساده سالکه گفرینش هایی » است که به نحوتنگاتنگ با منافع جامعه و با توسعه و ملزومات بیش تر توسعهی نیروهای تولیدی پیوند دارند؟ رهمان صص ۶–۴۶۵).

نقش علم طبیعی و تکامل علم همچون نیروی مولد به تضعیف تمایز میان علم و فناوری انجامیده است،

بهنحوی که تجدیدساختار سرمایهداری، برای نمونه، گیرد میکروالکترونیک، زیست تکنولوژی، و وسایل ظریف روبه فزونی هدایت، نظارت و کنترل، به آگاهی افزون تر از نیاز به کاربست سیاست در علم، فناوری و پزشکی انجامیده است. به طورکلی، مارکسیستهای راست آیسین در سینت «دیامیات» (ب ماتریالیسم دیالکتیکی) عملیات علمی را از لحاظ ارزشی خنشا و برکنار از مبارزهی طبقاتی شمردهاند (ب برنال)، برکنار از مبارزهی طبقاتی شمردهاند (ب برنال)، حال آن که «نظریه پردازان انتقادی» (ب مکتب فرانگفورت)، مقولهها، پیشفرضها و نقش مشروعیت بخش علم را در قلب مسئلهی دگرگونی انقلابی دانسته اند. چنان که مارکس و انگلس در ایدئولوژی آلمانی (ج ۱، ب ۱۸) می گویند: «ما فقط ایدئولوژی آلمانی (ج ۱، ب ۱۸) می گویند: «ما فقط یک علم می شناسیم — علم تاریخ».

بىراى آگاهى افىزون تىر ← آرتىو، انىدرو ۲۴- ۱۹۷۳؛ بوخارىن، نىكالاى و دىگران ۱۹۳۱ (۱۹۷۱)؛ گرامىشى، آنتونىيو ۳۵- ۱۹۲۹ (۱۹۷۱)؛ جَكبوبى، راسىل ۱۹۷۱؛ لىستىهىم، جبورج ۱۹۶۱؛ رادىكال ساينس جورنال

رابرت ام. یانگ

### فاشیسی (fascism)

برآمدن جنبشهای فاشیستی و تأسیس رژیمهای فاشیستی در چندین کشور اروپایی طبی دهههای ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰، اندیــشهوران مارکسیــست را یــا مسئله یی تازه و فوری برای تحلیل روبه رو ساخت. دو موضوع عمده در میان بود. (یک) کندام شرایط اقتصادى و اجتماعي موجب يديدآمدن فاشيسم شد و (۲) چهچیز پیروزی فاشیسم و انهدام جنبش طبقهی کارگر را در برخی کشورها ممکن ساخت؟ تروتسکی در یک رشته جنوه و مقاله که در فاصلهی میان سالهای ۱۹۳۰ و ۱۹۳۳ به قلم آورد، طرحی از ویژگیهای اصلی فاشیسم به دست داد، گرچه او در دههی نخست دغدغهی ضابطهبندی استراتزی سیاسی مؤثری را داشت که جنبش طبقهی کارگر را توانا مىساخت تا مانع پيشروى فاشيسم در آلمان گردد. تروتسکی بر آن بود که فاشیسم مظهر بحران ساختاری ژرفی در سرمایهداری پسین است، و از گرایش سرمایهداری انحصاری (چنان که هیلفردینگ یادآور می شود) به «سازمان بخشی» کل زندگی اجتماعی به شیوه تمامتخواهانه ناشی می شبود (← توتاليتاريسم)، ولي پايهي اجتماعي جنبشهاي توده یی فاشیستی خرده بور ژوازی یا طبقه ی متوسط است. تحلیل کلی منظم تر در باب فاشیسم را بائر بر عهده گرفت (۱۹۳۶)، که فاشیسم را «فرآوردهی سه فرایند بهنحوتنگاتنگ بههم پیوندیافته» شمرد. نخست، جنگ جهانی اول شمار فراوانی از مردم را از زندگی بورژوایی بیرون راند و آنها را به فروافتادگان از طبقه (déclassés =) یعی مبدل کرد کمه پس از جنگ، «شبهنظامیان» و «جوخههای دفاعی» را با اید ئولوژی های نظامی گرانه، ضددمو کراتیک و ناسیونالیستی تشکیل دادنید. دوم، بحران اقتصادی

پس از جنگ بخش بزرگی از طبقه ی متوسط پایین و دهقانان را خاکسترنشین کرد و آنگاه همهاینان از احزاب دموکراتیک بورژوایی بریدند و به شبهنظامیان پیوستند. سوم، بحرانهای اقتصادی از سودهای طبقه ی سرمایه دار کاست، و این طبقه برای بازآوردن این سودها به مدد بالابردن سطح استثمار، نیاز به فروشکستن مقاومت طبقه ی کارگر داشت و به نظر می آمد دست یافتن به این مهم در حاکمیت دموکراتیک دشوار یا مُحال باشد.

شماری از اعضای مکتب فرانکفسورت نیسز پژوهشهای مفصلی در باب برآمدن فاشیسم ترتیب دادند. نویمان در پـژوهش کلاسـیکی در بـاب آلمـان ناسيونال سوسياليستي (١٩٤٢) استدلال مي كند كه «در یک نظام انحصارطلبانه سودها بدون قدرت سیاسی تمامتخواه به دست نمی آید و حفظ نمى شود... اين ويژگى متمايز ناسيونال سوسياليسم است.» (ص ۳۵۴)، و هماو در ادامهی سخن این رژیم را «قتیصادی دستوری» یا به بیان کلی تر «سرمایه داری انحصاری تمامت خواه» توصیف می کند. نویمان مدعی است که در آلمان فرایند تراکم و تمركز سرمایه كه به انحصار انجامیده است، بیش از هر جای دیگر پیش رفته است و همین امر، همراه با حدت و شدت بحران اقتصادی در آلمان، علت قدرت فاشیسم است. پولاک در سلسله مقاله هایی که در فاصلهی سالهای ۱۹۳۲ و ۱۹۴۱ به قلم آورد تحلیلی به دست داد که تا حدودی متفاوت است؛ گرچه پولاک در بیاب اهمیت سیرمایهداری انحیصاری نظیر موافق دارد با شدت بیشتری بر نقش دولت دخالت گر تأکید دارد و نظام را «سرمایهداری دولتی» توسیف می کند (اصطلاحی که نویمان آن را مصداق تناقض اسم و صفت می داند که «نمی تواند تحلیل از زاویه ی

دید اقتصادی را برتابد»). سرانجام، از ۱۹۴۵ به این سبو، آدورنو و هورکهایمر به اتفاق چند تن از دانشمندان علوم اجتماعی آمریکا سلسله پژوهشهایی دربارهی تعصب به عمل آوردند ـــ که بهویژه با «شخصیت قدرت پرست» و یهودستیزی سروکار داشت ــ با این هدف که به کاوش در شالودهی روانشناختی جنبشهای فاشیستی بپردازند (بهویژه با آدورنو و دیگران ۱۹۵۰؛ نیز به روان کاوی)

یاره یی از پژوهش های اخیرتر، گرچه بیش تر عناصر عمدهی تحلیلهای پیشگفته را می پذیرند که فاشیسم را با سرمایه داری انحصاری، بحران اقتصادی وخیم و موقعیت در معرض تهدید بخشهای گسترده یی از طبقه ی متوسط مرتبط می شمارند، نکتههای بیشتری را طرح میکنند. پولانتزاس (۱۹۷۴) در پژوهشی که عمدتاً وقف وارسی انتقادی أموزه و سياست بين الملل سبوم و حزبهاى كمونيست ايتاليا و آلمان در روياروييشان با فاشيسم (و بهویژه توصیفشیان از فاشیسیم به عنوان سوسيال فاشيسم / فاشيسم اجتماعي) شده است، بااینهمه همچنین به بحث دربارهی پارهیی از مسایل کلی، بهویژه سرشت ویژهی فاشیسم در ارتباط با دیگر شکلهای «دولت سرمایه داری استثنایی» می پردازد که بناپارتیسم و سنخهای گوناگون دیکتاتوریهای نظامی را شامل میشود. میسن در مقاله ی کوتاهی (۱۹۸۱) دربارهی مسایل حل نشده در شرحهای مارکسیستی در باب فاشیسم، بهویژه به اهمیت هیتلر به عنوان رهبر و اهمیت یهودستیزی اشاره میکند؛ و بر آن است که رایش سوم می تواند «رژیمی بی همتا» بوده باشد، و بدین گونه توجه را به یک مسئلهی کلیی مهم جلب می کند \_ زیرا گرچه شرایط برای برآمدن فاشیسم می تواند در همهی جامعه های سرمایه داری پیشرفته پدیدار گردد، پیروزی آن میتواند یکسر وابسته به اوضاع و احوال ملی ویژه و سنتهای

تاریخی باشد. سرانجام، چنین مینماید که لازم است

پدیدههایی چون بی کاری را که دیگر نویسندگان (گو

که همچنین برخی مارکسیستها نیز، از جمله آدار و بائر) بر آن تأکید ورزیدهاند، بیشتر به حساب گرفت؛ از این جاست که کارستن (۱۹۶۷) یادآور میشود که «بهویـژه از صفوف بی کاران است که اس ای ها (گروههای ضربت ناسیونال سوسیالیستی) طی این سالها [۱۹۳۰–۱۹۳۲] در ارتشی خصوصی متشکل از پژوهش مارکسیستی و هم دیگر بررسیها می توان نتیجه گرفت که یک بحران اقتصادی حاد نه تنها می تواند رادیکالیسم بیشتر طبقه ی کارگر را اعتلا بخشد بلکه همچنین می تواند موجبات رشد سریع بخبشهای سیاسی دستراستی را فراهم آورد.

برای آگاهی افرون تر ← آدورنو، تشودور و دیگران ۱۹۵۰؛ بیاتر، اوتو ۱۹۳۶ (۱۹۷۸)؛ بیتهم، دیوید ۱۹۸۰؛ کارستن، اف ال ۱۹۶۷؛ میسن، تیم ۱۹۸۱؛ نویمان، فرانتس ۱۹۴۲ (۱۹۴۴)؛ پولاک، فریدریش ۱۹۷۷؛ پولانتزاس، نیکوس ۱۹۷۴؛ تروتسکی، لئون ۱۹۷۸–۱۹۳۳ (۱۹۷۱).

تام باتامور

# فرایند کار (labor process)

فرایند کار به ساده ترین معنای خود عبارت است از فرایندی که از ره گذر آن کار در ارزشهای مصرفی صورت مادی یا عینی می یابد. در این جا کار عبارت از کنش و واکنش میان شخصی است که کار می کند و جهان طبیعی به شیوه یی که عناصر جهان طبیعی به می شوه یی که عناصر جهان طبیعی به طورمقصودمند آگاهانه دگرگون می گردند. از این جاست که عناصر فرایند کار سه گانهاند: نخست خود کار، یعنی فعالیت تولیدی مقصودمند؛ دوم، موضوع یا شی اهایی که کار روی آن انجام می گیرد؛ و سوم، ابزارهایی که فرایند کار را تسهیل می کنند. اشیایی که کار روی آن انجام می گیرد، و عموماً بر اثر فرایند کار پیشینی فراهم می آیند، «مواد خام» نامیده فرایند کار پیشینی فراهم می آیند، «مواد خام» نامیده می شوند. ابزارهای کار هم دربردارنده ی آن عناصری است که درون اختاری اند یا به طورغیرمستقیم با

خود فرایند کار ارتباط دارند (آبراهها، جادهها و مانند آن) و هم دربردارندهی عناصر مستقیماً درگیر مانند آلات و ابزاری که کار از طریق آن روی موضوع یا شيء خود كار ميكند. اينها همواره بي آمد فرایندهای کار پیشینانند، و خصلتشان هم به درجهی تکامل کار پیونید میهیابید و هیم به روابط اجتماعی که بر پایهی آن کار انجام میگیرد. اشیای کار و ابزارهای کار، بررویهم «وسایل تولید» نامیده میشوند. دگرگونی در موضوع کار که بر اثر کار پدید مى آيد همانا ايجاد ارزش مصرفي است؛ ببر همين قیاس، می گوپیم که کار صورت عینی یافته است. از آنجا که وسایل تولید عبارت از ارزشهای مصرفیانید که در فرایند کار به مصرف رسیدهاند، این فرایند عبارت از فرایند «مصرف تولیدی» است. و از آنجاکه ارزشهای مصرفی بندین گونه تولیند منی شنوند، از دیدگاه فرایند کار، کاری که انجام می گیرد «کار تولیدی» است.

فرایند کار شرط هستی انسانی است و در مورد همهی شکلهای جامعهی انسانی مشترک است: مردم با کار خود، یعنی عناصر فعال، از یک سو، و جهان طبیعی و بیجان، یعنی عنصر منفعل، از سوی دیگر. ولی مشاهدهی این که شرکت کنندگان انسانی گونه گون در فرایند کار چهگونه با یکدیگر مرتبطانید، نیازمنید وارسی آن روابط اجتماعی است که این فرایند در چارچوب آن روی میدهد. در فرایند کار سرمایهداری، وسایل تولید را سرمایهدار در بازار خریداری می کند. همچنین است نیسروی کار. سپس سرمایه دار با برانگیختن حاملان نیبروی کار (کارگران) به مصرفکردن وسایل تولید از رهگذر کار خود، نیروی کار را «به مصرف میرساند». بدینگونه است که کار زیبر سرپرستی، هدایت و نظارت سرمایه دار انجام می گیرد، و فرآوردههایی که تولید می شود دارایی سرمایه دارند، و نه دارایی تولید کنندگان بی واسطه. فرایند کار بهسادگی عبارت است از فرایند میان چیزهایی که سرمایه دار خریداری می کند ـ و از این

رو فرآوردههای این فرایند به سرمایهدار تعلق میگیرد (به سرمایه؛ سرمایهداری).

این فرآوردهها فقط تا آنجا ببرای سرمایهداران ارزشهای مصرفی به شمار میآیند که حاملان ارزش مبادلهییاند. مقصود فرایند کار سرمایهداری تولید کالاهایی است که ارزششان از مجموع ارزشهای نیروی کار و وسایل تولید به مصرف رسیده در فرایند تولید برمی گذرد. بدین سان، ایس فرایسد تولید هم فرایند کاری است که ارزشهای مصرفی می آفریند، و هم فرایند ارزشافزایی که ارزش می آفریند، و دومی فقط به دلیل تفاوت میان ارزش مبادلهیی و ارزش مصرفی نیروی کار امکانپنذیر می شود. بنرای فهم اقتصاد مارکسی بسیار حائز اهمیت است که ارزش نیروی کار را از ارزشی تمیز دهیم که هزینه ی این نیروی کار در فرایند کار ارزشافزایی می کند. اگر دومی از اولی برنگذرد، هیچ ارزش اضافی نمی توانید ایجاد شود. افزون بر این، سرمایه بر نیروی کار تسلط دارد، زیبرا مبردم بنه دلیبل جندایی تباریخی خبود از دسترسی به وسایل تولید جیز از طریق معامله ی مزدی، ناگزیراند نیروی کار خود را بفروشند. و سرمایه بر کار تسلط دارد، زیرا به کاربستن نیروی کار زیر فرمانهای سرمایه انجام میگیرد، و بدین گونه طبقهی کارگر ناگزیر است بیش از آن انجام دهد که برای معاشاش مبورد نیاز است. بنابراین، سرمایه یک رابطهی اجتماعی اجباری است.

از این قرار، فرایند کار با حرکت کیفی تولید سروکار دارد، فرایندی با مقصود و محتوای معین که نوع خاصی از فرآورده را تولید میکند. فرایند ارزشآفرین همان فرایند را از دیدگاهی کمّی مورد بررسی قرار میدهد، و همهی عناصرِ فرایند کمیتهای معین کارِ عینیتیافته شمرده میشوند که مطابق مدت زمان لازم اجتماعی در واحدهای معادلِ کلیِ ارزش (به پول) اندازهگیری میشوند. هر فرایند تولید کالایی عبارت است یگانگی فرایند کار و فرایند ارزشآفرین. همین که این فرایند ارزشآفرین در فراسوی نقطهیی

معین انجام میگیرد ما با شکل سرمایهداری تولید کالایی، یا فرایند تولید سرمایهداری سروکار داریم، یعنی یگانگی فرایند کار و فرایند ارزشافزایی.

در بسیاری از نوشته های مارکسیستی امسروزین دربارهی فرایند تولید سرمایهداری پارهیی بىدقتىهاى اصطلاحشناختى وجود دارد، زيرا فرايند تولید سرمایه داری بیش از آن که یگانگی کار و فرایند ارزشافزایی شمرده شود اغلب فرایند کار سرمایهداری به شمار میآید. مهم است بر تمایز میان این دو فرایند اصرار ورزیم تا بر دوگانگی مارکسیستی آشنای ارزش مصرفی و فرایندهای ارزش تأکید کنیم. در سرمایه داری وسایل تولید دارای جنبه ی دوگانه ی مشابهی است. از دیدگاه فراینید کار، وسیایل تولید وسایلی برای فعالیت تولیدی مقبصودمند به شیمار مى آيند، و كارگر از لحاظ هستى شناختى با وسايل تولید همچون عناصر اساسی برای عینیتبخشی به فمالیت کارورزانه در فرآوردهها پیوند می یابد. بااینهمه، از دیدگاه فرایند ارزشافزایی، وسایل تولید وسایل جذب کاراند. همچنان که کارگر وسایل تولید را هم چون عناصر مادی فعالیت تولیدی (فرایند کار) به مصرف می رساند، وسایل تولید نیز هم زمان کارگر را به مصرف میرساند و به این منظور که ارزشافزایی شود (فرایند ارزشافزایی). در سرمایهداری، کارگر نیست که وسایل تولید را به کار میگمارد، بلکه وسایل تولید است که کارگر را به استخدام درمی آورد. همین که پنول سنزمایه دار بنه وسنایل تولید مبندل مى شود، وسايل توليد نينز درعين حال به حق سرمایه دار بر کار و کار اضافی دیگران مبدل می شود، حقى كه حقوق مالكيت خصوصى توجيهاش مىكنىد، و سرانجام نیروهای جابرانهی دولت سرمایهداری نگهاش میدارد. چنین وارونگیی رابطهی میان کار عینیتیافته، یا کار مُرده، و نیروی کار درحرکت، یا کار زنده، ویژگی ممتاز شیوهی تولید سرمایهداری است، و در ایدئولوژی بورژوایی، از یک سو، همچون خُلط میان ارزش وسایل تولید، و از سوی دیگر،

دارایی یی که، به صورت سرمایه، برای ارزشافزایی خودشان در اختیار دارند بازتاب می یابد. آنگاه وسایل تولید مولد شمرده می شود، حال آن که درواقع تنها کار است که می تواند چیزها را تولید کند. (برای جزیبات بیش تر در باب این سنخ آگاهی وارونه بسواره گی و بتواره گی کالایی).

این ضابطه که وسایل تولید است که در سرمایهداری کارگر را به کار میگمارد و نه بالعکس، بر تابعیت کار از سیرمایه تأکید دارد. ولی مارکس («یی آمدهای فرایند بیواسطهی تولید») دو شکل از چیزی را تمینز میدهد که آن را «تابعیت کار ذیل سرمایه» مینامد، شکلهایی که با دورههای تاریخی متمایزی در پیشاتاریخ و تاریخ سرمایهداری تطبیق می کند. شکل نخست در شیوه پی یافت مییشود که در آن سترمایه داری از نختستین شیوه های تولیت ستر برمی آورد، و صرفاً با تغییری در شیوه یی سروکار دارد که بر پایهی آن ارزش اضافی استخراج میشود. مارکس این را «تابعیت صوری کار ذیل سرمایه» مینامد، به این منظور که فرایندی را وصف کنید که بر پایهی آن سرمایه کار را بر پایهی همان شرایط فنی تولید (همان سطح توسعهی نیروهای تولید) به تابعیت درمی آورد که در آن کار تا هماکنون نیز انجام پذیرفته است. تمامی روابط شخصی ساطه و وابستگی، که ویژگی ممیز تولید صنوف در شهرهای فئودالی و تولید دهقانی در روستای فئودالی است، در ارتباط نقدی منحل میشوند، و بدین گونیه دارندگان کالاهای گوناگون (دارندگان شرایط کار، و دارندگان نیروی کار) تنها بر پایهی فروش و خرید با یک دیگر ارتباط می یابند، و در فرایند تولید به صورت سرمایه و کار با یکدیگر روباروی میشوند. از آنجا که این «تابعیت صوری کار از سرمایه» خود فرایند کار را تغییر نمیدهد، یگانه راهی که بر پایهی آن ارزش اضافى مىتواند استخراج شود طولانى تركردن روز كارى افزون بر زمان كار لازم است. بدينسان، تابعيت صوری با تولید ارزش اضافی مطلق پیوند دارد، که

مارکس بر آن است که از میانهی سدهی شانزدهم تا ربع آخر سدهی هجدهم وجود داشته است و بر پایهی آن فرآیند کار نخست، با همکاری / تعاون و سیس تر با **تولید کارگاهی** مشخص میشبود. ولی با ظهبور ماشین آلات و تولید ماشینی، خود فرایند کار پیوسته دیگرگون میشود، یا در طلب سودهای بارآوری دستخوش دگرگونی می گردد. ماشین آلات به صورت عامل فعال در فرآیند کار درمیآید، و وظایف مداوم، همشکل و مکرری بر کار تحمیل میکنید، کیه تحمیل انضباط کارخانهیی سخت و دقیق را لازم می آورد. افزون بر این، همچنان که تقسیمهای کار پیشین که بر پایهی مهارتهای دستی استوار است از میان برمیخیزد، شناخت علمی، کبه لازمنهی ضروری ورود ماشین آلات است، سلسلهمراتبهای تازهیمی از کار ذهنی و دستی پدید میآورد (← تقسیم کار). مارکس صنعت بنزرگ همیراه بنا تولیند آن را کنه مبتنبی بنر ماشین آلات است «تابعیت واقعی کار ذیل سرمایه» میخواند و آن را با تولید ارزش اضافی نسبی پیوند میدهد. تابعیت واقعی کار ذیل سرمایه، که از طریق «نقلاب صنعتی» در بریتانیا به مُنَصهی ظهور رسید، فرایند کار را در طلب انباشت سرمایه پیوسته دگرگون میکند، و بهطورکلی نشانهی بلوغ سرمایهداری همچون یک شیوهی تولید گرفته میشود.

پس از نوشتههای مارکس در باب این موضوع، در این حدود یکصد سال اخیر مارکسیستها اندک تحلیلی در باب فرایند تولید سرمایه داری به دست داده اند. این امر شاید پاره یی اصلاً به سبب موفقیت تحلیلی است که مبارکس به دست داده است: توسعهی تولید کارخانه یی پس از مبرگ مبارکس مؤکداً تأییدی بر نوشتههای او به نظر میآید. ولی مهبار علیم در طلب سودهای بارآوری به چنان رشد فوق العاده یی در سرمایه داری انجامید که با وجود رکود و بحران، سرمایه داری انجامید که با وجود رکود و بحران، فاشیسم، جنگهای جهانی و مانند آن، گرایشی در میان مارکسیستها وجود داشته است تا فناوری سرمایه داری پیشرفته را همچون شکل ضروری

سازمان دهی کار به شیمار آورنید بی آن که در نظیر بگیرند که روابط اجتماعی تولید چیست. غـرض ایـن است که فنّاوری از لحاظ طبقاتی خنشی و سرشت اقتدارجویانه و سلسلهمراتبی آن کارکردی از روابط تولیدی حاکم شمرده میشود. این امر بهنحوتنگاتنگ با دیدگاهی متفاوت پیوند دارد و آن تفسیری از تاریخ است که زیر نفوذ و تأثیر پیشرفت نیروهای تولیدی است، و توسعهی فنّاوری فراینید پیشرفت آرام و تکجهته یی شمرده می شود که تعیین می کند که در وهلههای خاص زمان کدام روابط تولیدی مناسب است. به جای مبارزهی طبقاتی، فنّاوری است که به صورت نیروی انگیزندهی تاریخ درمییآید. هر دو دیدگاه بر اثر شور و شوق لنین در پذیرش مبانی مديريت فردريك دابليو. تيلور به عنوان يكي از وسایلی که اتحاد شوروی می توانست به مدد آن به سرمایهداری برسد و از آن پیش بیافتد، انگیزاننده یی بزرگ به دست آوردنید. بیدینسان در ۱۹۱۸ لنین یادآور شد که تیلوریسم،

مانند همهی پیشرفتهای سرمایهداری ترکیبی از توحش ظریف و فرهیختهی استثمار بورژوایی و شماری از بزرگترین دست آوردهای علمی در زمینه ی تحلیل حرکستهای مکانیکی در حین کار، ازمیان برداشتن حرکت های اضافی و نامناسب، بسط و گسترش روشهای صحیح کار، عرضهی بهترین نظام حسابداری و نظارت و مانند آن است. جمه وری شوروی میبایست به هر قیمت همهی آنچه را که در دست آوردهای علم و فناوری در این زمینه ارزشمند است بیدیرد. امکان ساختمان سوسياليسم دقيقاً بسته به موفقيت در ترکیب قدرت شوروی و سازمان ادارهی شوروی با دستآوردهای روزآمد سرمایهداری است. («وظایف فوری حکومت شوروی»، مجموعهی آثار، ج ۲۷، ص ۲۵۹).

چنین استراتژییی پیآمدهای فلیج کننده یسی برای توسعه سوسیالیستی جامعه ی شوروی به بار آورد، زیرا فرایندهای کار شوروی اندک تفاوتی با همتایان سرمایه دار خود در بر داشت. ایس امر در بازنگری گذشته شاید شگفتآور نباشد، زیرا صنعتی کردن شوروی به واردات کلان فناوری سرمایه داری در فاصله ی سال های ۱۹۲۹ تا ۱۹۳۲ تکیه داشت، فناوری یی که در آن هنگام گرته برداری می شد؛ و اتعاد شوروی در اخذ و اقتباس و نمونه برداری از هر چیزی که به پویایی نوآوری فناورانه در کشورهای سرمایه داری پیش رفته نزدیکی می جست همواره دچار مشکلات عدیده بوده است. این نمونه یسی روشس ولو بحث انگیز است از این که فناوری را چه گونه روابط طبقائی تعیین می کند و نه بالعکس.

در غرب، یی آمد مهم برداشت «فناورانه» از تاریخ ایس بود که تحلیل مارکسیستی از ساختار طبقاتی در حال دگرگونی کشورهای پیشرفتهی سرمایهداری به حال رکود درآمد و راه را برای انواع جامعه شناسی های یساسرمایه داری و یساصنعتی یی باز گذاشت که بخش اعظهم شسالودهى ايسدثولوژيک رويزيونيسم سوسیالدموکراتیک را بهویژه در دههی ۱۹۵۰ فنراهم آوردند. ولی از اواخر دههی ۱۹۶۰ به این سو، توجه مارکسیستها بهتدریج معطوف به کشف دوبارهی فرایند کار سرمایهداری شد، و ایس بخشی از احیای تحلیل مارکسیستی از سرمایهداری به شمار می آید. در چارچوب این تحول، انتشار کتاب هری بریورمن (۱۹۷۴) برای پیشرفت تحلیلهای مارکسیستی از فرایندهای تولید و تحلیل ساختار طبقاتی رو به تكامل كشورهاي سرمايهداري بيشرفته بسيار تأثیرگذار و برانگیزنده از کار درآمد. (برای پارهیی نمونهها ← نیکولز ۱۹۸۰). تحلیل بریبورمن گرد انباشت سرمایه به منزلهی پویایی بنیادی سرمایهداری شکل می گرفت و به تأکید مارکس بر گسترش همزمان تولید و تنزل مرتبهی کار متوسل می شد. با توجیه به مبورد نخست، تحلیل بریبورمن با

سرمایه داری انحصاری سروکار دارد که در ضمن أن بر اين امر تأكيد دارد كه تحولات مديريت و ماشینی کردن چهگونه بهویژه مهم بوده است. پیدایش شرکت بزرگ مبتنی بر انحصار چندقطبی، سیاختار درحال دگرگونی بازار و توسعهی فعالیتهای اقتصادی دولت در این تحلیل به گونهیی ادغام می شوند که نشان داده می شود که ساختار در حال دگرگونی سرمایه دگرگونیهایی در ساختار طبقهی کارگر پدید می آورد. به ویره، بریسورمن بر دگرگونی هایی در خصیصهی ویژه و ترکیببندی ارتش ذخیرهی کار، اهمیت تقسیم جنسیتی کار، و دگرگونیهایی در فرایند کار در امور دفتری و دیوانی و صنایع و مشاغل خدماتی تأکید دارد. روی دیگر سکه تنزل مرتبهی کار، بهویژه کار دستی است، در شرایطی که سیازمان سرمایه داری فرایند کار پیوسته دغدغهی ارزان کردن کار، و تأمین نظارت مؤثر بر فرایند کار به مدد برانداختن همه منابع و ذخایر مهارت و شناخت را دارد کے پایے کوشش کی سے مایہ داری ہے ای سازمان دهی دوبارهی تولید را سست می کننید. نیزد برپورمن، این دومی عبارت از گرایشی کلی به سوی تابعیت کار از سرمایه از طریق تنزل مرتبهی مهارتهای دستی است.

نقدهایی که بر کتاب بریورمن نوشته شد (الگر ۱۹۷۹ کتابنامه ی خوبی به دست می دهد) در کیل توجه خود را بر کوشش او برای تحلیل طبقه ی کارگر مدرن بیش تر به عنوان طبقه یی «درخود» تا «برای خود» معطوف می دارند و نیز امتناع متعاقب او از هرگونه تحلیل از آگاهی، سازمان و فعالیت های طبقه ی کارگر را ابره ی محض کارگر این رویکرد طبقه ی کارگر را ابره ی محض سرمایه نشان می دهد، ابره یی که منفعلانه با پویایی در حال دگرگونی قیمت گذاری تطبیق می یابد، و این نگرش شیوه هایی را نادیده می گیرد که بر پایه ی آن مبارزه ی طبقاتی در نقطه ی تولید برای فهم توسعه ی فرایند کار سرمایه داری جنبه ی محوری دارد. (نیز به فرایند کار سرمایه داری جنبه ی محوری دارد. (نیز به دایری کارگر را می توان

به این معنا گرفت که نظارت و سلطه ی سرمایه داری کاملاً و یک سر در فرایند تولید تحمیل می شود، و از توضیح علت اهمیت روابط سیاسی و نهادهای دولتی سرمایه داری ناتوان است؛ اگر روابط طبقاتی را در درون تولید اغلب برای سرمایه مسئله دار به شمار آوریم، نهادها و فرایندهای سیاسی را می توان چینزی شمرد که این روابط مسئله آفرین را برای سرمایه ایمن و مطمئن می سازد.

با وجود انفعالِ طبقه ی کارگر بریورمن، هم در فرایند تولید و هم فراسوی آن (که شاید پاره یی به سبب شرایط ویژه ی آمریکا به وجود آمده است، و بااین همه همچنین ب آگلیتا ۱۹۷۹، ف ۲)، کتاب او در جهت دهی دوباره به توجه مارکسیستها به فرایند کار سرمایه داری، و از لحاظ فراهم آوردن نقطه ی تمرکز و محل ارجاع برای بحث درباره ی مسایلی که برای نظریه ی مارکسیستی جنبه ی محسوری دارد حائز اهمیت بنیادی است. (نیز ب انباشت؛ آگاهی طبقاتی؛ استثمار؛ صنعتی کردن).

برای آگاهی افزون تر ← آگلیتا، میسل ۱۹۷۹؛ بِرگ، ام. ۱۹۷۹؛ برون ۱۹۷۹؛ الگر، تونی ۱۹۷۹؛ الگر، تونی ۱۹۷۹؛ مسارگلین، اسستیون ۵-۱۹۷۴؛ نیکولز، تیسو ۱۹۸۸؛ رابری، جیل ۱۹۷۸؛ سمیوئل، رفاییل ۱۹۷۷.

سايمن مون

## فرد (individual)

مارکس در نظریههای ارزش اضافی مینویسد که «گرچه تکامل نوع انسان در آغاز به بهای اکثریت افراد انسان و حتا طبقات انجام گرفت، در فرجام کار این تضاد را درهم میشکند و با تکامل فرد تطبیق میابد؛ بدینسان، تکاملِ عالی ترِ فرد فقط از ره گذر فرایندی تاریخی به دست می آید کمه طبی آن افراد قربانی میشوند» (ق ۲، ف چهارم). چنان کمه از این پاره گفتار برمی آید، مارکس در تاریخ جهان به چشم داستان آشکارشدن قوای انسان می نگرد که از ره گذر داستان آشکارشدن قوای انسان می نگرد که از ره گذر روابط اجتماعی یی کمه «اجتنابناید نیر و مستقل از

اراده ی انسان ها است » (تقد اقتصاد سیاسی، پیش گفتار) تا پایان جامعه ی طبقاتی در پس پشت انسان ها عمل می کند، ولی با برافتادن سرمایه داری، ایجاد جهانی امکان پذیر می شود که زیر نظارت و تسلط تولید کنندگان متحدی قرار می گیرد که در جامعه با یک دیگر هم کاری و همیاری دارند، فردیت چندسویه یی را پرورش می دهند و آزادی شخصی را تجربه می کنند.

پس، مارکسیسم همچون فلسفهی تاریخ (مانند بسیاری از دیگر نظریههای سدهی نوزدهم) نظریهیی در باب تكامل فرد پیش مینهد. ماركسیسم همچنون علم اجتماعی چندان اهمیتی برای توضیح امور بر حسب مقاصد، نگرشها و باورهای فردی قایل نیست و ترجیح میدهد که با این امور به صورت مسایلی برخورد کند که خود باید توضیح داده شوند. از سنوی دیگر، مارکسیسم نیز مانند هر کلاننظریه یعی برای مؤثرافتادن به خردهنظریهیی نیازمند است؛ ولی توجه را به جزیبات چنین نظریه یعی معطوف نمی کند. مارکسیسم همچون نظریهیی در باب ایدئولوژی مفروض می گیرد که نظریهها و شیوههای اندیسهی فردگرایانه، بهویژه آن دسته از نظریهها و شیوههایی که از زبان افراد انتزاعی بیان می شوند، از زمینه ی تاریخی بیرون کشیده می شوند و، به شیوهی رابینسون کروزو، «رابینسونی»اند (تقد اقتصاد سیاسی، درآمد) و روابط اجتماعی بنیادین (بهویژه روابط تولیدی) را پنهان میسازند که بهنوبهی خود اندیشه و عمل فرد را توضیح میدهد. مبارکس مینویسد «انسان موجودی انتزاعی نیست کمه بیرون از جهان چندک زده باشد» («نقد فلسفهی حقوق هگل: درآمد»). و مارکسیسم همچون نگرشی در باب جامعه ی خبوب و کمال بخشی انسان، مفهبومی از فردیت به تمامی بالیده و چندسویه را مفروض می گیرد کے مطابق هیچ مالاک از پیش معین شده یعی اندازه گرفتنی نیست که پیوندهای آشکاری با رومانتیسم آلمانی دارد (گرچه این فردیت فقط در

شرایط یگانگی اجتماعی و تسلط ِ جمعی بر طبیعت تحقق یافتنی است).

بنابراین، مارکسیسم سخن نسبتاً اندکی در چنته دارد تا دربارهی خُردهسطح کنش متقابل انسانی، دربارهی سرشت روان فردی انسان، دربارهی مناسبات شخصی یا دربارهی روابط میان دولت و فرد یا میان حوزههای عمومی و خصوصی بگویند. مارکسیسم (چنانکه «ساختارگرایی» آلتوسری تأکید ورزیده است) در فرد همچون فرآوردهیی اجتماعی مینگرد و بااینهمه نیازمند نظریهیی در باب رفتار فردی انسانی و کنش متقابل اجتماعی است تا بنیاد ماتریالیسم تاریخی را استوار سازد؛ و هدف آن (چنانکه اومانیستهای مارکسیست ملاحظه کردهاند) هم توضیح و هم درگیرشیدن در فراینید پایان بخیشیدن به روابط اجتماعی شهروارهی تولید و مسراوده، به انقیاد درآوردن این روابط تحت «قدرت افراد متحد» است، زيرا «واقعيتي كه كمونيسم مي آفريند دقيقاً شالودهيي راستین برای ناممکنساختن هر چیزی است که مستقل از افراد وجود داشته باشد، تا آنجا که واقعیت، بااینهمه، فقط فرآوردهی مراودهی پیشین افراد است» (ايد ثولوژي آلماني، ج ١، ق ۴، ع). برای آگاهی افزون تر← لوکاچ، جورج ۱۹۲۳ (۱۹۱۷)؛ لوکس، استیون ۱۹۷۳؛ مکفرسون، سے. بسی. بسی. ۱۹۶۲؛

استيون لوكس

## فروم، اریش (Fromm, Erich)

یلامناتز، جان ۱۹۷۵؛ تاکر، دی. اف. بی. ۱۹۸۰.

زادهی ۲۳ مسارس ۱۹۰۰ در فرانکفسورت اممساین؛ درگذشتهی ۱۸ مارس ۱۹۸۰ در لوکارنو. فروم، یگانه فرزند یک تاجر شراب یهودیِ ارتدوکس، در فرانکفورت حقوق خواند و سپس در هایدلبرگ به تحسیل جامعهشناسی، روانشناسی و فلسفه پرداخت، و تا ۱۹۲۶ نیسز تعلیم تلمود دید. در ۱۹۲۴ یسک دوره درس روانکاوی آغاز کرد و تا ۱۹۲۴ ادامه داد و در این هنگام به صورت یکی از بنیادگذاران «مؤسسهی روانکاوی

جنوب آلمان» در فرانکفورت درآمد. سال بعد هم کاری خود را با مکتب فرانکفورت به عنوان عضو «مؤسسهی پرژوهش اجتماعی» آغاز کرد و در سال ۱۹۳۲ در مجلهی این مؤسسه مقاله یی درخور توجه منتشر کرد که ضمن آن، در آغاز تا حدودی به تأثیر از اندیشه های ویلهلم رایش (فونک ۱۹۸۳، ص ۵۵؛ اسپرینگ بورگ فروید بر پایه ی تاریخ فرد برای دربرگرفتن جایگاه طبقاتی خانواده و موقعیت تاریخی طبقات اجتماعی، طبقاتی میان روان کاوی و مارکسیسم برقرار سازد. این اندیشه ها سپس در الگوی «منش اجتماعی» او این اندیشه ها سپس در الگوی «منش اجتماعی» او این اندیشه ها سپس در الگوی «منش اجتماعی» او انسان (۱۹۴۱) و در تحلیل اش از برداشت مارکس از سوشت انسان (۱۹۶۱) پرورانده شد.

فروم در سال ۱۹۳۳ به ایالات متحد آمریکا مهاجرت کرد و سال بعد به عنوان روان کاو شاغل در نیویـورک سکنا گزید و درعین حال کار خود را با مؤسسهی فرانکفورت که در آن هنگام به حال تبعید در دانشگاه کلمبیا استقرار یافته بود، ادامه داد. در این کشور یژوهشی در زمینهی «شخصیت قدرتیرست» را یمی گرفت و در کتابی که مشتمل بر مجموعهیی از مقالهها بود جستار نظری مفصلی عرضه کرد که در سال ۱۹۳۶ انتشار یافت (در این مجموعه مقالههایی از هورکهایمر و مارکوزه نیز آمده بود). بااینهمه، در این زمان اختلاف نظرهای ژرفی میان فروم و دیگر اعضای برجستهی مؤسسه پیش آمید، و تعهید او به بازتفسیر بیشازپیش جامعهشناختی (و نیز تجربی تر و مارکسیستی تر) از روان کاوی، به موقع خود پاسخهایی انتقادی از جانب آدورنو (۱۹۴۶) و مارکوزه (۱۹۵۵) را در یی آورد. فروم در ۱۹۳۸ از مؤسسه کناره گرفت، و از آن پسس، ولی بهویره از ۱۹۴۹ به ایس سسو، هنگامی که به مکزیکوسیتی رفت و به تدریس در دانــشگاه ملـــی پرداخـــت، نوشــنههــایش بهنحوسرراستتری با مسایل سیاسی سروکار پیدا کرد و هم از دیدگاه جامعهشناختی و هم روانشناختی به تحليل مي برداخت.

یک زمینه ی اصلی فعالیت جنبش صلح بود، و در پیوند با این موضوع تحلیل نوآیینی از پرخاشگری که به اثری مهم در نظریه ی روانکاوی انجامید (۱۹۷۳)، همچنین پژوهشهایی در زمینه ی روانشناسی جانوران و انسانشناسی را نیز ترغیب کرد. دیگر زمینه ی عمده ی کار در پژوهشهای او درباره ی جامعههای معاصر، در تحلیل انتقادی او از ویژگیهای بیمارگونه سرمایه داری و بدیل سوسیالیستی قدرت پرست (۱۹۵۶)، و نیسز در حمایت او از سوسیالیستهای دموکرات دگراندیش اروپای شرقی، عرضه ی اومانیسمی سوسیالیستی (۱۹۵۶) و بهویژه عرضه ی اومانیسمی سوسیالیستی (۱۹۵۶) و بهویژه در تماسهای نزدیک او با فیلسوفان و جامعه شناسان در تماسهای نزدیک او با فیلسوفان و جامعه شناسان یوگسلاو گروه «پراکسیس» نمودار می شود.

برای آگاهی افزون تر ← فروم، اریس ۱۹۳۲ (۱۹۱۷)؛ ۱۹۴۲؛ ۱۹۵۶؛ ۱۹۷۳؛ فونک، راینسر ۱۹۸۳؛ اسیرینگ بورگ، یاتریشیا ۱۹۸۱.

تام باتامور

## فرهنگ (culture)

به معنایی که ایدئولوژی را می توان مفهوم بومی مارکسیسم خواند، فرهنگ مفهوم بومی مارکسیستی نیست. این مفهوم اغلب به چنان شیوههایی به کار گرفته شده است که بهویژه نزد بیش تر مارکسیستها نفرتانگیز بوده است، خواه برای دفاع از مفهوم «هنس برای هنر» و خواه در کاربرد بسیار متفاوت این اصطلاح برای رد و نقض رویکرد ماتریالیستی در انسان شناسی (ساهلینس ۱۹۷۶). بااینهمه، بسیاری از مهمترین بحثها در سدهی بیستم در باب زیبایی شناسی، و مسایل کلی تر فرهنگی، به دست مارکسیستها انجام گرفته است. افزون بر آن، در خصوص کل پروژهی مارکسیــستی و سوسیالیــستی، بُعــد فرهنگــی تعیمین کننده پسی وجمود دارد، و مسایل فرهنگ و ايدئولوژي چنان براي ماركسيسم غربي محوري بودهاند که برخی نویسندگان وجود نوعی گرایش متمایز مارکسیسم «فرهنگگرا» را تشخیص دادهاند.

تاکنون دو کاربرد اصطلاح فرهنگ را یادآور شدیم که آنها را می توان قطبهای افراطی کاربرد آن شمرد. در یکی، کاربرد به قلمرو زیباییشناختی، بهویژه، هنو و ادبیات و روابط میان آنها اشاره دارد. در سوی دیگر، طیف کاربردهای انسانشناسانه از این اصطلاح برای دلالت بر «کل شیوهی زندگی» قرار دارد که اغلب به شیوهی ایدنالیستی چون امری تفسیر میشود که بر پایهی معناها، ارزشها و مانند آن استوار است. جایی میان این دو نهایت با مجموعه یعی از مفهومها سروکار می یابیم که به تامترین وجه در اندیشهی ایدنالیستی آلمان پرورانده شدهاند و در آن به فرهنگ به چشم قلمرو ذهن یا روح عینی و تجسم آن در نهادهای انسانی مینگرند. در اینجا «فرهنگ» معنای اصلی پرورش و بالندگی خود را، Bildung حفظ می کند، و گاه با تمدن یکسان شمرده می شود و گاه به عنوان چیزی ژرفتر از آن متمایز می گردد، ولى تقريباً همواره ارزيابي فوقالعاده مثبتي بـراي آن

جای شگفتی نیست که انگشتشماری از نویسندگان مارکسیست از صمیم دل خود را با هر یک از این كاربُردها همدل دانسته باشند، تا جايي كه به جدايي میان جنبههای گوناگون عمل انسانی قایل باشند ـــ یعنی قلمرو جداگانه یی از تولید زیبایی شناختی یا قلمرو جداگانهیی از اندیشهها یا ارزشها همراه با منطق ذاتی خاص خودش. ولی مفهوم فرهنگ، هم در کاربرد مارکسیستی و هم در کاربرد غیرمارکسیستی، هم چنین می تواند حاکی از کوششی برای درهــهشکــستن ایــن تمایزهـا و، در اندیــشهی مارکسیستی، بسط و پرورش شرحی ماتریالیستی از پیوندهای میان اندیشهها و دیگر جنبهها و شرایط پراکسیس انسانی باشد. فرهنگ است که در گسترده ترین معنای خود در تقابل مشهور مارکس میان «بدترین معماران» (که دست کم بناهای موردنظر خبود را طراحیی میکنند) و «بهترین زنبوران» (سرمایه ج ۱، ف ۵) موردبحث است.

به سخن دیگر، مفهوم فرهنگ در قلب دریافت از آگاهی به منزلهی هستی آگاه است که در آن آگاهی هم چیزی شمرده می شود که منوط به وضع موجود است و هم وضعی که این امر را امکانپذیر می سازد که این وضع موجود را بشوان دگرگون ساخت. در شکل زمختی از مارکسیسم این امیر موجید برداشتی دوگانسهانگسار از فرهنسگ مسیشسود کسه، به نحوی متناقض نما، هم بازتاب مبنای اقتصادی شمرده می شود و هم سلاحی تبلیغی در پیکار طبقاتی. این نکته را می توان با همزیستی از جهات دیگر حیرت آور نظریهی «بازتابی» شناخت (که بر پایهی آن به نظر میرسد شناخت بازتاب سادهی یک جهان مستقلاً موجود است) و زیبایی شناسی رئالیستی از یک سو؛ و از سوی دیگر برداشتی ابزارانگارانه از تولید فکری روشین ساخت که بر مزیتهای جانبداری (از طرف بر حق) تأکید دارد. در شرایط انقلاب روسیه جای شگفتی نیست که این نگرش ابزارانگارانه در مفهوم لنین از انقلاب فرهنگی و جدلهای او و تروتسکی در برابر جنبش «پرولت کولت»، که پدیدآوردن فرهنگ برولتاریایی نبوینی را هدف خود قرار داده بود، بسیار برجسته شد. بی گمان پرولت کولت جانبدار بود، ولی به شیوههایی که لنین و تروتسکی آن را نامربوط و سترون میشمردند. نود لنین و تروتسکی، پیدایش فرهنگ سوسیالیستی چشماندازی درازمدت به شمار میآمد که بنیادهای آن را باید بسط و گسترش سوادآموزی و آموزش و پرورش و ایجاد روشن فکری سوسیالیستی جدید برقرار میساخت که آنچه را در فرهنگ بورژوایی ارزشمند بود برمی گرفت و در خبود ادغام می کرد (همان گونه که روشهای پیشرفتهی سازمان دهی کار، از جمله تیلوریسم را در خود ادغام می کرد). مفهوم انقلاب فرهنگی در جمهوری دموکراتیک آلمان و دیگر کشورهای سوسیالسیتی در دههی ۱۹۵۰ به کار گرفته شد. بااینهمه، در چین، انقلاب فرهنگی در دههی ۱۹۶۰ به نحوی بر فرهنگ بورژوایی حمله بـرد

که بیش تر در حال وهوای رادیکال هایی بود که مخاطب جدل های نظری لنین بودند.

با وجود محافظه کاری لنین در زمینه ی مسایل زیبایی شناسی، به نظر می رسد مفهوم او از انقلاب فرهنگی تأثیر خاصی بر مفهوم بسیار گسترده تر فرهنگ گذاشته است که در بحثهای کنونی در کشورهای سوسیالیستی نمایان است. در اتحاد شوروی مفهوم فرهنگ اغلب «به شیوه ی زندگی» (byt) به نحوی پیوند می یابد که به مفهوم نخستین آن به منزله ی Bildung نزدیک است. (برای نمونه، قانون اساسی جمهوری دموکراتیک آلمان نه فقط هنرها بلکه «فرهنگ فیزیکی» ورزش و توریسم» را نیز «عناصر فرهنگ سوسیالیستی» به شمار می آورد.)

أغاز ماركسيسم غربسي را على العموم با لوكاج و گرامشی میدانند، و این بی گمان آغازگاه سنتی است که بسیار بیشتر با مسایل فرهنگ سروکار دارد؛ درواقع پُرگزاف نیست اگر در آنها به چشم بنیادگذاران توأمان کار بعدی در این عرصه نگریست. لوکاچ بر زمینهی نوکانتیسم بالید و برآمد، و مقالهاش با عنوان «فرهنگ کهین و فرهنگ نیو» در ۱۹۲۰ در حکم از نو تدوین کردن مارکسیستی مفهومی از فرهنگ است که بهطورکلی از این سنت و به طوراخص از زیمل سرچشمه می گیرد. لوکاچ فرهنگ را در نقطهی مقابل تمدن «مجموعهیی از فرآوردهها و تواناییهای ارزشمند» میشمارد «که در رابطه با حفظ و ابقای بیواسطهی زندگی اجتنابناپذیراند. برای نمونه، زیبایی درونی و بیرونی یک خانه ... در تقابل با دوام و احساس مراقبت و حمایت آن است. » به این تعبیر، تولید سرمایه داری برای خاطر بازار فرهنگ را نسابود می کنید، و از آن جا که «پیش شرط جامعه شناختی فرهنگ، انسان همچون هدفی در خود است»، فرهنگ نو، که ویژگیهای آن اکنون پیشبینی ناپذیر است، فقط با فرارسیدن سوسیالیسم امكان بنير است. كار بعدى لوكاج عمدتاً به زیبایی شناسی اختصاص یافت. افزون بر این، تاریخ و

آگاهی طبقاتی با تکامل جهانبینی پرولتاریا در تقابل با شکلهای اندیشهی شیءوارهی اروپای بورژوا سروکار دارد.

أثار نخستین لوکاچ شالودهی کار گلدمن را در جامعه شناسي ادبيات وتاريخ انديشه ها تشكيل میدهد، و او همچنین یکی از عوامل مؤثر تعیین کننده در نظریهی انتقادی مکتب فرانگفورت به شمار میآید که چهرههای محوری آن در ایس زمینه آدورنو، هورکهایمر و ماکوزهاند. آدورنو همچنین در بدهبستانهای فکری مهمی با بنیامین درگیس شد که فقط در حاشیه با «مؤسسهی پژوهش اجتماعی»، و با برشت پیوند داشت. زیبایی شناسی آدورنو بسیار بالیده تر است، بالین همه او با هورکهایمر و مارکوزه در مفهوم گسترده تری از فرهنگ شریک است که شباید مقدار زیادی وامدار کاربرد این اصطلاح از سوی فروید در *آینسدهی یسک تسوهم* (۱۹۲۷) و تمسدن و ناخوشایندی های آن (۱۹۳۰) باشد. ضابطه بندی مارکوزه در مقالهیی با عنوان «دربارهی مفهوم ایجابی فرهنگ» تا حدودی نمودار این موضع است:

مفهومی کلی از فرهنگ هست که... مبین معنای ضمنیِ ذهن در فرایند تاریخی جامعه است. این مفهوم بر کلیت زندگی اجتماعی در شرایطی معین دلالت دارد، تا آنجا که هم عرصهی بازتولید اندیشهیی (فرهنگ، و به معنای دقیق تر «جهان روحی») و هم عرصهی بازتولید مادی («تمدن») وحدتی را تشکیل می دهد که از لحاظ تاریخی تمایز پذیر و دریافتنی است. (۱۹۶۸، ص ۹۴).

فرهنگ را به این تعبیر نباید مستقل شمرد و 
«با ملاکهای خودش» آن را درک کرد، 
همچنان که نباید آن را بازتاب محض یک 
شالوده ی مستقلاً موجود شمرد. در قلمرو 
زیبایی شناسی، وظیفه ی نقد نمی بایست 
جست وجوی گروه های هم منفعتی باشد که 
بتواند پدیده های فرهنگی را به آن ها نسبت

دهد، بلکه باید گرایشهای اجتماعی کلی را رمزگشایی کنید که در ایین پدیده بیان می شوند و از طریق آنهاست که منافع نیرومندشان خود را متحقق می سازند. نقید فرهنگی می بایست به صورت قیافه شناسی اجتماعی درآید. (همان، ص ۳۰).

فرهنگ که بر پایه ی بتواره گی کالایی و (بهویش از سبوی آدورنبو) شیءواره گی مبورد تحلیل قبرار می گیرد، به دو صورت عمده پدیدار می شبود. صبورت نخست آن چیزی است که مبارکوزه آن را «فرهنگ ایجابی» می خواند. فرهنگ ایجابی در جهان بورژوایی، همان گونه که دیبن از نظیر مبارکس، «آه آفریده ی ستمدیده، قلب جهانِ بی قلب، و روحِ جهانِ بی روح است» («نقد فلسفه ی حقوق هگل: درآمد»). از نظیر مارکوزه:

غرض از فرهنگ ایجابی آن فرهنگ عصر بورژوایی است که در جریان تکامل خود به جدایی جهان ذهنی و روحی (همچون یک قلمرو ارزشی مستقل) از تمدن انجامیده است که همچنین برتر از تمدن شمرده می شود. ویژگی تعیین کننده ی فرهنگ ایجابی پافشاری بر جهانی کلاً الزام آور، جهان واقعی تنازع بقای روزمره تفاوت دارد، و بااین همه برای هر فرد «از درون» خودش تحقق پذیر است؛ و بدون هیچگونه تغییر و تبدیلی در وضع امر واقع. (همان، ص ۹۵).

بدینسان، فرهنگ، و به ویژه هنر، نقشی مبهم دارد: میل به آزادی و میل به نیکبختی (Promesse de bonheur) را که جامعه های مدرن در برابر آن ها مانع ایجاد کردهاند حفظ می کند، ولی این میل ها را متوجه قلمروی توهمی می سازد و بدین سان با «فرونشاندن میل شورشی» این قلمرو را تأیید و تصدیق می کند (همان، ص ۱۲۱). مفهوم فرهنگ، آنسان که آدورنو بعد تر طرح می کند، با دستگاه اداره ی حکومت گره می خورد.

اما اگر فرهنگ ببورژوایی سنتی دست کم از نبوعی تعالی حمایت میکند، همین عنصر از «صنعت فرهنگسازی» غایب است که آدورنو و هورکهایمر در کتاب دیالکتیک روشن گری (۱۹۴۷) به تحلیل آن می بردازند. در این جا، اصل کالایی به منتها درجهی خود میرسد: نه فقط در تولید «زیباییشناسی» بلکه حتا در قلمرو شخصیت که «بهندرت به چیزی جز دنــدانهــای ســفید درخــشان و آزادی از بوهـا و هیجانهای تن دلالت دارد» (ص ۱۶۷). مارکوزه ایس فرایند «کالایی شدن فرهنگ را در حکم فروپاشیدن «فرهنگ والا» در «فرهنگ مادی» می دانست که بیر پایهی آن فرهنگ والا امکان بالقوه انتقادی خود را از دست میدهد. فرهنگ، مانند سکس، دسترس پذیرتر میشود، ولی به شکلی وهن آمینز (۱۹۶۴، ف ۳). حتیا رادیکال ترین انتقاد از این اوضاع به صورت کالایی دیگر تجدید قوا می کند: انسان تکبعبدی مارکوزه خود در حکم موفقیت تجاری چشمگیری بود. به نظر می رسید هرگونیه کوششی بیرای ایجیاد و پیرورش فرهنگ بدیل اصیل آب در هاون کوفتن محض است (مارکوزه دربارهی چنین امکاناتی بهمراتب از آدورنو و هورکهایمر خوشبین تر بود.)

هابرماس، چهره ی اصلی نسل دوم نظریه ی انتقادی، توجه بسیار کمتری به مسایل فرهنگی نشان داده است، ولی در تحلیلهای خود در باب مشروعیت در تمدن مدرن بیش از پیش به مضمون فرهنگ می پردازد می آورد و به مفهومی از مدرنیته ی فرهنگی می پردازد که در آن فرایندهای اجتماعی تعقلی دم بهدم بیشتر از فهم متعارف کسانی دور می شوند که تابع این فرایندها هستند. این رویکرد می تواند تحلیلی کلی تسر و نیرومند تر از فرایندهایی به دست دهد که نظریه پردازان انتقادی نخستین تشخیص دادهاند.

اگر خط نسبتاً روشنی از نفوذ و تأثیر لوکاچ در ضابطه بندی مارکسیستی سنت نقد فرهنگی آلمان به چشم می خورد، تأکید گرامشی بر بعد فرهنگی سیاست سوسیالیستی در جامعهایی که در آن

بورژوازی بیش تر از راه هژمونی حاکمیت دارد تا از طریسق زور، به نحسوی بسیار گسترده تسر در مارکسیستهای معاصر گوناگونی چون ریموند ويليامز و آلتوسر تأثير تعيين كننبده داشته است. تمرکز بر فرهنگ به وجه بسیار روشن در بریتانیا، در کار ویلیامز، ادؤارد تامسن مورخ و اعضای «کانون مطالعات فرهنگی معاصر بیرمینگام» دیده میشود که بنیادگذار آن ریجارد هوگارت است. بااین همه، حتا کسانی که بر پایه ی ساختارگرایی فرانسوی این رویکرد را به باد انتقاد گرفتهاند در دغدغهی خاطری همانند، هرچند با ضابطه بندی متفاوت، نسبت به پدیده های روبنایی شریکاند (ایگلتون ۱۹۷۶ و جانسون در بَرْت و دیگران ۱۹۷۹). این نکته در مورد کار مهم پییر بوردیتو و همکاراناش در فرانسه نیتز صادق است کیه مفهبومهای سرمایهی نمادین و فرهنگی را به کار می گیرند تا ریشهی بازتولید رواسط طبقاتی را در نظامهای آموزشی و سیاست و نینز «مصرف فرهنگی» را به معنایی دقیق تر دریابند (بوردیو و پاسرون ۱۹۷۰، بوردیو ۱۹۷۹). امپریالیسم را نیز پدیده یی فرهنگی و همچنین اقتصادی و نظامی شمردهاند. در اینجا انحصار واقعی کشورهای پیشرفته بر تولیدات تلویزیون، کتاب، مجله و بنگاههای خبری صرفاً یک جنبه از فرایندی است که طبی آن جهان سوم در معرض «فرهنگ بازرگانی» غیرب در قلمبرو تولید و در معرض فرهنگ مصرفی است که اختصاص نادرست منابع را تشویق میکند (شیلر ۱۹۷۶).

آینده نشان خواهد داد که مارکسیسم غربی تا کجا دغدغهی خاطرِ تا حدودی یکسویهی خود را نسبت به روبناها، خواه به شکل فرهنگ، ایدئولوژی و خواه مفهومهای گسترده تر دلالتگری و بازنمایی حفظ خواهد کرد. بااینهمه، روشن است که (تا حدودی به یمن فهینیسسم) آگاهی فزاینده یمی از رابطه ی دوسویهی تولید و بازتولید وجود دارد، و محتمل به نظر می رسد که مارکسیستها بیش تر از دیدگاه سازوکارهای پیچیدهی تولید و بازتولید و بازتولید فرهنگی در

چارچوب شیوههای تولیدی موجود به فرهنگ بیاندیشد تا از دیدگاه «فرهنگ با حرف ف بزرگ».

البته اهمیتی که مارکسیسم غربی برای مسایل مربوط به فرهنگ و ایدئولوژی قایسل است بههیچرو فقط وابسته به نظریه نیست. آنچه ترنت شرویر (۱۹۷۳) «مارکسیسم فرهنگی» می نامد، گرچه بیش تبر در اروپا تا آمریکای شیمالی، عنیصری مهیم در «ضدفرهنگ» دههی ۱۹۶۰ به شمار می آید (روزاک «خدفرهنگ» دههی ۱۹۶۰ به شمار می آید (روزاک براکنیده، بسر اندییشهی «بسدیل»، ارزشهای پراکنیده، بسر اندییشهی «بسدیل»، ارزشهای جدید و بهویژه جنبش سبز داشته است (اینگل هارت جدید و بهویژه جنبش سبز داشته است (اینگل هارت مخالفت با دیکتاتوریهای مارکسیستی د لینینستی در اتحاد شوروی و اروپای شرقی به شکلهای ادبی بیان شدند.

استحکام بیش تر پیوند میان مفهوم فرهنگ و مفهوم ایسدئولوژی حاصل شناخت فزاینده ی اهمیت رسانه های همگانی به عنوان مرکز توجه نظریه های ایدئولوژی ببوده است (تامسن ۱۹۹۰، مولر دوم ۱۹۹۰). اندیشه وران مارکسیست و کسانی که به مارکسیسم نزدیک اند سهمی اساسی در پژوهش فرهنگ مردم پسند، به ویژه در بریتانیا، داشته اند، جایی فرهنگ مردم پسند، به ویژه در بریتانیا، داشته اند، جایی در آن «مطالعات فرهنگی» به صورت رشته ی در آمده است. فرهنگ مردم پسند، هم چنان که در نظریه پسردازی پیشین در باب فرهنگ، به انحای مختلف شکلی از هژمونی باب فرهنگ، به انحای مختلف شکلی از هژمونی ایدئولوژیک تحمیل شده بر توده ها و بیان کم ابیش خودمختار شیوه های زندگی مردم عادی شمرده شده است. (هال ۱۹۸۰، ویلیامز ۱۹۸۱؛ نیز به هموریس، و بالمام.)

برای آگاهی افزون تر ← آدورنو ۱۹۵۵ (۱۹۶۷)؛ همراه با هورکهایمر، ماکس ۱۹۴۷ (۱۹۷۲)؛ بَـرْت، میـشل و دیگـران ۱۹۷۹؛ بوردیـو، پـیسر ۱۹۷۹؛ و همـراه بـا یاسـرون، ژان کلـود ۱۹۷۰ (۱۹۷۷)؛ ایگلتـون، تـری

۱۹۷۶؛ فروید، زیگموند ۱۹۲۷؛ ۱۹۳۰؛ گلدمن، لوسین ۱۹۷۱ (۱۹۷۶)؛ هال، استوارت ۱۹۹۰؛ لوکاچ، جسورج ۱۹۲۰ (۱۹۷۶)؛ هال، استوارت ۱۹۲۰؛ لوکاچ، جسورج ۱۹۲۰ (۱۹۷۰)؛ ۱۹۲۳؛ مسارکوزه، هربسرت ۱۹۶۸؛ هلیسنس، مارشسال ۱۹۷۶؛ میلر، هربرت ۱۹۷۶؛ تامسن، جان ۱۹۹۰؛ ویلیامز، ریموند ۱۹۸۱؛

### ويليام أوثويت

## فقیرسازی (pauperization)

مارکس در تحلیل وضع طبقهی کنارگر بنر این نظیر است که سرمایه داری ناگزیر انبوه یی از کارگر بی کار و تاحدودی بی کار (ارتش ذخیرهی کار) پدید می آورد و حفظ می کند که، به همراه محدودیت های حاصل از ملاحظات سودآوری، رقابت و تحرک سرمایهها، به حکم ضرورت کارگران را از افزایش دستمیزد واقعیی سریعتر از بارآوری بازمیدارد؛ درواقع، دستمزدهای واقعی به نسبت بارآوری کار کاهش می گیرد، یا به زبان مارکسیستی نرخ استثمار افزایش مسی یابد. فراخشدن شکاف حاصل از بارآوری و دستمزدهای واقعی قدرت سرمایه را وسعت میهبخشد و، بنیابراین «مغاک میان جایگاه کارگر و سرمایهدار...» را فراخ میسازد. فقر نسبی کارگران وینزگیی ذاتی نظام سرمایه داری به طور کلی است. مارکس یادآور می شود که دست مزدهای واقعی می توانند افزایش یابند به شرط آن که «در پیش رفت انباشت دخالت نکنند»

(سرمایه، ج ۱، ف ۲۳)، و نتیجه میگیرد که «گرایش نرخ استثمار کار به افزایش» فقط «(شکل) ویژه یی است که از طریحق آن بارآوری فزاینده ی کار در سرمایه داری بیان می شود» (سرمایه، ج ۳، ف ۱۴). مارکس در کار مزدی و سرمایه (ف ۵) یادآور می شود که مزدها می توانند فزونی گیرند به شرط آن که سرمایه ی مولد افزایش یابد، ولی «گرچه فنتهای کارگران فزونی گرفته است، خشنودی اجتماعی که از آن برخوردارند در قیاس با لذتهای فزاینده ی سرمایه دار که برای کارگر دست رسناپذیر است، در قیاس با مرحله ی تکامل جامعه در کل، کاستی گرفته است».

این واقعیت که دستمزدهای واقعی نمی توانند عموماً فراتر از یک حد بالاتر افرایش پابند بههیچروی سرمایه داران را از کوشش مدام برای کاستن از دستمزدهای واقعی تما بیش ترین حد ممکن بازنمی دارد، و حد پایین تر عینی این گرایش به سوی فقر مطلبق کارگران را شرایطی فراهم می آورد که دسترس پذیری کارمزدی را تنظیم می کند. برای نمونه، جایی که ارتبش ذخیبره وسیع است، مزدهای واقعی را می توان حتا به زیر سطح معاش پایین آورد زیرا همچنان که کارگران موجود را سرمایه تا به آخر «مصرف کرده» کارگران تازه در دسترس قبرار می گیرنید. از سبوی دیگیر، طبی دورههای رونق که ارتش ذخیره در مناطق معینی تُه کشیده است، آنگاه در محیدودههای هزینههای واردات کار یا تحرک سرمایه، دستمزدهای واقعی می تواند به سادگی به دلیل کم بود کار فوراً در *دسترس* فزونی گیرد. حتا از ایسهم مهم تر، پیکارهای کارگران، آنگونه که در اتحادیهسازی و در قانون گذاری نمودار می شود، خود می تواند شرایطی را تنظیم کند که بر پایهی آن، کار در دسترس سرمایه قرار گیرد، و جنز در دورههای بحران، کوششهای سرمایه دار را برای پایین آوردن دستمزدهای واقعی با موفقیت به پیروزی رساند.

بنابراین، فشار ذاتی به سوی فقیرسازی مطلبق کار میتواند تحت شرایط درست تعدیل گردد.

بااین همه، برخی مارکسیست های مدرن مانند میک (۱۹۶۷) استدلال کردهاند که گرچه «اندکشکی هست کے مارکس پیشہینی میکنید کے با تکامیل سیرمایه داری، صبرف نظیر از اینن که چه بسر سبر دستمزدهای مطلق می آید، دستمزدهای نسبی آیعنی نسبت به درآمدهای دارایی] کاهش می بابد» (ص ۱۲۱)، درواقیع هسیج أفیت محسوسی در دستمزدهای واقعیی در کشورهای سرمایهداری پیشرفته دست نداده است. بنابراین، میک نتیجه می گیرد که نیاز به پروراندن «قوانین حرکت» سـرمایهداری کنــونی وجــود دارد (صـص ۸- ۱۲۷). چنین روایتی از قوانین جدید حرکت بر آن است که در کشورهای سرمایه داری پیشرفته نه فقیرسازی «مطلبق» وجبود دارد و نبه فقیرسازی «نبسی»، به نحوی که فقیرسازی به هر شکل به کشورهای توسعهنیافتهی پیرامون محبدود میهشود (و معملولاً درنتیجهی توسعهی سرمایهی کشورهای مرکز). ایس دیدگاه اغلب همپیمان با نظریههای انقباض دستمزد در باب بحرانها در مرکز است (← بحرانهای اقتصادی)، زیرا فقدان فقیرسازی معادل نرخ دایس یا (احتمالاً) روبه نزول ارزش اضافی است. بااینهمه، در قلب این دیدگاه این مدعای تجربی قرار دارد که نرخ استثمار اساساً افزایش نمی یابد. و دقیقاً همین مدعا است که وقتی حتا کوچکترین توجهیی به تفاوت میان مقولههای مارکسیستی و مقولههای اقتصادی راستآیین به خرج دهیم که بر پایهی آن حسابهای درآمد ملی مدرن بیان میشود، یکباره ازهم فرومی باشد (شیخ ۱۹۷۷، صص ۹- ۲۳۷).

برای آگاهی افزون تر← الیت، جِیْ. یی. ۱۹۸۱؛ میک، رانلسد ال. ۱۹۶۸؛ راسدالسسکی، آر. ۱۹۶۸ (۱۹۷۷)؛ شیخ، ای. ۱۹۶۸.

انور ثسيخ

## فلسفه (philosophy)

مارکسیسم همچون شکلی از سوسیالیسم اساساً یک جنبش سیاسی عملی است. آنچه مارکسیسم را درون سوسیالیسم متمایز میسازد آمیختگی عمل انقلابی با نظریهی اجتماعی رادیکال و جامع است. اما این نظریه آنچه را هدف قرار میدهد و مدعی است فلسفه(ی اجتماعی سا سیاسی) نیست بلکه علم اجتماعی است. پس، در این صورت چه رابطه یی هست میان این علم و عمل سیاسی بههمآمیخته از یک سو و فلسفه از سوی دیگر؟ و مارکسیسسم ایس رابطه را جهگونه می فهمد؟

خودِ مارکس، پیش از گذار به علم ماتریالیسم تاریخی که به سرمایه انجامید، کار فکری خود را در مقام فیلسوف آغاز کرد. ماهیت این گذار چیست؟ و چهگونه با آن گذار فراختر در فرهنسگ اروپایی بهطورکلی پیوند دارد، گذاری که بر پایهی آن فلسفه در کل، جایگاه سلطهی فکری خود را به علم، نخست به علیم طبیعی در سده ی هفدهم و سپس علیم اجتماعی در سده ی خود مارکس واگذاشت؟

از آنجا که مارکسیسم عملاً مخالف سیاست بورژوایی است، بههمینسان همچنین با نظریه و اندیشههای بورژوایی نیز مخالفت میورزد. بااین همه، نظریههای بورژوایی بهسادگی مردود شمرده نمیشوند: بلکه ایت نظریهها بهنحودیالکتیکی جذب و دیگرگون میشوند. در بیش تر موردها، از آنجا که نظریهی مارکسیستی اساساً علم اجتماعی است، به علوم اجتماعی بورژوایی حمله میبرد درعین حال که می کوشد سنت علمیت را که فرهنگ بورژوایی در علم طبیعی تأسیس کرده است به میراث برد: هرچند که نظریهی مارکسیستی هم چنین علم طبیعی را علمی میشمارد که به لحاظ تاریخی درحال دگرگونی است، بهویژه هنگامی که آغاز به بازشناختن و نظریهبندی تاریخیت طبیعت میکند. مارکس وممارکسیسم در برقرارساختن این رابطهها با علم بورژوایی واکنشی مثبت به سه جریان فلسفهی بورژوایی نشان می دهند: ارسطو گرایی، ماتر پالیسم

انقلاب علمی و روشنگری، و دیالکتیک هگل. ولی گرچه عناصر کلیدی درون این فلسفهها به تصاحب درمی آینید، همچنین این عناصر به مجموعهی نظریهیی مبدل می شوند که در مخالفت جامع با فلسفهی بورژوایی قرار می گیرد. از لحاظ مارکسیسم، فلسفهی بورژوایی همانا ایدئولوژی بورژوایی است.

پرسش اصلی که باید پرسید این است: آیا مارکسیسم با گنجاندن فلسفهی بورژوایی در فلسفهی خودش آن را به تصاحب درمی آورد و با آن مخالفت می ورزد؟ آیا فلسفهی مارکسیستی متمایزی، خواه افنزون بر علم مارکسیستی و خواه مُضمر در آن وجود دارد؟ یا آیا ماتر باليسم تاريخي بهخودى خود مناقض فلسفه است و آن را نفی میکند؟ در سدهی پس از مرگ مبارکس پاسخ مسلمی که خود مارکسیسم به این پرسش داده این است که درواقع فلسفهی مارکسیستی وجود دارد، بهنحویکه بر پایهی این فلسفه است که مخالفت مارکسیسم با فلسفهی بورژوایی را باید فهم کرد. درواقع، تکامیل مارکسیسم را تما به این جا باید به طور کلی در مطابقت با دو فلسفه ی مارکسیستی نظریه پردازی کرد که بهطورپیایی در جنبش نفوذ داشته است، و اولی به نحوتنگاتنگ با کار واپسین انگلس و دومی با کار آغازین مارکس پیوند دارد.

فلسفه ی نخست مارکسیسم ماتریالیسم دیالکتیکی از است. ماتریالیسسم دیالکتیکی که آمیازه یمی از ماتریالیسم علمی و دیالکتیک هگل است، بر آن است که واقعیت مشخص وحدتی متضاد است که تسفادهایاش، در فرایندی از دگرگونی تاریخی بی وقفه، هم دگرگونی تکاملی و هم انقلابی، آن را به بیش میراند. این واقعیت، که متضاد است، بهراستی تنها می تواند از طریق گزاره های متضاد توصیف گردد و درنتیجه نیازمند منطق دیالکتیکی ویژه یی است که به جای منطق صوری و اصل عدم تناقضاش به جای منطق صوری و اصل عدم تناقضاش می نشیند. ماتریالیسمِ این دیدگاه، ماده و ذهن را هم چون مضاداتی در یک وحدت در نظر می گیرد که

ماترياليسم ديالكتيكي

در آن امسر مسادی تقسدم دارد. از ایسن جاست کسه ماتریالیسم دیالکتیکی یک «جهان بینسی» (انگلس، آنتسی دورینسگ، پسیش گفتار بسر ویراست دوم)، و نظریه یی درباره ی سرشت واقعیت به طور کلی است. به ویژه ماتریالیسم دیالکتیکی مدعی است که نصودار نمونه یی مشخص در علوم خاص، هم علوم طبیعی و هم علوم اجتماعی است درحالتی که این علوم به سوی پختگی پیشرفت می کنند، روایتی مارکسیستی از «وحدت علم» را تشکیل می دهد و در جریان کار به نفع علمیت ماتریالیسم تاریخی استدلال می کند. به همین سان، ماتریالیسم تاریخی استدلال می کند. به همین سان، ماتریالیسم دیالکتیکی خود را امری می شمارد که یافته های علوم را تعمیم می بخشد و این یافته ها بدان اعتبار می دهند. پس آیا در ایس صورت ماتریالیسم دیالکتیکی فلسفه است یا علم؟

برهان انگلس دربارهی این مسئله در پسیشگفتـار بـر ویراست دوم آنتی دورینگ و در «پیشگفتار قدیم» معروف می آیند کنه در اصل بنرای ویراست نخست نوشته میشود ولی سپس به کناری نهاده می شود و سيس تسر دستمايه ي ديالكتيك طبيعت قرار می گیرد. استدلال انگلس گرایش ایس سنت را به فلسفه شمردن ماترياليسم ديالكتيكي چندان نمي تواند توجیه کند. انگلس ادعا دارد که تحولات در علم طبیعی، که به تصدیق ماتریالیسم دیالکتیکی گرایش دارد، همانا تحولات علم طبیعی نظری است. در این جا غرض انگلس از «نظری» اشاره به تکامل مفهومی علوم، و بهویژه اشاره به تکامیل نسبتاً نظرورزانهی مفهومهایی است که گرچه مورد تصدیق شاهد دقیقاً تجربی است، ولیی از آن فراتر می رود. انگلےس گمان دارد کے چنہین مفہوم ایی ہے وحدت بخشیدن به علوم خاص جداگانه گرایش دارنید. ايسن فراينسد وحمدت مفهمومي غيرتجربسي نيازمنسد مهارتها و اندیشههایی است که تاکنون حوزهی عمل فلسفه بوده است. ولی گرچه خود انگلس از حنگاه> فلـسفه، از حنگاه> فلـسفههای ماتریالیـستی و دیالکتیکی با این موضوع برخورد میکند، گمان دارد

که احتمالاً خود تحولات درون علوم طبیعی است که سرانجام «کار مسرا... زائسد خواهسد ساخت» آنتسی دورینگ، پسیش گفتار بسر ویراست دوم). «فلسفه ی طبیعی» او به صورت علیم طبیعی نظری درخواهد آمد. فلسفه به خودی خود زائد می شود، آن چه در آن ارزش مند است به تصاحب درمی آید و مبدل به علم می شود.

## اومانیسم مارکسیستی و مارکسیسم غربی

طی دههای ۱۹۲۰ و دههای ۱۹۳۰، همچنان که انقلاب روسیه رو به واگرد گذاشت و «دیامات» (اصطلاح کوتاهشده یی برای ماتریالیسم دیالکتیک که بهویژه در ا ج ش س رواج داشت) برای راست آیینی حزب كمونيست اهميت اساسي يافت، استيلاي اين نخستین فلسفهی مارکسیستی رفته رفته جای خود را به دومی داد. ایس صورت تازه که بیش از آن که مجموعهیی واحد از آموزههای روشین باشید گراییشی بسود كسه آزادانسه وحسدت يافتسه بسود، نخسستين نظریه پردازان اش لوکاچ و کُرش بودند، ولی در حدود همان ایام نوشتههای فلسفی دورهی أغازین سارکس از نو کشف می شود و به نظر می رسد بیش تر از این فلسفه جديد حمايت ميكند تا از ماترياليسم دیالکتیکی. «دیامات» نظریه یعی دربارهی واقعیت بهطور کلی بود، و مردم و جامعه را نمودار فرایندهای طبیعی کلی میشمرد، و علم اجتماعی را علم طبیعی جامعه مىدانست، حال آن كه گرايش جديد اومانيستى بود: این گرایش که آموزهی اومانیستی دیرین در باب «انسان معیار همه چیز است» را از نو تصدیق می کرد، به دفاع از محوریت و تمایز مسردم و جامعه برمی خاست و نه تنها بر صدل علم طبیعی دریافت اجتماعي بلكه حتا بر خود علم و فناوري هم چون شیوه های بسورژوایی، و لندا بیگانه شده و دست کاری شده ی پژوهش و کردار حمله می برد. درواقع، مشخصاً مفهوم بیگانگی، که یکسر از آنتی دورینگ غایب است ولی برای دست نوشته های اقتصادی و فلسفی (۱۸۴۴) مارکس جنبهی اساسی

دارد، اکنون، مانند خود این اثر، به سوی موضع مسلط حرکت می کند. همراه این مفهوم، مفهومهای مرتبطی چون شی واره گی و بت واره گی می آید، که همه ظاهراً ارزش گذارانه و اخلاقی اند. ولی کانون توجه مفهوم مردم هم چون سوژه ها بود و نه ابژه ها؛ یعنی هم چون مرکزهای آگاهی و ارزش ها و بدین سان اساساً متفاوت با بقیه ی نظم طبیعی آن گونه که علم به توصیف آن می پردازد.

نزد ماترياليسم ديالكتيكي نظريهي ماركسيستي عمدتاً علمي است، و خود ماترياليسم ديالكتيكي عبارت از فلسفهی علیم است به معنای «فلسفهی طبیعی»، و مقدر است خصلت فلسفی خود را از دست بدهد و همچنان که «علم طبیعی نظری» می بالد يسكسسر علمسي كسردد. بسرعكس، نسزد اومانيسسم مارکسیستی، نظریهی مارکسیستی در وهلهی نخست علمی نیست بلکه فلسفی است، هر علمی چون بخشی ریشه دار و محکم در چشمانداز کلیت بخش فلسفهی اومانیستی روی میدهد. مضمونهای آن در حکم پژواک فرهنگ عمومی واکنش رومانتیک در برابر عقل گرایی عصر روشن گری است، و سنت فلسفی که به ارث بردهانید عصدتاً فلسفهیی است که به رومانتيسم بسيار نزديك است، يعنى ايدئاليسم آلمانی: كانت (← كانتيسم)، هگل و فلسفه ي هرمنوتیکی علوم انسانی (Geisteswissenschaften). همهی اینها همداستاناند که واقعیت آنسان که سا آن را میشناسیم مستقل از آن شناخت وجود نیدارد بلکه (تاحدودی) این شناخت آن را میسازد. بهویتوه هرمنوتیک آموزهی تجربه گرایانهی وحدت علم را مردود میشمارد و بر آن است که فهم انسان و امبور اجتماعی نمی تواند دارای همان منطق و روش شناسی باشد که علم طبیعی تجربی دارا است: ایس فهم بیش تر به فهم معنای اندیشه ها و زبان می مانند تا توضيح على رويدادها. درواقع، فهم زبان يك جامعه بخش بزرگی از فهم خود آن جامعه است. زیرا شرکت کنندگان در فهم زبان خود دارای فهمی از

جامعهی خود می شوند که هیچ علمی نمی تواند پایه ی آن را سست کند. انسجام نظری ایس فهم نیازی به عینیت بی طرفانه ی مشاهده ی تجربی ندارد بلکه نیازمند «همدلی» با فعالیت های اجتماعی مورد پیژوهش یا حتا مشارکت در آن است، و بیش تسر مفهومی و فلسفی است تا تجربی و علمی.

این گرایشها کمابیش در کار مکتب فرانکفورت، سارتر، و مارکسیسم فیلسوفان دگراندیش معاصر در یوگسلاوی (که در مجلهی پراکسیس جلوهگر است) با قوت حضور دارند. اما طبی دو دههی گذشته ایس اومانیسم مارکسیستی، و همراه آن ارزیابی برترش از فلسفهی دوره آغازین مارکس، از درون فلسفهی مارکسیستی، بهویژه از جانب آلتوسسر و پیرواناش، مورد حمله قرار گرفته است. آلتوسر نیز مانند مکتب ایتالیایی دللاولیه، به مخالفت با گرایش های هگلی و ايدئاليستى اومانيسم ماركسيستى برخاسته است. آلتوسر بر أن است كه نظريهي ماركسيستي اساسأ علم است جز این که آن چه در ماتریالیسم تاریخی مُضمر است فلسفه بي ماركسيستي است كه بايد به یاری تحلیل آشکار گردد. پس، همچنان که در مورد ماتريالسم ديالكتيكي، اين فلسفهي ماركسيستي نيز فلسفهی علم است. ولی برخلاف آن، فلسفهی ماركسيستى آلتوسر «فلسفهى طبيعي» نيست، يعنى جهان بینسی یسی که مارکسیسم سا علوم طبیعی پیشرفته در آن شریک است. بلکه این فلسفه چینزی است که به برداشت سنتی از فلسفهی علیم، یعنیی معرفتشناسی، نزدیک تر است: علم عبارت از «کردار نظری» است و فلسفه عبارت از «نظریهی کردارنظری» است. بااین همه، آلتوسر در انتقاد از خود بعدی خود این برداشت را تعدیل می کند، و بر آن میشود که گرچه فلسفهی مارکسیسم هنوز فلسفهی علم است، از آنجا که هنجارگذار و ایدئولوژیک، و بهویژه سیاسی است، با علم تفاوت دارد. فلسفهی ماركسيستى بسرخلاف علسم ماركسيستى همانا «سیاست در زمینهی نظریه»، «پیکار طبقاتی در

نظریه» است (آلتوسر ۱۹۷۶، ص ۶۸ و ص ۱۴۲). *فلسفه، ایدئالیسم، و ماتریالیسم* 

مارکس که دوران فکری خبود را در مقنام فیلسوف می آغازد، به ادعای سنتی و قطعیی فلسفه در برتری فکری در زمینهی اندیشهها اذعان دارد. ولی حتا در مرحلهی آغازین کار خود نیز نسبت به این ادعا و همراه آن نسبت به خبود فلسفه دیندگاهی انتقبادی دارد. مارکس اندیشهی «پایان فلسفه» را می پنذیرد، ولی نه به شکل تجربه گرایانهی آن، به این معنا که علم تجربی به جای متافیزیک پیشینی بنشیند بلکه درعوض، پایان یا هدف فلسفه را در حکم تحقق آن میشمارد و بدینسان پایان یا نفی آن را زائد میداند. بااینهمه، او به اینجا رسید که فلسفه را چون چیزی شمرد که نه در خود واقعیت بلکه در شکل دیگری از نظریه، یعنی علم «تحقق می یابد». از همهی سنخهای نظریه، علم است که بیش ترین نزدیکی را با واقعیت دارد و بیش ازهمه توانایی توصیف آن را دارد، حال آن که فلسفه شکلی از نظریه است که حتا نافذترین بینشهای خود را در معرض تحریف نظاممنید قرار میدهد. زیرا فلسفه دقیقاً از جستوجو در پی مجوزدادن به همهی (دیگر) اندیشهها در درون خبود اندیشهها تشکیل می یابد، و ازاین رو از جست وجو در پی اندیشه هایی سرچشمه می گیرد که شالودهی جاودانه معتبر و پیشینی اندیشه را بهطورکلی تشکیل میدهند. همین جستوجو است که فلسفه را بر آن میدارد تا میان جزماندیشی پیشینی و شکگرایی تمامعيار نوسان كند. مجوزدادن فلسفه جيـزى اسـت که علم نمی تواند دارا باشد و نیازی هم به آن ندارد. علم دارای هیچگونه بنیادی در درون خبود نظریه نیست. درواقع، تمامی نظریه شالودهی خود را درواقعیت مادی دارد، ولی علم یگانه شکل نظریه است که این را تشخیص می دهد و ازاین رو یگانه شكلى است كه قادر است چنان كه بايدوشايد واقعيت را بازنمایی کند. دیگر شکلهای نظریه همچون فلسفه به سبب شالودهی مادی خود در بازنمودن حدودی از

آن واقعیت مادی موفقاند، ولی به شیوه یی رازورانه. علم در فراگذشتن از فلسفه، محتواهای بینش آن را به تصاحب درمی آورد ولی آنها را به شکل مناسب تر خود مبدل می کند.

همین گسترهی ملاحظیات و استدلال است که مارکس آن را هم در حمایت خود از ماتریالیسم در مقابل ایدنالیسم خلاصه می کنید و هم در ساختمان علم اجتماعي ماترياليسم تاريخي خود مجسم میسازد. ایس دیدگاه که مارکس از ماتریالیسم هم چون یک فلسفه حمایت می کنید تاحیدودی آن چینزی است که موجد این عقیده است که فلسفه یی مارکسیستی وجود دارد. ماتریالیسم سنتی مى تواند فلسفه باشد، ولى به نظر مى أيد هم آهنگ تـر با دیدگاههای هم مارکس و هم انگلس این است که معتقد باشیم که در نظر آنها فلسفه از دین، كمابيش، ايدئاليسمي بازمانده راحفظ ميكند، بهنحوی که ماتریالیسم فلسفی، هرچند به خبودی خبود نسبت به ایدئالیسم فلسفی پیشروی به شمار میآید، باز، خود به عنوان فلسفه، ایدنالیستی است، و شالودهی مورد نظر آن برای اندیشه نه واقعیت مادی بلکه (بهنحوترافرازنده) ایدهی ضروری واقعیت مادی است. بندیل فلسفی شنگ گراینی تناموتمنام همنواره گونه یی هستی شناسی، متافیزیک، یا معرفت شناسی است. بندیل غیرفلنسفی همسراه شنالودهی منورد تصدیقاش در خود واقعیت مادی، علیم است. بـرای علم، شناخت واقعيت ممكن است، ولي هيچ ايدهيي، هر قدر هم عميقاً در چارچوب مفهومي ريشه گرفته باشد، كلاً محرز نيست، تمامي ايدهها برحسب كفايـــتشــان نــسبت بــه واقعيــت، هرچنــد به طورغير مستقيم، از لحاظ علمي به تصديق نياز

معرفتشناسی سنتی شناخت را در اختیارداشتن سوژه یی در رابطه با ابرژهی شناسیایی میداند. این شناخت عبارت از ایده یی است از ابژه در ذهن سوژه، و برای ماتریالیسم ابژه به طورنمونه نما عبارت از «جوهر

مادی» یا «ماده» است. با درنظر گرفتن آغاز گاه کلاسیک فلسفه در ایدههای سوژه و تعهد عمومیاش به «شیوهی ایدهها»، این مسئلهی شکآورانه پیش مى أيد كه چه گونه چنين ايده هايي مي توانند شناخت از ابژهیی مادی را تشکیل دهند که فیحدذاته از ایده ها بیگانه و مستقل است. ایدئالیسم فلسفی بر آن است که چنین ابزه یمی وجلود ندارد. نزد ایدنالیسم هگل، ابژهی شناخت مادی نیست بلکه ایدئالی است، فرآوردهی ذهن یا روح در فعالیتی است که در آن روح خود را عینیت می بخشد یا بیگانه می سازد. بیگانگی گمگشتگی و توهم را در پی دارد، گمکردن خود و توهم این که آنچه گم گشته است نه فرآوردهی خود روح بلکه چینز دیگیری است؛ و این صحنه را برای داستاننامهی تاریخی هگل در باب بازیابی یا آشتی مهیا میسازد، داستاننامهیی شناختاری در درون آگاهی و انجامیدناش به هدف «شناخت مطلق».

مارکس ایان ایدنالیسم فلسفی را نه به همشای فلسفى اش، ماتر باليسم فلسفى، بلكه بـه عناصرى از علم جامعه مبدل می سازد. در روند کار، او ماتریالیسم اجتماعی خاصی میپروراند، و برداشت از امر مادی را از ماده به عمل (مادی) منتقل می کنید. شناخت طبیعت که علوم فیزیکی بدان دست می یابند، شناخت ابژهیی است که خود این شناخت تصدیق دارد که از آگاهی بیگانه و مستقل است. ولی مارکس با يذيرش بخش اعظم محتواي ماترياليسم فلسفي، رابطه سوژه ـ ابژهی فردگرایانه را به منزلهی شالودهی آن مسردود مینشمارد. او بسه پیسروی از هگلل بسر دستیابی به شناخت به منزلهی فراینید اجتماعی ب تاریخی فعمال تولید تأکید دارد، ولی به این امر تفسیری ماتریالیستی میبخشد و ایس کار را با ایس استدلال انجام می دهد که از آنجا که محتوای شناخت عبارت از انتزاعی از فعالیت ذهنی است، پس فعالیت ذهنی عبارت از انتزاعی از عمل (مادی)، و سرانجام انتزاعي از توليد اقتصادي كالاهاي مادي

است. بدین سان، عمل مادی، یعنی شرط دایمی شناخت ما از طبیعت، میانجی دوگانگی سنتی اندیشه و ماده قرار می گیرد. بااین همه، نزد علم اجتماعی، عمل اجتماعی ـ تاریخی نه تنها شرط اجتنابنایدیر بلکه همچنین ابژهی شناخت به شمار می آید (← شناخت، نظریهی). جامعه، همچنون ابدژهی شناخت علمی، عبارت از ساختار کردارها، به همراه عمل مادی در شالودهی آن است. گرچه ما طبیعت را تولید نمی کنیم، و مسلماً نه به واسطهی فعالیت ذهنی محضامان، أنسان كمه ايدئاليسم معتقد است، ما کالاها و ساختههای بشری را تولید می کنیم، و با ایس كار، اگر نه عامدانه، روابط اجتماعی خودمان و لذا خود جامعه را تولید یا بازتولید می کنیم. در این جا درواقع، نه از ابژههای طبیعی بلکه از ابژهها و فعالیت اجتماعی است که بیگانگی وجود دارد، رابطه یسی که مستلزم گمگشتگی، توهم و فرمانبرداری است: بـرای نمونه، کار کالاهایی را تولید می کند که سیرمایه آن را به تصاحب درمی آورد و بدین سان چون فر آورده های سرمایه به نظر مهرسد و نبه کار، و فرآورده تولیدکننده را به زیر فرمان درمیآورد و نه بالعکس. خود جامعه چنین فرآوردهی بیگانهشدهیی است که در نظر اعضای خود چون ابژهیمی بیگانه در فراسوی قدرت آنها برای تغییر جلوه میکند. ولی این بیگانگی را نباید به لحاظ فلسفی، یعنی چون جنبهی جاودانهی وضع انسان دریافت، بلکه باید به لحاظ علمی درک کرد، یعنی چیون چینزی که در معرض تغییر است، در معرض تغییری که افزون برآن، در آن علم می تواند و می بایست نقبش عملی مؤثری بازی كند. وحدت ساختار اجتماعي متضاد است، ساختار طبقاتی متضادی به همراه شیوهی تولید متضاد سرمایه داری در شالوده ی آن. زیر فشار این تنضادها، جامعه به سوی موقعیت اتقلابییی تغییر میکند که در آن طبقهی کارگر، که به عنوان ایدئولوژی نظری خود به علم مارکس مسلح است، این تضادها را از میان برمسی دارد، و نظم اجتماعی را به زیر فرمان

انسان درمی آورد و در این فرایند خود و نوع بسر را به طور کلی رها می سازد.

### رنالیسم و دیالکتیک علمی

مارکس با مردودشمردن رابطهی سوژه ابرهی معرفت شناسی سنتی، شکل ویدوی آن را در تجربه گرایی نیز رد می کند. او این کار را در برداشت واحدى انجام مىدهد كه، درعين حال كه پشتيباني در فلسفهی علیم مدرن میابید، نبه تنها پایسهی تجربه گرایی را بلکه درعین حال همچنین یایهی بدیل هرمنوتیکی را و همسراه آن، بهعملاوه، بنیاد روش فلسفی ویتگنشتاین را در نظریهی زباناش سست می کند. مارکس با تصاحب و دیگرگون ساختن یک آموزهی فلسفی کهن، که نمونهی اعلای آن در افلاطون نمودار است، بر این نظر است که نمود تجربی جامعه، همچنان که در مورد طبیعت، ظاهری و سطحی است و با خصلت واقعیت بنیادین آن در تضاد می افتد. همین نمودهای واقعی ولی ظاهری و سطحی است که، با ثبتشدن در آراء و اندیشههای خودانگیختهی مشارکتکنندگان در جامعه، در زیبان عادی صورت مفهومی می یابد و به همین سان کمابیش قاطعانه به کار نظری جامعه راه می یابد و در آن تأثیر میگذارد. نزد مارکس کارکرد واقعی نظریهی علمیی این است که در سطح تجربی واقعیت نفوذ کند و آن «روابط واقعی»، ساختارها و نیروهای بنیادی را کشف کند که هم آن «شکلهای پدیداری» را به وجود می آورد و هم گرایشهای تاریخی بنیادی واقعیت را. بدین سان، مفهوم های نظری در علم نه مانند تجربه گرایی فروکاستنی به مفهومهای مشاهدهاند و نه مانند ایدئالیسم ساختمان های ذهنی اند که نظریه پردازان بر واقعیت تحمیل کنند. مفهومهای نظری در علم، کمابیش بهدرستی، ویدرگیهای مشاهده نکردنی واقعیت (مادی) را توصیف می کنند. برداشت مارکس از علم، چنان که اعضای گروه فيلسوفان انگليسي ساليان اخيىر استدلال كردهاند، برداشتی رئالیستی (← رئالیسم) است (← برای

نمونه پاهاسکار ۱۹۷۹، مفّم و روین ۱۹۷۹).

از اینجا نتیجه میشود که نزد مارکس علیم بالیده دربردارندهی مفهومهایی است که نه کاملاً تجربی است و نه پیشینی: این مفهومها فراتر از شاهد دقیقاً تجربی میروند، بااینهمه نه «به لحاظ فلسفی» بلکه به لحاظ علمی، و به عنوان بخشی از چارچوب مفهومی کمابیش متناسب با واقعیت، بر پا می ایستند یا فرو می افتند. همچنین از این جا نتیجه می شود که یک عنصر روش علمی عبارت از نقید مفهلومی و نوآوری است. علم مارکس هم چون کردار اجتماعی همراه با مکان تاریخی و فرهنگی معین، هم مفهومهای زبان عادی و هم نظریههای موجود را در معرض رسیدگی انتقادی قرار می دهد، و به یاری کار فکری این مواد خام را به فرآوردهی نظری مناسبتری مبدل می کند. ولی از آنجا که این اندیشهها و آرای جاری بخشی از خود جامعهاند، و برای علم اجتماعی، گرچه نه علم طبیعی، موضوع باید تبیین و درک شود، علم مارکس، در مخالفت انتقادی اش با این اندیشهها، همچنین می کوشید با پی گیسری ایس اندیشهها تا شرایط مادیشان، توضیحشان دهد. مارکس در اینجا به وسوسهیی تسلیم نمیشود که در «جامعه شناسی شناخت» بسیار نیرومند است، و آن وسوسهی این تصور است که توضیح ماتریالیستی اندیشه با ارزیبابی شناختاری آن ناسیازگار است و بدینسان باید نسبی گرایس شکاکانه نامنسجمی را پذیرفت. برعکس، مارکس با ردگیری اندیشههایی که از لحاظ شناختاری معیوباند تا آن شرایط مادی که أنها را لازم مىآورد، جامعه را ــ و بـهويـژه شـيوهى تولید مسلط آن را ــ همچون ابرهیمی رازورانه، هم چون ابژهیی که نمودی پدید می آورد که واقعیت بنیسادین آن را پنهسان مسیسسازد و بسدینسسان مشارکتکنندگان در آن جامعه را چنین گیج و آشفته می کند آشکار می سازد (مارکس، سرمایه، ج ۱، ف ۱، ب ۴، هبتواره گی کالایی»). ایس رازوری عینی بخشی از فرایندی است که جامعه از طریق آن

خود را بازتولید می کند. بنابراین، ایس رازوری عینیی دارای کارکردی سیاسی است که در پیکار طبقاتی از طبقهی حاکم پشتیبانی می کند. بنابراین، نقد علمی مارکس از دیگراندیشهها و نظریهها خود سیاسی است. مارکس این اندیشهها و نظریهها را همچون ایدئولوژی بورژوایی آشکار میسازد، و در انتقاد از آنها همچنین به انتقاد از شرایط مادی که آنها را لازم میی آورد میی پیردازد: زیبرا «درخواست بیرای دستبرداشتن از توهمهایی که نسبت به وضع خود دارند، در حکم درخواست از آنها برای دست کشیدن از وضعی است که این توهمها را لازم می آورد» («نقد فلسفهی حقوق هگل: درآمد»). بدین طریق علم مارکس این اصل بینادی فلسفهی علم بورژوایی، یعنی بی طرفی ارزشی علم در ارتباط با موضوع را بی اعتبار میشمارد. این نیز به عنوان ایدئولوژی بورژوایی فاش میشود. ماتریالیسم مارکس با این تصویر ناسازگار است که نقد نظری به تنهایی می تواند این اندیشههای معیوب یا شرایط مادی رازورانهشان را دیگرگون کنید. علم مارکس بخشی از آن فعالیت «عملی انتقادی» است که او آن را «انقلابی» می شمارد (برنهادهها دربارهی فویرباخ، برنهاده یکم): علمی که نه جدا از جنبش سوسیالیستی بلکه جزء جداییناپذیری از آن است که موجبات سرنگونی عملی سرمایه داری و جامعهی بورژوایی را فراهم می آورد. علیم مبارکس عبارتاز علمی است از دیدگاه طبقهی کارگر، و بدینسان از این امتیاز شناختاری برخوردار است که هم با هر طبقهی نوخاسته وجه اشتراک دارد و هم ویژهی طبقهیی است که هیچ طبقهی دیگری آن را نفی نخواهد کرد. علمیت علم مارکس نه فقط با ایدئولوژی پرولتری سازگار است بلکه جایگاه آن را چون ایدئولوژی پرولتری یک سر طلب می کند. برخلاف نظر ألتوسير علم است و نه فلسفه كيه سويهي مارکسیستی «پیکار طبقاتی در نظریه» را تسکیل مي دهد.

این رابطهها را دیالکتیک در شکل دیالکتیکی خود

نظریه پردازی می کند. از دیدگاه فلسفه ی بورژوایی، گام تعیین کننده و هولناکی که مارکس برمی دارد این است که کاربرد مقولهی منطقی تضاد/ تناقص را از اندیشه به واقعیت مادی تعمیم میدهد. این گام هم به عنوان جزیی از برهان پیشگفته قابلفهم میشود و هم به عنوان تعميم مفهومهای بيگانگی و بتواره گی. صرفنظر از شباهتهای علم اجتماعی و علوم طبیعی، علم اجتماعی از ایس جهت با علوم طبیعی فرق دارد که در این مورد به پژوهش در واقعيت غيرالي مي بردازد، اين كه انديشه بهخودى خود جزیی از واقعیتی است که ابرهی علم اجتماعی، یعنی جامعه است، و بنابراین چنین اندیشه یی لازم است نه تنها به لحاظ شناختاری (بهنحوعلمی) ارزیابی و نقد شود بلکه هم چنین در رابطه با شرایط مادی خود به نحوتوضیحی درک گردد. ساختارها و نیروهای بنیادی که زندگی مادی و کار را شکل میدهند نیز زندگی ذهنی و کار فکری را شکل می بخشند. بدین سان، اندیشه، در کوشش برای بازتاب واقعیت در محتوای صریح و آشکار آن، واقعیت کردار مادی را به شیوههای تلویحی و پوشیده و سیاختارییی بازتیاب میکند که ممکن است خود آن را بازنشناسد. ایس حلقهی پیونید توضیحی میان اندیشه و کنش، گسترهیی را برای امکان تحلیل ایدهها به چنان شیوه یمی عرضه می کنید که رازههای واقعیبت را رمزگشایی میکنید. مهمتر از این، مجرایی فراهم میآورد که از رهگذر آن نقد ایدهها را میتوان با نقد کردارها(ی مادی)یی بگانه کرد که چنین ایدههایی را لازم مى آورنىد. همين يكانكي است كيه مفهوم دیالکتیکی تضاد طبقهبندیاش می کند، و بیگانگی مورد خاصی از آن است. برای علم، تنضاد مقولهیمی انتقادی و مقوله ہے از منطق است که دآل بر غیرمنطقی بودن و غیرعقلاتی بودن آن چیزی است که در مورد آن به کار بسته میشود. ولی هم کردار و هم اندیشه می توانند کمابیش غیرعقلانی باشند. برای علم دیالکتیکی، دستگاههای اندیشه یی که متیضاداند،

و توهم و رازوری را تجسم می بخشند، بی منطقی های ساختاری نظام کردار (مادی)یی را بازتاب می کنند که متضاد، و در ستیز با خویستن است. علی الاصول، همین بی منطقی هاست که ایده های مشارکت کنندگان خود را آشفته و رازورانه می سازد. پس، نقد مارکس سنخی از ارزیابی را ایجاب می کند که تحت مقوله ی عقلانیت می گنجد و نه اخلاق.

بااینهمه، این تضادهای اجتماعی واقعی نه «فلسفی» و جزء جاودانهی وضع انسان، بلکه به لحاظ تاریخی ویژهاند. همین نکته در مورد دیگرآموزههای فلسفی معتبر نیز صدق می کند. همچنان که انقلاب تضادهای ساختاری جامعه را از میان برمیدارد، آن ساختار بهطرزعقلانی تری سازمان می یابد، برای نظارت مشارکت کنندگان آن دسترس پنذیرتر می گردد، و براى اندیشهی خودانگیختهشان قابل فهم تر می شود (سـرمایه، ج ۱، ف ۱، ب ۴، «بـتوارهگـی کـالا»). حقیقت هرمنوتیک، ولی نه به شکل فلسفیاش، تحقق خواهد یافت. نیز همچنین است در مورد حقیقت تجربه گرایی، بهنحبوی که حقیقت رئالیسم علمی نفی می گردد. تاخاد میان نمود اجتماعی و واقعیت از میان خواهید رفت، و همراه آن خصلت رازورانهی جامعه نیز ناپدید میشود. دیگر هیچ نیازی به نظریه یعنی علم اجتماعی یا حتا امکانی برای آن نخواهد بود (کوئن ۱۹۷۸، ص ۳۲۶).

این طرح کلی معنای نهایی آرای هم مارکس و هم انگلس را دربارهی فلسفه و رابطهی آن با ماتریالیسم و ایدئالیسم در جای خود قرار میدهد و آن را آشکار میسازد. از لحاظ ماتریالیسم مارکس نه تنها دین و فلسفه بلکه تمامی نظریه فیحدذاته، از جمله حتا علم اجتماعی، در تحلیل نهایی ایدئالیسستی است: ایدئالیسم محوری ترین همهی شکلهای تقسیم کار، تقسیم میان کار یدی و کار فکری، و به همراه آن جامعه یی رازآمیزکننده و بیگانه کننده را لازم میآورد. نشانه ی عصر کنونی ماست که علم فلسفه را جذب و نفی می کند، و محتوای آن را به سنخی از نظریه نفی می کند،

همسراه بسا محتسوا، شسکل، و شسیوه ی زیسستی ماتریالیسستی تسر مبدل مسی کنند. ولی ماتریالیسسم اجتماعی تمامعیار چیزی است که بایند به لحاظ تاریخی در عمل و هم چنون عمل به تحقیق برسد، عملی اجتماعی که فهیم پذیری و شفافیتاش آن را بسرای اندیسه ی خودانگیخته ی عاملاناش، بندون نظریه، دریافتنی می سازد؛ و لذا بدون ایدئالیسمی که، هرچند بازمانده، از شیوه یسی از فعالیست که نوعی جدایی از زندگی عملی را لازم می آورد، تفکیکناپذیر جدایی از زندگی عملی را لازم می آورد، تفکیکناپذیر هستم).

برای آگاهی افزون تر← آلتوسر، ال. ۱۹۷۶؛ آلتوسر، ال. ۱۹۷۹؛ آلتوسر، ال. ۱۹۷۹؛ آلتوسر، ال. ۱۹۷۹؛ کوئن، ال. و بالیبار، یی. ۱۹۷۸؛ پاهاسکار، آر. ۱۹۷۹؛ کوئن، جبی ۱۹۲۸؛ کوئن، ال. ۱۹۲۹ (۱۹۷۰)؛ هابرماس، جبی (۱۹۷۸)؛ کرش، کی. ۱۹۲۳ (۱۹۷۰)؛ لنین، وی. آی. ۱۹۲۶–۱۹۲۵ (۱۹۶۱)؛ لوکساچ، جسی. ۱۹۲۳.

روی اجلی

## فمینیسم (feminism)

جایگاه فمینیسم در اندیسهی مارکسیستی موضوع بحث و مناقشه است. از یک سو، می توان استدلال کرد که فمینیسم ـ از دید برابری زنان با مردان ـ اساساً آموزه یی مربوط به لیبرالیسم و روشنگری است که اندک چیزی به مارکسیسم انقلابی وامدار است. از دیگر سو، ادعا شده است که رهایی زنان از ستم و استثمار فقط می تواند به صورت بخشی از رهایی انسان به دست آید که تنها انقلاب سوسیالیستی می تواند آن را فراهم آورد.

یقین است که درست است که از لحاظ تاریخی گرایشهای یکسر متمایزی را در فمینیسم مسخص کنیم. در بریتانیای کبیر و ایالات متحد آمریکا درازآهنگ ترین سنت، سنت فمینیسم دموکرات و لیبرال است که هدف خود را دستیابی به حقوق و فرصتهای برابر برای زنان قرار داده است. در سدهی

نبوزدهم مقدار فراوانی از ایس کار معطوف به ازمیانبرداشتن موانع بازدارنده ی آموزشی و حرفه یسی بود، ولی نیروی محرک پس پشت ایس کارزارهای اصلاح خواهانه اغلب کاملاً پیکارجو بودند. اوج ایس پیکارجویی «حقوق برابر» با مبارزه های طرف داران حق رأی زنان در اوایل سده ی بیستم در نبرد برای کسب حق رأی روی داد. پیروزی های اخیر فمینیسم «حقوق برابر» عبارت بوده است از دست مزد برابر و رفع تبعیض جنسی در بریتانیا و معادل های آمریکایی آن، و بسیاری اصلاحات در سیاست اجتماعی، اشتغال و مانند آن که اکنون باید بر سر آن مبارزه کرد.

دومین سنت مسلط در فمینیسم را می توان دارای خصیصهی «جدایی طلبانه» تری شمرد. اوتوپیاهای فمینیستی اغلب اجتماعاتی از زنان را وصف می کنند که از سر مهر و محبت از ویژگیهای ظاهراً خشن، نظامی گرانیه، سلسله مراتبی و قیدرت طلب مردان عاریاند. این رگه از اندیشهی فمینیستی در مبورد مسئله اصلاح سبعیت مردانه بدبین است و تأسیس اجتماعات زنانه و تحکیم روابط زنان با یک دیگر را توصیه میکند. از لحاظ تاریخی این سنت بیش تر به احساساتی کردن روابط میان زنان گرایش داشته تا به رویکردی کامجویانه به این روابط، بااینهمه در این مبورد نیسز ماننبد موردهای دیگسر، وارثان معاصر فمينيسم جدايي طلب كمتر موضعي أشتى جويانه و درخور دارد. جنبش آزادیخواهانهی کنونی زنبان که در اواخر دههی ۱۹۶۰ در بریتانیای کبینر و ایالات متحد آمریکا شکل گرفت (و در مبتن های کلاسیک اولیهی کسانی چون فایرستون و میلت نمایان است)، تأثیر سیاسی خبود را از نقد قاطعانهی سبعیت (جسمانی و ذهنی) مردانه و قدرت (اقتصادی، سیاسی و نظامی) مردانه می گیرد. بسیاری از فمینیستها استدلال می کنند که سلطه ی مردانه (مردسالاری) نخستين تقسيم اجتماعي وبهمراتب مهمتر از تقسيم طبقاتی یا تقسیم نژادی است.

رگهی سوم فمینیسم، پیکار برای آزادی زنان را با

چشماندازها و سیاست سوسیالیستی عامتر متحد می سازد. مهم است یادآور شویم که جنبش فمینیستی کنونی در بریتانیای کبیر از لحاظ سیاسی بیش از آن که تحت تأثیر سنت مارکسیستی لینیستی باشد ملهلم از سوسیالیسم اوتوپیایی، اختیارگرایی، مائوئیسم، استعمارستیزی و آنارشیسم بوده است. برای نمونه، «ارتقای آگاهی» که استراتژی محوری فمینیسم به شمار میآید، به مقدار فراوان وامدار فانون و مائو تسه تونگ است. تصادفی نیست که این سنتهای سوسیالیستی ویژه مسایلی چون ایدئولوژی، آگاهی و انقلاب فرهنگی را بسیار به جدت می گیرند.

پس، جایگاه فمینیسم در اندیشهی مارکسیستی واقعی چیست؟ پاسخهایی که به این پرسش داده میشوند همان اندازه متعدداند که تفسیرهایی که از ماركس انجام مي كيرند. فمينيسم أشكارا با روح عدالت، برابریخواهی و کمالرسانی شخصی که در نظریهی بیگانگی مارکس جوان یافت میشود سازگار است. دشوارتر این است که بتوان دریافت که مارکس پختهی کتاب سرمایه در تحلیل مفصل خود از نیروی پویایی که سرمایهداری بر پایهی آن استوار است به چه ترتیب جایی برای ملاحظه یعی در باب جنسیت باقی میگذارد. بهطورکلی، تفسیرهایی اومانیستی از مارکس با فمینیسم سازگارتر از کار درمی آیند تا نظرگاههای ضداومانیستی. بااین همه، در سالیان اخیر، پیروان آلتوسر کوشیدهاند از موضعی ضداومانیستی، استدلال کنند که ستم بر زنان را می توان بر پایه ی نیازهای بازتولید سرمایهدارانهی (از رهگذر خانواده) نیروی کار و روابط اجتماعی تولید دریافت. این استدلالها رویهمرفته قانع کننده از کار درنیامدهاند، بهویژه از آن رو که می کوشند با ارجاع به نیازهای سرمایه داری به منزلهی نظام، پدیده یعی را (ستم بر زنان) توضیح دهند که به نظیر میهرسید در تمامی شیوههای تولیدی شناختهشده وجود دارد.

كشاكش قابل توجهي ميان انديشهي ماركسيستي و

اندیشهی فمینیستی و عمل سیاسی وجود دارد، و خود مارکس در نوشته های خود اندک دلگرمی و حمایتی از فمینیسم به دست میدهد. از سوی دیگر، انگلس افزون بر انتشار تحلیل بسیار تأثیرگذار خود در باب خانواده در سراسر عمر نگرشی خوشمنشانه تر نسبت به فمینیسم در پسیش گرفت. گرچه مارکسیستها، فمینیسم را اغلب یکی از شاخههای متعدد «انحرافهای بورژوایی» از خط سیر انقلابی مے شمارند، و باز هرچند کے فمینیستها، مارکسیستها را اغلب نسبت به اولویت بخشیدن به برابری جنسیتی بیمیل میشمارند، تردید نمی توان داشت که شالوده یی برای همدلی و اتحاد دوسویه برای مدتزمانی وجود داشته است. بیبرون از خود اندیشهی فمینیستی، هیچ سنتی از تحلیل انتقادی از ستم بر زنان وجود ندارند که بتوانید به پای توجه قاطع و بی پرده یی برسید که اندیشهوران متعبدد ماركسيست به اين مسئله داشتهانند. بنهوين النين، تروتسکی و ببل بنای کار خود را بر اثر انگلس در این عرصه گذاشتهاند. سیاستهای جامعههایی که می کوشند گذار به سوسیالیسم مارکسیستی را به مرحلهی اجسرا بگذارند، همسواره وزن و اهمیتسی چشمگیر به رهایی زنبان دادهانند. حتا در اتحاد شوروی، که بسیاری از منتقدان آن را بهمراتب که تـر از جامعههای سوسیالیستی نوبنیادی چون کوبیا رادیکال میشمارند، وضعیت زنان در قیاس با موقعیت آنان در کشورهای همسایه بسیار مطلوب تر است. (این نکته بهویژه هنگامی روشن میشود که آسیای مرکزی شوروی را، برای نمونه، با کشورهای همجواری چون ايران مقايسه كنيم.)

قدمت تاریخ فمینیسم در جنبش کمونیستی را میتوان از رهگذر زندگینامههای زنانی چون کلارا زتکین / تستکین و الکساندرا کولونتسای پی گرفت. حکومتهای ملهم از مارکسیسم، رویهمرفته، نتوانستهاند از عهدهی نقد فمینیستی از روابط شخصی و خانوادگی ستمگرانه برآیند، ولی

بااینهمه با پدیدآوردن بهبودهای مادی در موقعیت زنان و تمهیدات اساسی در قانونگذاری و اصلاح سیاستها کار را ادامه دادهاند. یقین است که میتوان ثابت کرد که در برنامههای ملهم از مارکسیسم، فمینیسم بهمراتب بیش تر مورد احترام بوده است تا رژیمهایی که بر پایهی این یا آن نوع بنیادگرایی مذهبی بهتازگی به قدرت رسیدهاند. (نیز به کار خانگی)

برای آگاهی افزون تر ← بنکز، آلیور ۱۹۸۱؛ فایرستون، شولامیث ۱۹۷۰؛ میلت، کیت ۱۹۷۱؛ میچل، جولیت ۱۹۷۶، در کتابی ویراسته ی میچل وای. او کلی، روباتم، شیلا ۱۹۷۴.

میشیل برت

# فنّاوری / تکنولوژی (technology)

مى توان استدلال كرد كه ماركسيسم عبارت از نظريه و عمل سوسياليستي جامعههاي بالاخص فناورانه است. به سخن دیگر، اگر کار انسان، که برای مقاصد جمعی انسانی طبیعت را دیگرگون می کنید، برای برداشت مارکسیستی از پراکسیس جنبهی محوری دارد، پس فناوری فرآورده است ـ دستساخته هایی که ارزش را مجسم مسیسازد و دارای ارزشهای مصرفی است. تحلیل مارکسیستی از تولید توجه خود را به فرایند کار معطوف میکند که در آن فعالیت انسانی مقبصودمنید (کیار) میواد خیام را دیگرگون میکند، و از وسایل تولید برای تولید ارزشهای مصرفی بهره می گیرد. این مدل را می توان از تولید به دیگر قلمروهای فعالیت انسان تعمیم داد؛ یعنی به علم و به بخش غیرمولد ازجمله خانه. مارکس تأکید دارد که فناوری است و نه طبیعت که محوری است: «طبيعت هيچ ماشين، لوكومونيو، راه آهن، تلگراف برقی، بافندگی خودکار و مانند آن را نمیسازد. اینها فرآوردههای صنعت انساناند: مواد طبیعی به اندامهای ارادهی انسان بر طبیعت، یا به اندامهای مشارکت انسان در طبیعت مبدل می شبوند؛ *آنها* 

اندامهای مغز انساز اند، و با دست انسان آفریده میشوند؛ نیروی شناخت متجسماند» (گروندریسه، ص ۶۰۷). آنچه انسانها را از جانوران متمایز میسازد این است که آفرینههای انسان نخست در تخیل ساخته میشوند؛ ما معماریم، نه زنبور (سرمایه، ج۱، ف ۵). تاریخ فناوری تاریخ عزم جزم جنبانندهی نیروهای طبقاتی است. «محتمل است بتوان کل تاریخ ابداع هایی را که از ۱۸۳۰ انجام گرفت به قلم آورد، ابداع هایی که یگانه مقصودش مجهز کردن سرمایه به سلاحهایی در برابر طغیبان های طبقه ی کارگر است. ما بهویژه از دستگاه بافندگی خودکار یاد می کنیم، زیرا در نظام خودکار عصر تازهیی را می گشاید» (سرمایه، ج۱، ف۱۵، ب۵). بر پایهی این مدل، تاریخ تولید کارگاهی ــ هم فرایندها و هم فرآورده ها ــ تاریخ مناسبات طبقاتی است. به نظر ماركس، اين طبيعت انسان شناسانهي راستين است. طبیعت آنسان که از طریق صنعت انسان وجود

انقلاب سرمایهداری و نیز تحول تولید کارگاهی به تولید ماشینی (→ ماشین آلات و تولید ماشینی) در انقلاب صنعتی، و تحول آن به تیلوریسم، فوردیسم، اتوماسیون و روبوتشناسی تباریخ فنباوری در قلمرو تولیدی به شمار می آیند. اینها بیش ازپیش کالاهای سرمایه یی پیچیده و کالاهایی را فراهم می آورند که فنباوری را در قلمبرو منصرف تنشکیل میدهند. فعالیتهای انسان همواره از طریق فناوریها وساطت فعالیتهای انسان همواره از طریق فناوریها وساطت بیش ازپیش چنین می شود. البته فنباوری همچنین می معیار جایگاه تکاملی در جهان سوم، و ملاک هم دستاورد نظامی و هم خانگی در جهان اول و دوم نیز شمرده می شود.

برای آگاهی افزون تر ← لِویدو، لس و یانگ، رابرت ام. ۱۹۸۸؛ لوکساچ، جسورج ۱۹۸۳، اسسلیتر فیسل ۱۹۸۸؛ یانگ، رابرت ام. ۱۹۷۹.

رابرت ام. یانگ

فويرباخ، لودويک (Feuerbach, Ludwig)

زاده ی ۲۸ ژوئیسه ی ۱۸۰۴ در لنسدزهوت باواریسا، درگذشته ی ۱۳ سپتامبر ۱۸۷۲ در نورمبرگ. فیلسوف ماتریالیست بانندآوازه یی که کتاب فات مسیحیت (۱۸۱۴) او، همراه با این آموزهاش که دین حکم برون افکنی آرزوهای بشر را دارد و شکلی از بیگانگی است، توجه جهانیان را به خود جلب کرد، و نقدش از هگل و دین تأثیری مهم بسر مارکس و انگلس جوان داشت.

فویرباخ که پسر حقوق دان و جرمشناسی پر آوازه، و در زمانهی خود پیشرو بود (پال پوهان آنسلمفون فويرباخ)، از راه الهيات به فليسفه رسيد و تحصيلات خود را در ۱۸۳۲ در هایدلبرگ آغاز کرد. در ۱۸۲۴ به برلین رفت و در جلسات درسگفتارهای هگل حضور یافت؛ در ۱۸۲۵ ایمان مذهبی خود را از دست داد، به هیات یک هگلی فلسفی درآمد و به دانشکدهی فلسفه انتقال یافت و در ۱۸۲۸ در ارلنگن درساش را تمام کرد. کتاب اندیشه هایی در باب مرگ و جاودانگی (۱۹۳۰) او با انکار نامیرایی روح جاروجنجال به راه انداخت. در ۱۸۲۹ در ارلنگن مدرس (= Dozent) فلسفه شد و تبا ۱۸۳۲ بنه درسدادن ادامه داد و در این هنگام در اعتبراض به کوتاهی دانشگاه در گماشتن او به مقام استادی به سبب دیدگاههای مذهبیستیزش از کار دست کشید. فویرباخ بقیمی عصر خود را به عنوان پژوهندهی خصوصی به کار پرداخت و در دههی ۱۸۳۰ چند پژوهش پیشتاز در زمینهی تاریخ فلسفهی جدید منتشر ساخت و در پی آن مقالههایی انتشار داد که از دیدگاهی ماتریالیستی نسبت به ایدنالیسم هکل بیش از پیش جنبه ی انتقادی داشت. ذات مسیحیت (۱۹۴۱) و گزاره های اساسی فلسفه ی آینده و برنهادههای مقدماتی برای اصلاح فلسفه (هر دو در ۱۸۴۳) نسلی از فویرباخیان بدید آورد که در نفی سلطنت، نفی ادعاهای «عقل مطلق» و دین به عنوان کوششهای نامشروع برای منتزعساختن نیروهای بشر

از انسان، جایگزین ساختن اندیشه به جای اندیشهورزی انسان، و بریاساختن اینهمه برای چیرگی بر انسان، از او پیروی کردند. پـژوهشهای بیش تری در زمینهی دین در پی آمد و با پیش آمدن انقسلاب ۱۸۴۸ فویرباخ، دست کسم از سسوی دانشجویاناش در هایدلبرگ، به عنوان پدر معنوی و قهرمان این انقلاب مورد استقبال قرار گرفت \_ گرچه خود فویرباخ نسبت به این انقلاب نگرشی منفعلانه و شکاکانه در پیش گرفت، و معتقد بود که آلمان هنوز چندان از بند بندارهای الهیات وارنرسته است که بتواند به صورت جمهوری درآید. فویرباخ در ۱۸۵۰ به ماتریالیسم پزشکی مولهشوت گروید، و دیدگاه خود را به این صورت خلاصه کبرد کنه انسان را سرشت و کیفیت غذای او معین می کند و نبه موعظه هایی در مذمت گناه، بنا بر جناسی ألمانی «انسان آن چینزی است که میخورد.» فویرباخ از آن پس جز قطعههایی دربارهی اخلاق کمتر چیز مهم و تأثیر گذاری به قلم آورد، و دیگر توجه عمومی را به خود جلب نکرد. فویرباخ در ۱۸۶۸ *سـرمایهی* مـارکس را خوانـد و از بابت توصیف و افشای شرایط هولناک، ستمگرانه و نامردمی در این کتاب زبان به سنتایش آن گشود؛ او در ۱۸۷۰ به حزب سوسیال دموکراسی پیوست.

فویرباخ نه فیلسوفی نظام مند بود و نه فیلسوفی دقیق و منسجم، او کلمات قصار و اندیشه هایی را سرهم کرد و پشت سرِ خود درباره ی هیچیک از مسایل عمده ی فلسفه یی که برای کار او جنبه ی محوری داشت موضعی یک پارچه و پرورده و بهدقت تحلیل شده به جا نگذاشت. هم «ماتریالیسم» او (که شماید بهتر باشد آمپیریسمی طبیعت باورانه و غیراتمیستی توصیف شود) و هم نظریه اش در باب شناخت موضوع هایی محل تفسیر و بحث و مناقشه ی احتمالی اند. برخورد مارکس با او در برنهاده هایی درون نگر که در بارمی فویرباخ به عنوان ماتریالیستی درون نگر که جنبه ی فعال ذهن را نادیده می گیرد صاف و ساده بادرست است؛ همچنین است این اتهام که او نادرست است؛ همچنین است این اتهام که او

پراکسیس را فقط در جنبههای «کثیف یهودی» آن (اصطلاح مارکس برای جنبه ی عملی عامیانیه) میبیند. فویرباخ که در آلمان در دهــهی ۱۸۴۰، و در روسیه و فرانسه همچنان در دهههای ۱۸۵۰ و ۱۸۶۰ سخت پُرنفوذ و تأثیرگذار بود، اقبالها و احیاهای بعسدی به خبود دید، و از مقام چهروی اصلی الهيات ستيز سدهي نوزدهم، به صورت چهرهي محوری الهیات سدهی بیستم درآمد و اینهمه از آن رو که انسان را به پایهی محتوای دین ارتقاء داد. ارتقای عشق به منزلهی اصل یگانگی میان انسانها، آمیوزهی او در بیاب مین \_ تیو (I-Thou) بیه منزلهی محتواي كمينهي تمامي فعاليتهاي بهراستي انساني (اندیشیدن، سخنگفتن و عشقورزیدن) برای متألهان مدرن و یارهیی از دیگر فیلسوفانی که در حواشی تحولات فنّی ایستادهانید گیرنیدگی دارد، ولی توجیه مارکسیستها را چندان برنمیانگیزد. نقد فویرباخ از دین، برداشت او از بیگانگی، "ماتریالیسم"اش و نقدش از هگل، در سالیان اخیر پژوهشی نوبهنو را سبب شده است و به صورت بخشی از نگرش فلسفی به اندیشهی مارکسیستی درآمده است. خود مارکس نقد فویرباخ از دین را در حکم نتیجهی این گزاره می شمرد که انسان برای انسان برترین هستی است، و بندینسان آغاز گاهی برای یک فلسفهی بهراستی انقلابی فراهم می آورد. ادعای فویرباخ مبنی بر ایس که هگل نقش موضوع و محمول را وارونه می کند و به جای ایس که اندیشه را محمول انسان بگیرد انسان را محمول اندیشه میگیرد، بی گمان یکی از سرچشمههای تصمیم مارکس برای «سروته کردن هگل» است، و هماو روش پژوهش انتقادی و تکوینی فویرباخ را، که به جست وجسوی خاستگاه و کسارکرد نهادهای اجتماعی یی چون دین می پردازد، در ۱۸۴۳ در مورد دولت به کار بست و شاید بتوان گفت که یکی از اجسزای سازندهی برداشت ماتریالیستی او از تاریخ است. بااین همه، فقط با کشف و کشف دوبارهی نوشتههای فلسفی دورهی آغازین مبارکس است که

ارتباط میان مارکس و فویرساخ در رهگذر پیژوهش تمامعیار قرار گرفته و چنان که باید درک می شود. خود مارکس فویرباخ را مرحلهیی مهم ولی گذرا در شکوفایی فکری خود میداند و دلبستگی پایدار به او ندارد، هرچند که در دههی ۱۸۶۰ از لندن سیفارش هفت مجلد از مجموعه ی آثبار فویربیاخ را می دهد. لودویک فویرباخ انگلس، گرچه متنی مهم در تکوین ماتریالیسم دیالکتیکی رسمی شوروی به شمار میآید، نه پژوهشی ارزشمند در فلسفهی خود فویرباخ است و نه یاری فکری پُراهمیتی به یک موضع فلسفی مارکسیستی پُرظرافت و پیچیسده. در میسان مارکسیستهای کلاسیک و فیلسوفانی که تا همین اواخر در اتحاد شوروی کار می کنند مجیز گویی بسیار نسبت به فویرباخ در مقام پیشگام مهم ولی نارسای مارکسیسم وجود داشته است، ولی یگانه پژوهش جدی اثری است از ای. ام. دبارین (۱۹۲۳). مدعای دبارین مبنی بر این که فویرباخ فیلسوف مهمی است و این که مارکسیسم صورت دیگری از فویر باخیسم است، و بر پایهی آن ویراست نخست کتاب به پایان می آید، از ویراستهای بعدی حذف شید، و هنگامی که مورد سرزنش قرار گرفت و به حکم استالین از منصب فلسفی خود برکنار شده ارزیابی نادرست او از رابطهی میسان فویرباخ و مسارکس از جملهی دشنامهایی بود که بر ضد او اقامه شد. پژوهش کامنکا (۱۹۷۰) فویرباخ را از لحاظ تاریخی مهم و از لحاظ

آمپیریسم غیراتمیستیاش، نظریه ی فعال اش در باب ذهن و نقدش از دین اساساً محکم و درست می داند، ولی او را فیلسوفی نظام مند یا بزرگ نمی شمارد. وارتوفسکی (۱۹۷۷) فویرباخ را کسی می داند که موضوع های بسیار مهم تری را طرح می کند و می کوشد نشان دهد که سیر تکوین فویرباخ برای فهم دیالکتیکی پیشرفت اندیشه از اهمیت بسیار اساسی برخوردار است.

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  فویرباخ، لودویگ ۱۸۴۱ (۱۹۵۷)؛ ۱۸۵۱ ه (۱۹۶۳)؛ ۱۸۵۱ ه (۱۹۶۳)؛ ۱۸۵۱ وارتوفسکی، (۱۹۶۷)؛ ۱۹۶۷؛ کامنکا، یوجین ۱۹۷۰؛ وارتوفسکی، مارکس دابلیو. ۱۹۷۷.

«مجموعه» آثار فویرباخ» که در زمان حیات خود او در ده جلد منتشر شد به دست بولین ویودل در فاصله سالهای ۱۹۰۳ تا ۱۹۱۱ ویراستاری شد و در سیزده جلد در دوازده مجلد، با مطالب تکمیکی به توسط انتشارات فرومان / گونته هولتس بوگ در اشتوتگارت باد کاناشتات به ویراستاری هانس مارتین زاس در فاصله ی سالهای ۱۹۶۰ تا ۱۹۶۴ از نو به چاپ رسید. کامل ترین ویراست آلمانی زبان فویرباخ ویراست انتقادی شانزده جلدی یی خواهد بود که قرار است انتشارات آکادمی آلمان شرقی، در برلین، با ویراستاری ورز شوفنهاور منتشر سازد.

يوجين كامنكا

## قانون (law)

مارکسیسم را اغلب دیدگاهی میشمارند که در دشمنی ژرف با قانون با سوسیالیسم انقلابی رادیکال و آنارشیسم وجه اشتراک دارد، در این باور که قانون ٔ مالکیت، نابرابری اجتماعی و سلطهی طبقاتی را حفظ می کنید و ایس که نیاز به قانون در یک جامعه ی بهراستی انسانی و اشتراکی از میان خواهد رفت. خود مارکس، گرچه کاروبار دانشگاهی خود را به عنوان دانشجوی حقوق آغاز کرد، بهسرعت علاقه به ایس موضوع را از دست داد و هیچچیز نظاممند یا مستمری دربارهی مسایل نظریهی حقوقی، تاریخ حقوقی یا جایگاه قانون در جامعه به قلم نیاورد. مارکس در دورهی جوانی خود به عنبوان یک هگلی جوان و دموکرات رادیکال (۳- ۱۸۴۲)، ایس دیـدگاه هگلی را اختیار کرد که قانون «راستین» عبارت است از نظام مند کردن آزادی، قواعد درونی فعالیت های انسانی منسجم «همگانی» و بنابراین هرگز نمی توانید از بیرون همچون شکلی از زور و اجبار با انسانها رویاروی شود و بکوشد آنها را محدود کند، چنانکه گویی آنها جانوراند. در فاصلهی سال های ۱۸۴۴ تا ۴۷، در روند پرورش نقدی هنوز عصدتاً فلسفی از جامعهی مبتنی بر مالکیت خصوصی، مارکس ایس دیدگاه را اختیار کرد که قانون واقعی و موجود شکلی از بیگانگی است کمه موضوع حقوقی و وظایف و تكاليف حقوقي وحقوق قضايي رااز انسانهاي مشخص و ملموس و واقعیت های اجتماعی انتیزاع میکند، به اعلام برابری حقوقی و سیاسی صوری می پردازد و درعین حال بردگی اقتصادی، مذهبی و اجتماعی را تحمل، و درواقع تشویق می کند، و انسان همچون موضوعی حقوقی و انسان همچون شهروندی سیاسی را از انسان اقتصادی جامعه ی مدنی جدا

میسازد. مارکس با این اعلام نظر و بسط و پرورش برداشت ماتریالیستی از تاریخ از ۱۸۴۵ به این سو، ایس دیدگاه را پروراند که قانون اساساً پیپدیداری، و بخسشی از روبنا (ب زیربنا و روبنا)، و بازتابی از دیدگاهها، نیازها و منافع طبقه ی حاکمی است که بر اثر تکامل نیروها و روابط تولیدی مولدی پدید می آید که مبنای اقتصادی تکامل اجتماعی را تشکیل می دهند.

دیدگاه دورهی پختگی مارکس را، مبنی بر ایس که قانون شکلی از سلطهی طبقاتی است، می توان با دو نظرگاه پیشین او آشتی داد و، درواقع، آنها را در این دیدگاه اخیر گنجاند. ولی گرچه نقد قانون همچون شکلی از بیگانگی در قانون به چشم نظامی از مفهومهای انتزاعی مینگرد، نقد قانون همچون شکلی از سلطهی طبقاتی، بهویژه در دستان انگلس، قانون را مجموعهیی از فرمانهای مورد تصویب و تأیید دولت به شمار می آورد. ایس هر سه دیدگاه به ایس نتیجه گیری می انجامید که در جامعه ی بهراستی انسانی و نابیگانهشدهی کمونیسم هیچ قانونی همچون نیروی زورآور بیرونی که با افراد رویاروی شود در کار نخواهد بود. مارکس در نقد برنامهی گوتیا (۱۸۷۵) مرحلهی پس از انقلاب را که عادات بورژوایی هنوز از میان نرفته است، از «افقهای تنگ حقوق (قانون) بورژوایی» هنوز نمی توان برگذشت و هرکس بنیا بر تواناییاش کار می کند و بنا بر کاری که عرضه کرده دریافت می کند، از آن مرحله ی نهایی متمایز میسازد که در آن هرکس بنا بر توانایی خود یاری میرساند و بنا بر نیاز خود دریافت می کند. انگلس اعلام کرد که در این مرحله، هنگامی که مالکیت خصوصی و تقسیم طبقاتی از میان رفته است، دولت و قانون فرومیمیرند زیرا هر دو، همچون نهادهای فرمانروایی طبقاتی، شــأن وجــودی خــود را از دســت مــیدهنــد.

بسیاری از بحث های مارکسیستی و غیرمارکسیستی دربارهی دیدگاه مارکس و انگلس در باب قانون معطوف به مسایل کلی تر برداشت ماتریالیستی از تاریخ بوده است ــ خواه رابطهی میان قانون و روبنا بـهطـورکلی و مبنای اقتصادی بهنحو علّی یا کارکردی دریافته شود، خواه آنگونه که انگلس باور دارد، رابطهیی علّی بتوانید امكان واكنشى محدود از جانب روبنا نسبت بــه مبنــا را فراهم آورد (اصل موجبیّت دوسویه)، خواه در جامعه ساختارهای بالنسبه مستقل وجود داشته باشد، و خواه قانون یک چنین ساختاری باشید. منتقدان بر آن رفتهاند که قانون می تواند خصلت تولید اقتصادی را معیّن کند و این که برداشتها و واقعیتهای حقوقی، همچون مالکیت، بخشی از تعریف روابط تولیدی مارکساند و بنابراین نمی توانند از این روابط ناشی شوند. مدافعان کوشیدهاند ثابت کنند که بهره گیری مارکس از اصطلاحهایی چون «تصاحب» و «مالکیت» به واقعیتهای فروحقوقی اشاره دارد، گرچه، بر پایهی دیدگاه اصل موجبیت، این نظر همچنان این مسئله را به حال خود وامی گذارد که چرا قانون باید برای حفظ و تأمین قدرتی که بدون أن به دست آمده و تعریف شده است ضروری باشد. پارهیی نویسندگان مارکسیست، بهوینژه در اتحاد شوروی و کشورهای بلوک شوروی، قانون را نیاروی مادی، و در سالیان اخیر، شکلی شمردهاند که بیرای هر جامعهیی لازم است، و دارای عناصری مبتنی بـر طبقه و عناصری است که از شرایط کلی و نیازهای جامعههای انسانی حکایت دارد.

تنها دو نظریهپردازِ حقوقیِ مارکسیست، کارل رینر و شی. بسی. پاشسوکانیس (۱۸۹۱–۱۹۳۷) در میان نظریهپردازانِ حقوقیِ غیرمارکسیست جلب نظر کردهاند. رینر که نظریهی پیپدیداربودن قانون را رد میکند و بر این نکته پا میفشارد که مفهومهای حقوقی بخشی از توصیف شیوهی تولیداند، نظر خود را بسه مسداومت و تعریفهای بالنسبه لایتغیسر مفهومهای حقوقی در سراسسر شیوههای تولیدی

بسیار متفاوت معطوف می کنید. او بسر آن است که هنجارهای حقوقی خنثا و نسبتاً ثابتاند و مبتنی بر روابط و فعالیت هایی انتسانی اند که در طیف گستردهیی از جامعهها یافت میشوند. ولی این گونه هنجارها به راههای گوناگون در نهادهای حقوقی و مجموعهی نهادهای حقوقی فراهم آورده میشوند تا، مطابق شیوه های تولیدی که بر پایه ی آن به کارکردی خدمت می کنند، کارکردهای اجتماعی گوناگون انجام دهند. هنجار مالکیت، که به تعبیری در هر جامعهیی ضروری است، قطع نظر از ایس که حاکی از این باشد که چه کسی مسئول چه چیازی است، درنتیجهی این واقعیت که تکامل جامعهی بورژوایی خصلت خصوصی و در آغاز خانواریمالکیت را از میان برمی دارد، در کارکرد اجتماعی دستخوش دگرگونی بنیادی می شود. برعکس، ئسی. بی. پاشوکانیس قانون را از بنیاد پدیده یمی تجاری میشمارد که در جامعه ی ببورژوایی بنه اوج خبود میرسد. نزد او، قانون مبتنی بر فردیت انتزاعی، برابری و همسنگی طرفهای حقوقی است. قانون با همهی نهادهای حقوقی، ازجملیه خانواده، قانون کیفری و دولت بر پایسه ی الگموی قسرارداد فیمسابین افراد و بدهبستان آن رفتار می کند. بدینسان، قانون از بُن متفاوت با ادارهی اجرایی است که بیش تر بر تكاليف تأكيد دارد تا بر حقوق، و در سوسياليسم بیش تر بر تابعیت از خیر عمومی تا برابری صوری، بر هنجارهای اجتماعی فنسی تا بر افسراد، بر وحدت مقبصود تنا هم سنتیزی منافع تأکیند منیورزد. در حاكميت سوسياليسم كاملاً باليده سياست گذاري و برنامهریزی جای قانون را می گیرد.

تکامل اندیشه ی حقوقی در کشورهایی که بر آنها احزاب مارکسیست ـ لنینیست حکومت می کنند اکنون در تضاد بنیادین با تأکید رادیکال فزاینده در غرب است که بر سرشت طبقاتی قانون، و باور به جای گزینساختن آن با روندهای داوطلبانه، غیررسمی و مشارکتی با می فشارد. نظریه ی رسمی

شوروی از دیرباز قانون را همچون کلیّت هنجارهایی تعریف کرده است که مورد تأییند و تنصویب دولت است و شالوده و سرشت شیوهی تولیند مربنوط را محافظت می کند و ازاین رو به حال طبقه ی حاکم سودمند است. ولى اعلام نظر خروشـچف مبنـي بـر این که دیکتاتوری پرولتاریا در اتحاد جماهیر شوروی سوسیالیستی پایان گرفته است و دولت شوروی اکنون «دولت همهی خلق» است ارتقای روزافزون اهمیت قانون را در جامعهی سوسیالیستی ـــ از لحاظ اجرایی، تربیتی و ایدئولوژیکی ــ در پی داشته است. گفته می شبود که قانون زندگی اجتماعی باثبات و پیشبینی پذیر، سازمان دهی تولید و محافظت از فرد و حقوق او را تضمین می کند. اکنون قانون ابزار قاعدهمند، ضروری، منصفانه و کارآمید هدایت جامعه در شرایط مالکیت اجتماعی شمرده مى شود. قانون نيز مانند دولت على الظاهر عنبصرى بنیادین در مسایل و امور انسانی است که در جامعههای طبقاتی در جهت منافع طبقاتی فراچنگ گرفته شده و مخدوش شده است، ولی هنگامی که طبقه از میان بسرود فرونمیهمیسرد و عناصسری از سرشت غیرطبقاتی در بر دارد.

برای آگاهی افزون تر← کین، مورین و هانت، آلین ۱۹۷۹؛ هازارد، جان آن. ۱۹۶۹؛ کامنکا، یوجین و تی، آلیس ارحسون ۱۹۷۸؛ پاشوکانیس، یسی. بسی. ۱۹۷۹؛ رینر، کارل ۱۹۲۴ (۱۹۴۹).

يوجين كامنكا

# قهر (force) ← خشونت

# قیمت تولید و مسئلهی تبدیل

(price of production and the transformation problem)

غرض از مفهوم قیمت تولید توضیح گرایش نرخ سود در ذخایر سرمایهی سرمایهگذاریشده به برابرشدن در بخشهای گوناگون تولید سرمایهداری (جدا از تضاوت

در خطریذیری، قدرت بازار، نواوری فنی و جز آن) در چارچوب نظریهی ارزش مبتنی بر کبار است؛ این نظریه بر آن است که ارزشی که تولید می شود متناسب با زمان کاری است که در تولید کالا صرف میشود. اگر ارزشی که تولید میشود متناسب با زمان کاری باشند کنه صنرف منیشبود، و دستمزدها در سراسر بخشها همآهنگ باشند، ارزش اضافی، یعنیی تفاوت میان ارزشی که به تازگی در مرحله ی تولید تولیدشده و دستمزدها، همچنین متناسب با کاری است که صرف میشود. اجارهبها به کنار، ارزش اضافی در نظر سرمایه دار چنون سبود جلنوه گنر می شنود، و نسبت ارزش اضافی به سرمایهی سرمایه گذاری شده چـون نـرخ سـود مـینمایـد. ولـی اگـر سـرمایهی سرمایه گذاری شده ی هنر واحید کنار صنرف شده در سراسر بخشها همآهنگ نباشد (و هیچ دلیلی ندارد که در کل تصور کنیم این همآهنگی وجود خواهد داشت) آنگاه نسبت ارزش اضافی به سرمایهی سرمایه گذاری شده، یعنی نرخ سود، در سراسر بخشها مختلف خواهد بود. این نکته ایس مسئلهی نظیری را پیش میکشد که برابرسازی نرخ سبود را با نظریهی ارزش مبتنی بر کار چهگونه باید آشتی داد.

مسارکس (سسرمایه، ج ۳، فها ۱۰- ۸) بسه عنسوان راه حلی کلی برای این مسئله این نکته را پسیش نهاد که قیمتهای کالاها ممکن است به طورنظام مند از ارزشهایی انحراف جویند که از کار مجسم در خود سرچشمه می گیرند، تا به این طریق نرخ سود را برابر سازند. ولی مارکس استدلال می کند که در این فرایند این قانون که فقط کار ارزش تولید می کند در مد نظر قرار می گیرد، زیرا کل ارزش تولید می شود و کل ارزش اضافی بی تغییر می ماند؛ مارکس انحراف ارزش اضافی بی تغییر می ماند؛ مارکس انحراف قیمتها را از ارزش در میان بخشهای گوناگون تولید می شمارد. این امر چه دلالتی برای تطبیق قیمتها با ارزشها یا انحراف از آنها در بر دارد؟ قیمت عبارت از مقدار پولی است که کالا می خرد. ارزش، مطابق از مقدار پولی است که کالا می خرد. ارزش، مطابق

نظریه ی ارزشِ مبتنی بر کار، حاکی از مقدار زمان کار مجرد، اجتماعی و ضروری مجسم در کالا است کار مجرد). به منظور (→ کار لازم اجتماعی؛ کار مجرد). به منظور سخنگفتن روشن از رابطه ی میان قیمت و ارزش کار میبایست رابطه ی میان کار مجرد و پول، و مقدار زمان کار مجرد را که واحد پولی نمودار میسازد مشخص کنیم و شاید بتوانیم آن را ارزش پول بخوانیم. قیمتها با ارزشها مطابق اند اگر قیمت کالاها که بر اثر ارزش پول چند برابر می شود با زمان کار مجسم در کالا برابر گردد. قیمتها از ارزش ها انحراف می جویند اگر قیمت کالا، که بر اثر ارزش پول چند برابر می شود ارزش پول چند برابر می شود.

راه حل مارکس برای مسئلهی آشتی نظریه ی ارزش مبتنی بر کار با گرایش نرخهای سود به برابرشدن، با ایسن فسرض مسی آغسازد کسه همسه ی کالاهسا دارای قیمتهایی هستند که بهدرستی زمان کار صرفشده در خود را بیان میکنند. چنان که دیدیم، اگر سرمایهی سرمایه گذاری شده در هر واحد زمان کار صرفشده در بخشها تفاوت پذیرد، در این قیمتهای آغازین نرخهای سود از بخشی به بخش دیگر تفاوت می یابد. مارکس سپس این نکته را طرح می کنید که سرمایه سازی نرخهای سود قیمتهای کالاهایی با نرخهای سود پایین تر از متوسط را افزایش می دهد و قیمتهای کالاهایی با نرخهای سود بالاتر از متوسط را پایین می آورد، به شیوه یی که بتواند مقدار ثابت کل ارزش اضافی را توزیع کنید. از آنجا که مارکس در این فرایند هیچ تعدیلی در سرمایهی متغییر یا سرمایهی ثابت قایل نمیشود، مجموع ارزش به تازگی تولید شده، s + v، و لذا زمان کار معادل واحد پـول بى تغيير باقى مىماند. ماركس اين تعديل قيمتها را ادامه میدهد تا این که نرخهای سود همه با نرخ سود متوسط اصلی برابر گردد. او قیمتهای حاصل آمده را قيمتهاي توليد مينامد؛ ابنها قيمتهايي هستند که در آن نرخهای سود برابر می شوند و کیل ارزش

اضافی با زمان ارزش اضافی متناسب درمیآید. در فرایند همه ی آنچه روی میدهد بازتوزیع ارزش اضافی از پیش معیّن شده است. همه ی نتایج تحلیل نظریه ی ارزش مبتنی بر کار از تولید سرمایه داری همچنان در مجموع به قوّت خود باقی می ماند، و تنها بر اثر این بازتوزیع در بخشهای ویژه جرح و تعدیل می شود. نرخ سود در آخر کار دقیقاً با نرخ سود متوسط در قیمتهای آغازین برابر می شود.

گرچه تحلیل مارکس انتزاعی است، نمبودار فرایند واقعی رقابت بدون مانع و رادع در میان سرمایهها است. اگر نرخهای سود در یک بخش از نرخ متوسط افنزون باشد، سرمایه در بخش سود بالا جاری میشود، و رقابت قیمتها را در آن بخش به پایین میراند تا آنکه نرخ سود با نرخ متوسط برابر شود. البته این تحلیل موانع رقابت را منتزع میسازد، موانعی که ممکن است در واقعیت مانع برابرسازی نرخهای سود گردد. مارکس اذعان دارد که این نرخهای سود گردد. مارکس اذعان دارد که این موانع در واقعیت وجود دارند، ولی بر آن است که قرار داد که موضوع رقابت بیمانع و رادع مورد قرار داد که موضوع رقابت بیمانع و رادع مورد پژوهش قرار گرفته باشد.

راه حل مارکس بر این مبنا مبورد انتقاد قبرار گرفته است که همچنان که قیمتهای کالاهای تولیدشده تغییبر می کنید، هزینه ی همین کالاها به عنوان درون دادهای تولید یا همچون عناصر معاش کارگران نیز تغییر خواهد کرد. مارکس با بسی تغییبر پنداشتن ارزش سرمایه ی ثابت و سرمایه ی متغیر در هر بخش از طریق تبدیل، این پیوند میان قیمتهای فروش کالاها و هزینه ها را نادیده می انگارد. کوششهای بعدی برای اصلاح این راه حل نشان داده است که در کل غیرممکن است بتوان بر همه ی نتایج مهم مترتب بر دعوی های مارکس به قبرار زیبر پای فیشرد: ۱) برابرسازی نرخهای سود؛ ۲) حفاظت ارزش اضافی و سیرمایه ی متغییر؛ ۳) حفاظت سرمایه ثابت؛ ۴) حفاظت نیرخ سود متوسیط اصلی. راه حلهای

پیشنهادی همگی به (۱) دست می یابند، ولی ناگزیراند چهار نتیجه دیگر را رها کنند.

ایس راه حلها را می توان در دو ردهی گسترده گروهبندی کرد، البته بسته به ایس است که ایس راه حل کدام محدویت های اضافی را مد نظر قبرار میدهد. گروه نخست، بستهی فیزیکی کالاهای مورد مصرف کارگران، و به طریق اولی، زمان کار مجسم در این کالاها را در تبدیل ثابت میانگارد. در مدل بسيار كلى توليد ممكن است بنوان قيمتها و دستمزدی را یافت که نرخهای سود را در سراسر بخشها برابر میسازد و به کارگران امکان میدهد بستهى كالاهاى معيشتى ازبيش معين شدهى اختیاری را بخرد به شرط آن که بسته چسان بزرگ نباشد که تولید فرآوردهی اضافی را ناممکن سازد. در این راه حل ها در کل محال است بتوان هم ارزش ارزش اضافی و هم سرمایهی متغیر را بی تغییس نگه داشت (یا به عبارت دیگر، محال است بتوان ارزش پول و ارزش اضافی هر دو را بی تغییر کرد). منتقدان نظریهی ارزش مبتنی بر کار این نتیجه گیری را به کار گرفتهاند تا استدلال کنند که نظریهی ارزش مبتنی بر کار در تحلیل تولید سرمایه داری زائد است، زیرا هیچ معنای محصلی وجبود ندارد تا بر بایسهی آن بتوان ارزش اضافی واقعمی را قاطعانه نتیجمه ی زمان ارزش اضافی شمرد (← سیتون ۱۹۵۷؛ مدیو ۱۹۷۲).

گروه دوم راهحلها که نرخهای سود را برابر می سازند نسبت مجموع ارزش اضافی به مجموع سرمایهی متغیر را ثابت نگه می دارند (یا، آن چه در حکیم همان چیز است، ثابت نگه داشتن ارزش پول و کیل ارزش اضافی). این راه حلها، چون که ارزش اضافی را به مفهومی دقیق و قاطع حفظ می کنند، نقش نظری فعالی برای نظریهی ارزش مبتنی بر کار بازی می کنند، و ایس استدلال را پاس می دارند که زمان ارزش اضافی سرچشمهی ارزش اضافی است در این راه حلها قدرت خرید دست می در ممکن است در فرایند تبدیل تغییر کند، به نحوی که در

کل مصرف کارگران می تواند تغییر کند، همچنان که کار واقعاً متجسم در مصرف کارگران تغییر خواهد کرد. آنچه ثابت می ماند معادل کار مجرد است که کارگران به صورت دست میزد دریافت می کنند (→ لیپیتس ۱۹۸۲؛ دومنیل ۱۹۸۰، فولی ۱۹۸۲). هیچیک از این گروه راه حل ها در کل نمودار نتیجه گیسری های (۳) و (۴) مارکس نیست: حفاظت ارزش سرمایه ی ثابت یا ثبات نرخ سود متوسط.

قیمت تولید نمودار نظریهی مشخص تری در باب روابط سرمایه داری است تا ارزشهای کار محض، زیرا شکل بهویژه سرمایه دارانه ی تولید کالا را به حساب می گیرد تا امکان برابرسازی نیرخ سبود را از طريق رقابت سرمايهها هموار سازد. قيمتهاي توليد فقط گامی به سوی نظریهی کاملاً مشخص قیمت به شمار می روند، زیرا نوآوری ها، کمبودها و فراوانی ها، و محدودیتها بر رقابت، می تواند قیمتهای بازار را وادارد که در مبدتی درازتیر پا کوتیاه تیر حتیا از قیمتهای تولید انحراف جوید. برخی نویسندگان در خصوص مسئلهی تبدیل بر این جنبهی کیفی تأکید ورزيدهاند؛ اين كه روش انتزاع ماركس لازم مي آورد که از ارزشها به قیمتهای تولید و به قیمتهای بازار حرکت کنیم. زیرا ارزشها بر اثر منتزعشدن از رقابت میان سرمایهها در بخشهای گوناگون آشکار می شوند، و امکان توضیح سرچشمه ی ارزش اضافی را در تضاد میان سرمایه بهطبورکلی و کار فراهم می آورند؛ قیمتهای تولید با ترازی از انتزاع پیوند دارند که در آنچنین رقابتی وجود دارد و کل ارزش اضافی میان سرمایههای گوناگون توزیع می شود؛ حال آن که قیمتهای بازار دیگر از پیچیدگی تام نیروهای رقابتی منتزع نمی شوند. کسانی که بر اهمیت تبدیل برای روش انتزاع مارکس، و توانایی أن براى أشكارساختن لايسه هاى نهانى تأكيسه مىورزند مخالف نويسندگاني هستند كه، تنها با وارسی راه حل های کشی، بر این عقیدهاند که نظریهی ارزش زائد است زیراکه قیمتهای تولید را

## ۵٤٠ ♦ قيمت توليد و مسئلهي تبديل

نمی توان بر پایه ی پیش فرض هایی که به گمان مارکس مهماند از این نظریه برگرفت، بلکه فقط می توان مستقیماً از داده های فناورانه و دست مزد به دست آورد.

برای آگاهی افزون تر→ دومنیل، جـی. ۱۹۸۰؛ فـولی، دی. ۱۹۸۲؛ لیپتس، ای. ۱۹۸۲؛ مدیو، آلفردو ۱۹۷۲؛ سیتون، فرنسیس ۱۹۵۷.

دانكن فولى

## كائوتسكى، كارل (Kautsky, Karl)

زادهی ۱۶ اکتبر ۱۸۵۴ در پیراگ؛ درگذشیتهی ۱۷ اکتبر ۱۹۳۸ در آمستردام. کائوتسکی در دانشگاه وین تاریخ، اقتصاد و فلسفه خوانید، و هنگامی که هنبوز دانشجو بود مقالههایی برای نشریات سوسیالیستی نوشت. او در ۱۸۷۵ به حزب سوسیال دموکرات اتریش پیوست، و هنگامیکه در ۱۸۸۰ به زوریخ نقبل مکبان کرد دوست برنیشتاین شد. از ۱۸۸۵ تیا ۱۸۹۰ در لندن به سر برد و به هم کاری نزدیک با انگلس پرداخت. در پی لغو «قانون ضدسوسیالیستی» حبیسمارک>، در بازگشت به آلمان، موقعیت خود را در مقام نظریهپرداز اصلی حزب سوسیال دموکرات (اس ب د) به سرعت تحکیم بخشید و به نوشتن بخش نظری برنامهی ارفورت پرداخت (۱۸۹۱). او تــا ۱۹۱۷ در اس پ د باقی ماند، ولی در همین سال به بخش انشعابی این حـزب یعنـی «حـزب سوسـیال دمـوکرات مستقل» (یو اس پ د) پیوست. هنگام بازگشت به اس پ د در ۱۹۲۲ دیگر نتوانست به موقعیت برجستهی پیشین خود دست یابد. او در ۱۹۳۴ به پراگ بازگشت و در تبعید در آمستردام درگذشت.

کائوتسکی اندیشه ورِ مارکسیستِ اصلیِ انترناسیونال دوم در دوره ی ۱۸۸۹ تا ۱۹۱۴ به شمار میآمد، و نقشی عمده در تثبیت مارکسیسم همچون یک نقشی عمده در تثبیت مارکسیسم همچون یک رشته ی فکری جدی بازی کرد. او از ۱۸۸۳ به این سو به سردبیری روزگار نو پرداخت که از ۱۸۴۸ نخستین مجله ی مارکسیستی بود، و به دفاع از «راستآیینیی» مارکسیستی در برابر «رویزیونیستهسا» (به رویزیونیسم) پرداخت، در آغاز در شماره ی ویژه یی درخصوص مسئله ی ارضی (در مسئله ی کشاورزی در در مسئله ی کشاورزی در براشتاین. پس از همکاری با انگلس در دهه ی ۱۸۸۰،

کائوتسکی به ترجمه ی فقر فلسفه ی مارکس و سپس تر به ویرایش نظریه های ارزش اضافی پرداخت. او چنـد اثـر بـه قلـم آورد کـه طـی آن بـه همه فهم کردن نظریه های اقتصادی و فلسفی سارکس پرداخت، و مارکسیسم را در پیژوهش دربارهی خاستگاههای مسیحیت (۱۹۰۸) و سرشت اندیسهی دینی اوتوپیایی به کار بست. نخستین جهتگیری فکری او متوجه ماتریالیسم طبیعی ـ علمی و بهویـژه ماترياليسم طبيعي \_ علمي باكل، هكل، و داروين است، و برداشت او از مارکسیسم در بقیهی زندگیاش نیز در همین قالب باقی مانید چکیندهی دیندگاه او مبنی بر این که مارکسیسم عبارت از ماتریالیسم طبیعی علمی است که درخصوص جامعه به کار بسته می شود در کتاب *برداشت ماتریالیستی از* تاريخ (١٩٢٧) أمده است. اين پيوسته كي به جنبههای جبرگرایانهتر نظریهی مارکسیستی او را در همستیزی فزاینده با کسانی قرار داد که مارکسیسم را راهنمای کنش انقلابی میشمردند و نه صرفاً نوعی روش تحليلي.

راه قدرت (۱۹۰۹) واپسین اثر کائوتسکی بود که، جز «رویزیونیست،ها»ی آشکار، مورد پذیرش همه ی گرایشهای مارکسیستی قرار گرفت. در این اثر کائوتسکی بار دیگر بر نیاز به طبقه ی کارگر برای برعهده گرفتن کنش انقلابی مستقیم بر ضد قدرت دولتی تأکید می ورزد. جالب آن که او امکان اتحاد میان طبقه ی کارگر کشورهای مرکز و جنبشهای داد. از آن پس بیش از پیش خود را در ره گذر آتش داد. از آن پس بیش از پیش خود را در ره گذر آتش حمله ی جناح چپ مارکسیسم قرار داد سد که با بحث وجد راش با لوکز اهبورگ بر سر موضوع بحث وجد را ۱۹۱۴). لنین

موضع مبهم او را در قبال جنگ جهانی اول، که بر این اعتقاد نظری او استوار بود که امپریالیسم پیآمد ضروری توسعهی سرمایهداری نیست، با حدت و شدت محکوم کرد. انتقاد کائوتسکی از بالشویکها، مخالفتاش با دیکتاتوری پرولتاریا (۱۹۱۸) و حمایتاش از دموکراسی پارلمانی به آنجا کشید که لنین بر او برچسب «مرتد» زد. او تا پایان عمر خود به بیان این انتقادها ادامه داد، ولی بیشازپیش از درگیری سیاسی کناره گرفت. گرچه تا هنگام مرگ همچنان بسیار مینوشت، پس از اوایل دههی ۱۹۲۰ چیزی پدید نیاورد که از لحاظ کیفیت به پای آثار دورهی نخستین او برسد.

بىراى آگاهى افىزون تىر→ بلىومبرگ، ورنىر ۱۹۶۰؛ كائوتىسكى، كارل ۱۸۹۹ (۱۹۸۸)؛ ۱۹۰۸ (۱۹۲۵)؛ ۱۹۰۹؛ ۱۹۱۴؛ ۱۹۱۸ (۱۹۱۹)؛ ۱۹۲۷ (۱۹۸۸)؛ ۱۹۸۳؛ استین سون، گری یی ۱۹۷۹.

پاتریک مُحودی

# $\rightarrow$ (cartels and trusts) کارتلها و تراستها (cartels and trusts) صرمایه داری انحصاری

# کار خانگی (domestic labour)

کار خانگی، که انگلس (خاستگاه خانواده، ف ۲، ۴)

ببل، لنین، تروتسکی و دیگران از آن رو که زنان را از

تولید اجتماعی حذف می کند، آن را مدد کار ستم

اقتصادی بر زنان شمردهاند، نزد جنبش فمینیستی

مدرن (← فمینیسم) به صورت یکی از مقوله های

آشنای اندیسه ی مارکسیستی درآمیده است،

به نحوی که فمینیستهای مارکسیست به

جستوجوی که فمینیستهای مارکسیست به

سرمایه داری برآمیدهاند. نوشته های مارکسیستی

پیشین درباره ی زنان، ستم اقتصادی بر زنان را بیش تر

صرفاً در موقعیت محرومیت آمیز آن ها در بازار کار

تشخیص دادهاند، که این امر خود از مسئولیتهای

عمده ی زنان در خانه سرچشمه می گیرد، و حال

آن که خود خانواده نهادی زبرساختاری شمرده می شود که پی آمدها و تأثیرات اس در وهله ی نخست اید ثولوژیک است. گمان رفته است که تمرکز بر کار خانگی این موقعیت تاحدودی متناقض را با تشخیص این امر تصحیح خواهد کرد که کار همچنان در خانواده نیز ادامه می یابد، این که درواقع مهم ترین شکل تقسیم کار جنسی میان کار خانگی در خانواده رکه عمد تأ زنان آن را انجام می دهند) و کارمزدی برای سرمایه است (که هر دو جنس آن را انجام می دهند ولی مردان در آن غالباند). با گستردن دامنه ی کار برای دربرگرفتن بخش اعظم کار زنان امید می رفت شرحی ماتریالیستی از ستم بر زنان فراهم آید.

این مباحثه را بحثهایی بر سر تقاضای مزد برای کار خانگی دامن زد و چهرههای اصلی این مباحثه مدعی بودند که کار خانگی کاری مولد است که برای سرمایه ارزش اضافی تولید می کند، زیرا که کالایی خیاص، یعنی نیروی کار را تولید میکند. در این موارد خانه درست مانند کارخانهی سرمایهداری بود، جز آنکه زنان خانه دار مزد دریافت نمی کردند. بنابراین، زنان خانه دار بخشی از طبقه ی کارگرانید ولی بخشی به شمار می آیند که حتا از کسانی که مزد دریافت مى كنند بهمراتب بيش تر استثمار مى شوند. تمامى شرحهای بالا را کسانی محل مناقشه دانستهانید که مخالف پرداخت مزد برای کار خانگی اند و مدعی اند که این درخواست فقط جایگاه زنان را در خانه محفوظ نگه می دارد و این که کار خیانگی همچنان تحت روابط تولیدییی ادامه مییابد که با روابط تولیدی کار مزدی برای سرمایه از جهات متعددتری تفاوت دارد کے بتوان بےسادگی آن را کار برداختنشده شمرد.

شالوده ی مشترک این بود که کار خانگی عبارت از تولید ارزشهای مصرفی در درون خانواده بیرای مصرف مستقیم اعضای خانواده ی تولیدکننده است که به بازتولید نیروی کار یاری میرساند. کار خانگی

برخلاف کار مزدی برای سرمایه تابع تقسیم گار، هم کاری یا تخصصی شدن اندکی است. مباحثه ها گرد این محور است که کدامیک از مقوله های مارکس در مورد کار خانگی، فرآورده های اش، روابط تولیدی و کارگران اش کاربُرد دارد.

نخست، استدلال میشود که کار خانگی تولید کالایی نیست و بنابراین ارزش تولید نمی کند و به طریق اولی نمى توانىد سرچىشمەي ارزش اضافى باشىد. ايسن استدلال را می توان در دو زمینه به کار بست. زمینهی نخست بر خصلت ویژهی نیروی کار کالایی تکیه دارد که نه تنها بههیچرو کالایی «مانند هر کالای دیگری» نیست (← ارزش نیروی کار)، بلکه با همهی دیگر کالاها تفاوت دارد، زیرا هیچگونه فراینید کار آن را تولید نمی کند. درعوض، این خصیصه یی از انسان های زنده است که خود بر اثر مصرف ارزشهای مصرفی یی ادامهی حیات می دهند (گرچه تولید نمی شوند) که برخی از آن را کار خانگی تولید می کند. استدلال دیگر بر ضد فرآوردهی کار خانگی شمردن نیروی کار، بر دسترسپذیری جایگزینها برای بخش اعظم کار خانگی در بازار اتکا دارد. اگر زن خانه داری که در خانه نان میپزد نیروی کار تولید میکند، پس جرا نانوایی که برای فروش تولید می کند چنین نباشد؟ اگر قرار باشد این منطق را گسترش دهیم، نیروی کار فرآوردهی صنایع متعدد خواهد بود، و تولیداش مسلماً فصل ممینز کار خانگی نخواهد بود (← هریسن

درواقع، استدلال شده است که قرار است کار خانگی نه با فرآوردههایاش بلکه با روابط تولیدیاش که همان روابط تولیدی تولید ارزش نیست متمایز گردد. از آنجا که فرآوردههای کار خانگی برای فروش تولید نمی شوند، فرایند کار آن تابع عملکرد قانون ارزش نیست، یعنی نیروی زورآور رقابت که تضمین می کند زمان کار در تولید کالاها به حداقل ممکن حفظ شود. تنها در چنین وضعی است که مفهوم زمان کار لازم اجتماعی اصلاً معنایی اجتماعی در بر دارد. بدون

در مقابل این دیدگاه، استدلال شده است که کار خانگی نمی تواند شیوهی تولید باشد چرا که روابط تولیدی آن توانایی بازتولید خود را ندارد. زیرا کار خانگی وسایل تولید خود را تولید نمی کند، بلکه در مورد دادههای کالایییی به کار بسته میشود که در روابط تولید سرمایه داری تولید می شوند. این استدلال که کار خانگی را باید شیوهی تولیدی «وابسته»یی شمرد که، گرچه از شیوهی سرمایهداری متمایز است، ولی بدان اتکا دارد. نمی تواند این نکته را دریاب که رابطهی میان این دو، درواقع، رابطهیی نمادین است ــ تولید سرمایه داری برای خاطر تامین نیروی کار خود به کار خانگی متکی است. وانگهی، اگر قرار است این معیار همچنان شرط لازم یک شیوهی تولید باقی بماند که دست کم از لحاظ نظیری قادر به بازتولید مستقلانهی خود و لذا درخور توصیف دورهیی از تاریخ باشد، لازم است تصور سنتی از شیوهی تولید سرمایه داری باز تعریف شود (← هیمل ویت و مون ۱۹۷۷). اگر این نکته پذیرفته شود دیگر نیازی به توصیف زنان خانه دار به عنوان طبقه یی جداگانه نیست. و تمایز میان کار مولد و کار غیرمولد، که تنها

به کارگران مزدی مربوط است، در مورد آنها صدق نمیکند. زیرا کار مولد کاری است که از طریق سرمایه از آن سود استخراج میشود و این متضمن دو گونه مبادله است: یکی هنگامی که نیروی کار خریده میشود و دیگری هنگامی که فرآوردههای استفاده از آن فروخته میشود. کار خانگی در هیچ یک از دو مبادله مدخلیتی ندارد: فرآوردههای کار خانگی فروخته نمیشوند، همچنان که کار مزدی هم نیست فروخته نمیشوند، همچنان که کار مزدی هم نیست

اگر بنا باشد شیوهی تولید سرمایهداری از نو تعریف شود تا کار خانگی را در بر گیرد باید دربردارندهی دو شکل کار باشد، که تقسیم میان آنها طبقات گوناگونی را تعریف و متمایز نمیکند. ولی این ویژگی دیگر کارگرانی را که در هر شکل از کار درگیرند از هم متمایز نمیسازد؛ ضرورتی ندارد که این تقسیم کار با تقسیم میان مردم منطبق درآید. گرچه ممکن است این امر با واقعیت دوشیفتهی زندگی زنان شاغل مطابق درآید، توضیحی در باب تقسیم کار جنسی، که بر پایهی آن کار خانگی عمدتاً کار زنبان است، به دست نمیدهد.

سیکامبی (۱۹۸۰) استدلال میکند که توضیح تقسیم کار جنسی نمی تواند تنها از ویژگی شیوه ی تولید سرمایه داری سرچشمه گیرد. هرچند بنا بر این باشد که مفهوم شیوه ی تولید از نو تدوین یابد تا «شیوه ی امرار معاش» را در بر گیرد، یعنی روابطی که به واسطه ی آن طبقه ی تولید کننده نیروی کار خود را مصرف و باز تولید می کند، باز توضیحی لازم است تا نشان دهد که چرا در شیوه سرمایه داری این امر می گیرد. ویژگی شیوه ی امرار معاش سرمایه داری می مصرفی انفرادی است که درون خانوارهایی انجام می گیرد که مستقل از نظارت و تسلط سرمایه اند، می گیرد که مستقل از نظارت و تسلط سرمایه اند، شیوه ی امرار معاشی کارگر برای آن می جنگیده است و هم چنان نیز در پیکار بر سر شرایط زندگی و اوقات بیرون از کار خود به دفاع از آن ادامه

میدهد. بااینهمه، شکلی که این خانوارها به خود می گیرند و تقسیم کار درون آنها را «مردسالاری»، يعنى نيروى تاريخي قدرتمند ديگرى مشروط كرده است که متکی بر وجود مالکیت خصوصی است ولی از شیوهی تولید سرمایهداری متمایز است و از ایس شيوه سرچشمه نمي گيرد. خانوادهي هستهيي «مردسالارانه» است زیرا در آن میردان دارای تملک مؤثر بر مالکیت خانه، نظارت و تسلط بر کار خانواده و دارای حقوق جنسی و سرپرستی بر زنان و فرزندان اند. مارکس و انگلس گمان داشتند که شرایط فاقد مالكيت طبقهى كاركر بايمه خانوادهى مردسالارانه را از میان برمیدارد، ولی در این گمان بـر خطا بودند، زیرا نتوانستند میان مالکیت بر وسایل امرار معاش و مالکیت بر وسایل تولید تمایز بگذارند. گرچه برولتاریا به معنای اخیر حمالکیت بر وسایل تولید> هم چنان فاقد مالکیت بر جا میماند، ولی به پیکار برای شرایط معاشی دست می یازد که در آن انباشت مالکیت خانوار امکانیذیر می شود و بدینسان، در آنچه سیکامبی آن را «قدرت نبان آور» می خواند، شرایط مردسالاری را بازسازی میکند.

مبحث کار خانگی به ندرت به که که نیرون از سرمایه داری سروکار داشته است. به این همه اگه اساره یمی به تفاوت های میان که خانگی در سرمایه داری و تولید خانگی در شیوه های تولیدی غیرسرمایه داری در روزگاران پیشین شده است. به ویژه اهنگامی که تولید خانگی وسیله ی اصلی امرار معاش خانوار به شمار می آمد، حال خواه امرار معاش خانوار به شمار می آمد، حال خواه اعضای خانوار تحت همان روابط تولیدی کار می کردند. گرچه تقسیم کاری جنسی (و متکی بسر سن و سال) وجود داشت که در آن رئیس مرد خانوار بر که دیگر وجود داشت که در آن رئیس مرد خانوار بر که دیگر هزینه های خانوار کمک می کردند؛ درواقع اندک جدایی میان وظایف لازم برای تولید اجناس و وظایف موردنیاز برای باز تولید اعضای خانوار وجود داشت.

افزون بر این، می توان استدلال کرد که واحد خانگی مدرن اندک پیوند تاریخی با واحدی دارد که بنیاد تولید خانوادگی را تشکیل میدهد. زیرا انقبلاب صنعتی کار خانگی را عملاً نابود کرد و پیکار طبقهی کارگر بود که، در موفقیت آمیزترین شکل خود، به دستمزدهایی دست یافت که وجبود آن لازم ببود تا هزینهی زندگی خانوار طبقهی کارگری را تأمین کنید که لازم نبود همهی اعضای آن شغلی به دست آورند، زندگی خصوصی می توانست پدید آیند و کار خانگی مورد نیاز باشد (کرتیس ۱۹۸۰). زیرا، همانگونه که در خصوص بخشهایی از جهان سوم عصر کنونی نشان داده شده است، کار خانگی نیاز بدان دارد که خانواری وجود داشته باشد تا این کار در آن انجام گیرد (مالینو ۱۹۷۹). روابط سرمایهداری، از جمله بازتولید نیروی کار را می توان در ترازی بسیار اساسی حفظ کرد بی آن که حداقل شرایط معاشی را اعطا کرد که بنا بر آن کار خانگی میسر میشود.

مباحثهی کار خانگی با آشکارساختن پایهی مادی ستم بر زنبان سروکار داشته است. هیچ یک از شرکت کنندگان در این مباحثه به قراردادن این پایه در درون خود کار خانگی دست نیازیده است. دست بالا، ستم ویژه به کارگران خانگی، با رجوع به دیگر چارچوبهای توضیحی چون «مردسالاری»، به این صورت توضیح داده میشود که میگویند چرا زنان کارگرانی از ایس دست از کار درمی آیسد. برای برگذشتن از این مرحله، میبایست با بهرهگیری از مفهومهایی که میان مردان و زنان تمایز می گذارند و کور ـ جنسیتی مقولههای موجود مارکسیستی را بازتولید نمی کنند، محتوای ویژهی کار خانگی و کار منزدی را مورد تحلیل قرار داد. به منظور بحث دربارهی کار خانگی شناخت جنسیت می بایست بی درنگ هنگامی طرح شود که مسایلی در باب بازتولید انسان طرح می گردد. جالب آن که بحث گرد این مسایل آغاز شده است، و اگر قرار است به جای ستم بر دستهی خاصی از کارگران درگیر در کار

خانگی، ستم بر زنان به معنای واقعی کلمه مورد تحلیل قرار گیرد، باید به این مسایل بازگشت. برای آنکه بتوان از این حذف پرهیز کرد، بایند رابطهی میان کار خانگی، که کاری خصوصی شمرده می شود که در خانه انجام می گیرد و کاری که در باز تولیند مدخلیت دارد، روشن گردد.

برای آگاهی افزون تر ← کِرتیس، بروس ۱۹۸۰؛ دالا کاستا، ام ۱۹۷۳؛ دلفی، سی ۱۹۷۷؛ فی، تبی. ۱۹۷۶؛ گاردینر، جِبی ۱۹۷۵؛ هریسن، جِبی ۱۹۷۳؛ هیمل ویست، اس. و مسون، اس ۱۹۷۷؛ مسالینو، ام ۱۹۷۹؛ سیکامبی، دابلیو ۱۹۸۰.

#### سوزان هيمل ويت

کار غیرمولد (unproductive labour) → کارمولد و کار غیرمولد

## كار لازم اجتماعي

(socially necessary labour)

کار لازم اجتماعی مفهومی است که با اندازه گیری کمی ارزش سروکار دارد. مارکس در کتاب سرمایه، ج ۱، ف ۱ مینویسد

زمان کار لازم اجتماعی عبارت است از زمان کار مورد نیاز برای تولید هرگونه ارزش مصرفی در شرایط تولید متعارف در هر جامعه معین و با درجه متوسطی از مهارت و فشردگی کار که در این جامعه حاکم است... بنابراین، آنچه منحصراً مقدار ارزش هر کالا را معین می کنید مقدار کار لازم اجتماعی، یا زمان کار لازم اجتماعی برای تولید آن است.

بنابراین، کار لازم اجتماعی مرادف کار مجرد، یعنی جوهر ارزش است، و اندازهی آن برحسب واحدهای زمان است. این اصطلاح تقابلی را با کار فردی موجب میشود. مؤسسههای گوناگون در شاخهی ویـژهیی از تولید به درجات متفاوت کارآیی فنی دست بـه تولید

میزنند و نه لزوماً با فناوری تولیدی یکسان. درنتیجه، زمان کار مورد نیاز برای تولید کالا در هر مؤسسه تفاوت خواهد داشت. بااینهمه، کالا، صرف نظر از این که از کدام فرایند تولید سر برمی آورد، به همان قیمت فروخته می شود. بی گمان، مؤسسه های کار آتر که در آنها زمان کار منفرد کم تر از زمان کار کار منفرد کم تر از زمان کار عنوان سود هر واحد تولید متحقق می کنند تا مؤسسه های کم تر کار آ، که در آنها زمان کار منفرد بیش تر از زمان کار لازم اجتماعی است. این تفاوت بیش تر از زمان کار لازم اجتماعی است. این تفاوت میان ارزش بازار و ارزش منفرد در پس پشت انگیزه ی وارد کردن مداوم روش های تازه ی تولید در سرمایه داری قرار دارد، که بر پایه ی آن هر مؤسسه می کوشد تاحدمقدور از ارزش منفرد بکاهد برای آن که بتواند در

زمانِ کاری که برای تولید یک کالا لازم اجتماعی است نمی تواند، بر پایه ی فلان تکنیک تولید «میانگین» ویژه، به عنوان کمیّت کار مجسم / ز پیش معین گردد. به همین دلیل است که ارزش فقط به شکل ارزش مبادله یی به صورت مجموعه یی پول پدیدار می شود؛ ارزشِ بازار حاصلِ فرایند رقابت است که خود نتیجه ی این واقعیت است که تنها از ره گذر مبادله ی بازار است که پیوندهای اجتماعی میان تولید کنندگان کالای منفرد در سرمایه داری برقرار می شود، و ازاین رو در پول است که کارِ خصوصی شکل کار اجتماعی به خود می گیرد.

قبال رقبای خود امتیاز رقابتی احراز کند.

گاه در این قضیه خَلط دست می دهد که آیا ارزش بازار را فلان نوع فرایند میانگین گیری در بازار معین می کند، همان گونه که از ملاحظات بالا برمی آید، یا این که این ارزش را زمان کار منفرد کار آترین مؤسسه تعیین می کند. پاسخ این است که هر دو معین می کنند: تعیین ارزش یک حالت تعادلِ ایستا نیست بلکه فرایندی پویا است که در آن همین که زمان کار لازم اجتماعی برقرار شد، بر اثر ورشکستگی تولید کنندگان ناکار آمد و

نوآوریهای تولیدکنندگان کارآتر دستخوش تغییر میشود.

برای آگاهی افزونتر  $\rightarrow$  روبین، آی. آی. ۱۹۲۸ (۱۹۷۳).  $\boldsymbol{\omega}$ 

## کار مجرد (abstract labour)

از آنجا که کالا هم ارزش مصرفی و هم ارزش است، کاری که کالا را تولید میکند دارای خصیصه یی دوگانه است. نخست، هر عمل کارکردن «فعالیتی تولیدی از نوع معین است که با هدفی معین انجام میپذیرد» (سرمایه، ج ۱، ف ۱)؛ چون کار را بدینگونه در نظر آوریم، «کارِ مفید» یا «کارِ مشخص» و فرآوردهی آن، ارزش مصرفی به شمار می آید. این جنبهی فعالیت کارورزانه «یکی از شرطهای هستی انسان است که مستقل از همهی شكلهاى جامعه است؛ ايـن جنبـه ضـرورت طبيعـى جاودانه یی است که میانجی سوختوساز میان انسان و طبیعت، و بنابراین خود زندگی انسان واقع میشود» (همان). دوم، هر عمل کارکردن را می توان جدا از خصیصههای ویاژهی آن، صرفاً همچون هزینهی نیروی کار، «کار انسانی محض و ساده، هزینهی کار انسانی بهطورکلی» به شمار آورد (همان). صَـرْف کـار انسانی یی که از این جنبه در نظیر گرفته می شود ارزش می آفریند، و «کار مجرد» نامیده می شود. کار مشخص و کار مجرد فعالیتهایی مختلف نیستند، بلکه فعالیتی واحد اند که از جنبههای مختلف در نظر گرفته میشوند. مارکس نکته را به این صورت خلاصه

از یک سو، تمامی کار عبارت است از صَرْفِ نیروی کارِ انسانی به معنای فیزیولوژیک آن، و از جهست ایسن کیفیست برابربسودن، یا مجردبودنِ کارِ انسان است که کار ارزش کالاها را تشکیل میدهد. از سوی دیگر، تمامی کار عبارت است از صرفِ کارِ انسان به شکلی ویژه و با هدفی معین، و از جهت ایس

کیفیتِ کارِ مفیدِ مشخصبودن است که کار ارزشهای مصرفی تولید میکند (همان).

و مارکس تأکید دارد که «این نکته برای فهم اقتصاد سیاسی جنبه ی حیاتی دارد» و او نخستین کسی است که آن را باز مینماید و تشریح میکند (همان).

بااینهمه، در مارکسیسم بر سر موضوع فرآیند تجرید، که مارکس از طریق آن به سرشت کارِ ارزش آفرین می رسد، بحث و جدل فراوان وجود دارد. مارکس از صرف هزینهی فیزیولوژیک «مغزها، عضلهها، اعصاب، دستها و غیرهی انسان» (همان) سخن می گوید که اندازه گیری آن بر پایهی واحدهای زمان حاکی از آن است که ارزش را می توان به عنوان ضریب کارِ مجسم تفسیر کرد، حال آن که هم او تأکید دارد که حتا «یک اتمِ ماده در عینیتِ کالاها به صورت ارزش وارد نمی شود» و تأکید می ورزد که «کالاها فقط تا آنجا دارای خصیصه یی عینی به صورت ارزش اند که همه جلوه های یک ماده ی اجتماعی یکسان، یعنی کارِ انسانی اند… بنابراین، خصیصه ی عینی آن ها به عنوان ارزش صرفاً اجتماعی است» (همان).

منظور مارکس در اینجا این است که فقط از طریق مبادلهی کالاهاست که کار خصوصی که این کالاها را تولید می کند به صورت اجتماعی درمی آید (این یکی از ویژگیهای شکل معادل ارزش است)؛ برابرشمردن کار همچون کار مجرد فقط از رهگذر مبادلهی فرآوردههای این کار روی می دهد. ظاهر این است که این دو نظر به آسانی با هم سازگار درنمی آیند.

نخست به تفسیر «فیزیولوژیک» بپردازیم. استدمن که با نقل یک رشته گفتار از مارکس به تقویت دیدگاه خود میپردازد، مینویسد:

با درنظرگرفتن این که موضوع بحث اقتصاد سرمایهداری تولیدکننده ی کالا است، و از طریق پولی که در بازارها جریان می یابد «همآهنگ» می شود، و این که فقط به کار لازم اجتماعی و مجرد اجتماعی اشاره می رود، شاید بتوان گفت که «مقدار ارزش»

همانا کمیت زمانِ کارِ مجسم است. این حکم بهدرستی حاکی از موضع مارکس است و نمی توان آن را با اشاره به این واقعیت تغییر داد که مارکس بسیار دلمشغول «شکلِ ارزش»، سرشت کارِ «اجتماعیِ مجرد» و «معادل کلی» است (۱۹۷۷ ص ۲۱۱).

استدلال شیخ نیز از همین دست است. او استدلال میکند که مفهوم کار مجرد تعمیمی ذهنی نیست، بلکه بازتاب یک فرآیند اجتماعی واقعی در اندیشه است: فرآیند کار، که در سرمایهداری سراسر آن را روابط مبادلهیی فرا گرفته است. از آنجا که «کار مجرد خصیصه یی است که کار انسانی هنگامی بدان دست می بابد که تولید کالاها را هدف خود قرار می دهد» (شیخ، ۱۹۸۱، ص ۲۷۳)، پس کار در تولید کالایی «از آغاز هم مشخص و هم مجرد است» (همان، ص ۲۷۴). باز، معنای ضمنی نکته این است که ضریبهای کار مجسم را می توان از وارسی فرآیند تولید سرمایه داری به تنهایی محاسبه کرد و این همان چیزی است که از ارزش اراده میشود. افزون بر ایس، شیخ دو چینز را از هم متمایز میسازد: کل زمان کار واقعی صرفشده در شرایط تولیدی معین، که ارزش کیل کالا، ارزش اجتماعي واحد كالا، و لذا قيمت تنظيم كننده ي أن را معین میسازد؛ و کل زمان کار مورد نیباز برای برآوردن نیاز اجتماعی بیانشده، که ارتباط میان قیمت تنظیم کننده و بازار را مشخص میسازد (همان، صص ۸-۲۷۶؛ نیز  $\rightarrow$  کار لازم اجتماعی).

منتقدانِ این موضع استدلال میکنند که این دیدگاه بیش تر با نظریه ی ارزش مبتنی بر کارِ ریکاردو اشتراک نظر دارد تا با نظریه ی ارزش مبتنی بر کارِ مارکس (← ریکاردو و مارکس). وارسی ارزش صرفا به عنوان کار مجسم مسلماً کار ناهمگون را هماندازه و برابر جلوه میدهد، و لذا میتوان از آن به عنوان ابزار انبوهگی بهره گرفت، ولی در آن صورت دیگر چیزی نمی ماند که بتواند بهره گیسری از مقوله ی ارزش را به جامعه ی سرمایه داری محدود سازد. مارکس بر آن جامعه ی سرمایه داری محدود سازد. مارکس بر آن

است: «اگر بگوییم که کالاها همچون ارزشها صرفاً عبارتاند از مقادیر متراکم کارِ انسانی، [در آن صورت] حقیقت این است که تحلیل ما کالاها را به پایهی ارزشِ انتزاعی فرو میکاهد، ولی به آنها شکلی از ارزش متمایز از شکلهای طبیعیشان نمی بخشد.» (سرمایه ج ۱، ف ۱).

انتزاعی که کار مجسم را به صورت کار مجرد عرضه مىكنىد انتزاعى اجتماعي است، فرأينيد اجتماعي واقعی یی است که یک سر ویژهی سرمایه داری است. کار مجرد شیوه یی نیست که بر پایه ی آن بتوان از طریق روابط کالایی فرآیند کار، کارهای ناهمگون را به بُعد عام و مشترک زمان فروکاست، بلکه دارای هستی یی واقعی در واقعیت م**بادلیه** است. روبین (۱۹۷۳، ف ۱۴) استدلال میکنید که در این جا می بایست مبادله را نه به معنای ویژهی آن هم چون مرحلهی ویـژهی گـردش بازتولیـدی سـرمایه بلکـه بهنحوکلی تر همچون خود شکل فرآیند تولید در نظر گرفت. و نیز فقط در فرآیند مبادله است که کارهای مشخص ناهمگون به صورت مجبرد و همگون عرضه میشوند، و کار خصوصی همچون کار اجتماعی آشکار میشود و بازار است که این کار را انجام میدهد؛ و از این رو هیچگونه تعین پیشینی کار انتزاعی نمی توانید در میان باشد. کولتی از این پیشتر میرود و استدلال میکنید کیه نبه تنها انتزاع از واقعیت مبادلیه سر برمی آورد بلکه همچنین کار مجرد نیز کار بیگانه شده است: مبادله عنصر یگانگی اجتماعی را به شکل برابرسازی مجرد یا شی شدگی نیبروی کار فراهم میآورد که در آن ذهنیت انسانی غصب می شود. (کولتی ۱۹۷۲، ص ۸۷ برای دیدگاهی مخالف این نظر ← آرتور، ۱۹۷۹).

بحث بسر سسر سرشت کارِ مجرد در قلب بیشتر مباحثه ها در علم اقتصاد مارکسیستی جریان دارد (هیملویت و مون ۱۹۸۱). به طورکلی، مکتب کارِ مجسم توجه خود را به استخراج قیمت ها از زمانِ کار معطوف می دارد و به این نظر مایل است که تأکید بسر

دیالکتیک و روش را امری نابهجا و متافیزیکی بسمارد. مکتب کارِ مجرد مایسل است توجه را بر شیوههایی متمرکز کند که بر پایهی آن مارکس از نتایج رویاروییِ خود با هگل برای گسستن از اقتصاد سیاسی ریکاردو و تعیین راه حل دیالکتیکی دشواریها به شکل رویکرد منطقی به استخراج قیمتها بهره میگیرد. ( استخراج مسئلهی تبدیل)

برای آگاهی افزون تر ← آر تور، کریس ۱۹۷۹؛ کـولتی، لوچو ۱۹۷۲؛ السون، دایان ۱۹۷۹؛ هیملویت، سوزان و مون، سایمن ۱۹۸۱؛ روبین، آی. آی ۱۹۲۸؛ شیخ، انور ۱۹۸۱، استدمن، ایان و دیگران ۱۹۷۷؛ ویکز، جان ۱۹۸۱؛ استدمن، ایان و دیگران ۱۹۷۷؛ ویکز، جان ۱۹۸۱؛ استدمن، ایان و دیگران ۱۹۷۷؛ ویکز، جان ۱۹۸۱؛

سايمن مون

# کار مولد و کار غیرمولد

### (productive and unproductive lobour)

تمایز میان کار مولد و کار غیرمولد به تازگی به صورت تمایزی مهم در اقتصاد سیاسی مارکسیستی درآمده است. شمار فزاینده ی حقوق بگیران دولت که درگیر تولید کالا نیستند مسئله ی تحلیلی توضیح نقش و اهمیت خود را پیش کشیدهانید. درعین حال، توجه معطوف به موضع طبقه یی چنین کارگرانی شده است؛ این کسان تا کجا بخشی از طبقه ی کارگر را تشکیل میدهند یا دستِ کم برای اتحاد با این طبقه قابل اعتماداند؟

تحلیل خود مارکس را باید در آغاز ج ۲ سرمایه و در نظریههای ارزش اضافی یافت. تعریف او از کار مولد کاملاً روشن به نظر میرسد و مفهوم کار غیرمولد همچون کارِ مزدی که مولد نیست در پی میآید. کار مولد را سرمایه در فرایند تولید به منظور تولیدکردنِ ارزشِ اضافی به کار میگیرد. به معنای دقیق کلمه، کار مولد فقط با روابطی سروکار دارد که تحت آن کار گر سازمان مییابد و نه با سرشت فرایند تولید یا سرشت فرآورده. سرمایهداران با پیش چشم داشتن سرشت فرآورده. سرمایهداران با پیش چشم داشتن

سود، درست همان اندازه می توانند خوانندگان آپرا، آموزگاران و نقاشانِ ساختمانی را به کار گیرند که مکانیکها یا معدن کاران را. این است آنچه تعیین می کند آیا آنها مولداند یا غیرمولد.

در زمان مارکس اکثریت وسیعی از کارگرانِ غیرمولد کارگران تجاری، خدمت کاران خانگی یا شخصی و کارمندان اداریِ دولت بودند. نزد مارکس کارگران تجاری غیرمولداند زیراکه درگیر تولید نیستند، تولیدی که یگانه سرچشمهی ارزشِ اضافی برای سرمایه به طورکلی است، گیرم فعالیتهای این بخش از کارگران به سودهای تجاری برای کارفرمایان خود میانجامد. بااینهمه، مارکس و انگلس به پرولتاریای تجاری اشاره می کنند و بر آناند که غیرمولدبودن مانع از عضویت کارگر در طبقه ی کارگر نمی شود، چنان که پاره یی از مارکسیستها نیز بر همین عقیده رفته اند (برای نمونه، پولانتزاس ۱۹۷۵).

اهمیت تمایز مارکس در این است که بیش تر تحلیل او با کار مولد سروکار دارد (برای نمونه، راههایی که بر پایه ی آن تولید سرمایه داری تکامل می یابد). این تمایز شالوده یی است که بر پایه ی آن کار غیرمولد را می توان در وابستگیاش به ارزشِ اضافی هم چون سرچشمه ی دست مزدها مورد وارسی قرار داد، ولی این تحلیلِ کارِ غیرمولد به معنای دقیق کلمه نیست. این کار به وارسی روابطی نیاز دارد که تحت آن این کار غیرمولد سازمان می یابد و این که چرا تولید سرمایه داری آن را از میان برنداشته است. این امر ممکن است به دلایل ساختاری باشد، مانند جدایی میان تولید و مبادله در مورد باشد، مانند جدایی میان تولید و مبادله در مورد فراهم آوردن خدمات رفاهی (بهداشت، آموزش و پروروش) یا امتیاز حرفه یی (پزشکان).

بااینهمه، یک مکتب فکری (→ گاف ۱۹۷۲)، اساساً تمایز میان کار مولد و کار غیرمولد را مردود میشمارد و بر آن است که همه ی کارِ مزدی، صرف نظر از این که آیا سرمایه آن را مستقیماً به کار گرفته است یا نه، به طوریکسان تابع و

دست خوش استثمار است. دیگران (← فاین و هریس ۱۹۷۹) این نظر را به این دلیل رد می کنند که استثمار را به مفهوم تعمیمیافتهی انجامدادن كار اضافي فرو مي كاهد. اين نظر نه فقط به برانداختن تمایز میان مقولههای کار مولد و غيرمول د هـم چـون مزدبگيـران مـيانجامـد، بلكـه همچنین، برای نمونه، از تمینز میان استثمار در سرمایه داری در مقابس فئودالیسم درمیمانسد. بااینهمه، بهطورکلی بر سر این نکته همداستانی هست که هیچ رابطهی سادهیی میان ملاک اقتصادی کار مولد و کار غیرمولد و توان بالقوه برای عضویت و شکل گیسری طبقه ی کارگر وجود ندارد، که این عضویت و شکل گیری همچنین خود بسته به شرایط سیاسی و ایندئولوژیک است. ولی چه گونگی این امر خود موضوعی بحثانگیز است. برای آگاهی افزون تر← فاین، بن و هریس، لارنس ١٩٧٩؛ گاف، أي. ١٩٧٢؛ ١٩٧٣؛ يولانتزاس، نيكوس ۱۹۷۵؛ رایت، اریک او. ۱۹۷۸.

بن فاین

## کاست (caste)

در دهه ی ۱۸۵۰ مارکس توجه فراوان وقف هند کرد (بهویژه به مقاله های او در نیویورک دیلی تریبیون و پاره گفتارهای متعدد در گروندریسه)، اما در وهله ی نخست به وجود «مالکیت جمعی» در اجتماع روستایی، خصلت عمومی جامعه ی آسیایی و تأثیر سرمایه داری بریتانیا بر جامعه ی هند علاقه مند بود؛ و بدین گونه، اندک چیزی برای گفتن درباره ی کاست داشت (به ترنر ۱۹۶۶). مهم ترین اشاره ی او به کاست در «پی آمدهای آتی حاکمیت بریتانیا در هند» آمده است که ضمن آن می پرسد آیا «کشوری که نمه تنها میان مسلمان و هندو بلکه میان این قبیله و آن قبیله، این کاست و آن کاست تقسیم شده است؛ جامعه یی که چارچوب آن بر نوعی تعادل استوار است که از انزجاری عمومی و ویژه خواهی قانونی میان

همه ی اعضای اش نتیجه می شود مقدر نیست که قربانی فتح و غلبه گردد»؟ مارکس در باب تأثیرهای سرمایه داری نتیجه می گیرد که «صنعت مدرن، که از شبکه ی راه آهن نتیجه می شود، تقسیم بندی های مسوروثی کار را از میسان برخواهد داشت، تقسیم بندی هایی که کاست های هندی، این سدهای سدید در برابر پیشرفت هند و قدرت هند، بر پایه ی آن استوار است.»

تنی چند از مارکسیستهای بعدی کوشیدهانید نظام کاستی را توضیح یا تحلیل کنند. ایـن کـسان عمومـاً كوشيدهاند تقسيم بندى چهارگانهى فراخدامن وارناس <= کاست> را در نظامی طبقاتی جمذب کنند؛ از این جاست که روساس (۱۹۴۳) بر آن می شود که در هند نظام کاستی ماهیت جامعهی طبقاتی را مخدوش و تیره می سازد، و حال آن که شکلهای فئودالی اغلب خصلت حجامعهی> هند را به عنوان جامعهیی آسیایی تیره و مبهم میسازند (ص ۱۵۹). بااینهمه، هم او می پذیرد که نظام کاستی با همهی پیچیدگیهایاش، که مستلزم وجود تعداد بیشماری از گروههای کاستی کوچک محلی (جاتیس) است، ویـژهی هنـد است، و این که سیر تکامل آن را قطعاً نمی تبوان بسر پایه ی شناخت کنونی توضیح داد (ص ۱۶۲). بااینهمه، مورخی هندی که با مارکسیسم همدلی دارد (کوسامبی ۱۹۴۴) شرح کوساس را به این دلیـل کـه «جزئیات بسیار فراوانی را که می توانند سودمند باشند از میان برمی دارد» مورد انتقاد قرار می دهد (ص ۲۴۳). از دیگرسو، پژوهندگان غیرمارکسیست تسخیص دادهاند که عناصر طبقاتی مهمی در نظام کاستی وجود دارد؛ سرینیواس (۱۹۵۹) بر آن است که «کاستی که صاحب زمین است، صرفنظر از جایگاه آیینیاش، سلطه بي مؤثر اعمال مي كند»، حال أن كه بتي (١٩۶٥) بر این باور است که «در جامعه ی سنتی، و حتا تا همین پنجاه سال پیش... نظام طبقاتی در ذیل ساختار کاستی قرار می گرفت او ا مالکیت و عدم مالکیت بسر زمین، و روابط درون نظام تولید تا حدود بسیار به

کاست وابسته بود.» (ص ۱۹۱).

بااینهمه، پژوهندگان رویهمرفته گروههای کاستی محلی (جاتیس) را گروههای همردگان به مفهوم ماکس ویر شمردهاند (بتی ۱۹۶۵، ص ۱۸۸؛ ← طبقه؛ منتقدان مار کسیسم) که بیش تر بر یایهی «شیوههای زندگی» تعریف می شوند تا بر پایه ی جایگ اه شان در یک نظام تولیدی. از این دیدگاه، کاستها در مقوله یی جای می گیرند که مارکس و انگلس خود هنگامی آن را تشخیص میدهند که مینویسند «در دورانهای پیشین تاریخ، تقریباً در همهجا با نظم پیچیده یی از جامعه سبروکار داریم که به ردههای گوناگون و درجهبندی های متعددی از مرتبهی اجتماعی تقسیم شده است» (بیانیهی حزب كمونيست بخش ١). برسش اينجاست كه آبا چنين «درجهبندی متعددی»، و به عنوان نمونهی ویژهیی از آن، نظام کاستی، می توانید به تمامی در طرح و شاكلهى ماترياليسم تاريخي توضيح داده شود، يا آن که در این گونه موردها برای این منظور توضیحهای دیگری لازم است (برای نمونه نفوذ مذهب بر کاست؛ → دومون ۱۹۶۷، و دین هندو)، و با اینحال شاید هم چنان تحت تأثیر برداشت مارکسیستی از تاریخ به عنوان «راهنمای پژوهش» باقی مانید (همانگونه که انگلس در نامه یی به سی. اشمیت در ۵ اوت ۱۸۹۰ می گویند). امکان اخیبر از آنجا مبورد حمایت قرار می گیرد که هم پژوهندگان مارکسیست و هم غیرمارکسیست به رابطهی دوسیویهی تنگاتنگی میان کاست و طبقه قایلاند. افزون بر این، توسعهی اقتصادی در هند رفته رفته دگرگونیهای مهمی در نظام کاستی پدید آورده است و از مهم ترین این دگرگونیها پیدایش «مجامع کاستی» به عنوان گروههای هممنفعت اقتصادی مهم است (بیلی ۱۹۶۳، صص ۱۲۲ تـا ۱۳۵). بااینهمه، روشن است که پژوهش در کاست از سنوی مورخان، انسان شناسان و جامعه شناسان هنسوز در آغاز راه است (← مار کسیسم در هند).

برای آگاهی افزون تر ← بیلی، اف. جسی. ۱۹۶۳؛ بتسی،

آنسدره ۱۹۶۵؛ دومسون، لسویی ۱۹۶۷ (۱۹۷۰)؛ کوسسامبی، دی.دی. ۱۹۴۴؛ ۱۹۵۶؛ روسساس، پسل ۱۹۴۳؛ سرینیواس، ام. ان و دیگسران ۱۹۵۹؛ ترنسر، دنیل ۱۹۶۶؛

تام باتامور

## (commodity) צוצ

تمامي جامعههاي انساني ميهاييست شرايط مادي زیست خود را تولید کنند. فرآوردهها هنگامی شکل کالا به خود می گیرند که این تولید از طریق مبادله سازمان می یابد. در چنین نظامی همین که فرآوردهها تولید شوند دارایی عاملان منفردی خواهند بود که این قدرت را دارند که آنها را به عاملان دیگر بفروشند. عاملاتی که دارای فرآوردههای گوناگونانید در فرایندی از دادوستد با یک دیگر روبه رو می شوند که از طریق آن فرآوردهها را مبادله میکنند. در مبادله کمیت معینی از یک فرآورده با کمیت معین دیگری جا عوض می کند. پس، کالا دارای دو قدرت است: نخست، كالا مى تواند خواستى انسانى را برآورد، یعنی کالا دارای چیزی است که اَدَم اسمیث آن را ارزش مصرفی می خواند؛ دوم، کالا دارای قدرت تسلط بسر دیگس کالاهها در مبادله است، قسدرت مبادله پذیری یی که مارکس آن را **ارزش** میخواند. از آنجا که کالاها با نسبتهای کمّی معینی با یک دیگر مبادله میشوند می توان هر کالا را دارای مقدار معینی از ارزش شمرد. کل مقدار کالاهایی را که در یک دوره تولید میشوند می توان مقدار همگن ارزش شمرد، هرچند که اگر از زاویهی دیگری به آن بنگریم مجموعهی ناهمگنی از ارزشهای مصرفی متفاوت و مقایسه نایذیر خواهند بود. کالاها از حیث ارزش از لحاظ کیفی برابرند و فقط از لحاظ کمی از حیث مقدار ارزشی که در بردارند با هم تفاوت میکنند. کالاها از حیث ارزشهای مصرفی از لحاظ کیفی متفاوت اند، زیرا هر فرآورده خاص است و نمی توان این فرآورده را با فرآوردهی دیگر مقایسه کرد.

نظریهی ارزش مبتنی بر کار ایس مقدار ارزش را به عنوان شکلی تحلیل می کند که کل کار اجتماعی صرفشده در یک نظام تولیدکنندهی کار به خود می گیرد. بدینسان، کاری را که به تولید کالا می پردازد یا می توان از دیدگاه مشخص و ملموس به صورت کاری از یک نوع ویژه در نظر گرفت که ارزش مصرفی ویژه یی تولید می کند (به همانسان که بافندگی نوع ویژه یی از کار است که جامعه تولید می کند) یا از دیدگاه انتزاعی بدان نگریست بازسان که سرچشمهی ارزش بمطورکلی است همچون گار مجرد.

ارزش هنگامی به عنوان ارزش مبادله آشکار می شود که کالاها در مبادله با یک دیگر روباروی می شوند، و ارزش مبادله وجودی مستقل از هر کالای ویژه، به صورت پول، می بابد. کمیت پولی که در قبال آن می توان کالای ویژه یی را خرید یا فروخت قیمت آن به شمار می آید. قیمتهای کالاهایی منفرد می توانند برحسب محاسبهی مقدار کار مجردی که در بر دارند از ارزش های خود انحراف جویند؛ به طورمیانگین یا در مجموع، کل قیمت پولی کالاهایی که به تازگی تولید می شوند می بایست با کیل ارزش شان برابر باشد (بارزش و قیمت؛ قیمت تولید و مسئلهی تبدیل). کالا، از لحاظ تحلیلی، جفت دیالکتیکی ارزش مصرفی و ارزش است. تحلیل شکل کالایی پایه یی بیرای نظریه ی کار مجرد و نظریه ی پول به شمار می آید.

نظریهی کالا مقوله های بنیادینی را ترتیب می دهد که در چارچوب آن می توان کالا را توصیف و تحلیل کرد. سرمایه همانا ارزشی است که از ره گذر فرایند تولید و مبادله گسترش می یابد. سرمایه دار تولید را با مقدار معینی پول آغاز می کند که آن را به کار می گیرد تا نیروی کار و وسایل تولید خریداری کند؛ او فرآوردهی حاصل از این روند را به پولی بیش از مقداری که در اصل به کار انداخته بود می فروشد، و این افزونه همانا ارزشِ اضافی است. بدین سان، سرمایه شکلی است که بر وجود نظام کالایی تولید و ظهور شکل پولی ارزش تکیه دارد. مفهومهای بنیادینی که برای توصیف و

پژوهش در سرمایه، کالا، پول، خرید، فروش و ارزش به کار گرفته می شوند بر شالوده ی تحلیل شکل کالایی تولید استوارند.

کناری کنه در تولیند کنالایی صنرف منیشنود، کنار اجتماعی است. فرآورده را تولیدکنندهی مستقیم آن مصرف نمی کند، بلکه کس دیگری مصرف می کند که ایسن فسرآورده را از راه مباداسه بسه دسست مسیآورد. تولیدکنندگان کالا وابسته به دیگر تولیدکنندگان اند که، از طریق مبادله، آنها را با وسایل تولید و معیشت موردنیازشان تأمین می کنند. ولی در تولید کالایی کار در نظر تولیدکنندگان همچون کار خصوصی خودشان جلوه گر می شود که به طور کلی مستقل از جامعه صرف می شود تا خواستها و نیازهای خصوصی شان را از طریق مبادله در بازار برآورد. روابط پیچیدهی واقعی که تولیدکننده ی کالا با دیگر انسان ها از طریق تقسیم اجتماعی کار دارد، تقسیم اجتماعی کاری که بر اثر تولید کالایی ایجاد و تقویت می شود، به نیروهای غیرشخصی و مهارناپذیر بازار فرو می کاهید. تولیدکنندگان، که درواقع جهانشان را مردم پدید می آورند، چنان در خود می نگرند که گویی در جهانی از چیزها ـ کالاها هستی دارند. شـکل کـالایی تولیـد، همچنان که فرآوردهها مبادله می شوند، همزمان کار خصوصی را اجتماعی می کند، و کار اجتماعی را به صورت کار خصوصی تجزیه و تکهتک می کنید. این خُلط روابط ميان مردم با روابط با چيزها همانا تيضاد بنیادی تولید کالایی است. مارکس این روند را بتوارهگی کالاها میخواند (← بستوارهگی **کالایی**)، روندی که طی آن فرآوردههای کار انسان به صورت واقعیت مستقل و مهارناپذیری جلوه گر میشوند که از مردمی که آنها را پدید آوردهاند جدا هستند. از نظر ماركس، رسالت تاريخي سوسياليسم نه فقط برگذشتن از تناقضهای تولید سیرمایهداری، بلکمه فراگذشتن از شکل کالایی است که تولید سرمایهداری بر آن اتکا دارد.

مارکس مفهوم کالا را برای تحلیل شکلهایی به کار

می گیرد که بر پایهی تولید و مبادله ی کالایی بس توسعه یافته سر برمی آورند، ولی فی نفسه به معنای ابتدایی کلمه کالا به شمار نمی آیند، یعنی فرآوردههایی که برای یک نظام مبادلهیی تولید میشوند. برای نمونه، نیروی کار به قیمتی، یعنی دستمزد، فروخته می شود، و از این رو در بازار به صورت کالا یدیدار میشود، هرچند که نیروی کار نبه به صورت کالا تولید می شود و نه ارزشاش مستقیماً از کاری سرچشمه می گیرد که در تولید آن صرف میشود. در اقتصادهایی با بازارهای مالی فوقالعاده پیشرفته، خود سرمایه به صورت «کالا» درمیآید، به این معنا که دارای قیمتی است (نرخ بهره) و در بازار مبادله می شود (← اعتبار و سرمایهی واهی؛ سرمایهی مالی و بهره) در هر دوی این موردها مفهوم کالا بیش تر از روی قیاس و توسع به کار گرفته می شود تا به معنای ابتدایی آن.

برای آگاهی افـزون تـر  $\rightarrow$  روبـین، ایـساک. ای ۱۹۲۸ (۱۹۷۲) فها ۱ تا ۵ و ۷.

## دانكن فولى

## كالتسكي، ميخال (Kalecki, Michal)

زاده ی ۲۲ ژوئسن ۱۸۹۹؛ درگذشسته ی ۱۷ آوریسل ۱۹۷۰، در ورشو. مطالعات کالتسکی، که اقتصاددانی لهستانی بود، در آثار مارکس، لوکزامبورگ و توگان بارونوفسکی و پژوهشهایش در رفتار صنعتی، بنیاد الگوهای دورهای تجاری به شمار میآید که در اوایسل دهه ی ۱۹۳۰ به انتشار آن دست یازید. گرچه او نوسان در سود و سرمایه گذاری را عاملهای اصلی در دور تجاری میشمرد، بهره گیریاش از مفهوم تقاضای مؤثر سبب شد تا او را بیشتر طلایهدار کینز و نظریه پرداز کینزگرایی چپ به شمار آورند. این دیدگاه در ۱۹۶۸ پژواکی غریبتر یافت؛ در این هنگام در ۱۹۶۸ پژواکی غریبتر یافت؛ در این هنگام کردند یک «مارکسیست ناکامل» است و زیر تأثیر کینز قرار گرفته است.

کالتسکی در سراسر عمر به پالایش نظریهی دورهای تجاری در اقتصادهای سرمایهداری ادامیه داد، و همچنین یاریهای فکری بنیادی به تحلیل اقتصادی كشورهاى درحال توسعه و اقتصادهاى سوسياليستى كرد. بينشهاى اقتصادى ژرف او معمولاً به صورت یاری فکری به سیاستگذاری عملی عرضه شده است. بدین گونه، او در نظریهی دورهای اقتصادی خبود می کوشد بی ثباتی اقتصادهای سرمایه داری را توضیح دهد، خصیصه یی که او آن را نقص اصلی اقتصادی سرمایه داری می شمارد، که در عصر سرمایه داری انحصاری جانشین فقر مطلق طبقه ی کارگر در سرمایه داری سده ی نوزدهم شد. این بی ثباتی، که به سبب نوسانهایی در سود و سرمایه گذاری است، می تواند بر اثر هزینه های دولتی و انگیزه سازی سرمایه گذاری تخفیف یابد، ولی به سبب دشمنی سرمایه داران با هرگونه رژیم پای دار اشتغال کامل فقط موقتاً مى تواند چنين باشد.

کالتسکی در اقتصادهای درحال توسعه مسئله ی اصلی را تأمین مالی توسعه در آنجایی میدانست که انباشت سرمایه ی خصوصی ضعیف و نارس است، و شالوده ی مالیات برای انباشتی که دولت به تأمین مالی آن می پردازد محدود است. در نظر او این امر علت گرایش گسترده ی این گونه اقتصادها به رکود اقتصادی، حتا در حکومتهای پسیشرو و درحال نوسازی است.

او در اقتصادهای سوسیالیستی عمدتاً با تحلیل این نکته سروکار دارد که عرضه ی کار، سرمایه گذاری و عرضه ی کالاهای مصرفی چه گونه می توانند درهم ترکیب شوند تا در سطح زندگی به رشدی متوازن دست یابند. او برنامهریزی اقتصادی را برای همآهنگی اقتصاد سوسیالیستی ضروری می شمرد. ولی این گونه برنامهریزی می بایست با نظارت کارگران به منظور جلوگیری از دیوان سالارانه شدن اقتصاد متوازن شود. همانندی های ظاهری معینی میان نظریه ی دور تجاری کالتسکی و تحلیل اقتصاد خرد کنیز، مانند

بهرهگیری مشترکشان از مفهومهای تقاضای میؤثر، وجود دارد. کالتسکی نیز در کار خبود از نظریهی ارزش بر پایهی کار عمالاً بهره نگرفت. بااین همه، تحلیل او از سرمایه داری و اقتصادهای در حال توسعه قاطعانه بر بنیاد مقولههای طبقاتی مارکس استوار است. نظریهی کالتسکی در خیواص عمدهی خبود، مانند نظریهی او در باب سود (که هزینههای دولت در مصرف و سرمایه گذاری، کسری بودجهی دولت و مازاد تجارت خارجی آن را تعیین میکند)، در باب سرمایه گذاری (که سودها و ذخیرهی سرمایه آن را معین می کند)، در باب مصرف (که کل بازده و توزیع درآمید میان دست مزدها و سودها آن را معین میکند) و دستمزدها (که درجهی انحصار و قیمتهای نسبی مواد خام آن را تعیین میکند)، در کل با نظریهی کینز و پیرواناش تفاوت دارد. نظریهی دور تجاری کالتسکی از شاکلههای مارکسی بازتولید سرچشمه می گیرد، که او نیـز از آن ضـریب سرمایه گذاری کینزی را استنتاج می کند.

کالتسکی همچنین نقدی بر اقتصادسنجی بر پایه ی ماتریالیسم تاریخی نوشت. همدلیهای او همواره با طبقه ی کارگر بود، و سوسیالیسم را یگانه راهحل دایمی مشکلات و بیعدالتیهای سرمایهداری میشمرد. برای آگاهی افزون تر→ کالتسکی، میشایل ۱۹۷۱؛ ۱۹۷۲؛ ۱۹۷۲؛ ۱۹۷۸؛ ۱۹۷۸؛ مجموعسه ی آثسار او در راه اسست؛ اوسیاتینسکی، برژی ۱۹۸۸، سایر، مَلکُم ۱۹۸۵.

يان تاپاروفسكى

## كانتيسم و نوكانتيسم

## (Kantianism and Neo-Kantianism)

کار فیلسوف آلمانی ایمانوئیل کانیت (۱۷۲۴–۱۸۰۴) برای هرگونه دریافتی هم از نظریهی مدرن شناخت و هم نظریهی اجتماعی میدرن جنبهی تعیین کننیده دارد. کار کانیت در نظریهی شیناخت هم نهادی از عناصر عقل گرایی و تجربه گرایی پدید می آورد که از ره گذر آن می توان از عینیت داوری های علمی و عقیل

سلیم دفاع کرد، و نظرورزی متافیزیکی را مردود شمرد. تکوین احکام عینی، کاربرد مفهومهای بنیادین یا «مقولهها»، و «صورتهای شهود» (مکان و زمان) را در محتواهای تجربهی حسی ممکن لازم می آورد. ذهن سهمی فعال در سازماندهی شناخت دارد، ولی هنگامی که به فراسوی محدودههای تجربه ی حسی مهرود دستخوش تناقضي حيلناپيذير ميهشود. بالینهمه، از اینجا نتیجه میشود که آن جهانی که ما از آن شناخت داریم جهان اعیان تجربهی ممکنن است: جهان «پدیدارها»، به تفکیک از چیزهایی که «فینفسه» و مستقل از قوای شناخت انسانیانید. ولی به منظورهای عملی و زندگی اخلاقی ــ و چه بسا برای هدایت خود علم \_ نمی توانیم بدون ایسده ایی که مصداق آنها بیرون از دسترس تجربهی حسی است کاری از پیش ببریم: ایدههایی چون خدا، آزادی اراده، و جاودانه کی روح. چنین موضوعهایی همچون چیزهای فینفسه («نومنا») نمی توانند موضوع های شناخت باشند، و در حیطهی ایمان قرار می گیرند

کار کانت در زمینهی نظریهی شناخت، و رشتههای وابستهیی چون تاریخ، فلسفه و جامعه شناسی علیم، سرچیشمهی مهمی بسرای منتقدان شسرحهای پوزیتیویستی و تجربهگرایی بهتقریب کلاً مسلط بسر علم و شناخت بوده است ( م تجربه گرایسی؛ بوزیتیویسم علم). تصدیق دیدگاه کانت در باب سهم فعال فاعل شناسایی در تشکیل شناخت، پیشفرضی لازم برای هرگونه کوشش در جهت فهم تاریخ علم به عنوان چیزی جز انباشت تدریجی امور واقع تجربی، و اصلاً پیشفرضی لازم برای هرگونه جامعهشناسی علم است. ولى تمايز كانت ميان قلمرو «پديدارها» و قلمرو «چیزهای فینفسه» هم محل دشبوارهای جندی در موضع خود کانت است و هم سرچشمهی ابهامهای مهم در کاربردهای بعدی اندیشههای کانتی. از آنجا که در نظریهی شناخت کانت شناخت چیزهای فسينفسه مسردود شسمرده مسيشسود، راه بسراي نسبیساختن شناخت ما از «پدیدارها» یا «نمودها»

باز میشود، بهنحوی که منتقدان بعدی ایدهی عینیت در علم (از هگل تا جامعهشناسان معاصر و فیلسوفان عليم ماننيد بلبور و فايرابنيد) توانيستهانيد از برخيي اندیشههای کانتی بهره گیرند تا مقبصودهای فکری خود کانت را واژگون کنند. نزد مارکس، انگلس و لنین، نظریهی شناخت کانت به سه شیوهی پیوسته به هم معیوب بود. نخست، این نظریه در شرح خود از باریهای پیشینی ذهن در تشکیل شناخت غیرتاریخی است: نزد کانت این مفهومهای بنیادین خصیصههای کلی ذهناند و حال آن که مارکسیستها نیروهای شناخت انسان را همچون امری تابع دگرگونی و تحول تاریخی فهم میکنند. در پیونید با قضیهی بالا، کانتیسم شرایط پیشینی شناخت عینی را در قوای ذهن قرار میدهد، حالآن که مارکسیسم این قوا را مشخصاً در کردارهای اجتماعی اجتنابنابذیر انسان قرار میدهد که هم دارای سویههای جسمانی و هم ذهنی است. سرانجام، انگلس و لنین بر آناند که مرز میان جهان «پدیدارها»ی شناختنی و «چیزهای فینفسه»ی ناشناختنی، آنسان که کانتیسم لازم مى آورد، ثابت و مطلق نيست، بلكه به لحاظ تاريخي نسبی است. شناختپذیری بالقوهی جهان آنسان که هست، مستقل از فاعل انسانی و مقدم بسر آن، برای جهان بيني ماتر باليستي ماركسيسم امرى ضرور شمرده می شود.

تمایز کانتی میان جهان نمودها، موضوع ممکن شناخت علمی طبیعی، و جهان روح، اراده و اخلاق همچون موضوعهای ایمان همچنین برای نظریهی اجتماعی مدرن جنبهی تعیین کننده دارد. نیزد هگل، این تمایز به صورت بنیادی برای یک هستی شناسی اجتماعی ایدئالیستی و دیالکتیک تاریخی درمی آید که بر پایهی آن شناخت مطلق روح خودشکفته در حکم دیدگاهی برای نقد عینیت علمی و ماتریالیسم حکم دیدگاهی برای نقد عینیت علمی و ماتریالیسم است. در نظر یکی از اندیشهوران مارکسیست مدرن (کولتی ۱۹۷۳) وارونهساختن ماتریالیستی هگل به دست مارکس را باید همچون بازگشتی به عناصر

به دست میدهد، حال آن که نگرش دوم امر طبیعی و امر تاریخی انسانی را همچون امری در نظر می گیرد که به سبب خیصلت مقیصودمند و دگرگون کننده ی کردار اجتماعی دست خوش شیکافی ژرف است و صورتهای فهم کیفیتاً متفاوت با صورتهای علوم طبیعی را لازم می آورد. (نیز کشناخت، نظریمه)

برای آگاهی افزون تر← آلتوسر، لویی ۱۹۷۱؛ بلیچسر، جِسی. ۱۹۸۰؛ کسولتی، ال. ۱۹۷۳؛ هیسوز، ایسچ. اس. ۱۹۵۹؛ کسورنر، اس. ۱۹۵۵؛ لنسین، وی. آی. ۱۹۷۸. (۱۹۶۲)؛ لوکاچ، جی. ۱۹۲۳؛ آؤٹویت، دابلیو. ۱۹۷۵. تعد بنتون

# کُرش، کارل (Korch, Karl)

زادهی ۱۵ اوت ۱۸۸۶ در توداشتت، نزدیک هامبورگ؛ درگذشتهی ۲۱ اکتبر ۱۹۶۱، در بلمنت ماساچوست. کُرش که فرزند یک کارمند بانک بود در دانشگاههای مختلف حقوق، اقتصاد و فلسفه خواند، و در ينا درجهی دکتری گرفت. کُرش به عضویت «جنبش دانش جویان آزاد» درآمد و سیس، هنگام اقامت در انگلستان (۱۴-۱۹۴۱) به «انجمسن فابیان» پیوست. پس از جنگ جهانی اول بهسرعت به چپ گرایید، نخست به حزب سوسیال دموکرات مستقل (یو اس پی دی)، سپس به حزب کمونیست آلمان (کی پسی دی) پیوست. در سراسر این ایام فعالانه در جنبش شوراها شرکت جست. او از ۱۹۲۰ تا ۱۹۲۶ عضو اصلی کی پی دی بود و برای روزنامههای آن فراوان قلم میزد و نشریهی نظری آن بین الملل را تا ۱۹۲۴ سردبیری کسرد. کسرش کسه زینوویسف در کنگسرهی پسنجم انترناســـيونال كمونيـــستى (۱۹۲۴) او را بـــه «رویزیونیــست»بــودن مـــتهم کــرده بــود (← رویزیونیسم، در ۱۹۲۴ از کی پی دی اخراج شد. او تا ترک آلمان در ۱۹۳۴ از لحاظ سیاسی در گروههای انشعابی متعدد فعال باقی مانید. کُرش در تبعید در ایالات متحد آمریکا از ۱۹۳۸ تا هنگام مرگ، بهتدریج ماتریالیستی در فلسفهی کانت دریافت. یـس از افـول نفوذ هگل در آلمان، و گسترش بعدی فرهنگ فلسفی پوزیتیویـستی و ماتریالیـستی، «طغیـانی» در برابـر پوزیتیویسم شکل بازگشت به کانت همچون سرچشمهی روششناختی و بنیاد فلسفی نوینی برای علوم فرهنگی و تاریخی را به خود گرفت. این جنبش نوکانتی هم از حیث جغرافیایی اشاعه یافت و هم در بهرهگیریهایی که از کار کانت انجام گرفت، ولی مشخصاً از تقسيمي بنيادين ميان علوم طبيعي و آن صورتهایی از شیناخت پیروی شد که پدیدارهای فرهنگی و تاریخی انسان را موضوع کار خود قرار می دهند. مفهومهای بنیادین معنا، ارزش، و مقصود که ما از رهگذر آنها شناخت تاریخی و فرهنگی خود را سامان میدهیم، در شرح کانت از شناخت علمی طبیعی، به یک تعبیر، در مورد صورتهای شهود و مقولههای پیشینی بهنحوقیاسی عمل میکنند. بالينهمه، اين مفهومها تفاوت ميكننيد زيرا ايين مفهومها که علوم انسانی را بنیاد میگذارند درعين حال مفهومهايي هستند كه فعالان انساني از ره گذر آنها جهان اجتماعی را می آفرینند: همانستی غایی ذهن و عین شناختِ علمی اجتماعی در این حیطهی پاروهش رابطهی کیفیا متفاوتی را میان شناخت و موضوعاش موجب میشود.

مارکسیسم فلسفی که با نام لوکاچ پیوند دارد، و جامعه شناسی وبری، هر دو از لحاظ فکری و سلسله ی نسب از نوکانتیسسم دیلتای و ریکرت سرچشمه می گیرند. پایه ی فلسفی مارکسیسسم اتریشی و نمایان تر از همه کار ماکس آدار نیز نوکانتی است. از لحاظ فلسفی، مارکسیسم بعدی عمدتاً میان آن گرایشهایی که کار متأخر انگلس، و «ماتریالیسم و آمپیریوکریتیسیسم» لنین را سرمشق قرار می دهند، آمپیریوکریتی سیسم» لنین را سرمشق قرار می دهند، و صورتهای گوناگون نوکانتیسم تقسیم شد. گرایش نخست دیدگاهی ناتورالیستی/ ماتریالیستی در باب نخست دیدگاهی ناتورالیستی/ ماتریالیستی در باب تاریخ نوع انسان به منزله ی بخشی از نظم طبیعت، و قابل فهم از طریق صورتهای علمی طبیعی شیناخت

از شکلهای مسلط مارکسیسم دوری گزید. نوآیین ترین یاری فکری کُرش ہے *گمان مارکسیسم و* فلسفه (۱۹۲۳) است. هدف این کتاب «درک هر دگرگونی، تحول و بازنگری در نظریهی مارکسیستی، از هنگام سربرآوردن نخستین آن از فلسفه ایدئالیسم آلمانی، همچون فرآوردهی ضروری عصر خویش...» است. کُرش بر آن است که خود مارکسیسم سه مرحلهی اصلی را طی کرده است: از ۱۸۴۳ تبا ۱۸۴۸ هنوز بهتمامی آغشته به اندیشهی فلسفی است؛ از ۱۸۴۸ تــا ۱۹۰۰ اجـــزای ســـازندهی نظریـــهی مارکسیستی به اقتصاد، سیاست و ایدئولوژی تقسیم مى شىود؛ سىرانجام، از ١٩٠٠ تىا آينىدەيىي نىامعين، ماركسيستها سوسياليسم علمسي را مجموعه يسي از مشاهدههای صرفاً علمی بدون هیچگونه پیوند بی واسطه با پیکار سیاسی به شمار می آورند. ایس کتاب اثری پیش تاز بود، زیرا همان گونه که خود کُرش یادآور می شود، اندیشهوران مارکسیست برجستهی انترناسیونال دوم اعتنای اندکی به مسایل فلسفه داشتند. بااینهمه، دستآورد او ستایشانگیزتر و تأثیر گذارتر است؛ زیرا نه دست نوشته های اقتصادی و فلسفی مارکس و نه گروندریسه تا یک دهه پس از آن و حتا دیرتر از آن انتشار نیافتند. در کل، کُرش بر عنصر ذهنی و فعال سیاست مارکس، در نقطهی مقابل ضابطهبندی جبرگرایانهی «مارکسیستهای راستآیین» انترناسیونال دوم، تأکید دارد.

دیگر اثر مهم کُرش، کارل مارکس (۱۹۳۸) در اوضاعی یکسر متفاوت به قلم آمد، زیرا او دیگر جزیی از یک جنبش سیاسی فراخدامن نبود، و دیگر گمان نداشت که مارکسیسم یگانه ایدئولوژی مناسب جنبش کارگران است. مقصود این کتاب این بود که «در پرتو رویدادهای تاریخی اخیر و نیازهای نظری تازه که به تأثیر از ایس رویدادها پدید آمده است، مهمترین اصول و محتویات علم اجتماعی مارکس را از نو بینان کند…». کُرش اکنون توجه خود را به مارکسیسم به منزلهی یک علم ماتریالیستی معطوف مارکسیسم به منزلهی یک علم ماتریالیستی معطوف

کرده بود که دارای سه اصل اساسی است: ویژگی تاریخی؛ خصلت انتقادی آن؛ و سوگیری عملی آن. مارکسیسم دارای محتوایی دوگانه است که بر ایس اصول استوار است: برداشت ماترياليستي از تباريخ؛ و اقتصاد سیاسی. هم در ارتباط با اصول و هم محتوای مارکسیسم، آنگونه که خود اکنون آن را باز مینمود، کُرش تیا حیدودی از مواضع فلسفی *مارکسیسم و* فلسفه دوری گزید و به برداشتی بوزیتیویستی تر از مارکسیسم رسید. شاید از زندهترین بخشهای کارل مارکس بخشهایی باشند که طرحهای پیشنهادی اساسی اقتصادی سیاسی مارکسیستی را طرح می کنند ــ که در آن هنگام یکی از جنبههایی به شمار میآمد که مورد غفلت قبرار گرفتیه ببود. اینن اثبر دارای روح ييش تباز ماركسيسم و فلسفه نيست، بااين همه می تواند در قیاس با دیگر شرحهای اساسی از نظریههای بنیادین مارکسیسم در هر دورهیمی سبربلند بماند، و همین امروز نیز همچنان اعتبار دارد.

بخش عمده ی دیگر نوشته های کُرش شامل نوشتههای روزنامهنگارانهی سیاسی زودگذر است. بااینهمه، دو استثنای کوچک، یکی حق کار برای شورای کارگران (۱۹۲۲) است که نه تنها به تحلیل یک قانون ویژه («قانون شوراهای کارخانه» ۱۹۲۰) از دیدگاهی مارکسیستی می پردازد، بلکه همچنین رابطهی میان قانون و جامعه را از نظرگاهی کلی تر بررسی میکند؛ و دیگر بنیاد تاریخی ماتریالیسم (۱۹۲۹) که نقدی جالب توجه از بنیادهای فلسفی کتاب کاتوتسکی دربارهی همین موضوع به دست می دهد. چنان که پسیش از ایس اشاره شد، کُرش از میانهی دههی ۱۹۳۰ دیدگاه خبود را دربیارهی نقیش مارکسیسم دگرگون کرد، و موضع بعدی خود را به روشن ترین وجه در یادداشتهای خطابهاش هده برنهاده دربارهی مارکسیسم کنونی» (۱۹۵۰) بیان کرد و در آن ابراز داشت که «همهی کوششها برای تأسیس دوبارهی نظریهی مارکسیستی بهطورکلی، و در کارکرد و نقش ویـرواش به منزلهی نظریهی انقلاب اجتماعی

طبقه ی کارگر، اکنون اوتوپیایی ارتجاعی است». برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  گودی، پاتریک ۱۹۷۹؛ کُرش، کارل ۱۹۲۲؛ ۱۹۳۸ (۱۹۶۷)؛ ۱۹۲۹؛ ۱۹۳۸ (۱۹۶۷)؛ ۱۹۵۸ (۱۹۶۵).

## پاتریک حودی

## کلیت (totality)

در مقابل برداشتهای متافیزیکی و صورتگرایانه که کلیت را انتزاعی، بیزمان و از این رو «کلیت ساکن» میشمارند که در آن اجزا در کلی لایتغییر جایگاهی ثابت دارند، مفهوم دیالکتیکی مفهومی پویا است که حاکی از میانجیها و دیگرگونیهای جامع ولی به لحاظ تاریخی تغییریابندهی واقعیت عینی است. به سخن لوکاچ:

غرض از برداشت ماتریالیستی ـ دیالکتیکی از کلیت نخست از همه وحدت مسخص تضادهایی است که کنش دوسویه دارند... ؛ دوم، نسبیت نظاممند تمامی کلیت هم به جانب بالا و هم پایین (که غرض این است که تمامی کلیت از کلیتهایی تشکیل میشود که تابع آناند، و نیز اینکه کلیت مورد بحث را، درعینحال، کلیتهایی با پیچیدگی بالاتر معین می کنند...) و سوم، نسبیت تمامی معین می کنند...) و سوم، نسبیت تمامی کلیت، یعنی که خصلت کلیت تمامی کلیت در حال دگرگونی، در حال تجزیه و محدود به دورهی تاریخی معین و مشخصی محدود به دورهی تاریخی معین و مشخصی است (۱۹۴۸، ص ۲).

در فلسفه ی هگل مفهوم کلیت مفهومی محوری است. کلیت، همچون «کلیت مشخص» به همراه تمایزهای درونیاش، آغاز پیشرفت و بالندگی را تشکیل می دهد (هگل ۱۸۱۲، ج ۲، ص ۴۷۲). حاصل بالندگی، «کلِ همانست با خود» است (پیشین، ص ۴۸۰) که بسی واسطگی آغازین را به شکل معین شدگی برگذشته» از طریق «نظام کلیت» باز می یابید (پیشین، ص ۴۸۲). از این جاست که

بی واسطگی محض هستن، که در آن در آغاز چنین می نماید که تمامی تعین فرو مرده یا انتزاع حذفاش کرده است، عبارت از ایده یی است که از طریق میانجی ـ یعنی از طریق برگذرندگی میانجی ـ به خودبرابری کافی رسیده است. روش عبارت از مفهوم محض است که فقط با خودش پیوند دارد؛ بنابراین رابطه با خود است که هستن است. ولی اکنون هم چنین هستن تحققیافته است، مفهوم خوددریابنده است، هستن هم چون کلیت مشخص و نیز کاملاً شدید است. (پیشین، ص ۴۸۵).

بدینسان، مفهوم هگلسی کلیت هم همستهی سازمان بخش روش دیالکتیکی است و هم معیار حقیقت. هنگامی که لنین با این عبارات به ستایش هگل می پردازد نکته ی اخیر سخت مورد تأکید قرار می گیرد:

کلیت همهی سویههای پدیده، واقعیت و روابط (متقابل)شان بین است آنچه حقیقت از آن تشکیل می یابد. روابط (= گذار = تضادها) مفهومها = محتوای عمدهی منطق، که به مدد آن این مفهومها (و روابط، گذارها، تضادهای اشان) همچون بازتابها جهان عینی نشان داده می شوند. دیالکتیک چیزها دیالکتیک ایدهها را پدید می آورد و نه برعکس. هگل به طرزدرخشانی دیالکتیک چیزها (پدیدهها را بدید می آورد و نه جیزها (پدیدهها را بدید الکتیک دیالکتیک مفهومها به فراست دریافت (لنین،

در نظریهی مارکسیستی، کلیت اجتماعی عبارت از هم تافته ی جامعی است که ساختارمند و از لحاظ تاریخی متعین است. کلیت اجتماعی در و از طریق آن میانجیها و گذارهای متعددی وجود دارد که از رهگذر آن اجزا یا هم تافته های خاصاش بیوسته «کلیتهای جزیی» بدر مجموعه ی پویای پیوسته

در حالِ دگرگونی و تغییسرِ پیوندهای دوسویه و تعینهای متقابل با یک دیگر پیوند می یابند. بنابراین، معنا و اهمیت و محدودیتهای یک کنش، اقدام، دستاورد، قانون و غیره را نمی توان ارزیابی کرد مگر در رابطه با دریافت دیالکتیکی ساختار کلیت. این نیز به نوبه ی خود فهم دیالکتیکی میانجی های مشخص متعددی را لازم می آورد (به میانجی مندی) که ساختار یک کلیت اجتماعی مشخص را تشکیل می دهند.

برداشت مارکس از ماتریالیسسم تاریخی تکامل اجتماعی را از نظرگاه «تاریخ جهانی»یی نظریهبردازی میکند که از تعین های عینی فرایندهای مادی و مانشخصی سرچشمه می گیرد. «ساختار اجتماعی و دولت پیوسته از دل فرایند زندگی *افراد معین* سـر برمي آورد» (ايد تولوژي آلماني، جليد ۱، ب IA)، هرچند که عینیت بیگانهشده و شیءواره میتواند کـلاً مستقل از آن ها به نظر آید. نظرگاه جامع خود فرآورده پسی اجتماعی تاریخی است. جنون «کالبدشناسی انسان دربردارندهی کلیدی بسرای راهیابی به کالبد میمون است. آگاهی هایی از تکامل عالى را... فقط پس از آن مى توان دريافت كـ تكامـل عالى ترى شناخته شده باشد. از اين جاست كه اقتصاد بورژوایی کلید راه یابی حاقتصاد> عهد کهن و مانند آن را به دست میدهد». (گروندریسه، درآمد) بدینسان، تاریخ جهان فقط هنگامی دریافتنی می شود که پیوندهای دوسویهی کلیت بخش أن بهطورعینی از شرایط تکامل و رقابت سرمایه داری سرچشمه بگیرد که «تاریخ جهان را برای نخستینبار پدید می آورد، تا آنجا که همهی ملتهای متمدن را پدید می آورد و هر عضو منفرد آنها از بابت برآمدن نیازهای خود به کل جهان وابسته است، و بدینسان منحصربه فردبودن طبيعي پيشين ملتهاي جداگانه را از میان برمیدارد» (اید نولوژی آلمانی، ج۱، ب IBI). بنابراین:

امور اکنون به چنان وضع دشواری میرسند

که افراد میبایست کلیت موجود نیروهای تولیندی را، نبه فقیط بیرای دست پیابی بنه خودکوشی، بلکه، همچنین، صرفاً برای محافظت از صرف هستی خبود، بنه تنصاحب درآورند. این تصاحب را نخست موضوعی که باید به تنصاحب درآید، یعنی نیروهای تولیدی، معین می کند که به پایه ی کلیتی بالیده است و تنها در مراودهی همگانی وجود دارد... تصاحب این نیروها خود هیچ نیست مگر شکوفایی ظرفیت های فرد که منطبق بر ابزار مادی تولید است. درست به همین دلیل، تصاحب کلیتی از *ابزارهای* تولید در حکم شکوفایی کلیت *ظرفیتها* در خود افراد است. این تصاحب را سپستر اشخاصی معین میکنند که تیصاحب مىي كننىد. فقط پرولترهاي كنوني... در جایگاهی هستند که دیگر نه خودکوشی محدود بلکه خودکوشی کاملی را به دست آورند، که مبتنی بر تنصاحب کلیتی از نیروهای تولیدی و شکوفایی کلیتی از ظرفیتهایی است که این اسر لازم می آورد. (همان، ب IBB).

لوکاچ (۱۹۲۳، ص ۲۸) به شیوه یی که یادآور واپسین بندی است که نقل شد بر آن است که «کلیت/بژه را تنها هنگامی می توان مفروض گرفت که سوژه ی مفروض خود کلیتی است». و در نقد «دیدگاه فردی» بورژوایی تأکید دارد که «چیرگی انگیزههای اقتصادی در تفسیر جامعه نیست که تفاوت قطعی میان مارکسیسم و علم بورژوایی به شمار می آید، بلکه دیدگاه کلیت است. مقوله ی کلیت، چیرگی همه جانبه و تعیین کننده ی کل بر اجزا جوهر روشی است که مارکس از هگل برمی گیرد و، به شیوه یی نوآیین آن را به شالوده ی یک علم کاملاً نو مبدل می کند» به شالوده ی یک علم کاملاً نو مبدل می کند» رپیشین، ص ۲۷). لوکاچ با تمرکز بر محور «دیدگاه کلیت» تأثیرگذارترین نظریه در باب /ید تولوژی و

آگاهی طبقاتی را بسط و پرورش می دهد. سپس تر، کارل مانهایم این اصل روش شناسانه ی لوکاچی را به جوهر جامعه شناسانه ی مفروض «روشتن فکران ناوابسته» (Freisch webendes intelligenz)، همراه با «نیازی به جهت گیری کلی و ترکیب» مبدل می کنید. به یمن این واقعیت ادعایی که روشین فکیران «در خود همه ی آن منیافعی را می گنجانند که در همه ی زنیدگی اجتماعی نفوذ دارد... روشین فکران حتا هنگامی که به حزب می پیوندند هنوز قادرند به جهت گیری کلی برسند» (مانهایم ۱۹۲۹، صص ۲۰۰۳).

سرمایهی مارکس با ج ۳ به اوج می رسد: «فرایند تولید سرمایهداری به طور کلی». زیرا فقط بر پایهی رابطهی دوسویهی ساختاری ضروری میان سرمایه اجتماعی کلی و کلیت کاراست که گرایشها و قوانین و خودگستری سرمایه و فروپاشیدگی غایی آن بهنحوىكه ماركس أشكار ساخته است معناي واقعيي مى بابد، حال آن كه هم چنين گرايش هاى مخالف و تعینهای ساختارییی را به حساب می آورد که به به کناررانیدن تیضادهای سیرمایه گیرایش دارنید و بدینسان دورهی ماندگاری اجتماعی / تباریخی آن را طولانی میکنند. لنین، دریک مرحله ی تاریخی بعدتر رویاروییهای اجتماعی، بهویژه با تشخیص اهرم عینی از لحاظ تاریخی خاص و ضرورتاً در حال دگرگونی یا «حلقهی زنجیر» استراتژیک (لنین ۱۹۲۲) سروکار می بابد که از طریعق آن کلیت اجتماعی معین به شکل عملی اجتماعی ا سیاسی به مؤثرترین نحو زیر فرمان درمی آید، به شرط آن که برای تحقق مفهوم استراتژیک جامع، عامل کافی، آگاهانه و جمعی یی در دسترس باشد.

برعکس، در سارتر «کلیت» مفهومی مسئلهآفرین است، زیرا کلیت بخشی به خودی خود در حکم خطرورزی ذاتاً فردی است. درنتیجه «مهم است دریابیم که آنچه در اینجا با آن سروکار داریم نه کلیت بلکه کلیت بخشی است، به سخن دیگر، کثرتی

است که خود را کلیت میبخشد برای آنکه زمینهی عملی را از دیدگاهی معین کلیت بخشد، و ایسن که عصل مشترک و عام آن، از طریق هر پراکسیس انداموار در نظر هر فرد مشترک و عام همچون عینیتبخشی بالنده آشکار گردد» (سارتر، همچون عینیتبخشی بالنده آشکار گردد» (سارتر، خود «ساختار» نمی تواند جز سکونی پذیرفته شده باشد، و «کل» ضرورتاً مسئلهیی مربوط به درونی سازی است. زیرا «ساختار عبارت است از با یک دیگر از طریق میانجی مندی کل. و کل، همچون با یک دیگر از طریق میانجی مندی کل. و کل، همچون کلیتبخشی بالنده، در هرکس به شکل وحدتی از پیشین، ص ۴۹۹).

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  هگل، جی. دابلیو. اف. ۱۹۱۲ (۱۹۲۹)؛ ۱۹۲۲؛ ۱۹۲۲؛ ۱۹۲۸؛ ۱۹۲۸؛ لوکاچ، جورج. ۱۹۳۲ (۱۹۱۷)؛ ۱۹۴۸؛ مانهایم، کارل ۱۹۲۹ (۱۹۳۶)؛ سارتر، ژان پل ۱۹۶۰ (۱۹۷۶).

ایشتوان مساروش

# کیمصرفی (underconsumption)

کم مصرفی موقعیتی است که به سبب گرایشهای فراگیر کمبود تقاضا برای کالاهای مصرفی پدیند می آید و می پاید. کیم مصرفی به علت بحرانهای ادواری ( بحرانهای اقتصادی) و نیز گرایش مستمر بنه سوی اضافه تولید و رکود در اقتصادهای سرمایه داری دست می دهد.

سرمایه داری نظامی است که در معرض دوره های مکرر رونق و رکود، یا دورهای تجاری است. این دورها نتیجه ی تصادف ها یا اوضاع و احوال نامنتظر و تصادفی نیستند، بلکه بخشی از پویه شناسی انباشت سرمایه داری را تسکیل میی دهند. مارکس در سرمایه داری را قرباره و به ویژه ف ۲۳ درباره هانون کلی انباشت سرمایه داری») مدلی از روابط دوسویه ی میان نرخ انباشت، نرخ جذب کار و افزایش دوسویه ی میان نرخ انباشت، نرخ جذب کار و افزایش

بارآوری کار، و نرخ حاصل از تغییر در دستمزدهای واقعی را پیش میکشد. با تعیین نبرخ و حجم سبود، این متغیرها نرخ انباشت آینده را تعیین میکنند. در این ترتیب، انباشت نیروی محرک نخستین برای خودگستری سرمایه است و بهنوبهی خود بر اثر سرمایه گذاری دوبارهی سود که شکلی از خودگستری سرمایه است برانگیخته میشود. در این ترتیب تعارض عمده میان حجم نیروی کار در دسترس و نرخ انباشتی است که این نیروی کبار را جندب می کنید. انباشت سریع به ذخیبرهی کبار یبورش می بیرد و دستمزدهای واقعی را افزایش میدهد. این امر در غیاب نیروهای خنشاکننده، مانند افزایش در نیرخ ارزش اضافی نسبی (از طریق افزایش در بارآوری کار) یا افزایش در ذخیرهی کار از بخشهای غیرسرمایه داری (کشاورزی دهقانی، صنعت خانگی، مستعمرهها یا دیگر کشورهای خارجی که هنوز نه کناملاً سنرمایه داری نیشدهانید) نیرخ سبود را تهدیند می کند. پاسخ به تهدید نرخ سود عرضه ی روشهای جدیدی است که جایگنزین کار می شبود و مخنزن بیکاری را دوباره پر میکند.

ایسن خلاصهی فیشرده یسی از بحیث مسارکس در سرمایه است. این بحث به عنوان نظریهی دورها دو بُعد مهم مسئلهی انباشت سرمایه داری را از قلم میاندازد: نقش پیول، به وییژه اعتبار، در تسهیل یا ممانعت از انباشت؛ مسئلهی تحقق، یعنی نیباز به فروختن بازدهی که به منظور این تولید می شود که ارزش اضافی را از شکل کاری اش از طریق شکل کالا به سود، یعنی شکل پولی اش، تبدیل کند. مارکس در کار بعدی یا پیش تر خود هیچجا مسئلهی بحران سرمایه داری را در تمامت پیچیدگی آن کاملاً به بررسی نمی گیرد، هرچند در سراسر نوشته هایش بررسی نمی گیرد، هرچند در سراسر نوشته هایش اشارات پراکنده یی به این مسایل وجود دارد.

در فاصله بیست سال میان میرگ انگلس و وقوع نخستین جنگ جهانی بحث گسترده یمیان مارکسیستهای اروپایی در این باره درگرفت که

چه گونه می توان از بخشهای پراکنده ی نوشته های مارکس درباره ی این موضوع نظریه یی درباره ی بحران پروراند. این بحث بیشتر در برابر پسرزمینه ی تاریخی یی از گسترش شدید سرمایه داری در مناطق تازه و صنایع تازه انجام گرفت تا در برابر هیچ گونه نشانه یی از درهم شکستن فوری نظام «سرمایه داری». از همسان هنگام جنبستی بسه سروی رویزیونی منازی هنگام جنبستی بسه سروی آغاز گر ویرزیونی مارکسی سرمایه داری بحران زده را آن بود و دورنمای مارکسی سرمایه داری بحران زده را مورد انکار قرار می داد.

از دیدگاه تحلیلی، نظریهی بحران را میتوان بر پایهی ایس فسرض طسرح ریخست کسه سسرمایهداری بسدون درهم شکستن اقتصادی ادامه می یابد، همان گونه که درهمشکستن می تواند از نیروهای سیاسی بیرونی (مثلاً شکست در جنگ منتهی به قیام) مستقل از بحران اقتصادی سرچسشمه بگیرد (← بحران در جامعهی سرمایه داری). در بحث ۱۹۱۴- ۱۸۹۵، این دو موضع از هم جدا نبودند. نظریهی بحران نه تنها باید توضیحی در این باب فراهم آورد که چهگونه بحران های اقتصادی درون زاد (اگر نه درون بوم) سرمایه داری است، بلکه شرحی از بحرانهای شدت فر اینده به دست دهد که سرانجام به درهم شکستگی نظام سرمایه داری می انجامد. نظریههایی که برای توضیح بحرانهای ویژه کاملاً کافی بودهاند اغلب از برآوردن این مقتضیات و نیازمندیهای اضافی عاجز ماندهاند، و بحث، گرچه مقدار فراوانی از نغزترین نوشتهها را در مارکسیسم پدید آورده است، بدون نتيجه قطعي باقي مانده است.

مشکل محوری در هر کوششی برای پرداختن نظریههای مارکسیستی در باب بحران، اثبات امکاناپذیری گسترش پایدار فارغ از بحران در سرمایهداری از جانب مارکس در کتاب سرمایه، ج ۲ (ف۲۱) است. مقصود تحلیلی دقیق این فصل در نظریهی فراگیر مارکس هنوز محل بحث و نظر است. ولی «طرح کلی بازتولید) برای بازتولید گسترش یافته» (سه طرح کلی بازتولید)

نمونهیی عددی یا حسابی از رشد پایدار (متوازن) در دو بخش به دست میدهد، یکی که کالاهای ماشینی و دیگری که کالاهای دستمزدی بدیند می آورد. مارکس نشان داد که مقتضیات متقابل این دو بخش برای فرآوردههای یک دیگر می تواند انباشت مداوم را تقریباً به مدت نامحدودی تبداوم بخشد. نویسندگان بعدی چون توگان \_ بارونوفسکی، لوکزامبورگ، لنین، و باثر در بحث خود طرح کلی را به عنوان ابزاری اساسی برگزیدند. تضاد نمایان میان سرمایه ج ۱ (ف ۲۳) و *ســرمـایـه* ج ۲ (ف ۲۱) بـه صـورت مسئلهیی مهم و بنیادی درآمد، و نه کاملاً به سبب حملهی رویزیونیستی. چنین مینماید که مثال عددی ویژهی مارکس مسئلهی تحقیق، مسئلهی بول یا اعتبار، یا حتا نرخ نزولی سود را کنار میگذارد، و ایس کار را با پیشنهادن گسترش متوازن *نسسی* در دو بخش انجام میدهد. به همین دلیل بود که عسدم نسبیت به صورت عنصر اساسی بیرای پرداختن نظریهی مارکسیستی بحران درآمید (بیرای نمونیه در هیلفردینگ، سرمایه ی مالی، ق ۴).

در این زمینه است که کممصرفی به عنوان علت ممكن مسئلهى تحقيق طبرح ميىشبود. تقاضبا ببراي کالاهای مزدی (مصرفی) \_ بازده بخش ۲ \_ تنها می تواند از کارگران نشأت بگیرد (جز مقدار کوچکی که از جانب سرمایهداران سرچشمه می گیرد)، ولی سرمایه داران در میل خود به تقویت ارزش اضافی و گسترش بخشیدن به حجم سود می بایست پیوسته بکوشند تا گرایش دستمزدهای واقعی در افزایش را متوقف سازند. سرمایه داران با محدود ساختن اشتغال (حفظ ارتش ذخیرهی کار) و نیز دستمزدهای واقعی مانعی معین بر سر راه توانایی بخش ۲ برای فروش کالاهایش قرار میدهند. فقیر کیارگران، کیه در این دیدگاه برای حفظ نرخ سود بسیار ضروری است، با مشكلساختن تحقق ارزش اضافي (تبديل به سودهاي پولی) نظام را دستخوش آسیبی نامنتظر می سازد. این لُبلباب استدلال کممصرفی است.

به این استدلال ساده انبوهی ایراد، هم نظری و هم واقعی، وارد است. بگذارید نخست راه نظری را دنیال كنيم. استدلال شده است كه سرمایهداران اهمیت نمى دهند چه كالاهايي توليد مي كننـد و چـه كـساني أنها را میخرنید میادام که این کالاهیا فروخته می شوند؛ بدین سان اگر تقاضا برای کالاهای سرمایه یمی را بتوان حفظ کرد و تبداوم بخشید، گسترش بخش ۱ می تواند بهبود بیابد و جای کافی برای بخش ۲ باقی میگذارد تا بازده خود را بفروشید. درواقع، این پیام بنیادی طرح کلی مارکس است. ولی لوکزامبورگ، که اغلب به اشتباه انگ کیمیصرفی گرا میخورد، شالودهی این تقاضای گسترش یابنده برای کالاهای ماشینی را مورد انکار قرار داد. آشکار است که نه فقر کارگران و نه ظرفیت انسانها برای جـذب كالاهاى مصرفي جلوى تقاضا براي كالاهاي ماشيني را نمی گیرد. بااین همه ممانعتی مستقیم بر سر راه تقاضا برای ماشین وجود دارد و آن انتظار سودهایی است که باید از به کارگرفتن شان برگرفته شود. ماشینها می توانند یا ماشین بسازند یا کالاهای مزدی، ولی سرانجام تمامی ماشینها بهطورمستقیم یا غیرمستقیم کالاهای مصرفی میسازند، بنابراین اگر به سبب نیاز به به تعویق انداختن فشار بر سود، ترمزی بر تقاضای کامل برای کالاهای مزدی وجود داشته باشد، آنگاه خریدن ماشینها نمی تواند برای همیشه سودآور باشد.

از این استدلال سه گریزگاه وجبود دارد که دیدگاه کم مصرفی گرا را کلاً نفی نمی کند، ولی معنای اساسی آن را جبرح و تعدیل می کنید، بازارهای بیبرون از بخشهای سرمایه داری — کشاورزی پیشاسرمایه داری در اقتصاد ملی یا کشورهای خارجی خواه رسما مستعمره یا نه — وجود دارند تا پاره یی از بازده را جذب کنند، و بدین سان طبرح کلی دو بخش کل مداوم بر بازارهای خارجی برای حفظ انباشت محبور مداوم بر بازارهای خارجی برای حفظ انباشت محبور

اصلی نقد نارودنیکهای روسی از سرمایهداری به منزلهی گیاهی بیگانه با خاک روسیه بود. لنین طرح کلی مارکس را به کار گرفت تا در مقالهی خود «دربارهی به اصطلاح "مسئلهی بازار"» این صورت از کممصرفیگرایی را نفی کند. این استدلال که تجارت «دریچهیی برای مازاد» است به آموزهی کلاسیک و حتا آموزهی مکتب سوداگری برمیگردد. در سالیان اخیرتر این نگرش بخشی از تحلیل سرمایهداری ژاپین را، با نیاز مداوماش به صادرات، تشکیل میدهد.

گریزگاه دوم از راه هزینهی تسلیحات است. اینجا استدلال این است که هزینهی تسلیحات تابع حساب سود نیست و از آنجا که دولت ناگزیر نیست تسلیحات را بفروشد مسئلهی تحقق را پیش رو ندارد. دولت به هرحال باید خواه از مالیات و خواه از طریق استقراض خریدهای خود را تأمین مالی کند. موضوع قابل بحث این است که آیا بار مالیات و برداخت اصل و فرع بدهی بر گردهی حجم ایستایی از سود میافت. يا ايس كنه أينا دولت بنا تخفيف مسئله، سودهاي فوق العاده ی کافی برای تأمین مالی خرید تسلیحات را تضمین میکند. اگر مورد اخیر درست است پس تسلیحات یا هرگونه فعالیت دیگری که اشتغال ایجاد میکند بی آن که ارزشهای مبادلهیی پدید آورد، مسئلهی تحقیق را حل میکند و تهدید کممصرفی گرایی را به تعویق می اندازد. این خط استدلال، که بر پایهی آن دولت می تواند از طریق هزینهی تسلیحات یا چاله کندن و پُرکردن شکاف موجود در تقاضای کامل را پر کند، خوشبینانه ترین شکل خود را پس از کار کینز یافت که، گرچه به هیچرو بخشی از مبحث درون مارکسیسم نیست، به نقد اقتصاد سیاسی کلاسیک، بهویژه نقد قانون سه مى پردازد (← كينز و ماركس). اتحاد شادمانهى حجم بزرگی از سود، اشتغال کامل و دستمزدهای واقعی روبهفزونی که به یمن دولتی خیرخواه فراهم آمده بود و بر دریافتهای بسیاری از نویسندگان در دهههای ۱۹۵۰ و ۱۹۶۰ چیرگی داشت، به تنازگی بسر اثسر

فشارهای تورمی تباه شده است. تعارض میان نرخ سود و استغال کامل اجتنابناپذیر بوده است و عقبنشینی از دیدگاه کینز اکنون کاملاً رایج است. پارهیی از نویسندگان مارکسیست در این قضیه به چشم ناتوانی سیاسی دولت سرمایه داری در حل مسئله ی کممصرفی نگریسته اند، گرچه می پذیرند که می توان گفت کینز راه حلی نظری فراهم آورده است.

گریزگاه سوم از طریق مصرف تجملات است. می توان گفت مصرف سرمایه داران و نیز اعضای دیگر گروه ها که نه پرولتراند و نه سرمایه دار — کارمندان دولت، کارگران یقه سفید بخش تجاری و صنعتی، روحانیان و کارکنان بخش آموزش، صاحبان مشاغل آزاد — منبع دیگری برای تقاضای کامل بیرای کالاهای مصرفی فیراهم می آورند. اختراع کالاهای تازه و پخش و گسترش مارکهای گوناگون از یک کالای اساسی واحد از طریق تبلیغات و ایجاد تنبوع در فرآورده ها بخشی از این مصرف تجملی به شمار می آید.

این سه گریزگاه به شکلههای گونیاگون به عنوان استدلال متقابل در برابر کممصرفی، یا به عنوان شاهد مسئله و شاهد کوششهای نظام سرمایهداری برای مقابله با أن طرح شده است. بدینسان، بـرای نمونـه، در بیان مدرن این مسئله، باران و سویزی (۱۹۶۶) عناصر گوناگونی چنون منصرف تجملی، هزینهی عمومی و خصوصی اتلاف آمیز، تسلیحات و مانند آن را به عنوان تمهيدات جذب أنجه به باور أنها مازاد اقتصادی فزاینده است در کنار هم می گذارنمد. بااینهمه، اهمیت تجربی این عناصر گوناگون هنوز محل بحث است. در بخش اعظم صد سال اخیـر در كشورهاى سرمايهدارى پيشرفته دستمزدهاى واقعى همراه با بارآوری فزاینده فزونی گرفته است، و گرچه بی کاری تفاوت و نوسان داشته است دارای گرایش قابل تشخیصی نبوده است. تجربهی تورم در دورهیی از جنگ جهانی دوم به این سو، کمتر میتواند از بابت كمبود تقاضا مورد سرزنش قبرار كيبرد، هرچند كه می توان مسئول آن را استراتژی های حمایت از

تقاضای مؤثر شمرد. می توان استدلال کرد که اگر تهدید نرخ سود که از اشتغال بالا و عمل طبقه ی کارگر از طریق اتحادیههای کارگری سرچشمه می گیرد، بتواند از طریق روشهای سیاستهای درآمد (دستمزد) خنثا شود، آن گاه احتمال فی کم مصرفی زیاد نیست. ولی محدودیتهای سیاسی بر توانایی دولت برای تضمین اشتغال کامل و حل مسئله ی تحقق بدون ازمیان برداشتن سودآوری، بسیار واقعی باقی می ماند. در این میان به نظر می رسد تعارض دستمزد / سود که به علت کنش متقابل میان انباشت و تقاضای نیروی کار نسبت به عرضه ی آن پدید می آید، تعارضی پایدارتر است، و مسئله ی پدید می آید، تعارضی با وجود شناختهای سودمندی که از کارکرد سرمایه داری عرضه می کند، تعارضی درجه دوم است.

برای آگاهی افزون تر ← باران، پی. و سویزی، پی. ام. ۱۹۶۶؛ بلینی، ام. ۱۹۷۶؛ بروثر، ای. ۱۹۸۰؛ لنین، وی. آر. ۱۹۲۳؛ متیک، آی. ۱۹۴۳؛ متیک، پی. ۱۹۴۰؛ آکانر، چِیْ. ۱۹۷۳؛ سویزی، پل ۱۹۴۲. مگناد دسای

## کمون پاریس (Paris Commune)

تحلیل کمون پاریس در ۱۸۷۱، نزد مارکس ـــ در نوشتههای گوناگون، برای نمونه، خطابههایی که (همراه مقدمه می ۱۸۹۱ انگلس بر آن) جنگ داخلی در فرانسه (۱۸۷۱) را تشکیل میدهند ـــ و نزد لنین، بهویژه در دولت و انقالاب (۱۹۱۷)، دارای اهمیتی بنیادی است. کائوتسکی، در تروریسم و کمونیسم بنیادی است. کائوتسکی، در تروریسم و کمونیسم (۱۹۱۹)، و تروتسکی در پیشگفتار خود بر اثر تالس زیر عنوان کمون پاریس (۱۹۲۱) نیز تاحدودی تفسیرهای مناقشهانگیزی را بیان کردهاند.

کمون پاریسِ دوماهه از هیچگونه عمل برنامهریـزی شدهیی حاصل نیامـد و هـیچگاه از رهبسری فـرد یـا سازمانی با برنامهیی منسجم بهرهمند نشد. بااینهمـه، جالب آنکه یکسوم اعضای انتخابی کارگرانِ دسـتی

بودند و بسیاری از این کسان از جمله ی یکسومی بودند که در شاخه ی فرانسوی بین الملل اول فعالیت داشتند. اعضای این حکومت را رأی دهندگان پاریسی در انتخابات ویژه یی برگزیدند که کمیته ی مرکزی گارد ملی پاریس، یک هفته پس از آن که به نحون امنتظری قدرت دولتی را به دست گرفت، ترتیب برگزاری آن را داد. این رخداد هنگامی روی داد که دولت موقت فرانسه پس از آن که پاره یی از واحدهای نظامی اش در بیش گرفتند بودند، با شتاب از پایتخت عقب نشینی کرد.

مارکس احساس کرد که «اقدامات کمون، که از بابت هوشمندی و میانه روی چشم گیر بود، تنها در سازگاری با دولت یک شبهر محاصرهشده می توانید چنین باشد... اقدامهای ویژهی آن تنها می تواند نشانهی گرایش حکومت مردم به دست مردم باشد». هم چنان که در نامه یعی به فردینانت د مه لا نیون هوئیس (۲۲ فوریهی ۱۸۸۱) مگرر می کنید کمیون صرفاً «قیام یک شهر در شرایط استئنایی بود و اكثريــت أن أگاهانــه سوسياليــست نبودنـــد و نمى توانستند باشند». بااين همه، گرچه كمون انقلاب سوسیالیستی نبود، باوجوداین مارکس تأکید دارد که «اقدام اجتماعی بزرگ آن... نَفْس وجود آن بود». نـزد مارکس، کمون، بی آن که به هیچروی مدل یا ضابطه یی جزمی برای حکومتهای انقلابی آینده باشد، یک «شکل سیاسی کاملاً گسترده» به شمار می آمد «و حالأنكه شكلهاى حكومتي بيشين أشكارا سرکوبگر بودهاند». لنین با پافشاری بر این دیدگاه مارکس تأکید دارد که به این طریق کمون «دیکتاتوری پرولتاریا» را درجا ابداع کرده است؛ یعنی دولتی که قدرت نظارت بیسابقهیی را بر همهی نهادها، از جمله نهادهای قهری، آنگونه که بـه نظـر ميرسيد كميون انجيام داده است، به اكثريت رأىدهندگان (يعنى كارگران) محول مىكند؛ دولتىي که بیشترین شایستگی را برای دستیافتن به رهایی كار از طريق ايجاد جامعهي سوسياليستي دارا است.

از انقلاب روسیه به این سو، کل تأکید مارکس بر ذات دموکراتیک کمون نادیده انگاشته شده است، و در رژیمهایی که جهتگیری سوسیالیستی داشتهاند بر نقد مختصر او بر لیبرالیسم کمون در هنگام جنگ به عنوان توجیه دولتهای تیکحزبی ییکپارچهی اقتدارطلب تأکید رفته است (← مانتی جانستن، «کمون، و برداشت مارکس از دیکتاتوری پرولتاریا و نقش حزب» در لیث ۱۹۷۸). بحثی دربارهی مسایل تاریخنگاری اخیز نیز در لیث آمده است.

برای آگاهی افنزون تسر ← لینت، جِنیٰ، ای، ۱۹۷۸؛ مارکس، کی، و انگلس، اف (۱۹۸۶)؛ شول کایند، ثنی، ۱۹۷۲؛ ترسن، بروهت داتری ۱۹۷۰.

يوجين شول كايند

## کمون روسی (Russian Commune)

کمون روسی اجتماعی کهن از دهقانان روسی بود که در آن زمسین بسمنحوانتقسالناپسذیری در اختیسار obshchina، یا کمون بود و به طبورادواری به صبورت حصههایی در میان اعضای خانوار، و عموماً بـر طبـق تعداد ذکور بالغ در هر خانوار، از نو توزیع می شد. نخستین بار الکساندر هرتسن کمون روسی را به عنوان نهاد جنينسي جامعهي سوسياليستي برابری خواه نامتمرکز بر سر زبان ها انداخت؛ و در پی آن تقریباً همهی نظریه پردازان پوپولیسم انقلابی در روسیه آن را وسیله یی شمردند که از ره گذر آن میشد از زبانهای اخلاقی و اقتصادی سیرمایه داری پرهیز کرد و سرنوشت استثنایی روسیه میبایست به جهان نشان دهد که راه رسیدن به سوسیالیسم مي توانيد به دست آييد. به بياور اينيان، كمون هم بستگی طبیعی و غرایز سوسیالیستی دهقانان روسی را حفظ کرده بود. فدراسیون کمون های آزاد جای دولت مقتدر را می گرفت و شالودهی درآمیختن نهادهای اجتماعی نیاکانی روسی با اندیشهی سوسیالیستی غربی معاصر را یے ریزی ميكرد.

مارکس در واکنش به درخواست منتقدان روسی (میخائیلُوسکی و زاسولیچ) پذیرفت که دست کم این امکان وجود دارد که روسیه بتوانید از فرویاشیدگی حقوق زمینداری جمعی و بدترین خشونتهای سرمایه داری بپرهیزد. از نگاه مارکس، کمون دارای دوگانگی ذاتی بود: مالکیت جمعی زمین از یک سو، و مالکیت خصوصی نیروهای تولیدی معمول در این نوع مالکیت و مالکیت منقبول از سبوی دیگیر. بنیابراین، کمون روستایی می توان در هر دو جهت پیش رود. موضوع کمون دهقانی او را به توضیح مهمی در باب برداشتاش از ضرورت تاریخی رهنمون شد. مارکس در ۱۸۷۷ تأکید کرد که هیچ پیشرفت انتزاعاً ضروری يا اجتناب ناپذير از مالكيت جمعى ابتدايي به مالكيت خصوصی (سرمایه داری)، و درنتیجه به سوسیالیسم وجود ندارد که در مورد همهی جامعهها به کاربستنی باشد ( ) ماتربالیسم تاریخی مرحله های تکامل). مارکس در نظر نداشت که در سیرمایه «نظریهی تاریخی مفلسفی کلییی» بنا کند که «برترین مزیت آن فراتاریخی ببودن آن باشد». او هم چنین یادآور میشود که امید به کمون سخت بسته به سیاستهای دولت روسیه است. نتیجه گیری کلی او این است که امكان بالقوه سوسياليستي كمون فقط در صورتي می تواند به تحقق بییوندد که رژیم تیزاری سیرنگون گردد، و افزون براین، انقبلاب در روسیه «به صورت نشانهیی برای انقبلاب پرولتیری در غیرب درآیید به نحوی که هر دو یک دیگر را تکمیل کنند». (پیش گفتار بر ویراست روسی بیانیه ی حزب كمونيست، ١٨٨٢).

ارزیابی مارکس فراغت خاطر بسیار بیش تسری به سیاست اراده گرایان پوپولیست بخشید تا حامیان مهاجر روسی او در «گروه رهایی کار» به رهبری پلخانوف که در این زمان نتیجه گرفته بودند که تولید کالایی و تمایزگذاری اجتماعی چنان پایههای کمون را سست کردهاند که تبدیل آن به تخته پرشسی برای سوسیالیسم را توجیه ناپذیر ساخته اند. جدل میان

مارکسیستها و پوپولیستها بر سر حیات کمون دهقانی در سراسر دههی ۱۸۸۰ و دههی ۱۸۹۰ ادامه یافت. کامل ترین مدارک ابطال نظریهی پوپولیستی کتاب توسعهی سرمایهداری در روسیه نوشتهی لنین است، ولی مقدر بود که این استدلال به شکل تازهیی در مباحثات میان مارکسیستها و انقلابیان سوسیالیست در دو دههی نخست سدهی بیستم از نو پیدار گردد.

برای آگاهی افزون تر ← بلکاستاک، پسی. دابلیو. و هوسسلیتس، بسی. اف. ۱۹۵۲؛ هرتسس، ای. ۱۸۵۲ (۱۹۶۰)؛ لخانوف، جی. وی. ۱۸۸۵ (۱۹۶۰)؛ ونتوری، اف. ۱۹۶۰.

نیل هاردینگ

## کمونیسم (communism)

مارکس به کمونیسم ــ واژه یعی کنه از انجمن های انقلابی مخفی باریس در میانه ی دهه ۱۸۳۰ سرچشمه می گیرد ـــ به دو معنای گوناگون ولیی پیوستهبههم اثاره دارد: کمونیسم همچیون جنیش سیاسی واقعی و بالفعل طبقه ی کارگر در جامعه ی سرمایه داری و کمونیسم به عنوان شکل جامعه یی که طبقهی کارگر، از رهگذر پیکار خود، به وجود می آورد. در تعبیر نخست \_ که به احتمال بسیار نه تنها تحت تأثیر شرح لورنتس فون اشتاین (۱۸۴۲) از پرولتاریا و کمونیسم («یاسخ کل یک طبقه») بلکه همچنین زیر تأثیر تماسهای شخصی خود او با کمونیستهای فرانسوی در جمعیت دادگران (= Ligue des Justes) است ـ مارکس می نویسد که «کل تکامل تاریخی، هم تکوین واقعی کمونیسم (زایس هستی تجربی آن) و هم آگاهی اندیشندهاش همانا عبارت از فراینسد ادراکشسده و آگاهانهی شدن آن است» (دسـتنوشـتههـای اقتـصادی و فلـسفی، دستنوشتهی سوم). او و انگلس چند سال بعد در بیانیسهی حسزب کمونیسست مسی گوینسد کسه «کمونیستها حـزب جداگانـهیـی را در مقابـل دیگـر

حزبهای طبقه ی کارگر تشکیل نمی دهند... منافعی جدا و مجزا از منافع کل پرولتاریا ندارند»، و تنها از آن رو متمایزاند که همواره بر «منافع مشترک تمام پرولتاریا» تأکید دارند و «منافع کل جنبش را» نمایندگی می کنند.

طبی نیمه ی دوم سده ی نوزدهم اصطلاحهای سوسیالیسم و کمونیسم روی همرفته به صورت مترادف به جنبش طبقهی کیارگر اطبلاق می شدند، هرچند که کمونیسم بسیار گسترده تر به کار گرفته میشد. خود مارکس و انگلس تا حدودی از همین نحوهی کاربرد پیبروی کردنید و حتا به کیاربرد نام «سوسیال دموکراتیک» ( $\rightarrow$  سومسیال دموکراسی) که پارهیی احزاب سوسیالیست، بهوینژه دو حیزب بنزرگ آلمان و اتریش، اختیار کرده بودند، اعتراضی نداشتند، هرچند که انگلس هناوز ملاحظات و شاروطی قایل است و می گوید که گرچه «این واژه مورد تأیید است» همچنان «برای حزبی که برنامهی اقتصادیاش در كل صرفأ سوسياليستي نيست بلكه بهويره كمونيستي است و هدف سیاسی غاییاش چیرگی بر تمامی دولت و نیز درنتیجه چیرگی بر دموکراسی است» نامناسب است (پیش گفتار بر مجموعه ی مقاله های سالهای ۱۸۷۱ تا ۱۸۷۵ خود در *فولیک اشیتات* در ۱۸۹۴). تازه پس از ۱۹۱۷، با تأسیس بینالملل سوم (کمونیستی) و تأسیس احزاب کمونیست جداگانهیی که با دیگر احزاب طبقه ی کارگر درگیر ستیزی بى رحمانه شدند، اصطلاح كمونيسم معنايي يكسر متمایز به دست آورد که بیشباهت به معنایی نبود که در حدود میانهی سندهی نبوزدهم داشت، یعنبی هنگامی که کمونیسم به عنوان شکلی از کنش انقلابی که سرنگونی قهرآمینز سرمایهداری را هدف خود می داد در نقطه ی مقابل سوسیالیسم قرار داشت که جنبش اصلاحطلب رو به فزوني مسالمتجويانه تسر و قانونی تری شمرده میشد. درنتیجه ــ و بهویـژه طـی دوران استالینیسم ـ کمونیسم معنای افزون تری نیز یافت: به معنای جنبشی که از سوی احزاب

تمامت خواهی هدایت می شد که در آن بحث آزادانه دربارهی نظریه یا استراتژی سیاسی مارکسیستی سرکوب میشد، و مشخصه ی آن تابعیت تاموتمام احزاب کمونیست دیگر کشورها از حزب شوروی بود. به این تعبیر است که اکنون می توان کمونیسم را یک جنبش سیاسی متمایز سدهی بیستمی شمرد که نه فقط مخالفان ماركسيسم (جنانكه بسيار طبيعي است) بلکه بسیاری از مارکسیستها نیز آن را بهطور گسترده مبورد پیژوهش و انتقباد قبرار دادهانید. کلودین (۱۹۷۵) در پژوهشی دربارهی ناکامیهای سیاست کمینترن در دههی ۱۹۳۰ (در آلمان در جبهههای مردمی آن دوران، و در چین) و افول نفوذ سیاسی شوروی از هنگام جدایی پوگسسلاوی، شورشهای دههی ۱۹۵۰ در اروپای شیرقی، پیونید گسستن از جین کمونیست، یکی از جامع ترین شرحها را از انحطاط جنبش کمونیستی به دست می دهد. کلودین نتیجه می گیرد که «با مرگ استالین جنبش كمونيستي وارد دوران انحطاط تاريخي خود شد.» تحلیلی که از بسیاری جهات مشابه همین تحلیل است و از درون اروپای شرقی نوشته شده، و راه کارهایی پیشنهاد می کند که بتوان طرح و برنامه ی سوسیالیستی عملی را در آن منطقه از نو برقرار ساخت، تحلیل بارو (۱۹۷۸) است. در اروپای غربی بحران جنبش کمونیستی را کمونیسم اروپایی پدید آورد و خود را در قالب آن نیز بیان کرد، حشکلی از کمونیسم> که با تأکیداش بسر ارزش نهادهای دموکراتیک غربی که در سیری تاریخی تکامل یافتهانید و تجدید پیمان آزمایشیاش با سوسیال دموکراسی، به نظر میرسد نمودار آغیاز مرحلهی تازهیی است که در آن جدایی تند و قاطع میان کمونیسم و سوسیالیسم به عنوان گرایشهای سیاسی می تواند بار دیگر تخفیف یابد.

معنای دوم کمونیسم ــ به عنوان شکلی از جامعه ـــ در موقعیتهای گوناگون، هـم در نوشـتههـای دورهی آغازین و هم دورهی واپسین مورد بحث مارکس قـرار

گرفته است، هرچند که این بحث صورتی بسیار کلیی داشته است، زیرا که او هرگونه نیّت نوشتن «دستور عمل آشیزی (اگوست> کنتی) برای رستورانهای آینده» را رد می کند. در *دست نوشته های اقتصادی* و فلسفی (دستنوشتهی سوم) مارکس مینویسد که «كمونيسم عبارت است از برانداختن مثبت مالكيت خــصوصی، ازخودبیگانگی انــسان، و از ایـن رو تصاحب واقعی سرشت انسان، از طریق انسان و برای انسان. بنابراین، کمونیسم عبارت است از بازگشت خود انسان به عنوان هستومندی اجتماعی، یعنی هستومندی بهراستی انسانی؛ بازگشتی تام و آگاهانه که تمامی ثروت تکامل پیشین را جنذب می کنند.» سپستر، او و انگلس با تصریح بر برانداختن طبقات و الغاى تقسيم كار به عنوان پيششىرطهاى جامعهى کمونیستی، به این برداشت معنای جامعه شناسانهی دقیق تری بخشیدند: از این جاست که مارکس در اید ثولوژی آلمانی (ج ۱، ب IC) استدلال می کند که برای دستیابی به چنین جامعه یی لازم است که افراد «تسلط و نظارت خود را بر این نیروهای مادی از نو برقرار سازند و تقسیم کار را براندازند این کار بندون یک اجتماع ممکن نیست... اجتماع پندارآمیزی که افراد، تاکنون، در آن با هم ترکیب یافتهانید، همواره وجودی مستقل جدا از آنها به دست آورده است، و از آنجا که این اجتماع عبارت از اتحاد یک طبقه بسر ضد طبقه یی دیگر بوده است، برای طبقه ی زیر سلطه نه فقط حكم اجتماعي كاملاً بندار آميز و توهمي داشته است بلکه همچنین غل و زنجیر تازهیی است. در اجتماعی اصیل افراد به آزادی خود در جامعهی خود و از طریق آن دست می بابند.» نیز به همین تعبیتر است که مارکس و انگلیس به جامعههای قبيله بي نخستين \_ جامعه هايي بدون مالكيت خصوصی، تقسیمات طبقاتی، یا تقسیم کار گسترده ـ به عنوان کمونیسم ابتدایی اشاره می کنند. مارکس در آثار بعدی بر خصلت اقتصادی جامعهی کمونیستی آینده، به عنوان «جامعهی تولیدکنندگان متحد»

تأکید می ورزد، و در ج ۳ سرمایه (ف ۴۸) استدلال می کند که آزادی در قلمروِ اقتصادی تنها می تواند عبارت از این دو واقعیت باشد که انسانیت اجتماعی شده، و تولید کنندگان متحد، دادوستد خود را با طبیعت به وجه عقلانی تنظیم می کنند و به جای آن که زیر سلطه ی طبیعت هم چون نیرویی کور قرار بگیرند، آن را به زیر سلطه ی مشترک خود در آورند.»

فقط در نقد برنامهی گوتا است که مارکس میان دو مرحلهی جامعهی کمونیستی قایل به تمایز می شود: مرحلهیمی نخستین، هنگامی که تازه از جامعهی سرمایه داری سر برآورده است و در آن فبرد در قبال کار خود حمزد> دریافت می کنید و کالاهای منصرفی مي خرد (يعنبي مبادليه هم چنان برجاست)؛ و مرحلهیی بالاتر که در آن هر فرد بر طبق توانایی خود به جامعه یاری می رساند و بر طبق نیازهای خود از موجودی مشترک و عمومی برداشت می کنید. لنین است که در د*ولت و انقلاب* توصیف این دو مرحله را به «سوسیالیسم» و «کمونیسم» رواج می بخشد (گرچه پیش از آن توگان بارونوفسکی (۱۹۰۸) ایس کاربرد را پیشنهاد کرده بود)، و از آن پس این اصطلاح به صورت جزیی از سنت لنینیستی درآمد. ولی گرچه اظهارنظرهای رسمی در اتحاد شوروی و دیگر کشورهای اروپای شرقی تا همین اواخر همچنان به ایس دو مرحله اشاره دارد، نقطهی محوری بحثهای کنونی مارکسیستها نیست، که عمدتاً با دو موضوعی سروکار دارنید که از تجربههای واقعی و بالفعل كشورهاى سوسياليستى موجود سرجشمه می گیرند. یکی از این موضوعها نقش بازار در یک نظام سوسیالیستی است، یا به بیان روشن تر، هنگامی که روابط بنازار بیشازپیش رواج میگیبرد، یعنی عملكرد مؤثر «اقتصاد بازار سوسياليستى»، كمه قرار است از طریق تخصیص عقلانی تمر منابع در تولید و توزیع هم کارآیی اقتصادی بیش تر به بار آورد و هم تمرکززدایی اساسی در تصمیمگیسری و واگذاردن آن به بنگاههای اقتصادی عمومی «خودگردان» از هر

دست و نیز کسبوکارهای خصوصی کوچک را موجب شود (بهویژه ← بروس ۱۹۷۲، ۱۹۷۳). بااینهمه، این موضوع را باید در زمینهی تخصیص مستمر بخش بزرگی از تولید ناخالص ملی از طریق سازوکارهای غیربازار به شکل خدمات اجتماعی گسترده مدنظر قرار داد، گو که این امر در حال حاضر یکی از ویژگیهای جامعههای سرمایهداری توسعهیافته نیز به شمار میآید.

موضوع دوم به دیدگاه مارکس در باب نیازهای انسان و سازمان دهی کار انسان برای برآوردن این نیازها در جامعهی کمونیستی مربوط میشود که در ارتباط با برداشت های مارکسیستی از نظم اجتماعی آینده يس زمينه يى مبهم دارد ولى تا همين سال هاى واپسین، و تازه این بار هم باز در ارتباط با مسایل عملی سوسیالیسم، کمتر به نحو صریح و آشکار مبورد بژوهش قرار گرفته است. پژوهشی مهم (هلـر ۱۹۷۶) به پارهیی ناهمسازیها در برداشت خود مارکس اشاره دارد. در گروندریسه بر بیگانگی کار (خصلت از بیرون تحمیل شدهاش) چیرگی حاصل می شبود و کبار همجنین به صورت Travail attractif، یعنی نیاز حیاتی درمی آید، «تمامی کار اساساً کار فکری می شبود، زمینه پسی بسرای خبود پرورانی شخیصیت انـساني»؛ ولـي در سـرمایه (ج ۳، ف ۴۸)، گرچـه بیگانگی پایان می گیرد، کار به صورت travail attractif در نمی آید، زیبرا «قلمبرو تولید مادی... هم چنان به صورت قلمرو ضرورت برجا می ماند» و «قلمرو راستین آزادی» فقط در فراسوی آن، در اوقات فراغت آغاز میشود. بدین سان، اجبار به کارکردن (یعنی الزام) در جامعهی تولیدکننیدگان متحد برجا میماند. هلر بر آن است که راهحل این مسئله را باید در کار خود مارکس در این اندیشه یافت که در ایس سنخ جامعه «ساختار نیازها»ی تازه یی سر برخواهد آورد، و زندگی روزمره نه بر گرد کار تولیدی و مصرف مادی بلکه بر گرد آن فعالیتها و روابط انسانی شکل خواهد گرفت که غایاتی فی نفسه اند و به صورت

نیازهای اصلی و نخستین درمی آیند. ولی هلر، از یک سو، می پذیرد که مشکلات عظیم وجود دارد در تعیین این که در قلمرو تولید چه چیز «نیازهای اجتماعی راستین» به شمار میآید، و تضمین این که هر کس در تعیین این که ظرفیت تولیدی چه گونه بايد تخصيص يابد حق اظهار عقيده داشته باشد (مسئلهیی که چه بسا از ابعاد حیرتآورتری برخوردار است اگر قرار است جامعهی کمونیستی جامعهیی جهانی شمرده شود ــ که باید شمرده شود)؛ و از سوی دیگر، این که اندیشههای مارکس دربارهی نظام تازهی نیازها اوتوپیاییاند ــ ولی تا آنجا که هنجاری برقرار میسازند که به محک آن می توان کیفیت زندگی کنونی را سنجید، ثمربخشانید. به شیوه یی مشابه، استویانوویچ (۱۹۷۳)، که چشماندازهای اصلی برای نوآوری های اساسی در مارکسیسم را در رويبارويي انتقبادي آن بنا جامعتهي سوسياليستي حبالفعل> موجود می بیند، بر آن است که ساختمان جامعهی سوسیالیستی پیشرفته «فقط در صورتی میسر است که از دیدگاه کمونیسم پخته و بالیده بدان نگریسته شود»؛ به سخن دیگر، از دیدگاه هنجاری اخلاقي (حتا اوتوپيايي).

در بحثهای مارکسیستی اخیر درباره ی جامعه ی بی طبقه ی آینده تمایز میان سوسیالیسم و کمونیسم به منزله ی مرحلههای «پایین تـر» و «بالاتر» مقدار زیادی از اهمیت خود را از دست داده است، و درواقع سادهانگارانه به نظر می رسد. حرکت به سـوی چنین جامعه یی می تواند مرحلههای متعددی طی کنـد کـه در حال حاضر یک سر پیش بینی ناپذیر است، و این جامعه هم چنین می تواند وقفه ها و گسستها و بسرفتهایی را تجربه کنـد. آن چـه اکنـون در نظـر بیش تر کسانی که در بحث و نظر شرکت دارنـد مهـم می نمایـد نیـاز بـه پژوهشی ژرفـتـر و تجربـی تـر در نهادهای اجتماعی، کردارها و هنجارهای موجود، هـم در کـشورهای سـرمایهداری و هـم سوسیالیـستی، از دیـدگاه امکانات ذاتی شـان بـرای پیـشرفت بـه سـوی دیـدگاه امکانات ذاتی شـان بـرای پیـشرفت بـه سـوی

آرمان مارکس، و نیـز بـه همـراه آن شـرح و بـسط دقیق تر هنجارهای اخلاقی جامعـهیی سوسیالیـستی است (← اخلاق؛ اخلاقیات). استدلال ولمـر (۱۹۷۱) صص ۱۹۷۱) را، که مفهوم «" سـازوکار" رهـایی مبتنی بر اقتصاد» را رد می کنـد و مـدعی اسـت کـه «لازم اســت دموکراســی سوسیالیـستی، عــدالت سوسیالیستی و "آگـاهی سوسیالیستی و "آگـاهی سوسیالیستی و "آگـاهی سوسیالیستی و "آگـاهی سوسیالیستی" را نیز در میان اجزای تشکیلدهنـدهی جامعـهی سوسیالیـستی گنجانـد تـا در زهـدان نظـم سرمایهداری "نطفه" ببندد»، هـمچنـین مـیتـوان در مـورد کـشورهای سوسیالیـستی موجـود نیــز بسا در نظرگرفتن ویژگیها و مـسایل خـاصشان بـه کـار در نیز ← برابری؛ سوسیالیسم).

برای آگاهی افزون تر ← بارو، رودلف ۱۹۷۸؛ بیروس، ولیودزیمیرز ۱۹۷۷؛ ۱۹۷۳؛ کلبودین، فرنانیدو ۱۹۷۵؛ هلر، آگنس ۱۹۷۶؛ لنبین، وی. آی. ۱۹۷۷؛ استویانوویچ، مور، استنلی ۱۹۸۰؛ مولر، هانس ۱۹۶۷؛ استویانوویچ، سوتوزار ۱۹۷۳؛

تام باتامور

# كمونيسم ابتدايي (primitive communism)

این اصطلاح به حقِ جمعی بر منابع و ذخایرِ اساسی، نبود جایگاه موروثی یا حاکمیت سلطه گرانه، و روابط برابری خواهانه یی اشاره دارد که مقدم بر استثمار و قشربندی اقتصادی در تاریخ انسان است. این مفهوم که دیرگاهی موضوع شرح و تفسیر مسافرانی از جامعه های دولتی قشربندی شده به سرزمین های دوردستشان، منشأ تأثیر در نوشته های انسان دوستانه (مانند اوتوپیای مور)، و سرچشمه ی الهام شورشیان سیاسی و اجتماعات سوسیالیستی آزمایشی بود، نخستین بار در ۱۸۷۷ به دست لوئیس هنری مورگان در تجسم قومشناسانه ی مفصل یافت. مورگان در جامعه ی باستان، بر پایه ی شناخت دست اول خود جامعه ی باستان، بر پایه ی شناخت دست اول خود برادری طوایف باستان» پرداخت (۱۸۷۷، ص ۵۶۲)، و برادری طوایف باستان» پرداخت (۱۸۷۷، ص ۵۶۲)، و

در خانه ها و زندگی خانگی بومیان آمریکا (۱۸۸۱) تفصیلی از این نکته به دست داد که چهگونه «کمونیسسم در معساری دهکدهی آمریکاییان بومی بازتاب یافت.

انگلس در خاستگاه خانواده از یادداشتهای مفصل مارکس بر جامعه ی باستان (← کِریـدر ۱۹۷۲)، و نیز از خود ایس مستن بهره گرفت تا به تحلیل کمونیسم ابتدایی و فرایندهای دگرگونی آن بپردازد. انگلس دربارهی دادههای مورگان و دیگران مفهومی را به کار بست که در تحلیل مارکس از سرمایهداری جنبهی محوری دارد، و آن گذار از تولیـد بـرای مصرف بـه تولیـد کالاها بـرای مبادلـه است؛ و بـر اینهمه اندیشه ی خود را در باب دگرگونی همزمان روابـط خانوادههای فردی هـم چـون واحـدهای اقتصادی و خانوادههای فردی هـم چـون واحـدهای اقتصادی و فرودستی زنان افزود.

تأسیس انسان شناسی به عنوان رشته پنی در سبی در پایان سده ی نوزدهم با معارضه یی عمومی نسبت به واقعيت تكامل اجتماعي وكمونيسم ابتدايي آنسان که انگلیس طرحی کلی از آن به دست داده بود منصادف شند (لیے کناک ۱۹۸۲)، طنزز تلقیع انسان شناسانهی مسلط این بود که مالکیت خصوصی و اختلاف های طبقاتی کلیاتی انسانی اند که در جامعهی قشربندی شدهی سیاسی سیازمان یافته بهسادگی از درجات کمتر تا بیشتر اهمیت می یابند (برای نمونه لوُوی ۱۹۲۹). این موضوع بهنوبهیخبود مورد معارضهی برهان هایی قبرار گرفت که از برنهادههای مورگان/ انگلس پشتیبانی می کردنید و برجسته ترین نمونه های آن گوردون چایلید (۱۹۵۴) باستان شناس بریتانیایی و لزلی وایست (۱۹۵۹) انسان شناس اجتماعی آمریکایی اند. کار آنها و دیگران پس از میانهی این قرن به پذیرش واقعی كمونيسم ابتدايي همجون يك واقعيت انجاميد، گیرم معمولاً به این مفهوم با اصطلاح برابری خواهی اشاره می شد که از بار سیاستی کم تری برخوردار

است (فراید ۱۹۶۷). متون کنونی انسانشناسی عموماً یادآور میشوند که در جامعههای برابریخواه حقوق برخورداری از منابع و ذخایر بهصورتعمومی بوده است؛ آن مالکیتی که تعلق میگرفت صرفاً شخصی بود؛ آن جایگاهی که وجود داشت به ارث نرسیده بود بلکه در پاسخ مستقیم به خردمندی، توانایی و بلندنظری اثباتشده بود؛ و مردم عمدتاً چیزی جز «نخستین کسان در میان برابرها» در فرایند تصمیمگیری اساساجمعی نبودند.

کاربست مفهومهای مارکسیستی در تحلیسل جامعههای فاقد قیشربندی، بهویسژه از سبوی انسان شناسان فرانسوی، به تازگی منابع نوشتاری چشم گیری در باب شیوه یا شیوههای کمونیستی ابتدایی پدید آورده است که اغلب بهشدت جدل انگیز است (سیدون ۱۹۷۸). یکی از مشکلات ایس منابع نوشتاری ناکامی در قایل شندن تصایر مینان مردسان کاملاً کمونیستی و مردمانی است که در فراینید دیگرگونی طبقاتیاند (هیندس و هرست ۱۹۷۵). ایس بنداشت اشتباه که همهی بهاصطلاح مردمان ابتدایی در هنگام توسعهطلبی اروپایی کمونیستی بودهاند تاحدودی از ارزیابی گزافه آمیز مورگان از دموکراسی در میان حجامعهی> به شدت قسربندی شدهی آزتکهای مکزیک، و از پذیرش این نظر و دیگر قشربندی های خطاآمیز مورگان از جانب انگلس نتیجه میشود. مشکل دیگر بسیاری از تحلیلهای جامعههای جمعی ابتدایی ناکامی در مشخصساختن دگرگونیهایی است که استعمار اروپایی در این جامعهها پدید آورده است. درنتیجه، پارهیی انسسان شناسسان مارکسیست، ماننسد بسیاری از غیرمارکسیستها، به غلط مدعی اند که حتا در جامعههایی که به جهات دیگر برابرخواه بودهاند زنان نسبت به مردان جایگاه فرودست داشتهاند (لے کاک 7891).

برای آگاهی افزون تر← چایلید، وی. گیوردون ۱۹۵۴؛ فراید، مورتون ایج. ۱۹۶۷؛ هینیدس، بُسری و هرست،

پل کیو. ۱۹۷۵؛ کریدر، لارنس ۱۹۷۲؛ لی کاک، الینور ۱۹۸۱؛ ۱۹۸۸؛ سورگان، البخور ایسچ. ۱۹۲۹؛ مورگان، لسوئیس هنسری ۱۸۷۷ (۱۹۷۴)؛ ۱۸۸۱ (۱۹۶۵)؛ سیدون، دیوید ۱۹۷۸؛ وایت، لزلی، ای. ۱۹۵۹.

الینور بزک لیکاک

# کمونیسم اروپایی (Eurocommunism)

جنبشی از دگرگونی استراتژیک و نظیری در دههی ۱۹۷۰ کـه بـسیاری از حــزبهـای کمونیـست در دموکراسی های سرمایه داری ـ حـزبهای تـودهیـی ایتالیا، اسیانیا و فرانسه و نیز حزبهای کوچیک تر بیشمار ــدر پاسخ به کنگرهی بیستم حزب شوروی (سی پی اس یو) و رویندادهای پیرامون آن (شورش مجارستان و دیگر شورشها در جامعههای سوسیالیستی، شکاف میان چین و شوروی، ظهور تخشرزدایی در سیاست بهنالمللی) همراه بسا دگرگونیهای چشم گیری آغاز شد که در پسی رونسق اقتیصادی دراز آهنگ پیس از جنگ دست داد. در دههی ۱۹۷۰ حزبهای کمونیست مهم اروپایی از این امر آگاه بودند که موفقیت سیاسی از ایس پس وابسته به توانایی آنها در توسیل به رأی دهندگان و هواداران تازهیی به جز طبقهی کارگر ـــ بهویژه توسل به «قشرهای میانی تازه» ـ و ایجاد اتحادهای عملی با دیگر نیروهای سیاسی است.

بالشویکی زدایی هسته ی اصلی کمونیسم اروپایی است، به نحوی که از قید تعهد به خطمشی ها و روش های برگرفته از دوره ی نخستین تجربه ی بین الملل سوم به بشدت کاسته شد. در نظر حزب های کمونیسم اروپایی، «راه رسیدن به سوسیالیسم» باید مسالمت آمیز و دموکراتیک باشد و در وهله ی نخست از روی مواد و مصالح خام موجود در جامعه ی ملی ساخته شود. خود سوسیالیسم باید دموکراتیک، و باز هم منطبق بر منطق تکامل اجتماعی داخلی باشد. توسل به الگوهای نهادی شوروی به ویژه «دیکت اتوری های پرولتری» تک شوروی به طور کلی

مسردود شسمرده شسد. در بسسیاری از موردهسا «استالینیزدایی» و دموکراتیکسازی زندگی درونی حزب نیز پیشنهاد شد. این فرایندها همچنین بر روی گردانی از استیلا و هژمونی شوروی بر جنبش بینالمللی کمونیستی نیز دلالت داشت.

حزب کمونیست ایتالیا (پی سی آی) پس از اعلام استراتژی «سازش تاریخی» خود در ۱۹۷۳، نخستین كاربند كمونيسم اروپدايي است (خبود اصطلاح کمونیسم اروپایی را نخستین بار روزنامهنگاری ايتاليايي باب كرد). حزب كمونيست ايتاليا أغاز خط سیر خود را به سوی سوسیالیسم از رهگذر اتحاد بیا حزب حاکم دموکراتهای مسیحی حول برنامهیی نیرومند و شاداب در زمینه ی اصلاحات دموکراتیک مد نظر قبرار داد (هابسباؤم ۱۹۷۷۹). حبزب اسپانیا (پی سی ئی) که از پس دههها کار مخفی در دوران حاکمیت فرانکو سر برمی آورد، در آن هنگام رویکرد مشابهی اختیار کرد که مستلزم مشارکت وفادارانهی کمونیستی در ساختمان یک دموکراسی نوین و پیشرفتهی اسپانیایی بود (کارریو ۱۹۷۷). حزب فرانسه (یی سی اف) که در کوششی برای دستیبایی به قدرت در اتحاد با سوسیالیستها حول برنامهی مشترک اصلاحات دموکراتیک درگیر شده بود، هنگامی که از سر سپردگی خود به مدل شوروی و **دیکتاتوری** یرولتاریا دست کشید در کنگرهی بیستودوم خود در ۱۹۷۶ به سوی خط سیر مشابهی حرکت کبرد (مارشه ۱۹۷۳ و پسی سسی اف ۱۹۷۶). رویکردهای کمونیسم اروپایی متمایز این سه حزب به جایی رسید که هدفهای شوروی را برای تمرکزبخشی دوبباره به جنبش بين المالي كمونيستي، حول خط هوادار شوروی، در کنفرانس حزبهای کمونیست در ۱۹۷۶ در برلین شرقی نقش برآب کرد.

امیدهایِ نخستینِ کمونیسمِ اروپایی در دههی ۱۹۸۰ بس از بسر باد رفت. در ایتالیا، حسزب کمونیست، پسس از پیشرفتهای انتخاباتی بسیار مهم در ۱۹۷۶ و ورود به بلوک اکثریت (ولو نه حکومت) در قبال حمایت

بارلمانیاش از دموکراتهای مسیحی چیز اندکی از این حزب نصیباش شد. در ۱۹۸۰ در رویبارویی بیا بنبست سیاسی و پی آمدهای بحران اقتصادی، قدرت انتخاباتی و تودهییاش ــ بهویده قدرت اتحادیه یی اش ــ رفته رفته رو به افول گذاشت. بااینهمه، حزب کمونیست ایتالیا همچنان بر جریان کمونیسم اروپایی خود پایداری ورزید، هرچند که «سازش تاریخی» جای خبود را به تجدید حیات «اتحاد چپ» با حزب سوسیالیست ایتالیا (پی سی آی) به عنوان یک استراتژی داد. بدین سان حزب كمونيست ايتاليا در ١٩٨١، بر سر اعلام حكومت نظامی در لهستان برای درهم کوبیدن جنبش همبستگی (solidarnösc=)، بهطرزشگفتآوری سا حزب کمونیست اتحاد شوروی پیوند گسست و اعلام کرد که توانمندیهای پیشرو انقلاب شوروی به آخر رسیده است. از آن پس یک Terza via ـــراه سـوم، كمونيسم اروپايي، براي رسيدن به سوسياليسم ـــ الزام آور به شمار مي آمد.

حـزب اسپانیا در نخستین سالهای دموکراسی اسپانیای جدید از تأثیرگذاری چه در عرصهی انتخاباتی و چه در عرصهی قدرت اتحادیهیی (از رهگذر «کمیسیونهای کارگران») درماند. درعوض یک حزب سوسیال دموکرات جدید به سرعت بیشتر امکانات و منابعی را که حزب کمونیست اسپانیا بدان چشم دوخته بود و استراتژی کمونیسم اروپایی برای به چنگ آوردن آن طراحی شده بود به سوی خود گرد ورد. تا حدودی در پیآمد ایس امر، در اوایل دههی آورد. تا حدودی در پیآمد ایس امر، در اوایل دههی فرقهگرایانه و بحث و جدلهای دارودستهیی گرفتار فرقهگرایانه و بحث و جدلهای دارودستهیی گرفتار حزب، برای فراهمآوردن امکان دموکراتیکسازی درونی حزب، برای فراهمآوردن امکان دموکراتیکسازی میآمد. افول و انزوا ناگزیر مینمود.

بااینهمه، حزب فرانسه راه دیگری دنبال کرد. حزب کمونیست فرانسه نیز مانند حزب کمونیست اسپانیا «از

بالا» دست به کمونیسم اروپایی شدن یازیده بود و دیدگاه استراتژیک خود را دگرگون ساخته بود بی آن که دست به ترکیب زندگی درونی حزب بزند بدینسان، هنگامی که اتحاد چپ (=union de Gauche) از لحاظ انتخاباتی برای سوسیالیستها بسیار سودآور از کار درآمد، رهبری حزب کمونیست فرانسه پس از ۱۹۷۷ به ناگهان تغییر مسیر کاملی را اعلام کرد. کمونیسم اروپایی به سود تأکید دوباره بر شکل های دیرین تر هویت کارگرگرایی (courvrierisme)، فرقه گرایی سوسیال دموکرات ستیز، هواداری از شوروی ــ با هدف متوقف ساختن رشد بیش تر قدرت حجزب> سوسیالیست به کناری نهاده شد. در جریان این کار نیروهای هوادار کمونیسم اروپایی در داخل حزب از میان رفتند. انتخابات ریاست جمه وری ۱۹۸۱ در فرانسه نشان داد که این عقبنشینی از کمونیسم اروپایی به جای آن که سیر افول حیزب کمونیست فرانسه را متوقف كند، احتمالاً أن را شتاب بخشيده است. بالينهمه، در پی پیروزی میتران / سوسیالیستی، حـزب کمونیست فرانسه که به دلیل شرایط حاکم و میل خود به قبول منصبهای وزارتی، ناچار شده بود بار دیگر استراتژی خود را تغییر دهد، به سوی اتحاد چپ بازگشت. بااینهمه، نسبت به بازگشت به هرگونه وضع کمونیسم اروپایی تمامعيار اكراه داشت و بهويژه موضع بين المللي أشكارا هواخواه شوروی را حفظ کرد.

بدینسان، کمونیسم اروپایی، که به عنوان خط سیر تازه ی موجهی برای کامیابی چپ در ۱۹۲۰ مورد اقبال قرار گرفت و میان دو راه به یک نسبت نومیدکننده ی کمونیسم سنتی و سوسیال دموکراسی سنتی قرار داشت، در دهه ی ۱۹۸۰ ضعفهای جدی از خود نشان داد. در پارهیسی موردها — حزب کمونیست اسپانیا و حزب کمونیست فرانسه — تغییر بسیار دیر دست داد و ناکامل تر از آن بود که بتواند جنبش سوسیال دموکراسی نوسازی شده را از اشخال موفقیت آمیز زمینه ی سیاسی مورد مناقشه بازدارد. در مورد ایتالیا، کمونیسم اروپایی کامل تر پذیرفته شد، مورد ایتالیا، کمونیسم اروپایی کامل تر پذیرفته شد، ولی موفقیت همچنان گریزپا بود.

برای آگاهی افرون تر ← کاریو، سانتیاگو ۱۹۷۷؛ کلبودین، فرناندو ۱۹۷۹؛ هابسباؤم، اریب ۱۹۷۷؛ لانگه، پیتبر و موریتسیو، واینچلی ۱۹۸۱؛ مندل، ارنست ۱۹۷۸؛ مارشه، ژرژ ۱۹۷۳؛ حیزب کمونیست فرانسه (پی سبی اف) ۱۹۷۶؛ پولانتزاس، نیکوس ۱۹۷۸؛ راس، جورج ۱۹۸۲.

جورج راس

## كولونتاي، الكساندرا

#### (Kollontai, Alexandra)

زاده ی ۱۹ مارس ۱۸۷۲ در سن پترزبورگ؛ درگذشته ی و مارس ۱۹۵۲ در مسکو. الکساندرا کولونتای پس از انقلاب روسیه چهره یی سخت بحث انگیز بود، و اکنون ناماش نماینده ی روح آرمان گرایی انقلابی است که در دهه ی ۱۹۲۰ درهم شکسته شد. زندگی و کار و بار او که از هنگام مرگاش به این سو کم تر مورد عنایت مقامات شوروی قرار گرفته، اکنون به عنوان منبع الهام و هشدار به تصاحب فمینیستهای سوسیالیست غربی درآمده است.

کولونتای در ۱۹۱۴ به بالسویکها پیوست و در ۱۹۱۷ به عضویت کمیتهی مرکزی حزب درآمد. پس از انقلاب اکتبر هنگامیکه به مقام «کمیساریای رفاه اجتماعی» برگزیده شد یگانه زن کابینهی حکومت لنین به شمار میآمد. در ۱۹۲۰ «مدیر ژنوتدل» (قسمت زنان) حزب شد. او تا آن هنگام بسیاری آثار در نقد خانواده و اخلاق جنسی بورژوایی منتشر کرده بود، و موضع سازشناپذیرش دربارهی این موضوعها حکه اغلب به عنوان موضع «عشق آزاد» مورد سوءتعبیر قرار گرفته است بنوعی آرمانخواهی و آزادگی را دربارهی روابط شخصی به بیان درمیآورد که چندی نگذشت که سیاست حزب در خصوص خانواده آن را درهم شکست.

کولونتای در ۱۹۲۰ به «پوزیسیون کارگران» در میان بالشویکها پیوست، و بیشازپیش از دیوانسالاری کردن، نخبهگرایی و تأکید محض بر تولیند در «سیاست نوین

اقتصادی» (نپ) لنین برآشفت. به همین سبب ناگزیر از چشم افتاد، لنین با تلخی و گزندگی محکوماش کرد و استالین در ۱۹۲۲ او را با یک منصب دیپلوماتیک ناچیز به اسلو تبعید کرد. از این تاریخ او از تصفیههای استالینی که طی آن بسیاری از رفقای اپوزیسیون چیپاش جان خود را از دست دادند جان به سلامت برد، و به مقام سفیر شوروی در سوئد ارتفا یافت.

کولونتای نویسنده و سخنوری چیرهدست بود و محبوبیتاش او و اندیشه هایش را به صورت خاری خلنده در چشم مقامات رسمی شوروی در آورد. گرچه در اواخر عصر به او نشان و مدال اعطا کردند، در بیشتر موارد در اتحاد شوروی نادیدهاش گرفتند. بااین همه، در غرب او همچنسان منبع الهام فمینیستهای سوسیالیست باقی مانده است. از اندیشه هایش با شور و حال دفاع می کنند، زندگی و معتقداتاش مورد سستایش قرار می گیسرد و سرنوشتاش را در حکم شهادت به دست راست آیینی مردسالار و دیوان سالار حزبی می شمارند. بحث و جدل درباره ی کولونتای احتمالاً همچنان ادامه خواهد بافت، به ویژه از آن رو که به حزبی وفادار ماند که اندیشه های او را مردود شمرده ببود، و او به جای مخالفت مستمر تبعید مسالمت آمیز را برگزید.

برای آگاهی افزون تر ← کولونتای، الکساندرا ۱۹۷۷؛ پورتر، کتی ۱۹۸۰.

میشل بَرِت

# کیفیت و کمیت (quality and quantity) → دیالکتیک

# کینز و مارکس (Keynes and Marx)

مهم ترین خصیصه ی مشترک رویکرد مارکس و جی. ام. کینز به مسایل و نظریه ی اقتصادی خصوصیت «قتصاد کلان» آنها است که سنتی را ادامه می دهد کسه فیزیوکراتها آن را آغازیدند و اقتصاددانان کلاسیک (بهویژه ریکاردو) آن را به کمال رساندند.

مهمترین تفاوت میان این دو این است که در مارکس رویکرد و ارزیابیهای اقتصاد کلان از نظریهی ویژهی او در باب ارزش و ارزش اضافی (نظریهی ارزش بـر پایهی کار که به دست او تکمیل شد) نشئت می گیرد، حال آن که در مورد کنیز و مکتباش، محاسبات کلان اقتصادی دارای خصلتی صرفاً تجربی و «بی واسطه» است (محاسبات تولید ناخالص ملی بر پایه ی أمار دولتی قرار دارد)، و ارتباطی با نظریهی نوکلاسیک ارزش، که او همچنان کار خود را بیر پایسهی آن قیرار مىدهد، ندارد. كينز اساساً اهيل اقتصاد خُرد است، بی هیچ گونه امکانی از جهت تصدیق آماری. همین امر، گذشته از دیگر امور، تناقیضی حیاد را در کالبید ارزیابیهای کینزی و نوکینزی از سرمایه (به معنای غیرمارکسیستی واژه) وارد میکند که مکتب کیمبریجی بریتانیا (سرافا، جون رابینسون و دیگران) تمامی بسی امدهای ویسران گسر آن را بسرای نظریه ی نوکلاسیک نشان دادهاند. بازگشت به محاسبات اقتصاد کلان (که با جدولهای داده بستادهی لئونتیف تقویت شد) در هرحال در مورد کینز کوششی به شمار نمیآید که از پژوهشهای علمی پدید آمده باشد بلکه تمهیدی پراگماتیک است بسرای پسی جویی مقتصودی معین؛ یعنبی ت*أثیرگذاری قاطعانه ب*ر شکل گیری سیاستهای اقتصادی از طریق دولت. کینز نیز مانند مارکس این قضیهی نوکلاسیک را مردود می شمارد که نظام سرمایه داری، از ره گذر عمليات قوانين بازار، خودبه خود به سوى تعادل میگراید و کمابیش رشد را تضمین میکند. ولی برخلاف مارکس این فکر را رد میکند که دور تجاری (یا دور صنعتی) یی آمد ناگزیر عملیات قوانین حرکت شیوهی تولید سرمایهداری است. او بر این گمان است که سیاست دولتی ضددوری درست، بهویژه (ولی نه فقط) در زمینههای مالیات، عرضهی پول، گسترش و انقباض اعتبار، نرخهای بهره («پیول ارزان»)، امور عام المنفعه و بهویژه کسری بودجه («تأمین مالی از طریق کسر بودجه) و مازادهای بودجه، می تواند

اشتغال کامل یا تقریباً کامل و نرخ رشد اقتصادی مهمی را برای دورههای طولانی، اگرنه برای همیشه، تضمین کند.

این پیشفرض مبتنی بر نظریهی ویژهیی در باب بحران (نظریهی دور تجاری: ← بعرانهای اقتصادی) است که اساسهٔ در سنت «کیممیصرفی» مالتوس، سیسموندی، پوپولیستهای روسی، لوکزامبورگ و مکتباش، میجر داگلاس و دیگران جای دارد. کینیز نیز مانند مارکس «قانون سه» را مردود می شمرد، که بر طبق آن سطح معینی از عرضه بهطورخودکار تقاضای خود را بدید می آورد. کینز «تمایل به مصرف» (یعنی نسبت میان تولید جاری و تقاضای جاری برای این تولید) را به سبب نسبت پـسانـدازها محدود میشمرد، نسبت بساندازهایی که آشکارا برای درآمدهای بالاتر، بالاتر از درآمدهای پایین تر بود. سطح درآمد ملی عمدتاً کارکردی از سطح اشتغال است، و سیاست اشتغال کامل ابزاری برای سیاست رشد اقتصادی پای دار به شیمار می آیید. این آراء با سیاست «نیودیل» روزولت در ایالات متحد آمریکا به بوتهی آزمون نهاده شدند، و پس از جنگ جهانی دوم در ایالات متحد آمریکا، بریتانیا، هلند، فرانسه، ژاپن و از آن پس تقریباً در تمامی کشورهای سرمایهداری (او ئی سی دی = سازمان همکاری و توسعهی اقتصادی) جامهی عمل پوشیدند.

گرچه تناقض میان گرایش سرمایهداری به توسعه ی بی حدومرز نیروهای تولیدی، و مصرف انبوه محدود نیز در توضیح بحرانهای اقتصادی نزد مارکس از جنبه ی بنیادین برخوردار است، نظریه ی بحران او بهمراتب کمتر از کینز بر توضیح تکعلتی دور استوار است. مارکس همواره گرایش به پُرمصرفی کالاها را با گرایش به انباشت اضافی سرمایه (امکانناپذیری قیمتگذاری سرمایهی اضافی در نرخ سود میانگین معین) به هم می آمیزد. بنابراین، در نظر او، در آمد ملی در سرمایهداری نه تنها کارکردی از مصرف و استفال، بلکه همچنین کارکردی از نرخ سود است (به

سخن دیگر، سطح اشتغال نیز کارکردی از نرخ سود است). بنابراین، تمامی نیروهایی که اشتغال کامل را تقویت میکنند فقط به شرطی می توانند عملی و قابل اجرا باشند که خود پایه ی نرخ سود را سست نکنند، یا به شرطی که با گرایشهای دیگری همراه نشوند که این پایه را سست میکنند. به همینسان، نمی توانند به رشد درازمدت شتاب ناک دست یابند مگر آن که درعین حال به گسترش بازار برای «مصرف کنندگان نهایی» بیانجامند، یعنی مگر آن که به اشتغال کامل منجر شوند. این مسئله ی اساسی توسعه ی دوری است که هیچ سیاست اقتصادی حکومتی نمی تواند آن را در درازمدت حل کند.

هنگامی که کینز و مریداناش نبه با جالش نظری عمومی بلکه با چالش بی کاری گستردهی دههی ۱۹۳۰، و تهدید تکرار ایس بی کاری پس از جنگ جهانی دوم روبهرو شدند (یعنی هنگامیکه گمان می رفت رونق تسلیحات نظامی به سر آمده باشد) به نادیدهانگاشتن هشدارهای مارکسیستها پرداختند، و جدلهای خود را بر نفی استدلالهای لیبرالهای نوکلاسیک «ارتدکس» متمرکز کردند که سیاستهاشان در درازمدت به تورم میانجامید. کینز، مانند یک سیاستمدار زیرک بورژوا، حتا بر این گمان رفت که طبقهی کارگر و اتحادیههای کارگری نسبت به کاهش آهستهی دستمزدهای واقعی همراه با سطح فزایندهی دستمزدهای اسمی و افیزایش تـورم مقاومت بهمراتب کمتری نشان خواهند داد تا کاهش دستمزدهای اسمی زیر اسکناس ثابت. بااینهمه، امروزه مریدان او این موضع را اختیار کردهاند که لازم است برای چیرگی بر «رکود تورمی» دستمزدها را مهار کرد. آنچه پولگرایان و خود کینز میخواستند از طریعق سیاستهای حکومتی موجود (در نظر پولگرایان، در زمینهی عرضهی پول) به دست آورند، نوکینزیها میخواهند از طریق «سیاست درآمد» (یعنی از طریق نظارت حکومت بر دستمزدها) با یا

بدون هم کاری دیوانسالاری اتحادیههای کارگری و بر طبق مقدورات به دست آورند.

در این جا تفاوتهای میان پیشنهادهای مارکسیستی و کینزی برای دستیافتن به اشتغال کامل بسیار نمایان است. کینز منطبق نظام سرمایهداری را میپذیرد، و پیشنهادهای خود را درست در درون این چارچوب جای میدهد. ضعف بـزرگ ایـن نظـام (کـه ازجمله ی دیگر امبور به شکست «نیودیل» در دستیافتن به *اشتغال کامل می*انجامد) این است که درعین حال که «کسر بودجه» و تمهیدات عمومی متناسب با مصرف تودهيني مي توانيد درواقيع بهطورموقت فروش و بازده کالاهای مصرفی را افزایش دهند، فقط می توانند سرمایه داران را به افرایش سرمایه گذاری تولیدی رهنمون شوند اگر، همزمان، نرخ سود و انتظارات سود را افتزایش دهنید. این امر نیازمند مجموعهیی از شرایط همزمان است که عموماً فراهم نمی آیند، و مسلماً سیاستهای کینزی آنها را پدید نمی آورند. از سوی دیگر، در نظر مارکسیستها، هیچ اجباری به پذیرش منطق درونی نظام سرمایه داری نیست. این جا اولویت به دست بابی به هدف اجتماعی، و به استراتژیهای سیاسیییی داده میشود که به پدیدآوردن پیششرطهای دستیافتن به آن روی میآورند. این امر دلالت بر نیاز به پدیدآوردن نظام اقتیصادی دیگیری دارد با منطق اقتصادی و روابط تولیدی متفاوت: گذار به سنوی سوسیالیسسم، سسلب مالکیست از بسورژوازی و ازمیانبرداشتن قدرت دولتی بورژوایی.

کوششهایی برای پلزدن میان پروژههای کینزی و مارکسیستی انجام گرفته است: در زمینهی نظری (بسرای نمونه از سوی کالتسسکی) و در زمینهی سیاستهای اقتصادی از سوی حامیان «اقتصاد مختلط» با یک بخش اقتصادی عممومی نیرومند که قادر باشد برای خنثی کردن «ضربهی سرمایه گذاری» بخش خصوصی که با کاهش نرخ سود دست می دهد سرمایه گذاری کافی پدید آورد. هیچ گواهی در دست

نیست که چنین مدلی هرگز توانسته باشد کار کند یا اصلاً بتواند کار کند، این که ممکن باشد که در یک اقتصاد واحد بتوان هم منطق تولید برای سود را و هم منطق تولید برنامهریزی شده برای نیاز را ترکیب کرد. (-) منتقدان مارکسیسم).

برای آگاهی افزون تر← کنونی، کنارل ۱۹۷۹؛ مُتینک، پی ۱۹۶۹؛ رابینسن، جنون ۱۹۴۸ (۱۹۶۸)؛ تنسورو، شیاگتو ۱۹۵۴ (۱۹۶۸).

ارنست مندل

## گذار از فئودالیسم به سرمایهداری

## (transition from feudalism to capitalism)

این موضوع هرگز دغدغهی خاطر اصلی مارکس و انگلس نبود. بااینهمه، مسئله یی بود که به طورادواری در بحثهایی در باب مضمونهای محوری تری چون روش ماتریالیسم تاریخی ( ماتریالیسم تاریخی)، شیوهی تولید سرمایه داری، یا همستیزی طبقاتی در تاریخ مورد توجه قرار می گرفت. بنابراین، توجه به «گذار» صورت گه گاهی داشت، و نمونههای عمدهی آن (به ترتیبزمانی) عبارتاند از کلیات معنادار /ینئولوژی (به ترتیبزمانی) عبارتاند از کلیات معنادار /ینئولوژی خرب کمونیست، پیچیدگی غنی یادداشتهای مارکس حزب کمونیست، پیچیدگی غنی یادداشتهای مارکس که زیر عنوان صورتبندی های اقتصادی بیشاسرمایه داری منتشر شد، و بحثهای پایدار انباشت نخستین و سرمایه ی تجاری در کتاب

دو ویژگی این اثر خاصه درخور توجه است. نخست، واکاوی گذار به سرمایهداری در طی زمان دیگر چنان در نظر گرفته نمی شود که از فلان ضابطه بندی کلی در باب دگرگونی اجتماعی استنتاج پذیر باشد. ایس امر در تغییر جهت مارکس از تأکید نمایسان دهمه ۱۸۴۰ بر جبرگرایی «نیروهای تولید» آشکار است که مانند گزین گویه ی مشهور «آسیاب دستی جامعه ی اربیاب فئودال، و آسیاب بخاری جامعه ی سرمایه دار صنعتی را به فناورانه » شمرده می شود. برعکس، در صورت بندی های فناورانه » شمرده می شود. برعکس، در صورت بندی های کاربرد مجموعه یی از مفهوم های صوری است (برای کاربرد مجموعه یی از مفهوم های صوری است (برای نمونه، شیوه ی تولید، مالکیت و مانند آن) که در هرحال نمونه، شیوه ی تولید، مالکیت و مانند آن) که در هرحال به شیوه های گوناگون در مورد نمونه های خاص دگرگونی اجتماعی به کار بسته می شوند. به سخن دیگر، هیچ

نظریهی عامی در باب گذار وجود ندارد.

دوم، تفسیرهای اساسی مارکس از گذار از فنودالیسم به سرمایه داری هم چنان دووجهی باقی می مانید و بههیچروی وحدتمند نیست. دو دیدگاه گسترده به دست داده می شبود. نخست، کیه بیرای نمونیه در دهههای ۱۸۴۰ و ۱۸۵۰ آشکار است. بر تأثیر فرساینده بر نظام فئودالی فعالیت تجاری، رشد بازار جهانی و گسترش تازهی شنهرها تأکیند دارد. سرمایهداری تجاری، در قلمبرو شهری خودمختار، پویش آغازین به سوی سرمایهداری را تدارک میبیند. شق دوم، که بهویژه در کتاب سرمایه آشکار است، پیرامون «تولیدکننده» و فرایندی دور میزند که بـر پایهی آن تولیدکننده به صورت تـاجر و سـرمایهداری درمی آید. مارکس این را «راه بهراستی انقلابی» مى خوانىد. آنگاه جهت تحليسل علّى متوجه پیششرطهایی میشود که به برخیی تولیدکنندگان امکان میدهد که سرمایه دار شنوند، بنه وینژه جندایی اكثريت عظيم توليدكنندگان از تملك وسايل توليد و ایجاد کارمزدی فاقد مالکیت. مارکس در کتاب سرمایه از این شقها به عنوان دو شیوهی تکامل سرمایه داری سخن می گوید، ولی دومی را به عنوان توصیف بهراستی تعیین کننده ی گذار برمی گزیند. فعالیت تجاری می توانید فرآورده ها را بیش از پیش به خوبی به کالا مبدل کند (← کالا)، ولی توضیح نمی دهد که چهگونه و چرا خود نیروی کار باید به صورت کالا درآید. از اینجاست که نمی تواند گذار را توضیح دهد. بنابراین، تقدم علّی نه در روابط مبادله، بلکه در روابط تولیدی اجتماعی جای دارد. از ایس رو، در کتاب سرمایه توجه کمتر معطوف به پویش گسترش بازار جهانی یا شهرها، و بیشتر متوجهی دگرگونیها در روابط مالکیت است که از طریق پیکار

طبقاتی جلوه گر می شود، چنان که در انگلستان عصر تیودور، که به موجب آن دهقانان زمین خود را از دست دادند و به تدریج پرولتاریای بی زمینی ایجاد شد. با همه ی این احوال، مارکس بیش تر دغدغه ی اثبات پیش شرطهای ساختاری پیدایش سرمایه داری را دارد تا سازوکارهای علی مفصلی که از طریق آن این پیش شرطها تحقق می یابد.

دوگانگی نظری و نارساییهای تجربی در شرح مارکس از گذار کمک میکند تا توضیح دهد که چرا این مسئله همچنان به صورت موضوع همیشگی مباحثه باقی میماند. پس از جنگ و خاصه در مارکسیسمِ پسااستالینی، توجه بیشتری معطوف به تحلیل گذار از فئودالیسم به سرمایهداری در اروپای غربی شده است تا به این مسئلهی بحثانگیزتر که آیا ایس گذار را می تسوان مرحلهی همگانی تکاملی ایس گذر کنند ( می همهی جامعه ها می بایست از آن گذر کنند ( مرحلههای تکامل). در چارچوب پیشین، از هنگام جروبحث مشهور سویزی و داب در پیشین، از هنگام جروبحث مشهور سویزی و داب در برآورده است ( الله دههی ۱۹۵۰ سه رویکرد عمدتاً ناهمساز سر

دیدگاه «روابط مبادلهیی» (سویزی ۱۹۷۶؛ ولرستاین ۱۹۷۴) سرمایهداری را بسر پایسهی تولیسد از طریسق مبادلسهی بسازار در مقابسل اقتساد تقریباً معیستنی فئودالیسم تعریف مسی کنید. سرمایهداری از طریسق نیروهایی چون تجارت و تقسیم کار بسینالمللی سر برمی آورد که در مبورد فئودالیسم امری «بیرونیی» شمرده مسی شوند. ولی اگر تجارت و بازار از درون فئودالیسم نسأت نمسی گیرند از کجا سرچسمه می گیرند؟ و آیا انسجام آنها در نظام تولید به منظور کسب سود از طریق بازار کافی است تا سرمایهداری را زدیگر شیوههای تولید متمایز سازد؟

دیدگاه «روابط مالکیت» (داب ۱۹۴۶؛ هیلتون ۱۹۷۳؛ برنر ۱۹۷۶، ۱۹۷۷) در طرح این مشکلات؛ بیش تر با کتاب سرمایهی مارکس همرأی است تنا ایدتولوژی آلمانی، اکنون سرمایه داری بر یایه ی

روابط تولیدی اجتمناعی تعریف می شود که بر شالودهی کارمزدی آزاد استوار است، و ضرورتی ساختاری را بر انباشت سرمایهی مداوم لازم می آورد. فئودالیسم، برعکس، بر روابط وابستگی شخصی، اجبار متقابل و استخراج، به لحاظ حقوقی، تحمیلی مازاد در نهادهایی هم چون سرفد اری و واسالی استوار است. این رویکرد، به جای پویش دست پنهان بیرونی «اسمیثی» مستتر در سبویزی و ولرستاین (برنسر ۱۹۷۷)، علت درهمشكستن فئوداليسم را تضادهای دورنی آن میداند. این تضادها در همستیزی طبقاتی نمایان است، که به درهم کوبیدن سرف داری و ایجاد حرکتی به سوی حقوق مالکیت ارضی آزادانه تیر گرایش دارد. در جریان زمان ساختاری اجتماعی پدید می آید که بر کشاورزان سرمایه دار و کارگران بی زمین استوار است. چنین نظرگاههایی کمک میکند تا مسایل را در بطن دیدگاه روابط مبادلهیی چون فقدان هم بستگی میان زوال سرف داری و حضور نیروهای بازار توضیح داد. بااین همه، بسیاری مسایل بر/جا میماند که باید اثبات شود از جمله این که جرا پیکار طبقاتی میان اربابها و سرفها در مناطق گوناگون اروپا نتایج متفاوت به بار می آورد، و این که چرا آزادی سرف در برخی جاها به سرمایهداری ارضی، و در دیگر جاها به کشاورزی دهقانی می انجامد (← جامعهی فتودالي؛ دهقانان).

رویکرد اندرسن به گذار (۱۹۷۳ b،۱۹۷۴۵) متضمن ترکیب مضمون های غیرمارکسیستی چون جمعیت شناسی نومالتوسی با تأکیدهای مارکسیستی سنتی تر است. تا آنجاکه اندرسن بیر منابع و مأخذ مارکسیستی تکیه دارد میان دو دیدگاه پیشین آزادانه حرکت میکند. باور اندرسن به اینکه دگرگونیها در روابط اجتماعی مقدم بیر تکامل نیروهای تولیدی وییژه سرمایه داری است او را با داب و دیگیران همرای میسازد. باایانهمه، او هرگونه نظریهی دگرگونی تکاملی ساده را مردود می شمارد که مطابق در نیکار طبقاتی در فئودالیسم نقشی قاطع در

پدیدآوردن «بحران فئودالی» بازی میکند. او نیز مانند سویزی و ولرستاین بر اهمیت شهرها و تجارت بین المللی تأکید دارد. بااینهمه، پویایی فرهنگی شهری در قلمروی بیرون از فئودالیسم به حال خود واگذاشته نشده، بلکه میراث جهان کلاسیک یونان و رُم شمرده میشود. اینجا اندرسن در مفهوم اهمیت میراث کلاسیک برای تکوین سرمایهداری با ماکس وبر شریک است. اندرسن تباریخ انسان را تلویحاً ببر یایهی پیدایش نظمی مادی درمی بابد که قادر است میراث فرهنگی و سیاسی شهری جامعههای کلاسیک مبتنی بر بردهداری را کلیت بخشد. این نگرش نقطهی مقابل دیدگاه اسمیثی مستتر در سویزی و ولرستاین است. این نگرش همچنین شکل تازهیی سه غایت شناسی مارکسیستی می بخشد؛ بر طبق این غایت شناسی سنتی، تاریخ انسان در نتیجهی کوشش انسانیت برای تحقق نیروهای اساسی پراکسیس خلاقش از طریق تسلط بر طبیعت و چیرگی بر روابط اجتماعی بیگانه کننده می بالد و بسط می یابد.

برای آگاهی افزون تر ← اندرسن، پ ۱۹۷۴؛ ۱۹۷۴؛ برنسر، آر ۱۹۷۴؛ ۱۹۷۴؛ داب، ام. ۱۹۴۶؛ هیلتون، آر ۱۹۷۸؛ هیلتون، آر ۱۹۸۸؛ سویزی، پسی ۱۹۷۶، مقاله هایی که در آر. هولتون ۱۹۸۱، بیشین، تجدید چاپ شده؛ ولرستاین، آی. ۱۹۷۴.

رابرت جي هولتون

# گذار به سوسیالیسم

## (transition to socialism)

از مفهوم مارکسیستی انقلاب سوسیالیستی چنین برمیآید که میبایست دوره یی از گذار از سرمایه داری به سوسیالیسم وجود داشته باشد. در نقطه ی مقابل انقلاب بورژوایی که سرنگونی قدرت سیاسی اشرافیت در پایان فرایند درازآهنگ رشد اقتصاد سرمایه داری و فرهنگ بورژوایی در چارچوب جامعه ی فئودالی روی می دهد، تصرف قدرت از چنگ بورژوازی، بنا بر نظر مارکس، فقط در حکم «صحنه ی نخست» تبدیل

انقلابی سرمایه داری به سوسیالیسم است. مارکس (تقد برنامه ی گوتا، ب۳) میان مرحله ی فروتسر کمونیسم (جامعه ی آمیخته یی که هنوز بی بهره از بنیادهای خود است) و مرحله ی بالاتر (پس از امحای تابعیست بسرده وار فسرد از تقسیم کار و ازمیان رفتن «تضاد میان کار ذهنی و جسمی» هنگامی که چنان فراوانی و وفوری حاصل شود که کالاها را بتوان به هرکس «بنا بر نیازش» توزیع کرد) تمایز قایل می شود. بیش تر مارکسیستها مرحله ی فروتسر را «سوسیالیسسم» و مرحله ی بالاتر را فرونیسم» می شمارند. در سوسیالیسم هنوز طبقات، تقسیم کار شغلی، عناصر اقتصاد بازار و حقوق بورژوایی وجود دارد که در اصلِ توزیع کالاها مطابقِ مقدارِ کاری که به جامعه داده می شود جلوه گردد.

برنامه ی اصلی مارکس و انگلس، که در بیانیه ی حزب كمونيست مدون شد، كاملاً انعطاف يذير بود و گذار به کمونیسم را به صورت رشته گامهایی توضیح می داد که سرانجام در کل شیوهی تولید دگرگونی انقلابی پدید می آورد. گام نخست «پیسروزی در نبرد دموکراسی»، «برکشیدن پرولتاریا به جایگاه طبقهی حاکم» و «تصرف قدرت سیاسی» است. مارکس آگاه است که قدرت سیاسی صرفاً عبارت است از قدرت یک طبقه برای سرکوب طبقهی دیگر، ولى از ديد او پرولتاريا «به زور اوضاع و احوال وادار میشود» که این قدرت را به کار گیرد تا شرایط کهن تولید، طبقات بهطورکلی و تفوق خود را به عنوان طبقه از میان بردارد. مارکس به منظور تصریح خصلت دولت کارگران اصطلاح «دیکتاتوری پرولتاریسا» را به کار میگیرد که در روزگار خود او بحثانگیز بود و امروز بسیاری از سوسیالیستهای دموکراتیسک آن را به چالش میکشند. آنارشیستها (خاصه باکونین) ایراد کردند که این اندیشه به تداوم وجود دولت قدرتطلب و نخبهی حاکم دیوانسالار مستبد یاری میرساند. از سوی دیگر؛ رفورمیستها (بیرای نمونه،

برنشتاین) فکر انقلاب سیاسی را مردود شمردند زیرا گمان داشتند که صرف فرایند اقتصادی سرمایهداری بهنحوخودانگیخته به سوسیالیسم میانجامد.

برنامه ی اقتصادی گذار که در بیانیه ی حزب كمونيست بيش كشيده مي شود شيامل اقدامهايي است که در حکم «بیرون کشیدن تدریجی تمامی سرمایه از چنگ بورژوازی»، «تمرکز تمامی ابزارهای تولید در دستان دولت» و «افزایش کل نیروهای تولید به سرعت هرچه بیش تر» است. مالکیت ارضی و حق ارث ملغا خواهد شد، دارایی همهی مهاجرت کنندگان و شورشیان مصادره خواهد شد، و دیگر بنگاهها فقط به تدریج به دولت منتقل خواهند شد. این پیام اخیر بعدها به فراموشی سیرده شد. هنگامی که بالشویکها در ۱۹۱۷ به قدرت رسیدند کل اقتصاد را (جز کشاورزی) به یکباره ملی کردند و دیگر انقلابهای سوسیالیستی سدهی بیستم نیـز از ایـن سرمـشق پیروی کردند. جزیی از ایدئولوژی مارکسیستی رسمی کشورهای «سوسیالیسم واقعی» این است که ایجاد دیکتاتوری پرولتاریا، به شکلی خاص و بهشدت متمرکز، و ملی کردن وسایل تولید گامهای اجباری در گذار به سوسیالیسم است. تجربه به فراوانی نشان داده است که دولت تازهیمی که به این شیوه تأسیس میشود همواره از هرگونه نظارتی از جانب طبقهی کارگر میگرینزد و به صورت ابزار سلطهی حزب پیشتاز درمی آید. پس از یک رشته تصفیه و پاکسازی به دیوان سالاری نیرومندی تبدیل میشود و بسر همنه ی قلمروهنای زندگی عمنومی، سیاست، اقتصاد و فرهنگ کموبیش تسلط می یابد. برنامه ریزی اداری و اجرایی خشک و سخت رشد عمومی ثابت را تأمین میکند ولی ابتکار عمل و نوآوری را خفه می کند، و تاثیری بهوینژه مخبرب بیر همهی آن شاخههای اقتصاد دارد کنه بنه تنصمیمگیاری انعطاف پذیر و نامتمر کز نیاز دارند (یعنی کشاورزی، تولید خُرد، تجارت، خدمات). همین که مراکز تازهی قدرت بیگانهشده تثبیت شدند. تحول بیش تر به سوی

سوسیالیسم از تحقق بازمیماند. دولت همراه با دستگاههای قهرآمیز و دستگاه حرفهییاش به جای آنکه «فرو پژمرد» به نیرومندشدن میگراید. شوراهای کارگران (سوویتها) هرگونه اهمیت خود را از دست میدهند. شکوفایی آزادانه و مورد انتظار فرهنگ به واقعیت نمیپیوندد، و به جای آن با رشد کمی چشمگیر فرهنگ سروکار داریم که زیرا سلطهی ایدئولوژی رسمی است. تکامل «وفور نیازها» عمدتا جای خود را به طلب ثروت مادی میدهد.

این نوع جامعه به هدف کل فرآیند گذار، که مبارکس (در بیانیهی حزب کمونیست) آن را «جتماعی که در آن تکامل آزادانهی هر فرد شرط تکامل آزادانهی همگان است» میشمارد به هیچرو نزدیک نمی شود. چنین هدفی وسایل گوناگون و مراحیل گوناگون فرایند گذار را لازم می آورد. زیر فشار جنبشهای اجتماعی نیرومند، و فشار نیاز به حل تضادهای درونی گوناگون، برخبی اصلاحات مهم حتا در چارچوب جامعهی سرمایهداری کهن انجام گرفته است. (مالیاتبندی فزاینده، ملی کردن برخی شاخههای کلیدی اقتصاد، مشارکت کارگران، برنامهریزی، رفاه اجتماعی، پزشکی اجتماعی، آموزش آزادانهی همگانی، فرهنگ آزاد، انسانی کردن کار و مانند آن). تفوق سياسي نيروهاي سوسياليستي راديكال ميتواند به جای آن که پیش شرط این فرایند باشد نزدیک به پایان این فرایند انجام پذیرد. همین که این نیروها حاکم شوند قادر خواهند بود که دولت را بیش تـر بـه ساختاری خودفرمان بدل کنند تا ساختاری قدرت طلب. ارتش حرفه یی جای خود را به سازمانی غیرحرف می و دفاع از خود می دهد. گروه های اجتماعی محروم (زنان، ملیتها یا نژادهای ستمدیده)، نخست برابری حقوق و سپس برابری شرایط به دست می آورد. وسیایل تولید اجتماعی می شود و زیر نظارت هیشتهای خودگردان قرارمی گیرد (← اجتماعی سازی). بازار برای سرمایه و کار از میان میرود، دستمزد کارگران جای خود را

برای آگاهی افرون تر ← برنستاین، ادوارد ۱۸۹۹ (۱۹۶۱)؛ گرز، آندره ۱۹۷۲؛ لنسین، وی. آی. ۱۹۷۲ (۱۹۶۹)؛ مارکوویچ، میهایلو ۱۹۷۴؛ مدویدوف؛ روی ۱۹۷۲؛ استویانوویچ؛ سوتزار ۱۹۷۳.

سوسيالسم جامعهيي كامل نيست بلكه فقط امكان

بهینهی عصر تاریخی کنونی است. سوسیالیسم همهی

همستیزهای انسانی را حل نمی کند، و محتمل است

که همستیزیهای تازهیی پدید آورد که درحال حاضر

پیش بینی ناپذیر است، ولی به تولید اسراف آمیز،

سلطهی طبقیاتی و استثمار و به ستم دولتی پایان

## ميهايلو ماركوويج

# گرامشی، أنتونيو (Gramsci, Antonio)

زادهی ۲۲ ژانویسهی ۱۸۹۱ در السس در سساردینیای ایتالیا؛ درگذشتهی ۲۷ آوریل ۱۹۳۷ در روم. گرامشی که در جزیرهی فقرزدهی ساردینیا در میان خانوادهیی از طبقهی متوسط پایین زاده شد، در ۱۹۱۱ برای تحصیل در دانشگاه تورین بورسیه گرفت. در آنجا تحت تأثير كبار بنبدتو كروجيه فيلبسوف ايدئاليبست ایتالیایی قرار گرفت. او که تحت تأثیر جنبش طبقهی کارگر تبورین قبرار گرفتیه ببود، در ۱۹۱۳ بیه حیزب سوسیالیست ایتالیا (پی اس آی) پیوست، و به نویسندگی برای روزنامههای سوسیالیستی روی آورد. تجربهاش از فرهنگ دهقانی واپسیمانده و شهر صنعتی در ایس دیدگاه او اثیر گذاشت که هرگونه انقلاب سوسیالیستی در ایتالیا یک چشمانداز ملسی \_ مردمی و اتحادی میان طبقه ی کارگر و دهقانان را لازم می آورد. نیاز طبقه ی کارگر به فراتر رفتن از منفعیت رسیته پهاش، و نقیش سیاسی فرهنگ و ایدئولوژی به صورت مضمونی پایدار در کار او باقی ماند. گرامشی به انقلاب اکتبر به منزله ی رویدادی خوشآمد گفت که هرگونه خوانشی از سرمایهی مارکس را که میتواند حاکی از این باشد که انقلاب باید تا تکامل تمامعیار نیروهای تولیدی سرمایهداری

به سهمی در درآمد خالص سازمان کار، منطبق بر مقدار، شدت و کیفیت کارشان، می دهد. بازار برای عرضهی کالاها برای مبدتی دراز به صورت شباخص نیازهای اجتماعی باقیمیماند، ولی کالاها بیش ازپیش خاصیت کالایی خود را از دستمییدهند، زیرا این كالاهبا به منظور برآوردن نيازهاى انسان توليد میشوند و کمابیش از جانب جامعه پارانه دریافت می کنند (داروهای پزشکی، کالاهای آموزشی و فرهنگی و خدمات، مسکن، مواد غذایی اساسی). تا آنجا که نیازهای اساسی همهی افراد براورده میشود، رشد تولید مادی آهسته می شود. افزایش بارأوری کار سیاستی پایدار باقی میماند، ولی مقصودش دیگر افزایش بازده مادی نخواهد بود، بلکه رهایی از زحمت و کاهش ساعات کار است. بر اهمیت نیازهای سطح بالاتر فرهنگی، معنوی و جمعی افزوده میشود. کار به تدریج خصلت بیگانه شده ی خود را از دست می دهد ( $\rightarrow$  بیگانگی)، و آنچه جای آن را می گیرد مشارکت کارگران در تصمیم گیری، گزینش آزادانه در میان فناوریهای بدیل، و سازمان دهی دوبارهی فرایند تولید برای تأکید بر خودفرمانی و تسلطبرخود کارگران و نیز همآهنگی عقلانی میان آنها است. اصل فدرالیسم در همهی سطوح بر سازمان اجتماعی حاکم می شود. در اجتماعی شدن افراد، آمادگی برای کار ۱ همیت اساسی کنونی خود را از دست می دهد، و با گزینش آزادانیه تر کار و دسترسی به شغلها، صرف نظیر از جنسیت، نیژاد، ملیت یا سن، کار بسیار انعطاف پذیرتر می شود. تقسیم كار ديگر أنقدر سفتوسخت صورت حرفهيي نمی یابد و فرصتهای بیش تری در اختیار کارگران خواهد بود تا هنگامی که شناخت و مهارت افنزوده آنان را از صلاحیت نقشهای تازه برخوردار ساخت، نقشهای کاری خود را دگرگون کنند. افیزونبرایس، مهم ترين فعاليتها أن دسته از فعاليتهايي خواهد بود که در آن ظرفیتهای خلاقانهی فردی، خواه در کار تولید و خواه بیرون از آن، جلوه گر می شود.

منتظر بمانید (← نیروها و روابط تولید) از اعتبار انداخت، و نیز به عنوان نمونه یی از دگرگونی اجتماعی که بیش تر به دست تبوده ی جامعه انجام گرفت تبا جمسع نخبگسان. در سراسر کیار او دگرگسونی سوسیالیستی جامعه به صورت گسترش نظارت دموکراتیک تعریف میشود.

گرامیشی در ۱۹۱۹ بیه بنیادنهادن هفتهانامهی سوسیالیستی تازهیی در تورین به نام نظم نوین یاری رساند تا با فراهمآوردن صدایی برای جنبش شوراهای کارخانه که با شبتاب بالیندن می گرفت، درسهای انقلاب روسیه را در زمینهی ایتالیا به اجرا درآورد (← شوراها). گرامشی به تأثیر از این اندیشهی سورل که قلمرو تولیدی میتواند پایهیی برای یک تمدن جدید فسراهم آورد، نوشت که شوراهای کارخانیه به متحدساختن طبقه ی کارگر پاری رسانده و به کارگران امکان داده است تا جایگاه خود را در نظام تولیدی و اجتماعی دریابند و مهارتهایی را بپرورانند که برای ایجاد جامعه یی نو و دولتی طراز نو در دورهیی لازم است که بورژوازی دیگر نمی تواند تکامل نیروهسای تولیسدی را تسضمین کنسد. یگانسه راه ازمیانبرداشتن جامعه یی کهن و حفظ و تأمین قدرت طبقهی کارگر آغاز بنانهادن نظمی نوین است. از این جاست که ریشه های مفهوم **هژمنونی** را نیزد گرامشی باید در این دوره یافت (بوچی - گلوکسمان ۱۹۷۹). زمینهی نهادهای نوین طبقهی کارگر عبارت است از افول نقش کارفرمای فردی، سرمایه گذاری فزایندهی بانکها و دولت، و بحران دموکراسی لیبرال در پی این دگرگونی در رابطه ی میان قلمروهای سیاسی، اجتماعی و اقتصادی. هجموم فاشیستی در فاصلهی سالهای ۱۹۲۰ تا ۱۹۲۱ گرامیشی را بسر آن داشت تا به تحلیل پایهی تودهیی فاشسیم در بخشهای ناخرسند خردهبورژوازی بیردازد که آلت دست زمینداران بزرگ، بخشهایی از بورژوازی صنعتی، و عناصری در دستگاه دولت قرار گرفته بودند. گرامشی نوشت که فاشیسم می توانید پایهی

تازهی وحدت را برای دولت ایتالیا فراهم آورد و وقوع کودتایی را پیشبینی کرد، گرچه به شکنندگی رژیم جدید بیشاز اندازه امید بست.

در ژانویهی ۱۹۲۱ گرامشی به بنیادنهادن حزب کمونیست (پی سی آی) یاری رساند. از ۱۹۲۲ تا ۱۹۲۴ برای کمینترن در مسکو به کار پرداخت و ایس در میانهی بحث و جدل بر سر این نکته بود که بـرای ساختمان سوسیالیسم در اتحاد شوروی چه خط مشی یی باید در پیش گرفت و نیز بحث بر سر ارتباط میان سوسیالیست ها و احیزاب کمونیست جدید در غرب. گرامشی که در ۱۹۲۴ به عضویت یارلمان ایتالیا برگزیده شده بود به ایتالیا بازگشت و در آنجا رهبری حزب را بر عهده گرفت و در پیکار بیرای تبدیل پی سی آی از فرقه گرایی سالهای نخستیناش به حزبی ریشهدار، در جنبش توده یی درگیر شد. گرامشی در نوامبر ۱۹۲۶ بازداشت شد و به بیش از بیست سال زندان محکومیت یافت. او که در آن واحد به کار چندین دفتر یادداشت و مضمون های گوناگون میپرداخت، دستخوش سانسور زندان و دسترسی نامنظم و تصادفی به منابع بود، سرانجام سی وجهار دفتر یادداشت قلمی کرد. در این دفترها اغلب یک یادداشت واحد چندین مفهوم را بههم می آمیزد و در بحثی ویژه یا ارجاعی تاریخی جای می گیرد، و روایتهای متعددی هم از بسیاری از آنها در دست است، بهنحوی که توصیف گاه شمارانه یا تکخطی اندیشههای او در *دفترهای زندان* میسر نیست.

گرامشی به تحلیل وحدت ایتالیا، بهویژه نقش روشن فکران ایتالیایی و شیوه یی پرداخت که بر پایه ی آن دولت ملت جدید پی آمد «انقلابی منفعلانه» است که در آن توده ی دهقانان، حداکثر، رضایتی منفعلانه نسبت به نظم سیاسی نوین نشان می دهد. او روشن فکران را به روشن فکران ارگانیک، که هر طبقه ی پیشرو نوین برای سازمان دادن یک نظم اجتماعی نوین بدان نیاز دارد، و روشن فکران سنتی اجتماعی نوین بدان نیاز دارد، و روشن فکران سنتی تقسیم می کند، که دارای سنتی هستند که به دوره ی

روشنن فكبران شبكه باورهنا و روابط نهادين و اجتماعی بی را سازمان میدهند کنه گرامشی آن را هژمونی مینامید. از این جاست کنه او دولت را بیه منزلهی نیروی قهر به اضافهی اجماع یا هژمونی یی که به قهر و اجبار مسلح است باز تعریف می کند (گرامشی ۱۹۷۱، ص ۲۶۳)، که در آن جامعه سیاسی قهر را سازمان میدهد، و جامعهی مدنی اجماع را فراهم می آورد. گرامشی لفظ دولت را به راههای گوناگون به کار می گیرد: به معنای محدود حقوقی ـ قانونی همچون توازنی میان جامعه ی سیاسی و جامعهی مدنی؛ یا همچون چیزی که هـر دو را در بـر می گیرد. باره یی از نویسندگان دیدگاه «ضعیف» او را در باب دولت که بیش ازاندازه بر عنصر اجماع تأکید می ورزد به باد انتقاد گرفتهاند (اندرست ۷- ۱۹۷۶)، و حال آنکه دیگران تأکید دارند که گرامشی میکوشید به تحلیل دخالتگری دولت مدرن بپردازد که در آن، خطوطی که جامعه مندنی و سیاسی را از هم جندا میسازد، بیش از پیش درهم و نامشخص می شود (ساسون ۱۹۸۰). گرامشی بر آن است کنه سرنوشت قدرت سیاسی در کشورهای سرمایه داری پسیش رفته، که در آن جامعه ی مدنی دربرگیرنده ی نهادههای پیچیده و سازمانهای تودهگیر است، یگانه استراتژی یا راهبردی را تعیین می کند که توانایی آن را دارد که بنیاد نظم کنونی را سست کند و به پیروزی قطعی برای ایجاد دگرگونی سوسیالیستی بیانجامد: جنگ موضعی، یا جنگ سنگربه سنگر؛ حال آن که جنگ متحرک، یا حملهی رودررو، که در اوضاع و احبوال بسیار متفاوت روسیهی تزاری موفقیت امیز بود، فقط

یک تاکتیک ویژه به شمار میآید. گرامشی به تأثیر از ماکیاولی بر آن است که «شهریار نوین» ـــ حـزب انقلابی ــ اندام واره یی است که به طبقه ی کارگر ایس امکان را خواهد داد که جامعهیی نوین پدید آورد و این کار را به این ترتیب انجام میدهد که به آن یاری میدهد تا روشن فکران ارگانیک خود و هژمونی بدیل را بپروراند. بااینهمه، بحران سیاسی، اجتماعی و اقتصادی سرمایهداری می تواند به سازمان دهی دوبیارهی هژمیونی از طریق انواع گوناگون انقلابهای منفعلانه بیانجامید، به این منظور که، با فرمان روایی اقلیتی حاکم، از تهدید جنبش طبقهی کارگر برای تسلط سیاسی و اقتصادی جلوگیری کنند. درعین حال که زمینه را برای توسعهی منداوم نیروهنای تولیندی فنراهم منی آورنند. گرامنشی فاشيسم، انواع مختلف رفورميسم، و رواج مديريت علمی در اروپا و تولید خط مونتاژ را در ایس مقوله مي گنجاند.

در خصوص اندیشههای گرامشی در باب روشنفکران، او بسر آن است که فیلسوفان حرفهیمی مهارت اندیشهورزی انتزاعی را پرورش میدهند، حال آن که تمامی انسانها همچنانکه جهان را تفسیر میکنند کرداری فلسفی انجام دهند، گیرم اغلب به شکلی نامنظم و غیرانتقادی. فلسفه به گفتهی مارکس به صورت «نیروی مادی» درمی اید با تأثیراتی که بر «فهم متعارف» یک عصر می گذارد. دستگاه فلسفی را می بایست در چشمانداز تاریخی قرار داد، به این معنا که این دستگاه را نمی توان صرفاً در یک سطح انتزاعیی مورد انتقاد قرار داد بلکه مهاپایست آن را بیا ایدئولوژی هایی مرتبط ساخت که این دستگاه به نیروهای اجتماعی گوناگون کمک میکنید تیا آنها را پدید آورند. مارکسیسم همچون «فلسفهی پراکسیس» مى تواند تودهها را يارى كند تا همچنان كه شمار هرچه بیشتری از مردم مهارتهای فکری انتقادی تخصصی، و جهان بینی منسجم به دست می آورند، به صورت شخصیتهای اصلی تاریخ درآیند. گرامشی بر دو موضع پُرنفوذی در روزگار خود حمله میبرد که آن انفعال و

تسلیم و رضایی را تقویت میکنند که از این عبارت برمی آید که «ما می بایست در این باره فلسفی بیاندیسشیم»: یعنی ایدنالیسسم کروچه و آنچه گرامشی آن را تفسیر ساده انگارانه و مکانیکی بوخارین از مارکسیسم می شمارد. این رویکرد در نگاه انتقادی گرامشی به ادبیات، فرهنگ مردم و رابطهی میان فرهنگ مردم پسند و فرهنگ «والا» یا فرسمی» بازتاب می یابد که می بایست از این نظرنگاه مورد تحلیل قرار گیرد که روشن فکران به منزلهی گروه چه گونه با توده ی مردم و تکامل یک فرهنگ ملی - مردمی پیوند می یابند.

گرامشی پس از سال ها بیماری در ۱۹۳۷ به علت خونریزی مغزی درگذشت. هنگامی که پس از جنگ جهانی دوم آثار گرامشی رفتهرفته منتشر شد، بحث و جدل های بسیار برانگیخت (ژاکتبو ۱۹۷۵؛ موفه و ساسون ۱۹۷۷). از جمله مسایلی که پیش کشیده شد این است که آیا ابعاد مهم اندیشهی او ایتالیاییاند یا بینالمللی، ارتباط میان اندیشههای او و اندیشههای لنین، پیوندهای میان دورههای گونباگون در کبار او، ارتباط او با حزب كمونيست ايتاليا هنگام اقامت در زندان و ارتباط او با تحولات اتحاد شوروی. تفسیرهای اخیر به نظریهی درحال تکوینی در باب سوسیالیسم و یاری فکری به وارسی انتقادی تجربهی جامعههای سوسیالیستی موجود اشاره دارد. تناثیر او بر حزب کمونیست ایتالیای پس از جنگ جهانی دوم، و نسبت اندیشههای او با کمونیسم اروپایی نیز موضوع بحث و مناظره است.

برای آگاهی افزون تر ← اندرسون، پی. ۷۷-۱۹۷۶ بیوچی بی افزون تر ← اندرسون، پی. ۷۷-۱۹۷۶ بیوچی بی بی ۱۹۷۹ بیوچی بی افزون تر ۱۹۷۹ (۱۹۷۹ بیویدستن، ای ۱۹۷۷ فرانچیونی، جی. ۱۹۸۲ و گرامیشی، ای ۳۵- ۱۹۲۹ (۱۹۷۱)؛ ۱۹۷۵ بیسی. ۱۹۷۷ بیون ای ۱۹۷۸ بیون ای ۱۹۷۸ بیون ای ۱۹۷۸ بیون ای ۱۹۸۲ بیاسون، ای ۱۹۸۲ (۱۹۸۷)؛ ۱۹۸۲ ای ۱۹۸۲ بیاسون ای ساسون ای شوستک ساسون

## گردش (circulation)

در نظریه ی مارکسیستی تمایز روشنی قایل شدهاند میان قلمرو تولید، که ارزشِ اضافی از آن سرچشمه می گیرد، و قلمرو مبادله، که در آن کالاها خرید و فروش می شوند و امور مالی سازمان می یابد. طی انباشت سرمایه حرکتی مدام میان این دو قلمرو فعالیت وجود دارد و این گردشِ سرمایه را تشکیل می دهد. اگر «تحلیلی انتقادی از تولید سرمایه داری» موضوع جلد یکم سرمایه است، «فرایند گردش سرمایه» موضوع جلد دوم سرمایه است (اگرچه جلد سرمایه نیز روابط توزیع را درهم ادغام می کند و عنوان فرعی «فرایند تولید سرمایهداری به طورکلی»

گردش سرمایه را می توان از دیدگاه یک سرمایه دار منفرد در نظر گرفت و این موجب پدیدآمندن مندار سرمایهی صنعتی میشود: ... M-C. M'-C'...P...C سرمایهی یصولی M به کار میافتند تا C، یعنی وسایل تولید و نیروی کار خریداری کنید. سپس اینها به هم میپیوندند تا فرایند تولید را آغاز کنند و عناصر سرمایهی تولیدی یعنی P را تشکیل میدهند. سرمایهی کالایی C نتیجهی فرایندکار است و ارزش اضافی را مجسم می کند. فروش یا تحقق این کالاها مدار را به شکل پولی باز می گرداند اما به لحاظ کمی به 'M گسترش می بابد تا سود را در بـر گیـرد. مـدار گردش اکنون می تواند تجدید گردد تبا احتصالاً تبا آنجا گسترش یابد که با انباشت تطبیق کنید ... p ... قلمرو تولید را تشکیل میدهد و این قلمرو مبادله را در گردش سرمایه از هم می کسلد، همان گونه که قلمرو مبادله قلمرو تولید را از هم می گسلد، زیرا برای أنكه گردش ادامه يابد كالاها بايد هم خريده و فروخته و هم تولید شوند.

گردش برای سرمایه بهطورکلی، بسیاری از این گونه مدارهای صنعتی فردی را یک کاسه می کند. برای این کار موازنههای اقتصادی گوناگونی باید ایجاد گردد. از جهت ارزش مصرفی، نسبتهای مناسبی از وسایل

تولید و وسایل مصرف باید تولید و مبادله گردد تا بتوان تولید را بر عهده گرفت و کار را در بخشهای گوناگون اقتصاد به خدمت درآورد. از جهت ارزش مبادلهیی، قیمتها می بایست تثبیت گردد و پول یا اعتبار در دسترس باشد بهنحوی که سرمایه داران و کارگران بتوانند کالاهای مناسب را به نسبتهای مناسب، و در جایی که لازم می آید با سود به دست آورند. اقتصاد بورژوایی، و پارهیمی از اقتصاددانان در چارچوب سنت مارکسیستی که در این روابط گردش با ملاکھای طبقاتی نظر میکنند، این یا آن یک از این موازنهها را کانون تحلیل خبود قبرار می دهنید و برهم خوردن أن را توضيح علت بحران يا كسادى میشمارند. مارکس را می توان کسی شمرد که در تأکید بر هرجومرج تولید سرمایهداری تا حدود بسیار همین کار را میکند، بااینهمه او موازنه ی سومی را میافزاید که باید برقرار گردد و آن موازنهیی است که موازنههای ارزش مصرفی و ارزش مبادله یمی دو تمای دیگر را درهم میآمیزد. این همانا گردش همچنون موازنهیی در روابط ارزش است. تنها با انجامدادن ایس کار است که در تحلیل فراینید گردش تناقضهای تولید سرمایهداری مشهود میشود.

این نکته از نتایجی به دست میآید که مارکس در جلد یکم سرمایه در تحلیل تولید سرمایهداری محرز می سازد. مارکس نشان میدهد که همچنان که روابط ارزش شکل میگیرند به همینگونه انباشت سرمایه ایسن روابط ارزش را دگرگون مییسازد، انباشت سرمایهیی که با تقویت افزایش بارآوری از طریق عرضهی ماشینآلات از ارزشها میکاهد. اگر گردش مجرد از تولید مورد تحلیل قرار گیرد، فقط امکان مجرد از تولید مورد تحلیل قرار گیرد، فقط امکان ارزش مبادلهیمی یا روابط ارزش نمایسان می شود. افروت بحران در روابط اقتصادی تنها می تواند از طریق گردش سرمایه آنگونه که فرایند انباشت را از طریق مبادله همآهنگ میکند، نتیجه شود. همین امر است که ذهن مارکس را در بحث از قانون گرایش فسرخ

#### نزولی سود به خود مشغول میدارد.

مکتبهای گوناگون اقتصاد سیاسی در مارکسیسم بر این پایه پدید آمدهاند که فرایند گردش چهگونه درک شده است، گرچه این درکها معمولاً روشن نشدهاند. نزد نظریه پردازان کممصرفی، گردش سرمایه را سطح تقاضا تعیین میکند و عمدتاً در حرکت روابط مبادله یی جای دارد. در نظر نو ریکاردوییها، گردش را روابط توزیع تعیین میکند که چون چیزی در نظر گرفته میشود که رابطهی وارونه یی میان مزد و سود را مجسم میسازد. بنیادگرایان، یا مکتب منطق سرمایه، گردش را در تولید تعیین میکنند ولی تناقضها را بیشتر به قلمرو تولید محدود میکنند تا این که آنها را حاصل گردش به طورکلی همراه با تولید به عنوان عامل تعیین کننده بدانند.

برای آگاهی افزون تر سهٔ فاین، بن، ف ۲؛ ۱۹۸۰ ف ۲؛ با همکاری هریس، لارنس ۱۹۷۹، ف ۱.

بن فاین

# گرونبرک، کارل (Grünberg, Carl)

زادهی ۱۰ فوریسهی ۱۸۶۱ فسوسشسانی، رومسانی؛ درگذشتهی ۲ فوریهی ۱۹۴۰، در فرانکفورت ام ماین. گرونبرگ پس از تحصیل حقوق در دانشگاه وین قاضی شد و سپس چندی به عنوان وکیل دعاوی کار کرد ولی درعین حال به پژوهش خود در زمینهی تاریخ ارضی و تاریخ سوسیالیسم ادامه داد. در ۱۸۹۳ (همراه با دیگران) مجلهی اقتصاد و تاریخ اجتماعی را بنیاد نهاد. از ۱۸۹۴ تا ۱۸۹۹ مدرس دانشگاه ویس شد؛ در ۱۹۰۹ استاد اقتصاد سیاسی، و لذا نخستین «استاد کمونیست دانشگاه» در یک دانشگاه آلمانیزبان شد. در ۱۹۲۴ به سمّت نخستین مدیر مؤسسهى پژوهش اجتماعي فرانكفورت كماشته شيد (*-- مکتب فرانگفورت) ولی پ*س از سکته *یی* در ۱۹۲۸ ناچار به کنارهگیری شد. سهم فکری گرونبرک در اندیکهی مارکسیکستی دارای سمه بُعد است. نخست، او آموزگار همهی اندیشهوران برجستهی

مارکسیسم اتریشی بود و «پدر مارکسیسم اتریشی» نامیده شده است. دوم، او در ۱۹۱۰ بایگانی مشهور به بایگانی تاریخ سوسیالیسسم و جنبش کارگری (بایگانی گرونبرک) را بنیاد نهاد که همهی مارکسیستهای مهم این دوره به آن یاری فکری رساندند، و او هدف از تأسیس آن را فراهمآوردن دیدگاهی عام از سوسیالیسم و جنبش کارگری بر پایهی پژوهندگان منفرد و پایهی پژوهشی توصیف میکند. سوم، گرونبرک گروههای پژوهشی توصیف میکند. سوم، گرونبرک در دورهی کوتاه مدیریت خود، مؤسسهی فرانکفورت را در مسیر پژوهش تاریخی پُربار و بحث و جدل نظری به کار انداخت؛ هرچند که این مؤسسه در دورهی مدیریت جانشین او، ماکس هورکهایمر، خط سیری بسیار متفاوت پیدا کرد.

برای آگاهی افزون تر ← گرونبرک، کارل ۳۰ - ۱۹۱۰. تام باتامور

## محروندریسه (Grundrisse)

گروندریسه («کلیات») عنوانی است که به طور معمول به مجموعه ی بزرگی از دستنوشته ها اطلاق می شود که مارکس در فاصله سال های ۱۸۵۷ تا ۱۸۵۸ به قلم آورد. او تا آن هنگام نیز سال های متمادی به کار بی وقفه بر سر شاه کار خود در علم اقتصاد پرداخته بود، ولی این برداشت که موج تازهیی از طغیان انقلابی در اروپا در حال سربر آوردن است او را بر آن داشت تا در فوران دیوانه واری از کار و تکاپو که شش ماه به درازا کشید خطوط اصلی کار خود را به دست دهد. این خطوط کلی به حدود ۸۰۰ صفحه ی چاپی فشرده سر می زند. ولی شاید طول مطلب چندان مایه ی شگفتی نباشد اگر در نظر بگیریم که کل اثر قرار بود شش بخش را در بر گیرد که مجلدات سرمایه فقط بخشی، گیرم بخشی اساسی، از آن به شمار می آمدند.

گروندریسه هرگز برای انتشار در نظیر گرفته نشده بود. این اثر به صورت اصلی تنها در ۱۹۴۱ در مسکو

و ترجمهی انگلیسی آن در ۱۹۷۳ در دسترس قرار گرفت. بااینهمه، چندی نگذشت که بسیاری کسان این اثر را کار محوری مارکس شمردند. بیرای این دیدگاه دو دلیل عمده در دست است. نخستین ایس است که گروندریسه به معنای واقعی کلمه محبوری است. نوشتههای دورهی آغازین کار مارکس آکنده از اومانیسم فلسفی هگلاند که با بخش اعظم اقتصادیات بالنسبه خشک مارکس بعدی بسیار متفاوت به نظر میرسند. گروندریسه این حلقهی گمشده را به دست مع دهد زيرا، همراه با كليات اقتصاد ماركس، دربردارندهی بحثی دربارهی مفهومهایی چون بیگانگی است که یادآور بسیاری از آثار دورهی آغازین مارکس است و بهطورکلی نشان دهنده ی تأثیر پایدار هگل بر مفهومهای اقتصادی مارکس است. دوم، گروندریسه دارای چشماندازی فراختر از چشمانداز سرمایه است. روشن است که مارکس سرانجام توانسته است فقط بخشی از این اثر برنامهریزی شده را تکمیل کند و از این جاست که گروندریسه دربردارندهی بحثهایی دربارهی موضوعهایی است که مارکس نتوانست در اثر بعدتر انتشاریافتهی خود بگنجاند. درواقع، سه مجلد سرمایه نخستین بخش از شش بخش «اقتصاد» را تشکیل میدهد که مارکس در ۱۸۵۷ قصد داشت آن را بنویسد. قرار بود در دیگر بخشها موضوعهایی مهمی چون دولت، تقسیم کار بینالمللی و بازار جهانی مورد تحلیل قرار گیرد؛ گروندریسه کلیدهایی به دست ما میدهد تا ببینیم مارکس چهگونه با ایس مسایل سروکار پیدا می کرد. افزونبراین، این بحثها با گریززدن هایی پیوند دارند که دامنه یمی بسیار گسترده تر دارند و عبارتاند از رابطهی فرد با جامعه، تأثير اتوماسيون، و مسايل مربوط به اوقات فراغت فزاینده، سرشت صورتبندی های اقتصادی پیشاسرمایهداری، سرشت انقلابی سیرمایهداری و جهان روایی و کلیت ذاتی آن، و مانند آن.

به بیان کلی تر، گروندریسه به خواننده احساس مارکس در کارگاه را می دهد، که دارد با بازتعریف و

شکل بخشی دوباره ی مفه و مهای سنت کلاسیک و جفت و جور کردن ریکاردو با هگل، مفهومهای اقتصادی خود را شکل می دهد. در عین حال، گروندریسه اثری است کسه خواندن آن دشوار است زیبرا شبکل یادداشت گونه ی آن این اثر را در هم و نامر تب و اشاره آمیز می سازد. بااین همه، این اثر نشان دهنده ی توانایی سترگ مارکس برای بر آمیختن تحلیل ظریف با بینش تاریخی فراخ دامن است و غنای این متن مواد و مطالب هیجان انگیری برای ژرف اندیسی برای بسیاری از سالیانی که در پی خواهد آمد به دست می دهد.

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  مکالِک، دیوید ۱۹۷۳. دیوید مکالکن

#### گولدمن، لوسين (Goldman, Lucien)

زادهی ۲۰ ژوئسن ۱۹۱۳ در بوخارسست رومسانی؛ درگذشتهی ۳ اکتبر ۱۹۷۰ در پاریس. گلدمن هنگام تحصیل در ویسن در دههی ۱۹۳۰ با آثار نخستینِ لوکاچ بهویژه «متافیزیک تراژدی» (از کتاب روح و شکل)، نظریهی رمان و تاریخ و آگاهی طبقاتی به آشنا شد که تأثیری ژرف و پایدار بر اندیشهی او گذاشت. دیگر تأثیرها از «معرفتشناسی تکوینی» ژان پیساژه و در دهه ۱۹۶۰ از تسز مسارکوزه دربسارهی سرمایهداری سازمانیافته به عنوان محور اصلی تضادهای درونی آن سرچشمه میگیرد: اندیشه یی که جامعه شناسی رمان و ویراست تازهی علوم انسانی جامعه شناسی رمان و ویراست تازهی علوم انسانی او گواه آن به شمار میآیند.

گلدمن با الهام از بحث لوکاچ در باب آگاهی طبقاتی، چارچوب مفهومی دریافت انتقادی خبود را تدوین می کند. این دریافت بر مفهومهای «همانستی جزیبی سبوژه و ابرژه» متمرکز است که تولید «جهان نگری منسجم» را از یک «سبوژهی فرافردی» امکان پذیر می سازد. از نظر گلدمن فقط شبق اخیر حسوژهی فرافردی> است که در نقطهی مقابل امکان ها و محدودیتهای آگاهی فردی، به طورعینی

می تواند به ترازی از «حداکثر آگاهی ممکن» دست یابد که از لحاظ فلسفی و هنری / ادبی مهم و معنادار باشید. از ایسن جاست که سوژه ی واقعی آفرینش فرهنگی «سوژه ی جمعی» است که در پاسخ به نیازها و مقتیضیات فلان گسروه یا طبقه ی اجتماعی بویا جای به نحوی که در درون کلیت اجتماعی پویا جای می گیرند، «ساختارهای معنادار» آگاهی تاریخی را بیان می کند.

پس از انتشار دو پایاننامهی دکتریاش (یکی در زوریخ دربارهی کانت و دیگری در پیاریس دربیارهی راسین و پاسکال) که متضمن پژوهش تاریخی مفصل است، دلبستگی گلدمن در وهلهی نخست به موضوعهای روششناختی و زَبرنظری تغییر جهت داد که پس از انتشار نخستینشان در بسترهای مباحث جدلی، در مقالههایی مورد بحث قرار گرفتنید کیه در جلدهای متعدد منتشر شدند. گولندمن که در اوج کیابیای ساختارگرایی، در فرانسه دست به قلم میبرد، کوشید موضع خود را به منزلهی صدایی انتقادی در مدار آنچے خود آن را یک سبویگی جزمی ساختارگرایی مینامید، ولی در مخالفت با آن، تصریح کند، و رویکرد خود را «ساختارگرایی تکوینی» مىناميد تا به اين ترتيب بر بُعد تاريخي أن تأكيد ورزد. پُرطرفدارترین کتاب او، که مایهی شگفتی شگرف خود او نیز بود، مجموعه یی از مقاله ها با عنوان جامعه شناسی رُمان است که بارها با شمارگان وسیع تجدید چاپ شده است. این کتاب با احیای بارهیی از اصول محبوری نظریهی رمان لوکاج بر قدرت شيءوارهگي به شكلي بسيار مفرطتر از فيلسوف مجارستانی تأکید می گذارد و مضمون های نومایه ی کار نخستین لوکاچ را با بینش انسان یک بعدی مارکوزه پیوند می دهد، و کلیدی برای فهم «رمان نو» در ناپدیدشدن ادعایی میانجی فعال از صحنهی جهان بهشدت شیءوارهی سرمایهداری معاصر به دست میدهد. در این هنگام این مفهوم از منفیت سهمی بیشازپیش رو به فزونی در اندیشهی او به خبود

# ۵۸۸ 🔷 گولدمن، لوسین

اختصاص داد. به این معنی که «ساختگیری» را بیا «ساختزدایی» همسنگ میشمارد و بیر این نکته تأکید میورزد که «تکامل جامعههای صنعتی پارهیی موقعیتهای بازگشتناپذیر پدید آورده است» (گلدمن ۱۹۶۶، ص ۱۹). در برابر این زمینه، که چون فلج اجتماعی ویرانگری مینماید، گلدمن بیا شور و اشتیاق به مه ۱۹۶۸، به عنوان عمل آزادی، خوشآمد گفت. بااینهمه، آنقدر عمر نکرد تیا دیدگاههای

سیاسی خوشبینانهتر خود را آنگونه که امیدوار بـود به شکل بینش نظری تازهیی درآورد.

برای آگاهی افرون تر ← گلدمن، لوسین ۱۹۴۸ (۱۹۶۹)؛ ۱۹۵۶ (۱۹۶۷)؛ ۱۹۵۶ (۱۹۶۹)؛ ۱۹۵۶ (۱۹۶۷)؛ ۱۹۵۸؛ ۱۹۷۱؛ سامی نعیر ۱۹۸۱؛ ویلیامز، ریموند ۱۹۷۱.

ایشتوان مساروش

## لابريولا، أنتونيو (Labiola, Antonio)

زادهی ۲ ژوئیهی ۱۸۴۳ در کاسینو؛ درگذشتهی ۱۲ فوریسهی ۱۹۰۴ در رُم. پسس از تحسسیل فلسفه در دانشگاه نایل آموزگار شد و تا ۱۸۷۴ که تصدی کرسی فلسفه در دانشگاه رُم را به عهده گرفت در ناپل به سر برد. لابریولا که در آغاز تحت تأثیر هگلیانیسم و سپس روانشناسی پی آیندانگار قرار داشت در پایان دههی ۱۸۸۰ مارکسیست شد، و بدینگونه نخستین «مارکسیست پروفسور» در اروپا به شمار می آید. مشهور ترین اثر او به زبان انگلیسی جستارهایی دربارهی برداشت ماتریالیستی از تاریخ (۶-۱۸۹۵)، دو جلید نخیست از پژوهیشی چهارجلدی دربارهی ماتریالیسم تاریخی است (واپسین جلد این مجموعه در ۱۹۲۵ پس از مـرگ او منتـشر شـد). ماركسيـسم لابريـولا آزادانديـشانه و براگماتیک بود، و حتا در کار بعدی خود از آوردن تمامی اندیشههای خود در یک طرح فراگیر اندیشه سر باز زد. از نظر او، ارزش سترگ نظریمی تاریخ مارکس در این بود که این نظریه بیر انتزاعهای نظریهیی در باب «عاملها»ی تاریخی فایق آمده است. «رشتههای تحلیلی گوناگون که واقعیتهای تاریخی را روشن میسازند با پدیدآوردن نیاز به یک علم اجتماعی عمومی به پایان آمده است، علمی که فرایندهای تاریخی گوناگون را یگانه میکند. نظریهی ماتریالیستی نقطهی اوج این یگانگی است». ولی ایس اصل یگانه کننده را باید به شیوه یی انعطاف پذیر تفسیر کرد: «ساختار اقتصادی بنیادین، که همهی دیگر چیزها را تعیین میکند، سازوکاری ساده نیست که نهادها، قنانونها، رسمها، اندیشه، احساسات و ايدئولوژيها همچون بي آمدهايي خودكار و مكانيكي از آن سر برآورد. میان این ساختار بنیادین و همهی

دیگر چیزها، فرایندی پیچیده، اغلب ظریف و پیچپیچ از اشتقاق و وساطت وجبود دارد، که ممکن است همیشه کشفشدنی نباشد». (همانجا، ص ص ۱۴۹، ۱۵۲). لابریولا مارکسیسم را به جنبشِ سوسیالیستی در اصل سندیکالیست (ب سندیکالیسم) ایتالیا وارد کرد، و تأثیری نیرومند بر شاگرد خود بندیتو کروچه داشت که خبود میان سالهای ۱۸۹۵ و ۱۸۹۹ و ۱۸۹۹ جستارهای متعدد مهمی دربارهی مارکسیسم منتشر کرد (ب کروچه ۱۹۱۳).

برای آگاهی افـزونتر ← لابریـولا، آنتونیـو ۶-۱۸۹۵ (۱۹۰۴)؛ ۱۸۹۸ (۱۹۰۷)؛ دالپین، لویجی ۱۹۳۵ تام باتامور

## لاسال، فردينانت (Lassalle, Ferdinand)

زادهی ۱۳ آوریل ۱۸۲۵ در برسلو آلمان؛ درگذشتهی ۳۱ اوت ۱۸۶۴ در ژنو. لاسال از شگفتآورترین چهرههای تاریخ سوسیالیسم و فرزند یک بازرگان مرفه یهودی بود. در مقام دانشجوی فلسفه در برلین از هگلیان جوان و پسیشررو شد و طبی انقبلاب ۱۸۴۸ بنا مبارکس و نویه راینیشه تسایتونگ پیوند گرفت. هنگامی که بازداشت شد، هیئت منصفه در مه ۱۸۴۹ او را تبرته کرد. در ۱۸۵۸ پژوههشی قطهور دربهارهی خطهوط هگلیی هراکلیتوس گمنام فیلسوف یونانی، و در ۱۸۶۱ پیژوهش دیگری در باب قانون و تکامل اندیشههای حقوقی منتشر ساخت. در ۱۸۵۹ با جزوهیی دربارهی جنگ ایتالیا به امور عمومی بازگشت، و هنگامی که در آغاز دههی ۱۸۶۰ بحران قانون اساسی میان سلطنت و بارلمان به وقوع پیوست فعالانهتر وارد معرکهی زندگی عمومی شد. در ۱۸۶۳ نخستین حزب سوسیالیستی آلمان را به نام «تحادیهی عمومی کارگران آلمان» سازمان داد و زمام اختیار آن را بهتمامی در دست گرفت.

لاسال که از مارکس هفت سال جوان تر ببود، همبواره احترام فراوان برای او قابل بود، با پول و فبراهم آوردن مقدمات چاپ نوشته هایش به او کمک مسی کرد، بهاصرار از او میخواست که نوشتن سرمایه را تکمیل کند و در دیداری در ۱۸۶۲ در لندن پیشنهاد انتشار روزنامه یی را داد که به اتفاق یک دیگر ادارماش کنند. مارکس، و باز بیشتر از او انگلس، با این رفتـار دوسـتانه بههیچروی معاملهبهمثل نکردند؛ آنها از جلوهفروشی بی حدواندازهی لاسال، شیوهی زندگی پُرریختوپاش و بی بندوبار او، و عوام فریبی نمایشی اش بیزار بودند، و به آرایاش اعتماد نداشتند. نوشته های جورواجور او بسیار اندک مورد توجه و تأیید آنها قرار گرفت؛ در نظر مارکس و انگلس، لاسال در مقام اقتصاددان بی اطلاعی بسیار در باب این موضوع از خود نشان می داد، افزونبرآنکه از مارکس رونویسی و سرقت مسی کرد. با همهی این احوال، مارکس و انگلس از مرگ زودهنگام او، که درنتیجهی جدالی بیهوده بر اثر سرخوردگی در عشق دست داده بود، یکه خوردند.

مارکس و انگلس با شدت و حدت هرچه بیش تر با تاکتیکهای سیاسی لاسال در وابسین سالهای زندگی او از در مخالفت درآمدند. لاسال که دریافته بود بورژوازی آلمان توانایی پیکار انقلابی جدی ندارد، و مقدار معتنابهی از ناسیونالیسم آلمانی را در خود دارد، از حمایت لیبرالها کناره گرفت، و به مذاکره با بیسمارک روی آورد، با این امید واهی که از رهگذر او و سلطنت به دو هدف بزرگی دست یابد که در «نامهی سرگشاده»اش یا بیانیهی فوریهی ۱۸۶۳ در برابر جنبش کارگران قرار داده بود. از این دو هدف یکی حق رأی همگانی و برابر بـرای دمـوکراتیکـردن دولت بود؛ دیگری این بود که دولت را دیگر به صورت «نگهبان شب» یا گزمهی محض درنیاورند، همچنان که او لیبرال های طرف دار سیاست آزادگذاری اقتصادی را از این بابت سرزنش می کرد، بلکه دولت مشارکتکننده یی فعال در دگرگونی اجتماعی باشد و اعتبارهایی به تعاونیهای کارگران اعطا کنید که از

رهگذر آن اقتصاد به تدریج اجتماعی می شود.

حزب او با چنان آهنگ آهستهیی رشد کرد که سخت او را رنجاند، و نمی توانست هیچگونه پیشروی در برلین صورت دهد، ولی روشهای پُرشوروحالاش از او همه فهمگردان تأثیرگذاری پدیند آورد، و سازمان و نیز ناماش بیش از او عمر کردند. در ۱۸۷۵ هنگامی که حزب موافقت کرد که با مجموعهی رقیبی ادغام گردد که رهبری آن را ویلهلم لیبکنشت و اگوست ببل به دست داشتند که به مارکس نزدیک تر بودند، مارکس همین که دریافت برنامه ی پذیرفته شده در اجلاسی در گوتا، بیش تر دربردارندهی اندیشههای لاسالی است تا مارکسیستی به خشم آمید. مبارکس نقدی مفصل بر این برنامیه نوشت و بیرای نمونیه بیه استمرار «قانون آهنين دستمزد» كذايي كه لاسال بر آن صحه گذاشته بود ایراد گرفت، و یادآور شد که او فقط به سرمایه داران حمله برده است و نه زمین داران. بااینهمه تا ۱۸۹۰ برنامیه تغییر نکرد. جمعبنیدی نهایی انگلس از لاسال، در نامهیی به کاثوتسکی مورخ ۲۳ فوریهی ۱۸۹۱، بسیار تنید و شیدید است. میبان مارکسیستهای بعبدی لاسال هیمچنیان به عنبوان پدیدآورنده ی جنبش سوسیالیستی در آلمان مورد تحسین است، و او ازجملهی قهرمانان سوسیالیسم است که اندکزمانی پس از انقالاب بالشویکی در روسیه به این افتخار نایل آمید که بیرای او مراسم یادبود گرفتند.

بیرای آگیاهی افیزون تیر← برنیشتاین، ادوارد ۱۸۹۱؛ (۱۸۹۳)؛ فوتمن، دیویید ۱۹۴۶، میورگن، آز ۱۹۶۵؛ اونکن، هرمان ۱۹۲۰.

#### وي.جي. ڪيونن

## لافارگ، پل (Lafargue, Paul)

زادهی ۱۵ ژانویسهی ۱۸۴۲، در سسان دیسه گسو کوبسا؛ در گذشتهی ۲۶ نوامبر ۱۹۱۱ در پاریس. لافسارگ کسه از تباری بسیار آمیخته بود، برای تحصیل پزشسکی بسه فرانسه رفت ولی چندی نگذشت که، در آغاز به الهسام

از اندیشههای پرودون، در سیاست چپگرایانه درگیس شد. هنگامی که در ۱۸۶۶ به لندن نقل مکان کرد در زمرهی نزدیکان خانوادهی مارکس قرار گرفت، آرا و اندیشههای او را پذیرفت و با دختر او لورا ازدواج کرد. لافارگ کنه پیس از ۱۸۸۰ بیرای همیشه در پیاریس ماندگار شد، چندی نگذشت که تبلیغگر اصلی حـزب کارگر فرانسه، و در عامه فهم کردن اندیشهی مارکسیسستی در جنسبش کسارگری مبسارزی خستگیناپذیر شد و همواره در تماس نزدیک با انگلس قرار داشت. او که یکی از همهفن حریف ترین و جذاب ترین، اگر نه راست آیین ترین، تمامی تبلیغ گران مارکسیست به شمار می آید، روحانی ستیزی پیکارجو بود؛ حقوق زنان از جمله دلبستگیهای او شمرده می شود؛ او به پروهش در موضوع های اقتصادی مسی پرداخست. در ۱۸۸۳ در زنسدان یکسی از خوش خوان ترین آثار خود، حق تسن آسان بودن را نوشت که ضمن آن با نوعی گزافهروی بازی گوشانه بـه سود آسایش بیش تر برای کارگران استدلال می کند، او از نخستین کسانی است که به این موضوع می بردازد. زمینهی زندگی در مستعمرات به او پاری رساند تا به صورت منتقد امپریالیسم درآید، و توجه او را به زمینههای تازهی انسانشناسی و قومشناسی جلب کرد. بلندپروازانه ترین اثر او، تکامل مالکیت، عرضه داشت درخشانی از نظریهی تاریخی مارکسیستی است. (نینز → ناسیونالیسم؛ مرحلههای تکامل).

برای آگاهی افزونتر ← ژیرو، ژاک ۱۹۹۷۰؛ لافـارگ، پل ۱۸۸۳ (۱۹۰۷)؛ ۱۹۱۰؛ (۶۰–۱۹۵۹)؛ استولز، ژرژ ۱۹۳۸.

وي. جي. کيرنن

# لانگه، أسكار ريژارد

## (Lange, Oskar Ryzard)

زادهی ۲۷ ژوئیهی ۱۹۰۴ در توماتروف مازوویسکی؛ درگذشتهی ۵ اکتبر ۱۹۶۵ در بیمارستانی در لندن. لانگه که فرزند یک کارخانهدار صنعت نساجی آلمان

بود، اقتصاددان، اقتصادسنج، آمارشناس، متفکر سوسیالیست و سیاستمدار شد. لانگه در دانشگاههای پوزنان و کراکو حقوق و اقتصاد خواند، در اقتصاد دکتری گرفت و در دانشگاه کراکو مدرس شد. در ۱۹۳۴ برای تحصیل در ایبالات متحد آمریکا و انگلستان از بنیباد راکفلر بورس آموزشی گرفت و بیش تر وقتِ خود را (که به دو سال کشید) در دانشگاه هاروارد گذراند و زیر نظر شومپیتر، و نیز در دانشکده ی اقتصاد لندن به پژوهش پرداخت. دَه سال عمدتاً در شیکاگو گذراند و در ۱۹۴۵ سفیر جمهوری عمدتاً در شیکاگو گذراند و در ۱۹۴۵ سفیر جمهوری خلق لهستان در واشنگتن دی سی و سپس نماینده ی لهستان در شورای امنیت سازمان ملل شد. در ۱۹۴۸ به لهستان بازگشت و در آنجا تعلیم را با فعالیت سیاسی درهم آمیخت.

لانگه که سوسیالیستی معتقد بود اقتصاد مارکسیستی را نویسدبخش تسرین نظریسهی توسسعهی اجتمساعی می شمرد. همزمان مجذوب اقتصاد نوکلاسیک، بهویژه نظریسهی تعادل عمسومی نینز بسود. پس از «انقسلاب کینزی» او در پژوهشهای متعدد کوشید این دو نظریهی نظریه را آشتی دهد و در هم ادغام کنید و نظریهی کینز را به عنوان مورد ویژهی نظریهی تعادل عمسومی به اثبات برساند. بااینهمه، این نظریه را بسیار دور از واقعیست مسیشسمرد، زیسرا در اقتیصادهای معاصسر انحصارات و دخالت دولتی در حال نابودکردن سازوکار رقابست آزادانسد. بسدینسسان، در نظسر او، اقتیصاد نوکلاسیک، بهویژه اقتصاد رفاه همگانی، بهتر می تواند مدیریت اقتصاد سوسیالیستی را تحلیل کند. تااین که به توصیف اقتصاد سرمایه داری بپردازد.

در مآخذ غربی (بسیار فراتر از اقتصاد)، مشهورترین بخش نوشته های لانگه نظریه ی اقتصاد بازار اوست. او در مباحثه ی بزرگی درباره ی محاسبه ی اقتصادی در اقتصاد سوسیالیستی شرکت جست که مینوس و هایک آن را آغاز کرده بودند. لانگه با رد نظیر آنها مبنی بر این که بدون بازاری برای تعیین قیمتهای

واقعى عوامل توليد، و بدون مالكيت خصوصي، اقتصاد عقلاتی مُحال است، استدلال کرد که مالکیت عمومی امکان استفادهی بهتر (کاملتر) از سیازوکار رقبابتی را فراهم می آورد تا اقتصادهای سرمایه داری معاصر که دستخوش کشاکشهای ناشی از کار و کردارهای شرکتهای انحصاری اند. در مُدل او بازاری واقعی برای کالاهای مصرفی و کار و بازاری ساختهگی برای کالاهای سرمایه داری وجود دارد. «دستگاه برنامه ریزی مرکزی» (سی پی بی) قرار است قیمتهای کالاهای سرمایهای را تثبیت و آنها را بر طبق تغییرات سهام اصلاح کند. بدین گونه، سی پی بی از بازار تقلید می کند و با این روش مدیریت (با «روش آزمون و خطا») بے ملاحظہ ی خواست ہای ترجیحی مصرف کنندگان می پردازد. مدیران مؤسسه های سوسیالیستی باید از دو قاعده یی که سی پسی بسی بسر آنها تحميل ميكند متابعت كنند: كالاها را تا نقطهیی تولید کنند که در آن قیمتها با هزینههای نهایی برابر می شنوند، و هزینه های متوسط را به حداقل برسانند. لانگ منکر آن نیست ک دیوانسالاری کبردن زندگی اقتصادی حتا در درون چنین شکلی از سوسیالیسم خطـری واقعـی بـه شـمار مى آيد. او فقط اميدوار بود كه مديراني كه تابع نظارت دموکراتیکتراند بهتر از مدیران شرکتهای خصوصی باشند که به هیچکس پاسخگو نیستند. این مدل کلاسیک (که همچنین به مندل لانگه بالرنبر منشهور است، زیرا لانگه پس از نقد لرنبر منتن اصلی خود را تصحیح کرد) بحث و جدلهای بیشمار و تفسیرهای متعددي را سبب شد. اقتصاددانان ليبرال معمولاً اين نظریه را به جهت اختیار بیش ازاندازهیی که به سی پی بی میدهد مورد انتقاد قرار میدهند و معتقدانید که سی پی بی قادر نیست در برابر علایم بازار چنان که باید و شاید بهسرعت واکنش نشان دهید و اقتصاد ملی را تقريباً مُتصلب به حال خود وامي گذارد، حال آن که سوسیالیستها این نظریه را از آن رو مورد حمله قرار میدهند که برنامهریزی را رها میکند. می توان گفت

که لانگه در دورههای مختلف استدلالهای هر دو سو را پذیرفت. طی جنگ جهانی دوم آرای او در راستای اقتصاد مختلط بازار تکامل یافت که بر پایهی آن فقط صنایع کلیدی (انحصارها) اجتماعی میشوند. همچنین به نظر میرسد که لانگه از فکر تثبیت قیمتها برای کالاهای سرمایه بی از جانب سی پسی بسی نیز دست کشید. به همین دلایل از آمادهساختن ویراست دوم کتاباش تن زد. لانگه پس از بازگشت به لهستان در زمرهی نظریه بردازان اقتصاد دستوری و برنامه ریزی مرکزی با بازار محدود (تبعی) و مشارکت کارگران قرار مردی.

در نیمهی دوم دههی ۱۹۵۰ لانگه به صورت یکی از بتهای حامیان رویزیونیسم و اقتصاد اطلاحطلب درآمد که جوهرمایهی آن عبارت بود از برنامه به اضافهی بازار یا برنامهریزی مرکزی به اضافهی مدیریت نامتمرکز. او نیز مانند اوت و بائر در دههی ۱۹۳۰ بسر أن بسود كمه صنعتى كسردن استاليني پیش شرطهایی برای دولت رفاه سوسیالیستی و بدينسان پيششرطهايي براي رهايي سياسي طبقهي کارگر و روشنفکران «سوسیالیست» فراهم می آورد. هنگامی که امید به اصلاحات حیاتی در لهستان به پایسان آمسد، لانگسه کوشسشهسای خسود را وقسف همهفهم کردن شاخههای نوین و تخصصی علم اقتصاد همجون اقتصادسنجي، سايبرنتيك اقتصادي، برنامهریزی خطی و مانند اینها کرد. لانگ در اواخر دههی ۱۹۵۰ در رساله یی با عنوان *اقتصاد سیاسی*، تکلیف بسیار بلندپروازانهی ترکیب و تألیف مرحلهی معاصر شناخت در این شاخه از علیم را (غربیی و مارکسیستی) بر عهده گرفت. برخلاف کوششهای نخستیناش، این بار کوشید شالودهی رسالهی خود را بر اقتصاد مارکسیستی بگذارد (که سخت زیر تأثیر تفسیری «لنینیستی» بود). از سوی دیگر، او با بهرهگیری از اصل عقلانیت اقتصادی همچون توجیه روششناختی، میخواست تمامی دست آوردهای اساسی اقتصاد نوین غرب را جذب کند. ولی لانگ از

سه مجلد اثر بزرگی که طرح ریختیه بیود فقیط جلید نخست را تکمیل کرد.

برای آگاهی افزون تر← کووالیسک، تـادیاوُش ۱۹۸۷؛ لانگه، اسکار ۱۹۶۳؛ ۱۹۷۰؛ ۸۶–۱۹۷۳؛ لانگه، اُسکار و تیلور، فرد ام. ۱۹۳۸ (۱۹۶۴).

تادي اوُس کوواليک

# لنين، وي. أي. (Lenin, V.I)

نسام مسستعار ولاديميسرايليج اوليسانوف. زادهي سیمبیرسک (اولیانوفسک کنونی) در ۲۲ آوریل ۱۸۷۰؛ درگذشتهی ۲۱ ژانویهی ۱۹۲۴ در گورکی. لنین که بی گمان تأثیر گذارترین رهبر سیاسی و نظریه پرداز مارکسیسم در سدهی بیستم به شمار می آید، با تأکید بر مرکزیت پیکار طبقاتی به رهبری یک حزب به شدت سازمان یافته، در نظریه ی انقلاب مارکسیستی جانی تازه دمید. لنین نظریه یمی را در باب امیریالیسسم به منزلهی مرحله ی نهایی سرمایهداری پسیش از وقنوع یک انقبلاب پرولتنری بین المللی بسط و پرورش داد، انقلابی که از طریق قهر در دورهی انتقالی دیکتاتوری پرولتاریا خود را تثبیت و حفظ می کند. لنین حزب بالشویک را در انقلاب اکتبر ۱۹۱۷ رهبری کرد و نخستین دولت سوسیالیستی جهان را بنیاد نهاد. از طریق بینالملل كمونيستي (← بينالمللها) كه خود او الهامبخش آن بود، آرایاش به سراسر جهان گسترش یافت و برای تعریف کمونیسسم مدرن در نقطهی مقابسل سوسیال دموکراسی به کار آمد.

لنین در خانوده یی کمابیش مرفه و دانشگاهی به دنیا آمد. پدرش بازرس مدرسه و دارای عقاید لیبرال منشانه، گرچه میانه روانه، بود با دریافت بالایی از تکلیف عمومی، و هنگامی که لنین شانزده ساله بود درگذشت. سال بعد، هنگامی که لنین امتحان نهایی مدرسه را می گذراند، برادر بزرگاش الکساندر به اتهام شرکت در توطنه ی قتل ترار اعدام شد. چندان نمی توان در این نکته شک کرد که این روی دادها

تاثیری تکاندهنده بر لنین جوان داشت ولی انعطافپذیری او چنان بود که امتحانات خود را با عالی ترین نمرههای ممکن گذراند و به دانشگاه کازان پذیرفته شد. چندی در آنجا نماند که به اتهام شرکت در یک تجمع دانشجویی اعتراضی از دانشگاه اخراج شد و او از آن پس خود را سراسر وقف فعالیت انقلابی کرد، همچنان که یگانه برادر باقیمانده و دو خواهرش چنین کردند.

نخستین کار اساسی لنین، «دوستان خلق» *کیاناند...*، در ۱۸۹۳ منتشر شد. هدف ایس اثـر ایـن بود که بیخ اندیشههای اقتصادی، اجتماعی و سیاسی پوپولیسم روسی را بزند ــ و این مضمونی ثابت در نوشتههای لنین تا ۱۹۰۰بود. لنین تا همین هنگام خــود را بــه عنــوان رهبــر مارکسیــستهــای سن پترزبورگ تثبیت کرده بود و در هدایت آنها در دوری از تبلیغ در اعماق و رسیدن به تسرویج اقتصادی توده یی مؤثر بود. لنین که در دسامبر ۱۸۹۵ بازداشت شد در زندان نینز در حمایت از اعتصابهای بزرگ ۱۸۹۶ همچنان به نوشتن ادامه داد. هنگامی که به سیبری تبعید شد کار خود را در کتاب حجیم توسعهی سرمایهداری در روسیه (۱۸۹۹) تکمیل کرد، اثری که مسلماً کامل ترین شرح در مارکسیسم در خصوص مراحل آغازین تکامل سرمایهداری به شمار میآید.

لنین در ۱۹۰۰ با گروه پلهخانوف در ژنو متحد شد. او طرحی در باب یک روزنامه ی ملی (ایسکرا) در سر داشت تا بدینوسیله نارضاییهای ضدتزاری را سامان بخشد و به عنوان داربست حزب منضبطی از انقلابیان حرفه یی عمل کند که انقلاب دموکراتیک را رهبری می کند. لنین آرای خود را در باب هدفهای حزب و نیز شکلهای سازمانی لازم برای اجرای این هدفها، در شرایط غیرقانونی بودن حزب، در برنامه ی خود در شرایط گرد؟» (۱۹۰۲) خلاصه کرد.

در انقبلاب ۱۹۰۵ لنین بسر آن بسود که اقتدامهای اقتصادی بر ضد زمینداری فئودالی بهمراتب مهمتر از

طرحهای مبتنی بر قانون اساسی است. بنابراین، او بسر اهمیت ملیکردن زمین به منزلهی اقدامی در جهت جداساختن بورژوازی از زمینداران، پیشبرد توسعهی سریع سرمایهداری در روستا، و کشیدن دهقانان فقیسر به طرف پرولتاریا تأکید میورزید. (برای موضع او در ۱۹۰۵، مخالفتاش با انقلاب مداوم تروتسکی و نیز مخالفتاش با خط منشویکی سیردن رهبسری به لیبسرالها، نگاه کنید به دو تاکتیک سوسیال دموکراسی در انقلاب دموکراتیک).

لنین به منظور توضیح وقوع جنگ در ۱۹۱۴ و موضع میهن پرستانهی بسیاری از رهبران سوسیالیست، به نظریهی سرمایهداری انحصاری یا مالی روی آورد که هیلفردینگ و بوخارین آن را پرورانده بودند. لنین در ۱۹۱۶ نوشتهیی را منتشر کرد که بیگمان تأثير كذارترين و ممتازترين اثبر اوست يعنبي امیریالیسم، بالاترین مرحلهی سرمایهداری. او در ایس اثسر بسر آن اسبت کسه دوران تسازه و نهسایی سرمایه داری سر برآورده است که در آن انحصار جای رقابت را می گیرد و تمرکز سرمایه و تقسیم بندی طبقاتی جامعه به اوجهای خود رسیدهانید. صدور سرمایه به جای صدور کالا نشسته است، و قلمرو اقتصادی در کل جهان به قید تابعیت استثمار انگلوار نیرومندترین دولتهای سرمایهداری درآمده است. انحصار اقتصادی مکمل خود را در همرنگی سیاسی و تضعیف آزادی ها مدنی یافت است؛ جامع و دولت تابع منافع سرمایهی مالی شدهاند. لنین نتیجه می گیرد که سرمایه داری در دوران امپریایسم میلیتاریستی، انگلی، ستمگر و منحط شده است. بااینهمه، سرمایهداری تولید را در تراستها و کارتلها، و سرمایه را در بانکها متمرکز کرده است، و بدینسان تا حد بسیار وظیفهی آوردن کل اقتصاد در زير نظارت و مالكيت اجتماعي را آسان كرده است. سرمایه داری «شالودهی مادی کاملی برای سوسياليسم» بديد آورده است.

در بهار ۱۹۱۷ همهی عناصر نظریهی لنین در باب

انقلاب گرد هم آمده بودند. جنگ بین المللی و فروياشي اقتصادي برباكردن انقلاب سوسياليستي بین المللی را ضروری سیاخته بود، برای خلاصی از توحش راه دیگری نماننده بنود. بایند جنای تراست سرمایه داری دولتی دیوان سالارانه میلیتاریستی را نهادهای دموکراسی مردمی، نهادهای اجرایی از سنخ کمون ہاریس بگیرد کے شکلمای مدرن آن «سبوویت»ها هستند (← شوراها). ساختارهای اجرایی ساده شده ی بانکها و تراست ها همگان را توانا میںسازند تا در ادارہی اقتیصادی جامعہ مشارکت کنند. این دیدگاههای اختیارگرایانه در باب سرشت واقعی دولت سوسیالیستی را لنین در دولت و انقلاب بسط و گسترش بخشید. در اکتبر ۱۹۱۷، لنین که در سوویتهای شهری و نظامی اصلی به اكثريت دست يافته بود، حزب بالشويك را به تصرف قدرت در یک حملهی ناگهانی نسبتاً بدون خونریزی برانگیخت.

از بهار ۱۹۱۸ به این سو، لحن نوشتههای لنین به میزان چشمگیسری تغییس کسرد. او بنه عنبوان صندر «شورای کمیسرهای خلق» با زنجیرهی فزایندهیی از بحرانها رویاروی بود: قحطوغلا در شهرها، فرویاشی شیرازهی حملونقل و ارتش، مداخلهی خیارجی و جنگ داخلی. دغدغههای او اکنون این بود که كارآمدترين بسيج منابع كمياب رژيم را تضمين کند، انضباط و پاسخ گویی قرص ومحکم را القا کند و بسر اقتلدار مركبز تأكيله ورزد. اكنلون تأكيله بسر پاسخ گویی نهادهای پایین تر حزب (و دولت) نسبت به نهادهای بالاتر ببود و این ببرای روایت لنین از مرکزیت دموکراتیک جنبهی حیاتی داشت. خودگردانی و تمرکززدایی مُدل کمون جای خود را به روایت خشک تری از دیکتاتوری برولتاریا داد که لنین اذعان داشت که باید از جانب حزب اعمال شود. همین مدل از حزب / دولت که تبوشوتبوان طبقه را جذب می کند در بین الملل کمونیستی اشاعه می یابد که لنین به آن چنان ایسانی داشت.

لنین بر این یقین استوار مانید که بیدون بسط و گسترش انقلاب به اروپا امیید به سوسیالیسم در روسیه ناچیز خواهد بود.

با پایان گرفتن مداخله حی خارجی> و جنگ داخلی، خشم و نارضایی از رژیم دیکتاتورانهی متمرکزی که بالشویکها تأسیس کرده بودند، بالا گرفت. در مارس ابرای دخود را در عقبنشینی استراتژیک سیاست نوین اقتصادی» با آن آسان گیری چشم گیر در آزاد گذاری کسبوکار و تجارت برای دهقانان رهبری کرد. بااینهمه، همزمان، بر انضباط بیش تر در حزب، ممنوعیت جناحبندیهای حزبی و خطمشی سخت گیرانه بر ضد منتقدان غیرحزبی تأکید ورزید. پیش از آن که بخش سوسیالیستی بتواند بهنعو درخور ملاحظه یی گسترش یابد لنین یک دوره ی ممتد اقتصاد مختلط را مطمح نظر قرار می داد و تأکید داشت که این موقعیت نیازمند هشیاری و انضباط تازه یی است.

لنین تا وابسین نوشتههای خود در اواخر ۱۹۲۲ و ١٩٢٣، بـس از دومــين ســكتهاش كــه او را بــه كنارى كيرى مؤثر واداشت، فراغت نيافت تا دربارهى آنچه در روسیه بنا شده بود تأمل کنید. او از اینکه دستگاه دولتی از بسیاری از بدترین سوءاستفادهها و بدرفتاریهای دولت تراری نسخهبرداری می کرد، این که کمونیستها مجریان و مدیران تحکیم کننده و بی کفایت بودند و بیش از پیش از مردم جدا می شدند، برأشفت. برخی، از جمله استالین، چنان گستاخ و بینزاکت شدهاند که باید از قدرت و اختیارات خود خلع شوند (دسیامبر ۱۹۲۲، «نامیه بیه کنگره»). افزون براین، دستگاه نسبت به کار مفیدی که انجام مىداد بهكلى بىتناسب بود و لنين كاهش فوقالعاده چشمگیری را در انبدازهی آن پیشنهاد کرد. او مطمئن نبود که آیا حتا حزب قادر است ارزشهای سوسیالیستی را در سرزمینی حفظ کنید که در آن صنعت (و پرولتاریا) چنان بهسختی لطمه دیده بود و در محاصرهی تبودههای دهقانی قبرار داشت.

پیش نهادهای نهایی او این بود که حزب و دولت باید بهترین کارکنان خود را در یک نهاد نمونه ادغام کنند که شاید بتواند بارقه یی از سوسیالیسم را در روسیهی منزوی و واپس مانده روشن نگه دارد («کمتر، ولی بهتر» و «چهگونه باید بازرسی کارگران و دهقانان را از نو سازمان دهی کنیم» ۱۹۲۳).

لنین، با هر معیاری، مردی خارقالعاده بود. او که کللاً خود را وقف آرمان انقلابی کرده ببود، هر جنبه از زندگی خود را تابع خدمت به آن ساخته بود. در مقام یک رهبر، قاطعیت و عزم جزماش، کمال تحلیلهای نظری و آمادگیهای عملیاش، در حزب بالشویک و حکومت شوروی به او اقتدار و اعتباری بیهمتا بخنشید. او در منورد خنود سنختگینز بنود و بنه همینسان انتظارات سختگیرانهیی از همکاراناش داشت. او بنا بر طبیعت خود شخصاً فروتن بود و زندگی را صرفهجویانه و تقریباً ساده و بیپیرایه می گذراند. او از ستایش گزافه آمیز و کوششهایی که به کار میرفت تا از او قهرمان بسازند بهراستی ناراحت بود. پس از مبرگاش در ۱۹۲۴، به خیلاف میل آشکارش، با تشریفات بزرگی در آرامگاهی در میدان سرخ به خاک سپرده شد، از جانب حزب و دولت مقام قدسی یافت و در کشور خودش و در سراسـر جنـبش کمونیستی به شیوههای بی شیمار برای او مجلس یادبود برگزار کردند.

لنین پایه گذار کمونیسم مدرن است، و رژیمهای کمونیستی و احزاب کمونیست همچنان به پاس داشت نوشته ها و نمونه ی شخصی او ادامه می دهند و هنوز احساس می کنند ناگزیرند سیاست های کنونی خود را با ارجاع به اندیشه ی او توجیه کنند.

برای آگاهی افزون تر← کار، تی. اینچ. ۱۹۶۶؛ کلیف، تی. ۷۹- ۱۹۷۵؛ هاردینگ، ان. ۱۹۸۲؛ لنین، وی. آی. (۷۰- ۱۹۶۰)؛ لیبمن، ام. ۱۹۶۷؛ لیبمن، ام. ۱۹۲۷؛ ریگبی، اینچ ۱۹۷۹؛ شنوب، دی. ۱۹۴۸؛ اولیم ای. بی. ۱۹۶۵؛ ولف، بی. دی. ۱۹۵۶ (۱۹۶۶).

نیل هاردینگ

#### لنينيسم (Leninism)

مار كسيست \_ لنينيستها «لنينيسم» را تكامل أن درک علمی از جامعه می دانند که میارکس و انگلیس مطرح ساختند. از این قرار، لنینیسم عبارت است از علم قوانین تکامل طبیعت و جامعه، که روابط علّی میان انسان و جامعه و پیشروی به سوی جامعه بی طبقه ی کمونیستی را باز مینماید. اجزای سازنده ی اصلی مارکسیسم دلنینیسم عبارتاند از ماتریالیسم دیالکتیکی و تاریخی به منزلهی روش تحلیل، اقتیصاد سیاسی به منزلهی پژوهش در ارتباط طبقاتی با ابزار تولید و سطح نیروهای تولیدی، و نظریهی کمونیسم علمی (ساختار و فرایند جامعههای کمونیستی). اگر بخواهيم تعريفي دقيق تربه دست دهيم، لنينيسم عبارت است از گرایشی در اندیشهی مارکسیستی که یاریهای نظری مهم لنین به مارکسیسم انقلابی را مىپذيرد. دقيق تر بگوييم، لنينيسم روى كردى به تصرف قدرت برای پرولتاریا و به دست پرولتاریا و بناکردن جامعهی سوسیالیستی است، که با حزبی برای خاطر طبقهی کارگر کنش انقلابی را مشروعیت می بخشد. لنینیسم را می توان از بالشویسسم متمایز ساخت که عبارت است از عمل سیاسی یا جنبش سیاسی مبتنی بر لنینیسم.

لنینیستها در مارکسیسم به چشم یک پراکسیس طبقاتی انقلابی مینگرند که بهویژه با تسخیر قدرت سروکار دارد، و بر نقش حزب کمونیست به منزلهی سلاح پیکار تأکید دارند. حرزب مرکب از مارکسیستهایی برخوردار از آگاهی طبقاتی است و بر پایه ی اصل مرکزیت دموکراتیک سازمان مییابد. خطر اتحادیهگرایسی یا تریدیونیونیسم به منزلهی پایه یی برای یک حزب سوسیالیستی در این است که کانون توجه نگرش تریدیونیونی بسیار محدود است و بر پایه ی بهبود و شرایط اقتصادی استوار است و نه فعالیت انقلابی. لنینیستها به جای تکیه بر تکامل خودانگیخته ی آگاهی در طبقه ی کارگر، حرزب را خودانگیخته ی آگاهی در طبقه ی کارگر، حرزب را کاتالیزوری میشمارند که نظریه ی انقلابی و سازمان

سیاسی را به میان تودههای استثمارشده می برد. 

«بدون یک نظریهی انقلابی... هیچ جنبش انقلابی 
نمی تواند وجود داشته باشد». در نظر مارکسیست یا 
لنینیستها، تصرف قدرت حاصل پیکار انقلابی است و 
در آغاز دیکتا توری پرولتاریا تحت سیطره ی حزب 
ایجاد می شود. لنینیستها این عقیده را مردود 
می شمارند که می توان از طریق وسایل تدریجی و 
تکاملی دولت سرمایه داری را تصرف کرد و به خدمت 
منافع پرولتاریا درآورد.

لنینیستها سرمایه داری را پدیده یمی بین المللی و امپریالیستی میشمارند. قوانین انباشت در کشورهای سرمایه داری پیشرفته به بحران اضافه تولید کالاها و سرمایه و نیز به گرایشی به نزول نرخ سود می انجامد؛ طلب سود به صدور سرمایه و به تثبیت موقت جهان سرمایه داری منجر می شود. امپریالیسم تقسیم جهان میان کشورهای صنعتی پیشرفتهی مسلط و نینز جامعههای استعمارزده یی را در پی می آورد که بهزور به نظام جهانی آورده شدهاند، و این امر به ستیزه گری نظامی میان این کشورها حی صنعتی پیش رفته> در جنگ جهانی اول انجامید. این نینز به نوبه ی خود بی ثباتی نظام سرمایه داری جهانی را پدید آورد، و شرایط مطلوبی برای انقلاب فراهم سیاخت. لنین به مخالفت با سیاستهای بینالملل دوم برخاست که شرکت جنبش سوسیال دموکراتیک در جنگهای ملی را موجه میشمرد. امپریالیسم همچنین به توسعهی ناموزون و تغییسر جهتسی در کسانون توجیه طغیسان سوسیالیستی انقلابی به سوی شرق انجامید؛ و نزد لنين روسيه نمونه يسي اعلا به شمار مي آميد. «ضعیف ترین حلقه»ی سیرمایه داری در مناطق «توسعهنیافته» یا نیمهمستعمره یمی قبرار دارد که در آن بورژوازی بومی ضعیف است ولی آنقدر صنعتی شده است که پرولتاریایی برخوردار از آگاهی طبقاتی پدید آورد. از سوی دیگر، بورژوازی مادرشهری قیادر است از برکت فوق سودی که از باجوخراج استعماری به دست آورده نارضایی طبقهی کارگر خود را موقتاً

فرو نشاند. فکر انقلاب سوسیالیستی در کشورهای «توسعه نیافته» به گنجاندن دهقانان به منزلهی یکی از عاملان دگرگونی انقلابی می انجامد. بنا بر نظر لنین و مائو تسه تونگ دهقانان نخست به صورت یک نیروی اجتماعی مهم در انقلاب بورژوایی درمی آیند، و سپس دهقانان فقیر و میانه حال به صورت حامی اصلی طبقه ی کارگر در ایجاد نظم سوسیالیستی در شرق، بااین همه، پس از انقلاب سوسیالیستی در شرق، تنها تصفادهای سرمایه داری در کشورهای مادر شهر شدیدتر می شود و به انقلاب جهانی می انجامد. تنها در مقیاسی جهانی است که انقلاب جهانی به فرجام می رسد.

در قیاس با مارکسیسم کلاسیک، لنینیسم نقش بیش تری برای «زحمت کسان» انقلابی (کارگران و دهقانان) قایل است تا برای پرولتاریای انقلابی به خودی خود، همچنان که نقش بیش تری برای کشورهای «توسعه نیافته» یا نیمه مستعمره قایل است تا کشورهای سرمایه داری پیش رفته؛ و بیش تر بر نقش اصلی حزب تأکید دارد تا بر فعالیت خودانگیخته ی طبقه ی کارگر (ب حزب). رُزا لوکزامبورگ از مخالفان اصولی این موضوع بود و بر اهمیت آگاهی خودانگیخته ی طبقاتی تأکید میورزید.

توفیق بالسویکها در انقالاب روسیه بسیاری از لنینیستها را بر آن داشت تا لنینیسم را با عمل دولت شوروی، به منزلهی «بازنمای» دیکتاتوری پرولتاریا در مقیاسی جهانی، یکی بسمارند. این دیدگاه بهویژه با استالین و حامیاناش پیوند دارد که بر آن بودند که منفعت پرولتاریای جهانی با منفعت برولتاریای جهانی با منفعت اتحاد شوروی یکی است. پس از مرگ لنین، و طی صعود استالین، لنینیسم به صورت ایدئولوژی مشروعیتبخشی درآمد که مورد استفاده ی حاکمان مشروعیتبخشی درآمد که مورد استفاده ی حاکمان اتحاد شوروی و حامیانشان در جنیش جهانی کمونیستی قرار گرفت. استالین لنینیسم را اینگونه وصف می کند که «مارکسیسم عصر امپریالیسم و انقلاب پرولتاریایی است. لنینیسم بهویژه عبارت است

از نظریمه و تاکتیمکهای دیکتاتوری پرولتاریا» (۱۹۳۴). لنینیسم به این تعبیر عبارت از آموزهیمی است که تابعیت احزاب کمونیستی جهان را از منافع اتحاد جماهير شوروي سوسياليستي لازم مي أورد. مخالفت با استالین و استیلای حزب شوروی بر جنبش جهانی کمونیستی (← کمونیسم) به دعویهای دیگری از سوی دیگر مارکسیستهایی منجر شد که خود را وارثان راستین براکسیس انقلابی لنین میشمارند، و مهم ترین این گروه ها پیروان تروتسکی و مائو تسه تونگانید. هیر دو گیروه به این تعبیر لنینیستاند که از نقش اصلی حزب، تقدم كنش سياسي انقلابي و حمايت از انقلاب اكتبير و روی کرد روش شناسانه ی لنین هواخواهی می کنند. گروه سوم و رویزیونیستی تر را بایند در مینان پیسروان کمونیسم اروپایی بافت که بر آناند که سیاستهای لنین مخصوص روسیهی روزگار او سوده است. نود كمونيستهاى ارويايي ويزكى اساسي لنينيسم عبارت از روی کرد آن به مسایلی چون رهبری سیاسی و تحلیل مشخص از سرمایهداری است. بسر پایسه ی ایس دیدگاه، یک حزب کمونیست بازتر و دموکراتیک تر، و با تمرکز کم تر مناسب حال اوضاع غرب است، و اگر قبرار است حنزب کمونیست در بافت دموکراسی پارلمانی به قدرت دست یابد اتحادهای طبقاتی و سياسي گوناگون لازم ميآيد.

گرچه این اندیشهوران همچنان پای بند پیکار طبقاتی اند، فایده ی سیاسی بیش تری در مشارکت در دستگاه دولتی سرمایه داری و بهره برداری از آن می بیننند، و آن را عنصری لازم در دفاع و بسط و گسترش حقوق کارگران در حاکمیت سرمایه داری می دانند. به ویژه ی اندیشه ی دیکتاتوری پرولتاریا را بیش تر کاربرد ویژه ی لنینیسم می شمارند تا جوهر آن، و چنین غایتی را دیگر مخالف پیکار پرولتاریای اروپایی نمی دانند. چنین دیدگاه هایی با پذیرش اروپایی نمی دانند. چنین دیدگاه هایی با پذیرش سیاستهای اصلاحی که با آموزه ی پروستریکا پیوند دارد از سوی رهبری احزاب کمونیست در اروپا و

اتحاد شوروی بسط و گسترش یافت. گاه «نقش اصلی» حزب کمونیست متروک میماند یا در رقابت آشکار با دیگر حزبها و گروهها در بافت تکثرگرایی سیاسی و اقتصادی در نظر گرفته می شود. دیگر اجزای سازنده ی لنینیسم (تقدم پیکار انقلابی، دیکتاتوری برولتاریا، روی کرد سیاسی لنین) متروک مانده است.

برای آگاهی← افزون تر کاریلو، اس. ۱۹۷۷؛ کاریگن، پی، رمزی، اینچ. آر. و سایر، دی. ۱۹۷۸؛ هاردینگ، ان. ۱۹۷۷ و ۱۹۸۱؛ کِنیپاز، بی. ۱۹۷۸؛ اسین، دی. ۱۹۸۱؛ لنسسین، وی. آی. ۱۹۰۲ (۱۹۶۱)؛ ۱۹۱۲ (۱۹۶۴)؛ ۱۹۲۲ (۱۹۶۹)؛ لوکزامبورگ، آر. ۱۹۲۲ (۱۹۶۱)؛ مهیر، ای. جی. ۱۹۵۷؛ استالین، جِسی، وی.

ديويد لين

# لوکاچ، گئورگی (جورج)

(Lukács, György (Georg))

زاده ی ۱۳ آوریل ۱۸۸۵ در بوداپست، درگذشته ی ۴ ژوئن ۱۹۷۱ در بوداپست. لوکیاچ در مقیام فیلسوف، منتقد ادبی، و (در فاصله ی سالهای ۱۹۱۹ و ۱۹۲۹) یکی از رهبران جنبش کمونیستی مجارستان عمری دراز و پُرکشاکش داشت. او که نویسنده ی بسیاری کتابها بود، نخستین آثارش را در ۱۹۰۲ منتشر کرد و پیش در آمدی بر هستی شناسی را تقریباً هفتاد سال بعد، اندکزمانی پیش از مرگ، تکمیل کرد و از واپسین اثری که قصد تألیف آن را داشت طرحهایی اجمالی بر جا گذاشت؛ این اثر خاطرات او بود و عنوان درخور /ندیشهی زنده را داشت.

لوکیاچ پسیش از ۱۹۱۸ متعهد به یک دستگاه ایدئالیستی عینی بود و زیر تأثیر افلاطون، کانت، هگل و کیرکه گور قرار داشت. (لوکاچ نخستین کسی بود که، پسیش از آن در ۱۹۰۸، به احیسای کسار کیرکه گور پرداخت). لوکیاچ که از جمله ی دوستان گئورگ زیمل، ماکس وبر و ارنست بلوخ ببود بسیاری

از اوقات خود را در آلمان گذرانید و بسیاری از آثار خود را به آلمانی نوشت. در مجارستان طبی جنگ جهانی اول رهبر فکری «محفل یکشنبهها» به شمار مى أمد كه كسانى جون فريكيس آنتال، بلا بالاژ، بلا فوگوراسی، آرنولد هاوزر، کارل مانهایم، کارل پولاتی، ویلهام تحسیلاسی، چارلز دتولنی، یموگنی وارگا و دیگــران بــا آن همــراه بودنــد. در ۱۹۱۷ لوکــاچ و دوستاناش «مکتب آزاد علوم معنوی» را تشکیل دادندکه در آن بارتوک و کودای نیز شبرکت داشتند. آثار عمدهی او در این دوره عبارتاند از *روح و شکل*، ۱۹۱۰؛ سـير يـيشرفت نمايش مـدرن، ۱۹۱۱؛ فرهنگ زیبایی شناسی، ۱۹۱۳؛ نظریهی رمان، ۱۹۱۶؛ و فل سفهی هنر هاید ابرگ و نیسز زیبایی شناسی هایدلبرگ ــ که نگارش آن در ۱۹۱۲ آغاز شد و ۱۹۱۸ از ادامهی آن دست کشید ــ که پس از مرگ او انتشار یافت.

طی واپسین سال جنگ، لوکاچ از صحیم دل دیدگاه مارکسیستی را پذیرفت و در دسامبر ۱۹۱۸ به حنوب کمونیست مجارستان پیوست. طی ماههای کمون مجارستان در ۱۹۱۹ وزیر («کمیسسر خلسق») آموزش و پرورش و فرهنگ شد و چند تن از دوستان و همگنان خود را (آنال، بارتوک، کودای، مانهایم، وارگا و دیگران) به مناصب مهم سیاسی / فرهنگی برگماشت. پس از سقوط کمون مجارستان، لوکاچ از کشور گریخت و، تبا ۱۹۴۵، فقط برای کار حزبی مخفیانه به کشور بازگشت و حکم اعدامی را که قضات مخفیانه به کشور بازگشت و حکم اعدامی را که قضات لوکاچ سالهای مهاجرت خود را در اتبریش، آلمان و روسیه گذراند، و در اوت ۱۹۴۵ بیه کرسی استادی روسیه گذراند، و در اوت ۱۹۴۵ بیه کرسی استادی زیبایی شناسی در دانشگاه بوداپست بازگشت.

دورهی مارکسیستی لوگاچ نمبودار پنج مرحلهی فعالیت متمایز است: (۱) ۱۹۱۹ تیا ۱۹۲۹. لوگاچ در مقام یکی از رهبران حزب کمونیست مجارستان، سخت درگیر پیکار سیاسی روزمره می شود و به سبب رویارویی های فرقه یی درونی حزب و حمله ی بلاکبون

و دوستاناش در بین الملل سوم تخریب و تضعیف میشود. بسیاری از نوشتههایش در این دوره با مسایل سیاسی / تهییجی و با بسط و گسترش استرانژی سیاسی کارآمدی سروکار دارد که در برنهادههای بلوم به اوج می رسد. این برنهادهها که در ۱۹۲۸ به قلم آمد و به هواخواهی از دیدگاههایی می پردازد که بسیار همانند دیدگاههای «جبههی خلق» است (که هفت سال بعد، پس از سخن رانی دیمتروف به عنوان سیاست رسمی کمینترن پذیرفتمه شد) تقریباً زودهنگام منتشر شد و کمپنتین آن را به عنوان «نظریهی انحلال طلبانهی نیمهسوسیال دموکرات» محکوم کرد. نوشتههای نظری عمده ی او در این دوره در سه مجلد گرد آمدند: تاریخ و آگاهی طبقاتی، ۱۹۲۳؛ لنين: پژوهشي در وحدت انديشهي او، ۱۹۲۴؛ و نوشته های سیاسی ۱۹۱۹ تـا ۱۹۲۹. از میان این آثار، تاریخ و آگاهی طبقاتی ـ که کمینترن آن را از طریق بوخارین، زینوویف و دیگران محکوم کرد ـ بر بسیاری کسان تأثیری ژرف نهاد: از کُرش تا بنیامین و مرلوپونتی و از گلدمن تا مارکوزه و جنبشهای دانشجویی اواخر دههی ۱۹۶۰.

(۲) از ۱۹۳۰ تا ۱۹۴۵ لوکاچ که به دلیل شکست «برنهادههای بلوم» محکوم به کناری گیری از فعالیت سیاسی شده بود عمدتاً به نوشتن مقالههایی در زمینهی نقد ادبی، و دو اثر نظری بزرگ روی آورد: رمان تاریخی، ۱۹۳۷ و هگال جسوان، ۱۹۳۸ پژوهشهای ادبی لوکاچ سپستر در مجلداتی گرد آمد که عنوان پژوهشهای در رئالیسم اروپایی، گوته و عصر او و جستارهایی دربارهی توماس مان گرفت. در پی انتشار دستنوشتههای اقتصادی و فلسفی و گروندریسه ی مارکس، و دفترهای فلسفی فلسفی در دیدگاههای پیشین لوکاچ در باب «بازتاب» و رد و طرد «عین ـ ذهن همانست» (به شرحی که در تاریخ طرد «عین ـ ذهن همانست» (به شرحی که در تاریخ و آگاهی طبقاتی آمده است) ممتاز می شود. لوکاچ در با بادرمیسانی و آگاهی طبقاتی آمده است) ممتاز می شود. لوکاچ در با بادرمیسانی و رد و با بادرمیسانی

دیمتروف، که با دیدگاههای او همداستان بود، خلاصی یافت.

(۳) از ۱۹۴۵ تا ۱۹۴۹. پس از بازگشت به مجارستان، لوکاچ سخت درگیر فعالیت فرهنگی اسیاسی شد، مقدار فراوانی جستار ادبسی و مقالههای فلسفی عامه فهم منتشر کرد، و ماهنامه ی فرهنگی فیوروم را بنیاد نهاد که از لحاظ فکری بسر آن نظارت و سرپرستی داشت. در ۱۹۴۹ لوکاچ به سبب آرایی که در دو جلد از آثار خود، ادبیات و دموکراسی و فرهنگ مجارستانی نیوین، ابسراز کرده بود و دیدگاههای آن برنهادههای بلوم را به یاد میآورد سخت مورد حمله ی ایدئولوگهای حزب، روداس، هوروات و روای قرار گرفت. این حملهها (که فادایف و دیگر شخصیتهای روس نیز به آن پیوستند) نشانه ی دیگر شخصیتهای روس نیز به آن پیوستند) نشانه مجارستان به شمار میآمد، و لوکاچ را بسر آن داشت مجارستان به شمار میآمد، و لوکاچ را بسر آن داشت که به پژوهشهای فلسفی خود بازگردد.

(۴) از ۱۹۵۰ تیا ۱۹۵۶. لوکیاچ به چند کیار بیزرگ تألیفی دست یازید که از آن میان دو اثر در ایین دوره تکمیل شد: انهدام عقیل و جزئیت هیمچون مقوله یسی زیبایی شناسیانه. در ۱۹۵۶ معنیای رئالیسسم معاصر را نوشت، و در اکتبر در دولت مستعجل ایمره نود (ناگی) وزیر فرهنگ شد. پس از سرکوب قیام، او همراه با دیگر اعضای حکومت به رومانی تبعید شد، و در تابستان ۱۹۵۷ به بوداپست بازگشت.

(۵) از ۱۹۵۷ تا ۱۹۷۱. در این دوره لوکاچ دو تألیف حجیم را تکمیل کرد: اثری درباره ی زیبایی شناسی (سرشت ویئره ی زیبایی شناسی ۱۹۶۵) و اثبری درباره ی هستی شناسی اجتماعی (درباره ی هستی شناسی اجتماعی (۱۹۷۱) که سه فصل از این اثر دوم به انگلیسی منتشر شد: هگل (۱۹۷۸)؛

دستاوردهای مهم لوکاچ پهنهی فراخدامنی را در بر می گیرد: از زیبایی شناسی و نقد ادبی تا فلسفه،

جامعه شناسی و سیاست. در زیبایی شناسی، افزون بر بسیاری از آثار که در آن لوکاچ نظریهی مارکسیستی رئالیسم را از دیدگاهی بهشدت ضدمدرنیستی بسط و پرورش داد، یکی از بنیادی ترین و فراگیر ترین ترکیبها را از نظریهی هنر و ادبیات پدید آورد. در فلسفه، در مقام شخصیت اصلی مارکسیسسم غربی، پیوسته به هواخواهی از آرمان دیالکتیکی در برابر شکلهای متعدد و گوناگون خردستیزی و ماتریالیسم مکانیکی و جزماندیشی برخاست، و در تاریخ و آگاهی طبقاتی به بسط و گسترش نظریهی بیگانگی و شمیءوارهگمی پرداخت و این کار درست پیش از انتشار دیرهنگام آثار پُرتأثیر و دورانساز مارکس دربارهی این موضوع انجام گرفت، و نینز در ده سنال واپسین فعالیت خبود هستی شناسی اجتماعی عظیمی پدید آورد که هنوز اندک درک شده است. در جامعه شناسی، نظریهی آگاهی طبقاتی او بود که بیشترین تأثیر را به جا گذاشت و بهشدت بر «جامعه شناسی شناخت» و **مکتب** فرانکفورت و نیز نظریههای اخیرتر تأثیر داشت. و در سیاست، در وهلهی نخست لوکاچ به سبب آرایاش در زمینهی مسایل سازمان دهی و به عنوان یکی از نخستین پشتیبانان «جبههی خلق» و مشارکت سیاسیتودهیی در «دموکراسیهای خلقی» به ذهن خطور میکند.

برای آگاهی افزون تر← بنسلر، فرانک ۱۹۶۵؛ گلدمن، لوسین ۱۹۷۷؛ لـووی، میسشل ۱۹۷۶؛ مرلویونتی، موریس ۱۹۷۵ (۱۹۷۳)؛ میساروش، ایستوان ۱۹۷۲؛ اولدرینی، گوئیدو ۱۹۷۹؛ پارکینسون، جی. ایج. آر. ۱۹۷۷؛ پینکوس، تیو ۱۹۷۴.

ایشتوان مساروش

# لوکزامبورگ < لوکسمبورک> ، رُزا

(Luxemburg, Rosa)

زادهی ۵ مارس ۱۸۷۱، در زاموشک لهستان؛ مقتول در ۱۵ ژانویسهی ۱۹۱۹ در بسرلین. رُزا لوکزامبسورگ جوان ترین فرزند از میان پنج فرزند یک خانوادهی طبقهی متوسط یهودی بافرهنگ و نسبتاً مرفه در

ورشو بار آمد. رُزا دختری باهوش و از لحاظ علمی و تحصیلی موفق بود، ذهنی مستقل داشت، و بر ضد نظام محدود كننسدهى أن دورهى مدارس لهستان روسیه سر به طغیان برداشت و از آغاز جوانی درگیر فعالیت سیاسی سوسیالیستی شد. درنتیجه، در ۱۸۸۹ ناگزیر شد از لهستان بگریزد تا از خطر بازداشت بیرهیزد و به زوریخ رفت. در آنجا در دانشگاه نامنویسی کرد، در آغاز ریاضیات و علوم طبیعی و سپس اقتصاد سیاسی خواند؛ و سرانجام پایان نامه ی دکتری خود را دربارهی توسعهی صنعتی لهستان تکمیل کرد. رُزا که درعین حال در زندگی سیاسی مهاجران انقلابی امیراتوری روسیه فعال بود و به مخالفت با ناسيوناليسم حزب سوسياليست لهستان می پرداخت، در ۱۸۹۴ همراه با رفیق در گیر دیگری، النو یوگیشس، در تأسیس سوسیال دموکراسی بادشاهی لهستان پیشقدم شد: لئو سازمان دهندهی اصلی حزب و رُزا تواناترین متفکر و صدای آن. هـر دو تن چیزی را شکل بخشیدند که ارتباطی درازآهنگ و فشرده از کار درآمد، و پیوند سیاسی تنگاتنگ میان آنها تا دیرگاهی پس از سردی و جدایی شخصی نینز همچنان پایید. در ۱۸۹۸، رُزا لوکزامبورگ که خواهان صحنهی سیاسی فراختری برای توانمندیهای خود بود، بُنه كن به آلمان رفت.

از آن پس رُزا در مباحثههای مهم در سوسیالیسم اروپایی چهره یی برجسته بود. رُزا طی مباحثه در باب رویزیونیسم (برویزیونیسم) با اصلاح یا انقلاب خود، که شاید هنوز بهترین پاسخ دندانشکن کلی مارکسیسم به رفورمیسم است، یکباره آوازه گرفت. استدلال او این است که گرچه سرمایه داری دوام آورده است، ولی نمی تواند بر بحرانها و تضادهای خود چیره گی یابد و اگر جز این ابراز شود، چنان که برنشتاین چنین کرده است، باید قلب مارکسیسم را برداشت و به انکار بنیادهای عینی طرح سوسیالیستی برداشت و به انکار بنیادهای اخلاقی انتزاعی برخاست. درواقع، جنبشهای کارگری می بایست از طریق درواقع، جنبشهای کارگری می بایست از طریق

اتحاديهها و فعاليت پارلماني براي اصلاحات كافي مبارزه کنند. ولی از آنجاکه این کارها کافی نیست تا روابط تولیدی سرمایه داری را براندازد، جنبش های کارگری نباید هدف غایی خود را از نظر دور دارند و آن تصرف قدرت برای انقلاب است. لوکزامبورگ در ۱۹۰۴ در مسایل سازمانی سوسیال دموکراسی روسیه، در بحث میان لنین و منشویکها دخالت کرد و به دلیل برداشت لنین از حزب پیش تاز به شدت متمرکز او را به باد انتقاد گرفت؛ کوشیشی که، به دیدهی او، طبقهی کمارگر را تحت قیمومت قبرار میداد. منضمون های رُزا در این خنصوص سد کنه ویژه گی همهی کارهای اوست ــ ابتکار عمل مستقل و خودکوشی کارگران و توانایی آنها برای یادگیری از طریق تجربهی خودشان و نیز اشتباههای خودشان، و بنابراین نیاز به یک سازمان دموکراتیک با پایهی گسترده است. رُزا در ایس سالها اختلافنظرهای دیگری نیز با لنین داشت. گرچه او ستم ملّی را نیـز مانند هرگونه ستم دیگری محکوم میشمرد، ببرخلاف لنین، نه از استقلال لهستان پشتیبانی می کرد و نه از زاویه یی کلی تر، از شعار حق ملل در تعیین سرنوشت خويش.

بااینهمه، پاسخ مسترکشان به انقلاب ۱۹۰۵<
روسیه> آنها را به هم نزدیک کرد؛ هم رُزا و هم لنین برای روسیه یک انقلاب بورژوایی را پیش چشم داشتند که با رهبری، و نیز با روشهای مبارزهی پرولتاریا انجام می گرفت. افرونبراین، لوکزامبورگ گمان داشت که در کنشهای توده یی کارگران روسیه اندیشه یی استراتژیک با اعتباری بینالمللی کشف کرده است و کوشید سوسیال دموکراسی آلمانی را نیز در راستای این اندیشه ترغیب کند و در اینباره نیز مانند دیگر موردها جناح چپ سازمان را خطاب قرار داد. رُزا در اعتصاب توده یی، حزب و اتحادیه های داد. رُزا در اعتصاب توده یی را به عنوان شکل اعلای انقلاب پرولتری مطرح کرد. اعتصاب توده یی به عنوان مظهر خودانگیخته ی نیروی آفریننده ی گسترده ترین

تودهها و پادزهر خمودی و بیجنبشی دیوانسالارانه، پیکارهای سیاسی را با پیکارهای اقتصادی، و درخواستهای فوری را با درخواستهای درازمدت در امری به هم پیوند میدهد که بالقوه چالشی جهانی در برابر نظام سرمایهداری است. در ۱۹۱۰ همین نظر سبب شد هنگامی که کائوتسکی با خط مشی احتياط أميز و صرفأ انتخاباتي رهبسري حنزب دست اتحاد داد، رُزا از کانوتسکی بگسلد. دغدغه ی دیگر لوکزامبورگ امپریالیسم بود، با آن خطر جنگ که در بر داشت و در ۱۹۱۳ در کتاب تئوریک بسیار مهماش انباشت سرمایه به توضیح علت بنیبادین آن دست یازید. رُزا بر آن است که یک اقتصاد سرمایهداری فروبسته، بندون دسترس بنه صنورتبنندی هنای اجتماعی غیرسرمایه داری، می بایست به دلیل ناتوانی در جذب تمامی ارزش اضافی یی که تولید می کند در هم بشكند. اميرياليسم عبارت از پيكاري رقابتي است میان کشورهای سرمایهداری برای دستیابی آن چیزی که از محیط غیرسرمایه داری باقی مانده است ولی، با تخریب و فرسایش محیط غیرسرمایه داری، امپریالیسم به سلطه و چیسرگی جهانی روابسط سرمایه داری و فروپاشی ناگزیر نظام می انجامد.

لوکزامبورگ حجنبش> مخالف با جنگ جهانی اول را در آلمان رهبری کرد. او که پرچمدار فکری انترناسیونالیستهای انقلابی فراهمآمده در «جمعیت اسپارتاکوس» بود، در جزوهی یونیوس و دیگر نوشسته های خصود موضع میهن پرستانه ی سوسیال دموکراسی را به عنوان موضعی خائنانه محکوم شمرد. رُزا ناگزیر بیش تر دوره ی جنگ را در زندان گذراند و در آنجا، در همبستگی و همدلی با لنین، تروتسکی و بالشویکها، انقلاب روسیه را به قلم آورد و از کوشش آنها برای انقالاب سوسیالیستی حمایت کرد. بااین همه، نسبت به سیاست بالشویکها در قبال مسئله ی ارضی و ملیتها، و به ویژه ایجاد محدودیت برای دموکراسی موسیالیستی و نیز در این ارتباط گرایش آنها به سوسیالیستی و نیز در این ارتباط گرایش آنها به سوسیالیستی و نیز در این ارتباط گرایش آنها به

خسن استفاده از حوادث ناگوار، نگاه انتقادی داشت. رُزا که در اواخر ۱۹۱۸ آزاد شد و در انقلاب آلمان شرکت کبرد، پسس از درهم شکسته شدن قیامی نافرجام در برلین، به دست افسران دستراستی به طرزی و حشیانه به قتل رسید.

کار رُزا لوکزامبورگ سه دلیل نظریسهی او در باب شکست ناگزیر سنرمایه داری، و ایمنانی بنی کنران بنه خودجوشی تودهها گاه به عنوان نوعی تقدیرگرایی پا فاتاليسم سياسي تفسير شده است. بالينهمه، اين نگاه نشانهی بدفهمی یا کژنمایی کار اوست. فروپاشی سرمایه داری بدیل هایی را پسیش پای پرولتاریا میگذارد: از یک سو، بحران، ارتجاع، جنگ و سرانجام فاجعه و توحش؛ از سوی دیگر، سوسیالیسم. بنابراین، پیکار فعال برای سوسیالیسم امری ضروری و عاجمل است. در نظر رُزا، که به مضمون محوری مارکسیسم وفادار است، جوهر این پیکار را درواقع کوششهای خودجوش و خودرهاسازندهی طبقهی کارگر فراهم می آورد. ولی او منکر نیاز به سازمان و نیـز اهمیت نظریهی مارکسیستی و رهبری توانمند نیست. در اختلاف نظر میان او و لنین اغلب گزافه گویی شده است. آنها در بیشتبر موارد با هم اتفاق نظیر داشتند. دغدغهی مادام العمر لوکزامبورگ در مورد دموکراسی و آزادی بیهیچ شک و شبهه دغدغهی یک مارکسیست انقلابی است و نباید آن را با انتقادهای این سنت با دیگر سنتها ـــ سنتهای ليبرالي، رفورميستي يا أنارشيستي ـ خلط كرد كمه یکسر با او بیگانه است.

برای آگاهی افزون تر← باسو، لیلیو ۱۹۷۵؛ دیویس، هوراس بی. ۱۹۷۶؛ اتینگر، الیزبیتا ۱۹۸۷؛ فرولیش، پل ۱۹۷۲؛ جیراس، نـورمن ۱۹۷۶؛ هـاوٍرد، دیـک ۱۹۷۱؛ لوکر، رابـرت ۱۹۷۲؛ لوکزامبـورگ، رُزا ۱۹۶۳)؛ لوکزامبـورگ، رُزا و لوکزامبـورگ، رُزا و بوخارین، نیکالای ۱۹۷۲؛ نیتل، جی. پی. ۱۹۶۶؛ واتـرز، مری ـ آلیس ۱۹۷۰؛

نورمن جيراس

## لومين پرولتاريا (lumpenproletariat)

مارکس (هجدهم برومر، ق ۵) لومپنپرولتاریا را به صورت «پیسماندهی تمامی طبقات»، «تودهیی ازهم پاشمیده» و دربرگیرنسده ی «پرقیچمیای خاکسترنشین و ماجراجوی بورژوازی، ولگردها، سربازهای مرخصشده، زندانی های سابق... جیب بُرها، پااندازها، آشفال برچینها، گداها» و مانند آن توصیف می کند که لویی بنایارت در کشاکش خود برای رسیدن به قدرت به آنها تکیه داشت. در زمینه یعی همانند، در تحلیل ظهور فاشیسم، مارکسیستهای بعدی نیز اشارههای گهگاهی به لومین پرلتاریا داشتهاند، هرچند که این مفهوم در تحليل أنها جايگاهي بسيار برجسته نداشته است. بائر (۱۹۳۶) «ازطبقه افتادگان» (déclassés) را، که پس از جنگ جهانی اول نمی توانستند راهبی برای بازگشت به زندگی بورژوایی بیابند، و نیز تودههای فقرزدهی طبقهی متوسط بایین و دهقانان را عناصر مهمى در جنبش هاى فاشيستى تشخيص داد؛ ولی هنگسامی کسه ملاحظسه کسرد «کسل لومپنپرولتاریا» به سوی فاشیستها رانده شد، معلوم نیست که چه چیز را در این مقوله گنجاند، و او با حدت و شدت بیشتر بر دامنه ی جذب كارگران بى كار به صفوف فاشيستها تأكيد داشت. تروتسکی در نوشته های خود دربارهی فاشیسم (۱۹۱۷)، به اختصار به «تبدیل چه بسا گروههای بزرگ تری از کارگران به لومین برولتاریا» اشاره دارد، ولسی توجمه بسیار بسیش تسری را بسه خبرده بورژوازی به عنوان شالودهی اجتماعی جنبشهای توده یی فاشیستی معطوف می کند.

اهمیت عمده ی اصطلاح لومپن پرولتاریا نه در اشاره به هیچگونه گروه اجتماعی بهوضوح تعریفشده که دارای نقش اجتماعی بسیاسی مهمی باشد، بلکه در جلب توجه به این واقعیت است که در شرایط افراطی بحران و فروپاشی اجتماعی در جامعه ی سرمایه داری، شمار بزرگی از مردم می توانند از طبقه ی خود جدا

شوند و تودهی «شناور»ی را تشکیل دهند که بهویـژه در برابـر ایـدئولوژیها و جنـبشهای ارتجاعی آسیبیذیر باشد.

تام پاتامور

## ليسنكوئيسم (Lysenkoism)

این اصطلاح از سیر کار و زندگی، تأثیر و رسوایی تروفیم دنیسوویچ لیسنکو (زادهی ۱۸۹۸ در کالوفکا در استان یوتاخای اوکیراین؛ درگذشیتهی ۲۰ نیوامبر ۱۹۷۶ در اج ش س) سرچشمه می گیرد. لیسبکو یک پرورشدهندهی گیاه گهنام بنود کنه مندعیات گزافه آمیزی طرح کرد مبنی بر ایس که با آغشتن بذرها به دما و رطوبت و دیگر فنون سیاده می توانید الگوهیای فیصلی محیصولات و بیازده آنها را به طرزشگفتآوری دیگرگون کنید. او هیمچنین ادعا کرد که پی آمدهای سودمند این دگرگونی ها را می توان به نسل های بعدی ــ میراث ویژگی های اکتسایی ــ انتقال داد. روش، مدعیات و نظریههای او ناقض علم روبه رشد ژنتیک گیاهی از کار درآمد. حاصل آن که نظریمه و عمل زیست شناختی و کشاورزی اتحاد شوروی و کشورهایی که زیر نفوذ آن بودند درمجموع در تعارض با جامعه ی بین المللی دانشمندان و کشت شناسان قبرار گرفت. لیسنکو از ۱۹۲۷، کمه نخستین بارگل کرد، تا ۱۹۴۸ که پشتیبانی استالین به همهی مخالفتها با قدرت او پایان بخشید، کارش تا جایی بالا گرفت که بر همهی رشتههایی که با مفهومهای وراثت تماس داشتند تسلط یافت. ژنتیک غربی محکوم شد و کاربندان شوروی آن مورد آزار و شکنجه قرار گرفتند، به زندان افتادند و در پارهیی موردها به قتیل رسیدند. قیدرت لیسنکو تا مرگ استالین در ۱۹۵۳ بلامنازع بود، پس از آن در محاق افتاد، ولی در کنف حمایت خروشجف باز رو به اوج رفت تا آن که هر دو را در ۱۹۶۵ به زیـر کشیدند. در غرب، لیسنکوئیسم را درس عبرتی شمردند: در استقلال نسبی و بی طرفی ارزشی علیم

دخالت مکن. دخالت سیاسی در علم پسی آمدهای علمی فناورانه و اجتماعی ناگورار به بار مسی آورد. لیسنکوئیسم، بهویژه در دوره ی جنگ سرد، با موفقیت تبدیل به چماقی شد برای کوبیدن اندیشههای سوسیالیستی و کمونیستی درباره ی علم و جامعه. لینسکوئیسم بسیاری از دانش مندان مترقی را سرد و بیزار کرد و پسی آمدهای جدی در تاریخ، فلسفه و پژوهشهای اجتماعی در علم داشت.

شک نیست که لیسنکوئیسم پیژوهش در ژنتیک شوروی و رشتههای وابسته را به نابودی کشید، گرچه استدلال شده است که لیسنکوئیسم بر تولید محصول أشوبزدهى اتحاد شوروي بمطرزحيس تأوري اندک تأثیر مشهودی داشته است. لیسنکوئیسم هم به عنوان نظام حمایتی و هم به عنوان پایه یسی برای روششناسی علمی مصیبتبار بود. بااینهمه، مسئلهی اصلی این جاست که زمختی رسوایی لیسنکوئیستی عملاً مانع از پی گیری پرسشهای پیچیدهتر دربارهی روابط میان نیروهای اجتماعی، سیاسی و اقتصادی از یک سو، و نقبش متخصصان از سوی دیگر شد. ليسنكو تاحدودي ازآنرو سه عنوان دانش مندي دهقانی یا پرولتری ظهور کرد که دانشمندان بورژوا در اتحاد شوروی رغبتی به همکاری نشان نمی دادنید. هنگامی که سازش لنین با متخصصان و کارشناسان بورژوا یایان گرفت، کوشش برای دستیافتن به «یک انقلاب فرهنگیی» و پیرورش «دانیشمنیدان سیرخ» بسیاری از فرصت طلبان فاقد صلاحیت را نیز در تور خود گرفت. بههمینسان، نیاز به اضافه غلبه برای تغذیهی پرولتاریای شبهری و صدور آن به منظور خرید کالاهای سرمایه یی برای صنعتی کردن کشور به اقدامهای افراطی انجامید (← استالین، «دربارهی جبههی غله»، ۱۹۲۸). آسانی انتقاد به علم و سیاست فناورانه و کشاورزی شوروی مدد کرده است تا توجه را از شیوههای ظریف تر ولی نه کم تر مهمی منحرف کند که بر پایهی آن اولویت های سیاسی، اقتصادی و ایدئولوژیک غیرب است که پیژوهش و

توسعه را شکل داده است. لیسنکوئیسم به صورت پوششی به کار آمده است که در پس پشت آن در باب نظارت و سلطهی سرمایهداری بر پژوهش و توسعه در یک نظام حمایتی ظریفتر و با واسطه تر پژوهش غربی رضایت خاطری می تواند قوت بگیرد. پیش از اسپوتنیک (۱۹۵۷) نیز به نظر میرسید نظام غربی بسیار موفق تر است؛ از آن پس تأکید بر هزینه های نظامی به حمایت نظامی سنگین در پژوهش و توسعه ی غرب، و نیز اتکای فزاینده بر روابط قرارداد مستقیم با مشتری در تعیین وظایف پژوهشی انجامید. لیسنکوئیسم به منزله ی پایه یی پروهشی بارای علم ژنتیک و کشاورزی یکسر از اعتبار افتاده برای علم ژنتیک و کشاورزی یکسر از اعتبار افتاده

است. ولی می توان گفت به عنبوان درس عببرت و دعوت به نگرش ژرفتر در فرایند تعیین اولویتها در پژوهش و توسعه بسیار درسها در چنته دارد که هنوز می توان از آن آموخت.

برای آگاهی افزون تر→ گرهٔم، لورن ۱۹۷۳؛ هاکسلی، جسولین ۱۹۲۹؛ جوراوسسکی، دیویسد ۱۹۷۰؛ لکسور، دومینیک ۱۹۲۹؛ لوانتین، ریچارد و لوینز، ریچارد ۱۹۷۶؛ مدویسدف، ژورس ای. ۱۹۶۹؛ سافونوف، وی. ۱۹۵۹؛ استالین، چی. ۱۹۲۸ (۱۹۵۳)؛ یانگ، رابرت ام. ۱۹۲۸؛ زیرکل، کانوی ۱۹۴۹.

وابوت ام. پانگ

# مائو تسه تونگ (مئو تزودونگ)

(Mao Tse-Tung (Mao Zedong))

زادهی ۲۶ دسامبر ۱۸۹۳ در شائوسان در استان هونان چین؛ درگذشتهی ۹ سیتامبر ۱۹۷۶ در یکس. اهمیت مانو به عنوان دستاندرکار مارکسیسم، یا درهرحال به عنوان رهبری که انقلابی را به انجام رساند که ملهم از آن جیزی است که به باور او اصول ماركسيسم است، على العموم مبورد يبذيرش است. از یک سو این بحث زنده و همچنان حلناشده در ایس باره وجود دارد که آیا او درواقع هیچگونه یاری نظیری نومایه و اصیلی انجام داد، و اگر آری، آیا این باریها تحول و پیشرفت یا انحرافی در مارکسیسم به شمار میرود. چندان نمی توان انکار کرد که مانو نه تنها کارهای ممتاز و مهمی انجام داد بلکه حرفهای مهم و متمایزی هم زد. این که آیا این نبوآوریها از حیث خوی و خصلت اعتبار مارکسیستی دارد یا نه، البته محل بحث است، ولی دست کے دربارہی بخشی از این نواوریها می توان برهان آورد که چنیناند. مائو اغلب به عنوان یک «انقلابی دهقانی» ستوده شده یا مورد حمله قرار گرفته است. گرچه ماثو درواقع نقشی را به دهقانان نسبت میدهد، و بهویـژه درجـهیـی از ابتكار عمل را به آنها منسوب مىكند كـ بـ مراتـب بزرگ تر از آن است که عموماً متعارف شمرده می شود، شاید بتوان آنچه را او با مارکسیسم کرده است بهبهترین وجه نخست با پرداختن به ساختار جامعه ی چین به طورکلی، و نتایجی که او از آن برمی گیرد مورد بررسی قرار داد.

چین در دهه ی ۱۹۲۰، هنگامی که ماتو کارآموزی خود را در انقلاب آغاز کرد، البته از لحاظ اقتصادی کشوری بسیار واپسمانده بود. غرض این است که هرچه هم بتوان درباره ی رهبری پرولتاریا (یا

ييش أهنك أن) سخن گفت، حزب كمونيست می بایست بر دهقانان به منزلهی بـزرگ تـرین نیـروی اجتماعي بكانهي بشتيبان آرمان انقلابى تكيمه كندد ولی جامعه ی چین (آنگونه که تروتسکی گمان داشت) در وهلهی نخست از خصلت سرمایهداری برخوردار نبود، هم چنان که به سادگی «فتودال» یا «تیمهفئودال» نیز نبود. جامعهی چین، افزون بر شمار محدود ولی بهسرعت روبهفزونی کارگران شهری، و کارفرمایان یا «بورژوازی ملی» چینی، شامل طبقهی زمين دار كوچك اما بسيار نيرومند، دهقانان (ثروتمند و تهیدست، زمیندار و بیزمین)، و طیف سرشـــاری از افزارمنـــدان و دورهگـــردان تـــا «کمپرادورها»یی در خدمت سرمایه داران خارجی، و نیز طیفی از دیوانسالاران و ارتشسالاران تا راهبان، رامزنان، و ولگردان شهری میشد. این ساختار پیچدرپیچ اجتماعی از همزیستی عناصر و قسرهایی سرچشمه می گرفت که قندمت شان به دورههای تاریخی گوناگون میرسید، و هم از تأثیرات بومی و هم خارجی شکل می گرفت.

پیآمدهای این موقعیت در مفهومهای «تضاد اصلی» و «جنبهی اصلی تضاد اصلی» بازتاب یافتهاند که نقشی چنین فیراخدامین در تفیسیرهای میائو از دیالکتیک بازی میکنند. چندان لازم نیست یادآور شویم که مارکس در اشاره به فرانسه یا انگلستان در سدهی نوزدهم هرگز مسئله را به این صورت طرح نمی کرد که «امروز کدام تضاد عمده و اساسی است؟» مارکس این را امری بدیهی می گرفت که تضاد اصلی تضاد میان پرولتاریا و بورژوازی است، و این امیر تا وقتی که این همستیزی از راه انقلاب سوسیالیستی حل شود همچنان به قوت خود باقی است. از سوی دیگر، مائو این امر را وظیفهی عملی عاجل تیر خود

مییدانست کسه، در پرتو آنچه آن را تحلیسل مارکسیستی میشمرد، هم در چین و هم در جهان، تعیین کند که در کجا باید شکافهای تعیین کننده را بیرون بکشد. البته، به تعبیری، ماتو بهسادگی خط سیری تحلیلی را پی میگرفت که مارکس طرح کلی آن را ریخته بود، و لنین (و استالین) پرورانده بودند و بر پایهی آن نه تنها دهقانان، بلکه دیگر طبقات و گروهها در جامعهی سرمایهداری می توانند در مرحلهی دموکرائیک انقلاب شرکت جویند، و رفتار طبقات گوناگون در یک کشور معین می تواند تحت تأثیر واقعیت سلطه ی خارجی قرار گیرد، چیزی که هست ماثو این آرا را نظام مند کرد و بسط و پرورش داد، و از آنها نتایجی فلسفی استنتاج کرد که به آن اعتبار کلی نسبت داد.

یقین است که این بُعد از روی کرد سائو به انقلاب، در پیوند با این رأی او که عمل مقدم است، و نظریه جنبهی ثانوی یا اشتقاقی دارد، به جنین گسترهی فراخی از تفسیرهای اغلب صریحاً متضاد از مانو و آرای او انجامیده است. از یبک سو، کسانی که بسر انعطاف بندیری تاکتیک های او و مهارتاش در تطبيق دادن خود با اوضاع واحوال درحال دگرگونی تأکید مى ورزنىد مى تواننىد استدلال كننىد (چنانك مارکسیستهای شوروی از دههی ۱۹۶۰ به این سو) که ماتو به سبب امتیازهایی که در ۱۹۳۸، ۱۹۴۵ و در اوایل دههی ۱۹۵۰ به بورژوازی ملی اعطا کرد، یا تسلیمطلب است یا کیلاً فرصت طلبی بی اصول، یا هر دو. ولی بهوارونهی آن، کسانی که بیشتر مجذوب تأکید او بس پیکار طبقاتی، ارزشهای پرولتاریایی و بهانجامرساندن سرسختانهی انقلاب تا به پایان میشوند، او را (بهویژه از اواخر دههی ۱۹۵۰ به ایـن سـو) رادیکـالتـرین تمـامی رهبران و نظریه پردازان اصلی در جنبش بین المللی کمونیستی به شمار می آورند.

می توان استدلال کرد که نخست با توجه به تاکتیکهای مائو، و سپس نظر به مبانی عام تر اندیشه ی او، در هر دو این دیدگاهها عناصری از

حقیقت هست. شاید حیاتی ترین مسئله ی واحدی که در میان است این است که غرض ماتو از «پرولتاریا» چیست؟ البته مانو، دستِ کم از اواخر دهه ی ۱۹۲۰ به این سو، از نقش رهبری که مارکسیسم بر عهده ی طبقه ی کارگر شهری وامیگذاشت آگاهی داشت، و طبقه ی کارگر شهری وامیگذاشت آگاهی داشت، و در اصل این اصل بدیهی را پذیرفته بود. بی گمان دریافت مائو از اصطلاح «پرولتاریا» بهنحوی رنگی از معنای تحت لفظی تغییر چینی mu-ch'an chien-chi (طبقه ی ندار) را داشت، ولی رهبری و هژمونی پرولتاریای شهری را در انقبلاب پیوسته تصدیق برولتاریای شهری را در انقبلاب پیوسته تصدیق می کبرد. یک ابهام مهمتر و معنادار تر، که اغلب برجسته شده و مورد تأکید قرار گرفته، ابهامی است برولتاریایی عینی، و ایدئولوژی پرولتاریایی یا فیضیلت پرولتاریایی عینی، و ایدئولوژی پرولتاریایی یا فیضیلت پرولتاریایی را در میان می گیرد.

در اوایسل ۱۹۲۸ مسائو گفست کسه خسوشنسینان و خانهبه دوشان روستایی می توانند با ترکیبی از مطالعه، و مشارکت در عمل انقلابی، به رزمندگان پیش آهنگ پرولتری مبدل شوند، و همین گرایش در سراسر نیمقرن اندیشهی او خود را به رخ میکشد. چنانکه همگان میدانند این گرایش خود را بهوینژه در «انقلاب فرهنگی» ۶۷-۱۹۶۶ جلوه گر ساخت، ولی حتا در آن هنگام نیبز مائو (آنگونه که گاهگاه مى گويند) تعريفي تماماً ذهني را از طبقه على العموم، و از پرولتاریا علی الخصوص نیذیرفت. ماتو ملاک های عینی و ذهنی را در الگویی پیچیده و متغیر ترکیب کرد که پارهیی را مقتضیات مصلحت آمیز، ولی پارهیی دیگر را نیز باور او به اهمیت نیروهای ذهنی در تاریخ معین می کرد. با توجه به این مبحث گسترده تر، آرتور كوبَن (۱۹۶۴) بـر آن رفتـه اسـت كـه مـائو احتمـالاً نمی توانسته است این دیدگاه را طرح کرده باشد که در اوضاعواحــوال معــين روبنــا «نقــش اصـلي تعیین کننده » در دگرگونی تاریخی دارد، تا آن که نوشتههای ۱۹۳۸ و ۱۹۵۰ استالین راه را گشوده است. متن اصلی ۱۹۳۷ مقالهی «دربارهی تضاد» که

به تازگی کشف شده ثابت می کنید که درواقع مائو چنین موضعی را پیش از استالین اختیار کرده بود. این نگرش را، کمه اکنون خصود چینیها بسر آن داغ «اراده گرایی» می زنند، می توان ریشه ی گرایشهایی شمرد که در اندیشه ی مائو، و در سیاستهای حزب طی دوره ی جهش بزرگ و انقلاب فرهنگی سر برآورد. بااین همه، باید افزود که گرچه مارکسیستهای چینی امروزه به این ترتیب تأکید مفرط بس نیروهای ذهنی را به باد انتقاد می گیرند، نظر غالب این است که «کنش آگاهانه ی انسان» را هم چون یک نیروی تاریخی نباید دست کم گرفت.

گذشته از نکتهیی که در آغاز این صدخل دربارهی اهمیت تأکید مانو بر نیاز به تشخیص «تـضاد اصـلی» در هر مورد ذکر کردیم، مهمترین جنبهی دیالکتیک او در فروکاستن سه قانون هگل و مارکس به یک قانون است: وحدت و مبارزهی اضداد. این نکشه در ۱۹۳۷ در «دربارهی تضاد» جلوهگر شید که میاثو در ضمن آن میگوید قانون وحدت اضداد «قانون بنیادی اندیشه» است، و بدین سان ظاهراً جایگاهی بلندتر از نفی درنفی، و تبدیل کمی به کیفی بدان می بخشد. در ۱۹۶۴، ماتو بـهصراحت دو قـانون آخــری را مبردود میشمارد و میگوید که به نفیدرنفی «باور ندارد»، و این که تبدیل کمی به کیفی صرفاً مورد ویـژهیـی از وحدت اضداد است. برخی کسان این تحول را در اندیشهی مائو تجلی دیالکتیک سنت دائویی بن و یانگ شمردهاند، و برخی دیگر آن را حاکی از تأثیر استالین دانستهاند. درهرحال، جای شک نیست که این نگرش از حیث منطقی همعنان با این گرایش فزایندهی مائو است که تکامل تاریخی را فرایندی مبهم و مسئله آفرین، و پیشرفت روبه جلو و مستمر انقلاب را ــ در برابر رگهی گرایشهای رویزونیستی ذاتی همهی ما \_ چیزی نزدیک به معجزه میشمارد.

پس، یاریهای فکری مثبت مانو به مارکسیسم چیست؟ نخست، مفهوم «خط توده یی»، که حتا در نظریه، چه رسد به عمل، بهمعنای سپردن پیکار

انقلابی (پیشاز ۱۹۴۹) یا ادارهی کشور (پس از ۱۹۴۹) به خود مردم نیست، ولی بااینهمه عنصری از مشارکت دموکراتیک از پایین را (در محدودههای سفتوسخت، و زیر هدایت حزب) به میان می آورد که تقریباً به کلی از سنت لنینیستی و شوروی غایب است. دوم، گرچه مانو در ظرفیت تودهها، هنگامی که با رهبری درست هدایت شوند، برای دگرگون ساختن طبیعت و جامعه تقریباً به میل و دلخواه خود، گاه به طرززننده و نامعقولی گزاف کویی مسی کنید در فلسفهی تاریخ مارکسیستی، آنگونه که بیش تر مارکسیستهای غربی عموماً درمی یابند، این اندیشه را وارد می کند (شاید هم بر آن سوار می کند) که دگرگونی انسان سیبایست همراه و یستیبان پیشرفت اقتصادی و فنی باشد، و نه این که به صورت نوعی فرآوردهی فرعبی بهسادگی از آن سرچشمه بگیرد. آرای ماتو در باب مشارکت بورژوازی در انقلاب، پیش و پس از ۱۹۴۹، گرچه عمدتاً برگرفته از آرای لنین (دیکتاتوری انقلابی دموکراتیک کارگران و دهقانان) و استالین (بلوک جهارطبقه) است، عناصر غیرپرولتری را به چنان درجهیی در فرایند انقلابی در چین ادغام میکند که آمیزهی میان انقلاب ملی و اجتماعی را در آسیا یک گام به پیش می برد. (البته برخی کسان این را امری نیک میشمارند و برخی دیگر نه). ماتو به جنگی بزرگ بر ضد دیـوانسالاری دست بازید و این کار به چنان شیوههای خشن، نامنصفانه و آشوبناكي انجام گرفت كه عمدتاً نتيجهي عكس داد، ولى بااينهمه صورت مسئله را براى آينده در دستور کار قرار داد. سرانجام، اگر به آن جنبه از اندیسهی مانو که در آغاز طرح شد برگردیم، او به هیچروی اصل بدیهی مارکسیستی و لنینیستی رهبری طبقهی کارگر بر دهقانان را سروته نکرد؛ چنان که ماتو در ۱۹۵۹ می گوید، در این ارتباط میان آنها، کارگران «برادران ارشد» به شمار میآیند. ولی او کوشید این اصل را (که شاید همهی ملازمهها و پیآمدهای آن را، دست کم آنسان که بر مارکس

هویدا بود، درک نکرد) با این اعتقاد درآمیزد که گرانیگاه جامعهی چین را باید در مناطق روستایی یافت، و این که دهقانان می بایست نقشی فعال در ساختمان چین سوسیالیستی نوین بازی کنند. این مسئله را نیز مائو طرح کرد ولی حل نکرد، و تضادهای میان چین روستایی و چین شهری پس از مرگ او همچنان به قوت خود باقی ماند؛ ولی، بد یا خوب، احتمال نمی رود که طرح مارکسیستی سنتی درباره ی نجات از طریق صنعتی کردن و تربیت دهقانان به دست کارگران بدون جرح و تعدیلهای مهم در خطسیرهایی که مائو ترسیم کرده است هرگز در آینده مورد قبول قرار گیرد.

برای آگاهی افزون تر← کوئن، آرتور ای. ۱۹۶۴؛ هسی یونگ، جیمز چیه ۱۹۷۰؛ مائو تسه تونگ ۷۷– ۱۹۶۱؛ ۱۹۷۴؛ شرام، استوارت آر. ۱۹۶۹؛ ۱۹۷۷؛ ۱۹۷۴؛ استار، جان برین ۱۹۷۹؛ وومَک، بِرُندلی

استوارت أر. ثسرام

## ماترياليسم (materialism)

ماتریالیسم در گسترده ترین معنای خود مدعی است که هر آنچه وجود دارد دقیقاً ماده است یا دست کم به ماده بستگی دارد. (ماتریالیسم در شکل عامتر خود دعوی دارد که تمامی واقعیت اساساً مبادی است؛ در شکل خاص تر خود مبنی بر این است که واقعیت انسانی مادی است). در سنت مارکسیستی ماتریالیسم معمولاً از نوع ضعیف تر و ناکاهش گرا بوده است، ولی این مفهوم به انحای گوناگون به کار گرفته شده است. تعریفهای زیبر در آغاز میکوشد وضوحی روش شناختی به دست دهد. ماتریالیسم فلسفی، به پیروی از پلخانوف، از ماتریالیسم تاریخی، و، به پیروی از لنین، از ماتریالیسم علمی به طور کلی متمایز می شود. ماتریالیسم فلسفی دربرگیرنده ی این اقلام است:

۱) *ماتریالیسم هستیشناسانه، ک*ه بسر وابستگی یکسویهی هستی اجتماعی به

هستی زیستشناختی (و بهنحوکلی تر هستی جسمانی) و زایش و پیدایش هستی اجتماعی از هستی زیستشناختی پا میفشارد.

 ۲) ماتریالیسم معرفتشناختی، که بر استقلال هستی و فعالیت تراواقعی دست کم برخی از موضوعهای اندیشهی علمی پا میفشارد.

۳) ماتریالیسم عملی، که بر نقش مؤثر و سازنده عاملیت دگرگون کننده ی انسانی در بازتولید و دگرگون ساختن صورتهای اجتماعی با میفشارد.

ماتریالیسم تاریخی بر تقدم علّی شیوه ی تولید زنان و مردان و بازتولید هستی طبیعی (جسمانی)شان، یا به وجه کلی تر بر تقدم فرایند کار، در تکامل جامعه ی انسانی پا می فشارد. ماتریالیسسم علمی با محتوای (در حال دگرگونی) باورها علمی درباره ی واقعیت (از جمله واقعیت اجتماعی) تعریف می شدود. «جهان بینی ماتریالیستی» معروف دربردارنده ی مجموعه ی سست پیوند تری از باورها و نگرشهای عملی (از لحاظ تاریخی دگرگونی پذیر) به نام عملی (از لحاظ تاریخی دگرگونی پذیر) به نام دربردارنده ی موضعی هواخواه علم، خداناباوری و مانند دربردارنده ی موضعی هواخواه علم، خداناباوری و مانند شروکار دارد، ولی نسبت آن با ماتریالیسم تاریخی نیز به به اختصار مورد بحث قرار می گیرد.

دلالتهای مفهومی به لحاظِ فلسفی مهم و معنادارِ اصلی «برداشت ماتریالیستی از تاریخ» مارکس عبارتاند از: الف) طرد و نفی خودمختاری اندیشهها در زندگی اجتماعی، و سپس نفی و طرد تقدم اندیشهها در زندگی اجتماعی؛ ب) تعهدی روششناختی به پژوهش تاریخنگارانهی مشخص، در مقابل ژرفاندیشی فلسفی انتزاعی؛ ج) برداشتی از معوریت پراکسیس انسان در تولید و بازتولید زندگی اجتماعی و، منتج از این؛ د) تأکیدی بر اهمیت کار ازان و که در دیگرگونساختن طبیعت و وساطت

مناسبات اجتماعی درگیر میشود ـ در تاریخ انسان؛ این تأکید ه) تأکیدی بر اهمیت طبیعت برای انسان؛ این تأکید از عاطفه گرایسی آشار دوره ی آغازین ـ (بهویسژه دستنوشته های اقتصادی و فلسفی)، جایی که مارکس به هواخواهی از طبیعت گرایی یی که به عنوان انسان گرایی نوعی درک می شبود انسان را اساسا با طبیعت یگانه می شمارد ـ به پرومته گرایسی فناورانه ی آثار دوره ی میانه و سپسین او دیگرگون می شود که در آن مارکس انسان را از بُن در نقطه ی مقابل طبیعت و چیره بر آن در نظر می آورد؛ و) تعهدی پایدار به تدریجی به رئالیسم علمی، که در سراسر آن مارکس ارتباط انسان ـ طبیعت را به نحبوی نامتقارن درونی می شمارد ـ انسان اساساً وابسته به طبیعت، ولی طبیعت اساساً مستقل از انسان شمرده می شود.

در اینجا تنها مورد (ج)، یعنی ماتریالیسم عملی یا دیگرگون کنندهی تازهی مارکس را می توان به تفصیل بررسی کرد. این نگرش متکی به این نظرگاه است که انسان از هستی یا فعالیت صرفاً حیوانی با یک آزادی دوگانه متمایز میشود: آزادی از تعین غریزی و آزادی برای تولید به شیوه یی برنامهمنند و پنیش اندینشیده. خصلت کلی این برداشت به فشرده ترین وجه در برنهادهها دربارهی فویرباخ (برنهادهی هشتم) بیان مىشود: «تمامى زندگى اجتماعى اساساً عملى است. همه رازهایی که نظریه را به رازوری میکشاند رامحل عقلانی خود را در عمل انسان و در ادراک ایس عمل می یابد» مضمون های دوگانه ی برنهاده ها عبارت اند از خصصلت منفعلانسه، غیرتساریخی و فردگرایانسهی ماتریالیسم سنتی و دروننگرانه، و نقبش بنیادین فعالیت یا عمل دیگرگون کننده در زندگی اجتماعی، که ایدنالیسم کلاسیک آلمان نگاهی اجمالی به آن داشته است فقط برای آن که آن را به شکلی ایدئالیزه و بیگانه شده بازنمود کند. لوکاچ بود که بیرای نخستینبار در هگل جوان خاطرنشان کرد که لُب نقد مارکس از ی*دیدارشناسی* ذهن این است که هگل

عینیت بابی و بیگانگی را یک سان می شمارد و بدینسان آن حدو> را خلط می کند؛ هگل شکلهای تاریخی ویژه و بیگانهشدهی عینیت یابی را وهلههای ازخودبیگانگی سوژهی مطلق میشمارد و ازایـنرو آن را بهیکباره بهنحوعقلانی دیگرسان میکنید و امکان یک شیوهی کساملاً انتسانی، بیگانهناشدهی عینیت بخشی انسانی را سلب می کند. ولی همین که این تمایز گذاشته شد، ابهامی سهگانه در کاربرد خود مارکس از «عینیت» و هم خانوادههای آن باقی می ماند؛ و روشنسازی آن برای ماتریالیسم مارکس، دست کم از زمان برنهادهها دربارهی فویرباخ، ضرورت مییابد. از این جاست که برنهاده ی یکم بر تمایزی میان (۵) عینیت یا برونستی به معنای دقیق کلمه و (β) عینیت یابی همچون تولید یک سوژه یا فاعل دلالت می کند، ولی به روشنی آن را بیان نمی کند؛ و برنهادهی ششم تمایزی میان عینیت یابی  $(\beta)$  و  $(\gamma)$  را همچون فرايند بازتوليد يا ديگرگونساختن شكلهاى اجتماعي لازم مي آورد.

برنهادهی یکم، مارکس را ملزم میسازد تا هم بینشی ماتریالیستی را از استقلال چیزها از اندیشه حفظ کند و همبینش ایدئالیستی را از اندیشه همچون فعالیت، و لذا به تمایزی قابل شود میان (a) و (β)، یا در اصطلاح شناسی درآمد گروندریسه میان ابرههای واقعی و ابرههای اندیشه، یا در اصطلاحشناسی رئاليسم علمي مدرن ميان ابژههاي نامتعدي شناخت و فرایند یا فعالیت متعدی تولید شناخت. این تصایر این امکان را به ما می دهد تا معنایی را روشن کنیم که بر پایهی آن، نزد مارکس عمل اجتماعی یک شرط علم طبیعی است و نه یک /بژهی علم طبیعی، و حال آن که عمل اجتماعی در قلمرو اجتماعی از لحاظ هـستى شـناختى ونيــزاز لحاظ معرفت شناختی عنصری سازا و مقوّم است. جنون در برتو این نکته بنگریم، شکایت مارکس از ایدئالیسم این است که ایدئالیسم مفهوم واقعیتی مستقل را به نحو غير مجاز از بعد نامتعدى انتزاع مى كنيد؛

حال آن که ماتریالیسم سنتی، نقش فعالیت انسان را در تولید شناخت، از بُعد متعدی انتزاع می کند.

برنهاده ی ششم نقدی از همه ی نظریه ی اجتماعی فردگرا و ذاتگرا را اعلام می کند، و بر اومانیسم فویرباخ متمرکز می شود، و اجتماع گرایبی تاریخی بالنده ی انسان را همچون راه حل راستین مصائب و شروری مجزا می سازد که فویرباخ به شیوه ی انسان شناسانه توضیحاش می دهد. و این، تمایز میسان (β) و (γ)، فعالیت انسانی نیستمند و بازتولید یا دیگرگون ساختن شسکل های اجتماعی تاریخی و از پیشموجود را لازم می آورد که در حکم شرایط و سایط این فعالیت اند ولی فقیط در این فعالیت بازتولید یا دیگرگون می شوند.

ناتوانی در تمیز کافیووافی (α) و (β)، بهمنزله ی دو سویهی وحدت ابژههای شناخته، هم به گرایشهایی به ایدئالیسم معرفتشناختی (فروکاست (β) بـه (α) از لوکاچ و گرامشی تا کولاکوفسکی و اشمیت) و هم به ماتریالیسم سنتی (فروکاست (۵) به (β) از انگلس و لنین تا دللاولیه و نمایندگان معاصر «نظریهی بازتاب») می انجامد. و ناتوانی در تمیز کافی ووافی (β) و (۷)، بـــه منزلـــهی دو ســویهیِ وحـــدتِ فعالیـــتِ دگرگونکننده (یا به منزلهی دوگانگی پراکسیس و ساختار) هم به فردگرایی جامعه شناسانه، هم اراده گرایی، هم خودانگیخته گرایی و مانند آنها انجامیده است. (فروکاست  $(\gamma)$  به  $(\beta)$  بىراى نمونـه در سارتر)؛ و جبرگرایی، شیءوارهگی، ذاتانگاری و مانند أن. (فروكاست  $(\beta)$  به  $(\gamma)$  براى نمونه در آلتوسر). برنهادهی نُهم و دَهُم آشکارا برداشت مارکس را از تفاوتهای میان ماترپالیسم نوین او و ماترپالیسم کهن بیان میکند: «بالاترین نقطه بی که آن ماتریالیسمی به آن رسیده است که حسپذیری را به منزلهی فعالیت عملی درنمی یابد، تأمل در افسراد منفرد و جامعهی مدنی است». «دیندگاه ماتریالیسم کهن جامعهی مدنی است؛ دیبدگاه حماتریالیسم> نوین جامعهی انسانی، یا انسانیت اجتماعی است».

زمینهی مسئلهی ماترپالیسم سنتی بر فردگرایی و كليّت غيرتاريخي انتزاعي استوار است: <رابينسن> کروزوهای تکافتاده، که از بیبرون و از درون با یک دیگر و با سرنوشت طبیعی شده ی عام خود پیوند دارند. نزد مارکس، این برداشت در بُن مسایل سنتی معرفت شناسی (→ شناخت، نظریمی)، و درواقع فلسسفه بهطورکلی جای دارد. برای آگاهی اندرنگرانه یعی که از عمل مادی گسسته است، رابطهاش با بدناش، دیگر ذهنها، ابژههای بیرونی و حتا حالات گذشتهاش، به صورت معيضله درمي آييد. ولی نه این مسایل فلسفی و نه کردارهایی را کیه ایس مسایل از آن سرچشمه می گیرند نمی توان با درمان صرفاً نظری مداوا کرد. برای نمونه، برخلاف نظر هگلی جوان اشتیرنر که بر آن است «تنها کافی است چندفکری را از سر به در آورد تا شرایطی را برانداخت كه موجب اين فكرها شدهاند». (ايد تولوژي آلماني، ج ۱، ق ۳)، «حل ستیزههای نظری فقط به شیوهیسی عملی ممکن است، و لذا حین کار> به هیچرو وظيفهى شناخت نيست بلكه وظيفهى زندكي واقعسى است؛ فلسفه نمی تواند حاین ستیزه های نظری را> حل کنید زیراکه فلسفه این وظیفه را به عنوان وظیفه یی نظری دریافته است» (دستنوشته های اقتصادی و فلسفی، دستنوشتهی سیسوم). از این جاست که «فیلسوفان به راههای گونیاگون فقیط جهان را تفسیر کردهاند؛ نکته بر سر تغییر آن است». (برنهادهی بازدهم).

دشوار است بتوان در اهمیت نگاه جهان شناسانه انگلس از ماتریالیسم، که در نوشته های فلسفی متأخر او، بهوییژه آنتی دورینگ، لودویگ فویرباخ، و دیالکتیک طبیعت بسط و پرورش یافته، مبالغه کرد. این آثار نه فقیط وهله یمی قطعی در شکل گیسری نظریه پردازان اصلی بین الملل دوم (برنشتاین، کاتوتسکی، پلخانوف) به شمار می آید بلکه، همچون کاتوتسکی، پلخانوف) به شمار می آید بلکه، همچون هستهی عقیدتی آنچه سپس به عنوان ماتریالیسم دیالکتیکی شهرت می یابد، محوری را فراهم می آورد

که بسیاری از مباحثه های بعدی گرد آن میگردد. انگلیس که در بیستری آکنیده از میضمون های پوزیتیویستی و تکامل گرا (بداروینیسم پوزیتیویسم) می نویسد، بر ضد این دو قلم استدلال کند: الف) بر ضد ماتریالیسم مکانیکی یا «متافیزیکی» و این که جهان هم تافته یی از فرایندها است و نه چیزهای دیرمان و ایستا؛ و ب) بر ضد ماتریالیسم تقلیل گرا و این که شکلهای ذهنی و اجتماعی به ماده کاهش پذیر نیستند، ولی از ماده (درواقع به عنوان برترین فرآورده ی آن) سر برمی آورند. نشانه گاه فوری اثر متأخر و تأثیر گذار لنین ماتریالیسم و آمپیریوکریتی سیسم، و تأثیر گذار لنین ماتریالیسم و آمپیریوکریتی سیسم، و میان و نقای بالشویکی چون باگذانوف بود.

هم انگلس و هم لنين از چند مفهوم گوناگون از ماترياليسم وايدئاليسم بهره مى گيرند كه چون مقوله هایی مناقض یک دیگر و کاملاً جامع بررسی می شوند، و به طور کلی از تعریف های هستی شناختی و معرفت شناسي از ماترياليسم سخن مي گويند، جنان که گویی این مقولهها مستقیماً معادل اند. ولی استقلال محض ماده از اندیشهی انسان تقدم علّی آن را در هستی لازم نمی آورد؛ و این هم آهنگ است با ایدئالیسمهای عینی افلاطبون، آکویناس و هگل. بهیقین ممکن است استدلال کرد که (۱) و (۲) بالا ذاتاً با هم پیوند دارند ـــزیرا اگر ذهن از ماده بدیـدار می شود، بس ایضاحی داروینی از امکان شناخت امكان پذير است و، برعكس، رئاليسم كامل و منسجم برداشتی از انسان را همچون یک عامل علّی طبیعیی که درون طبیعتی سی کسران سکنی می گزیند، لازم می آورد. ولی نه انگلس و نه لنین این پیوندها را به شيوهيي رضايت بخش مشخص نمي كنند. تأكيد عمدهی انگلس بی تردید هستی شناسانه و تأکید عمدهی لنین معرفتشناسانه است؛ و شاید بشوان آن را به صورت زیر باز نمود:

جهانِ طبیعی مقدم بر و از لحاظ علی مستقل از هر شکل از ذهن یا آگاهی است،

اما نه برعكس (انگلس).

جهانِ شناختنی مستقل از هر ذهن (کران مند یا بی کران) وجود دارد، ولی نه بر عکس (لنین).

یکی از ویژه گیهای ارزشمنید ماتریالیسم انگلس، تأکید او بر نفی عملی شک گرایی است. انگلس با پی گیری خطاندیشه یی که ازجمله مورد التفات دکتـر جانسن، هیوم و هگل است استدلال می کنید که شکگرایی ــ به معنای تعلیق تعهد به مفهومی از واقعیت مستقل، که ذیل توصیفی یا چینزی دیگر شناخته می شود \_ موضوعی در خور دفاع یا جدی نیست. گرچه شک گرایی به لحاظ نظیری تردیدبردار نیست، پیوسته مورد تکذیب یا در تناقض با عمل (از جمله می توانست بیافزاید، چنان که گرامشی سپس تر در برداشت خود از آگاهی از لحاظ نظری پوشیده اشاره کرد، عمل گفتاری خاص شکاندیش)، بهویره «آزمایش و صنعت» است. «اگر ما بشوانیم صحت برداشت های خود را از فرایندی طبیعی با ازآنخودساختن آن به اثبات برسانیم... آنگاه پایانی بر "شيء فينفسه"ي نادريافتني كانت وجود دارد» (الودویگ فویرباخ، ب ۲). در انگلس کشاکشی فراگیر میان مفهوم پوزیتیویستی از فلسفه و متافیزیک علم وجود دارد، حال آن که در لنین شناختی روشن از یک نقش نسبتاً خودفرمان لاكى يا فرودست براى فلسفه در رابطه با ماتریالیسم تاریخی و علوم بهطورکلی وجود دارد. این همراه است با: یک) تمایز روشنی میان ماده همچون یک مقولهی فلسفی و همچون یک مفهوم علمی؛ دو) تأکید بر خصلت عملی و ذینفع دخالتهای فلسفی در آموزهی او در باب جانبداری <= partinost => سه) کوشش بسرای آشتی دادن دگرگونی علمی با مفهوم پیشرفت (و، به شیوهی هنجارین، به ترتیب در مخالفت با جزماندیشی و شک گرایی) در تمایزی میان حقیقت «نسبی» و «مطلق».

صفت ممینز سنت ماتریالیسم دیسالکتیکی در باب طبیعت و نظریه بازنابگرایی

در باب شناخت است. این هر دو را لوکاچ در آن کتاب دورانساز مارکسیسم غربی، تاریخ و آگاهی طبقاتي، مردود مي شمارد كه هم چنين استدلال می کند که این دو متقبابلاً نیاهم سیازند. گرامیشی، بیا بازتعریف عینیت به معنای دقیق کلمه بر پایهی میان دهنیتی همگانی، که در تاریخ به صورت بی در دنشانه نزدیک می شود اما تنها سرانجام در كمونيسم تحقق مي يابد، حتا بهمراتب پيش تر مي رود و ادعا می کنید: «فراموش شیده است کیه در میورد ماتریالیسم تاریخی ا تأکید را باید بر پارهی دوم ــ "تاریخی" کذاشت و نه بر پارهی نخست که دارای خاستگاه متافیزیکی است. فلسفهی براکسیس همانا "تاریخ گرایی" مطلق، این جهانی سازی و زمینی سازی مطلق اندیشه، اومانیسم مطلق تاریخ است». (گرامشی ۱۹۲۱، ص ۴۶۵). درکل، درحالیکه مارکسیسم غربی نسبت به مضمون های دیالکتیکی همدلی داشته است، با ماتریالیسم دشمنی ورزیده است. برای نمونه، نزد سارتر «هیچ ماتریالیسمی، از هیچ قسم، هرگز نمی تواند [أزادی] را توضیح دهد» (سارتر ۱۹۶۷، ص ۲۳۷)، آزادییی که دقیقاً همان چیزی است که وجه ممیز موقعیت انسانی ـ تـاریخی به شمار می آید. از سوی دیگر، جایی که مارکسیسم غربی ماتریالیسم خود را تبلیغ کرده است، این ماترياليسم معمولا از قسمي منحصراً معرفت شناسانه بوده است، همچنان که در آلتوسر، دللاولیه و کبولتی؛ و، جایی که موضوعهای هستی شناسانه مطرح بوده است، همچنان که در بازتأکید مهم تیمپانارو (۱۹۷۶) بر نقش طبیعت، و بهویژه بر نقش زیرساخت زیستشناسانه در زندگی اجتماعی، بحثشان اغلب بر اثر تجربه گرایی نابازاندیشانه در هستی شناسی ضایع شده أست.

در هر بحثی راجع به ماتریالیسم مسئله ی تعریف ماده پیوسته حضور دارد. نزد مارکس، ماتریالیسم عملی (پراتیکی)، که منحصر به قلمرو اجتماعی می شود (از جمله البته علم طبیعی) و ضمن آن «ماده» باید به

معنای «عمل اجتماعی» درک شود، هیچ مشکل خاصی پیش نمی آید. ولی از انگلس به این سو، ماتر بالیسم مارکسیستی دعوی های جهان گیرتر و فراگیرتر داشته است، و مشکل اکنون این گونه به نظر میرسد که اگر چینزی مادی مقیم دیرمان مکان شمرده شود که پذیرای آن باشد که به نحوادراکی شناسایی و بازشناسایی شود، آنگاه بسیاری از ابژههای شناخت علمی، گرچه به سبب شناساییشان وابسته به چیزهای مادیاند، آشکارا غیرمادیاند. بى كمان اگر بتوان هستى شناسى علمى و هستی شناسی فلسفی را تمیز داد، جنان که لنین دریافت، است، چنسین ملاحظاتی لازم نیست ماترياليسم فلسفى را ابطال كند. ولى درايـن-سورت محتوای آن حماتربالیسم فلسفی> چه خواهد بود؟ برخى از ماترياليستها بر مفهوم شناخت پذيري جامع جهان از طریق علم صحه گذاشتهاند. ولی چه بنیادهایی میتواند برای این نگرش در میان باشد؟ این گونیه خودبر ترانگاری شیناختاری بیه نظیر نوعی نخوت بشرمدارانه، و لذا ایدئالیستی، مینماید. از سوی دیگر، این پنداشت ضعیف تر که هر آنچه شناختنی است میبایست از طریق علم شناختنی باشد، اگر نه همان گویانه، باری صرفاً حقیقت ماتریالیسم را به جای امکان پذیری طبیعت گرایی در قلمروهای خاص مے نشاند

به چنین دلایلی میتوان وسوسه شد که ماتریالیسم را بیش تر یک prise de position حموضعگیری>، یسکسسوگیری عملی شسمرد تما مجموعه یسی از برنهادههای شبه توصیفی، و خاص تر از آن همچون: الف) مجموعه یی از انکارها، انکار دعوی های فلسفه ی سنتی برای نمونه در بیاب وجود خدا، جانها، شکلها، آرمانها، وظیفه ها، امر مطلق و مانند آن، یا حانکار دعوی> امکان ناپذیری (یا مرتبه ی فروتر) علم، نیک بختی زمینی و مانند آن؛ و ب) همچون بنیادی ضروری برای چنین انکارهایی، تعهدی به ایضاح علمی این گونه دعوی ها همچون شیوه های آگاهی علمی این گونه دعوی ها همچون شیوه های آگاهی

کاذب یا نارسا یا ایدئولوژی. بااینهمه، اینگونه سوگیری هم شرحی ایجابی از علم و مانند آن را پیشفرض می گیرد و هم در اصل در برابر درخواستی برای تثبیت هنجارین خود آسیبپذیر است، بهنحوی که بازسازی عمل گرایانهی ماتریالیسم از جهت نگرشی توصیف گرا چندان پیشرفتی شمرده نمی شود. در هر دو مورد مسئلهی توجیه همچنان برجاست. درواقع شاید آسان تر باشد که ماتریالیسم را به عنوان شرحی از علم و علمیت توجیه کرد تا این که ماتریالیسم را در گوهر خویش توجیه کرد تا این که ماتریالیسم با نقد مارکس از اندیشهی متجسم و انتزاعی (در برنهادهی مارکس از اندیشهی متجسم و انتزاعی (در برنهادهی دوم در فویرباخ) همخوان است.

ماركسيسم پسالوكاچى معمولاً مقدمات ماركس را نقطهی مقابل نتبایج انگلس گرفته است. ولی در بازسازی رئالیستی علیم در دورهی معاصر هیچگونه ناسازگاری میان شکلهای بالودهی آنها وجود ندارد. از این جاست که برداشتی از علیم هیمچیون پیژوهش عملی در طبیعت مستلزم هستی شناسی نابشرانگاری از ساختارها، سازوکارها، فرایندها، رابطهها و زمینههای واقعی است که مستقلاً موجودند و به گونه یی تراواقعی مؤثر و سودمندند. افنزون سراین، چنین رئالیسم ترافرازنده یی چه بسا تا حدودی از روح، اگرنه نص، «برنهادهی دو اردوگاه بزرگ» انگلس دفاع مىكند. زيرا: الف) هم به مخالفت با رئاليسم تجربي ايدئاليسم ذهني و هم به مخالفت با رئاليسم مفهومي ايدئاليسم عيني برميخيزد، ب) جاي دقيق اشتباه مشترکشان را در فروکاست هستی به صفت انسانی \_ تجربه یا عقبل \_ در دو گونهی «خطای معرفتی» معین میکند و ج) وابستگی متقابل نظام مندشان را آشکار میسازد ـ زیرا از دیدگاه معرفتشناسانه، ايدئاليسم عيني واقعيتهاي شیءوارهی ایدئالیسم ذهنی را پیشفرض می گیبرد و از دیدگاه هستی شناسانه، ایدنالیسم ذهنی ایدههای متجسم ایدئالیسم عینی را بیش فرض می گیرد؛

به نحوی که با بازبینی ساختارهای خوشساخت خاص خودشان شاید به نظر برسد همان افسانهی ژانبوس دوچهره را در بر دارند: حقیقت تجربی مفهومی. پژوهش تاریخی نیز بنیادهایی به این دیدگاه انگلس می بخشد مبنی بر این که ماتریالیسم و ایدئالیسم هم چون متعارضان دیالکتیکی بر زمینه ی پیکارهایی گرد دگرگونی هایی در شناخت علمی و، کلی تر از آن، زندگی اجتماعی با هم پیوند دارند. سرانجام، باید یادآور شد که ایضاح رئالیستی ترافرازنده ی ماتریالیسم با یک سوگیری طبیعت گرای نیرومند روبه تکوین همساز است.

اهمیت این ملاحظهی واپسین در این است که از مارکس و انگلس به این سو، مارکسیسم جدلی دوگانه را هدایت کرده است: جدلی بر ضد ایدنالیسم و بر ضد ماترياليسم عاميانه، فروكاستگرا يا غير «ديـالكتيكي»، مثلاً ماتریالیسم اندرنگرشی (حمورد نقد> مارکس) یا ماترپالیسم مکانیکی (حمورد نقد> انگلس). و طرح بسط و یسرورش شسرح یا نقد «ماتر پالیستی» رضایت بخشی از پارهیی جستارمایه ها، که مشخصاً مورد ستایش ایدئالیسم است، اغلب در عمل حکم کوشیشی را داشیته اسیت برای پرهیز از فروکاست گرایی (برای نمونه، فروکاست فلسفه به علم، جامعه یا ذهن به طبیعت، کلیات به جزئیات، نظریه به تجربه، عاملیت انانی یا آگاهی به ساختار اجتماعی) \_ ویژه گی ممیز پاسخ «ماتریالیستی» \_ بدون واگشتن به *دوگانهانگاری*، آنسان که بیش تر ایدئالیسم را خرسند میسازد. این نیز بهنوبهی خبود معمولاً نبردی بـر سـر موضع و جایگاه را در هـر دو جبهه لازم آورده است ـ نبردی بر ضد سنخهای گوناگون «عینیت گرایی»، برای نمونه متافیزیک، علم گرایی، جزماندیشی، جبر گرایی، شیءواره گی، و بسر ضد سنخهای بـهظـاهر مخـالف ولـی درواقـع مکمـل «فهنی گرایی»، برای نمونه پوزیتیویسم، لاادری گری، شک گرایی، فردگرایی، اراده گرایی. گهراه کننده است کے گمان کنے ماتر پالیے مارکسیستی ہے

جست وجوی راه میانه یا ترکیب هگلی ساده ی این دوگانه های تاریخی است بلکه، در دیگرگون ساختن معضله ی مشترکشان، هم خطاها و هم بینشهای جزیی و محدود از همزیست های متعارض دیرین، از موضعی نو، برجستگی انتقادی می یابند.

چنانکه در آغاز مشخص شد هیچ یک از (۱) تا (۳) ماترياليسم تاريخي را لازم نمي أورد، يعني أنجه از روابط میان یک موضع فلسفی و یمک علم تجربی انتظار میرود. از سوی دیگر، ماتریالیسم تاریخی از ماتر باليسم هستي شناسانه سرچشمه مي گيرد، يعني یک هستی شناسی و معرفت شناسی رئالیستی علمی را پیشفرض می گیرد، و مبتنی بر بسط و پرورش بنیادین ماتریالیسم عملی است. در اینجا تنها گزارهی نخست را می توان با تفصیل بیش تر طرح کرد. هم مارکس و هم انگلیس متماییل بودنید که با به كار گرفتن ملاحظات شبه زيست شناختی از ماتر بالیسم تاریخی دفاع کنند. آن ها در ایدئولوژی آلماني ج ١ ق ١ مي گويند: «نخستين فرض تمامي تاريخ انسان، البته، وجبود افيراد انساني زنيده است. از این جاست که نخستین واقعیتی که باید به اثبات برسید سازمان جسمانی این افراد و رابطهی متعاقب شان با بقيهى طبيعت است... [انسانها] همين كه آغاز به توليد وسایل معاش خود می کنند به تمایز گذاری میان خود و جانوران آغاز می کنند، گامی که مشروط و مقید به سازمان جسمانی شان است». بااین همه، مارکسیست ها تا حد بسیار فقط به یک سویهی روابط طبیعی ـ اجتماعی یعنی فناوری توجه می کنند، و به توصیف شیوه یی می پردازند که بر پایه ی آن انسان ها طبیعت را به تصاحب درمی آورند، و راهها و شیوههایی را نادیده می گیرند (کبه علی القاعیده در اکولیوژی، زیستشناسی اجتماعی و مانند آن مورد وارسی قرار می گیرد) که در آن، به قولی، طبیعت انسانها را از نو به تصاحب درمی آورد.

بیرای آگاهی افیزون تیر ← پاهاسیکار، روی ۱۹۸۶؛ گرامیشی، ای. ۳۵- ۱۹۲۹ (۱۹۷۱)؛ لنیین، وی. آی.

۱۹۰۸ (۱۹۶۲)؛ سارتر، جِئ. پی. ۱۹۶۲؛ اشمیت، ای. ۱۹۶۲ (۱۹۷۱)؛ تیمپانسارو، اس. ۱۹۷۶؛ وتسر، جسی. ۱۹۵۲ (۱۹۵۸)؛ ویلیامز. آر. ۱۹۸۰.

روی پاهاسکار

## ماترياليسم تاريخي (historical materialism)

این اصطلاح به مجموعه یِ محوری آموزه یسی اشاره دارد که اغلب به برداشت ماتریالیستی از تاریخ شهرت دارد که جوهرمایه ی اجتماعی علمی نظریه ی مارکسیستی را تشکیل می دهد. بنا بر مقدمه ی ۱۸۹۲ انگلسس بر سوسیالیسسم اوتوپیایی و علمسی، ماتریالیسم تاریخی

بر دیدگاهی از جریان تاریخ اطلاق می شود که علت غایی و نیروی جنباندهی بزرگ تمامی رویدادهای تاریخی مهم را در تکامل اقتصادی جامعه، در دگرگونی های شیوه های تولید و مبادله، در تقسیم بندی جامعه به طبقات متمایز، و در پیکار این طبقات با یکدیگر جست وجو می کند.

انگلس ابداع ماتریالیسم تاریخی را به مارکس نسبت میدهد و آن را یکی از دو کشف علمی بزرگ مارکس میشمارد (کشف دیگر نظریهی ارزش اضافی است)، حال آنکه مارکس مینویسد که انگلس مستقلاً به برداشت ماتریالیستی از تاریخ رسیده است. موافق با خود این نظریه، مارکس و انگلس بر پیششرطهای تاریخی و مادی ضابطهبندی این نظریه تأکید داشتند.

گرچه پژوهندگان بسر سسر درجهی پیوسستگی مضمونهای دوره آغازین و دورهی بعدی مارکس اختلاف نظر دارند، معدودی منکر این امراند که دیدگاه ماتریالیستی از تاریخ که مارکس و انگلس در هنگام نگارش ایسلئولوژی آلمانی (۱۸۴۵ /۱۸۴۵) پرداختند و گرچه از پیشینیان فکری خود بیبهبره نبود سازی را تشکیل میدهد که وجه ممین بود سازی مارکس و انگلس است و خود آنها نیز بر این باور بودند. اشارههای نخستین به این برداشت در

نوشتههای آنها می تواند این نکته را ثابت کند یا نکنند که یکی از این دو پیش از ۴۵- ۱۸۴۴ به دیدگاهی آشکارا مارکسیستی رسیده ببوده است. بااینهمه، در این هنگام، آنها آگاهانه کوشیدند از ماتریالیسم تاریخی، به گفتهی مبارکس، به عنوان «رشتهی راهنمای» تمامی بررسیهای بعدی خود بهره گیرند.

ماترياليسم تاريخي، بـه معنـاي دقيـق كلمـه، فلـسفه نیست؛ بلکه به بهترین وجه به صورت نظریهیمی تجربی (یا، شاید درست تر از این، مجموعه یی از تزهای تجربی) تعبیر می شود. از این جاست که مارکس و انگلس اغلب بر خصلت علمی کار خود تأكيد ميورزند، و ايد تولوژي ألماني مدعى است كه رویکردش نه بر انتزاعها یا جزمهای فلسفی بلکه بسر مشاهده و توصیف درست و دقیق شرایط واقعی تکیه دارد؛ کوتاهسخن، بسر مقدماتی استوار است کسه «بدین سان می تواند به شیوه یی صرفاً تجربی تصدیق گردد». گاهگاه، مبارکس و انگلیس استدلال های پیشینی ساده یی به سود ماتر پالیسم تباریخی اقامه مى كننىد، ولى ايىن استدلالها چنىدان كوبنىده و قانع کننده نیست. از نظریهای که چنین دعویهای جسورانهیی دربارهی سرشت تاریخ و جامعه اقاسه می کند، اگر بتوان دفاع کرد، فقط به دلیل توانایی اش در فراهمآوردن برنامهی پژوهشی کارآمدی سرای پژوهشهای اجتماعی و تاریخی است.

این دعویها بهیادماندنی ترین بیان خود را در بندهای بسیار فشرده بی از «دیباچه»ی مارکس بر گامی در نقد اقتصاد سیاسی می یابند. گرچه اطمینان بخشی این «دیباچه» بلامنازع نبوده است، اعتبار آن را این واقعیت تقویت می کند که مارکس دست کم دو بار در سرمایه به عنوان راهنمایی به دیدگاه ماتریالیستی به آن اشاره می کند. مضمونهای «دیباچه» در سراسر پیکرهی مارکسی طنین اندازاند و، البته، می بایست در پرتو بسط و گسترشی که در جای دیگر یافتهاند نفسیر گردند. مارکس در «دیباچه» تأکید دارد که تفسیر گردند. مارکس در «دیباچه» تأکید دارد که

ساختار اقتصادی جامعیه، که از روابط تولیدی آن تشکیل می یابد، بنیاد واقعی جامعیه است. ساختار اقتصادی جامعیه مبنایی است که «بر پایهی آن روبنایی حقوقی و سیاسی قرار می گیرد و ایس روبنا منطبق با شکلهای معینی از آگاهی اجتماعی است». از سوی دیگر، روابط تولیدی جامعه خود «با مرحلهی معینی از تکامل نیروهای تولیدی مادی اجامعه تناسب دارد». به این طریق، «شیوهی تولید زندگی مادی» فرایند زندگی اجتماعی، سیاسی و فکری را در کل مشروط می سازد».

همچنان که نیروهای تولیدی جامعه بالیدن میگیرند، این نیروها با روابط تولیدی موجود، که اکنون مانع رشداند، برخورد پیدا می کنند (← نیروها و روابط تولید). همچنان که این تضاد جامعه را تقسیم می کند و همچنان که مردم، به شکلی کمابیش اید تولوژیک «از ایس همستیزی آگاهی میهابند و برای آن میجنگند»، «أن گاه عصری از انقلاب اجتماعی أغاز می شود». این همستیزی به نفع نیروهای تولیدی حلوفصل می شود، و روابط تولیدی نو و بالاتری که پیششرطهای مبادیاش «در بطن جامعهی کهن پرورده شده» سر برمی آورد که با رشد میداوم توانیایی تولید جامعه بهتر تطبیق میکند. شیوهی تولید بورژوایی نمودار اخیرترین اعتصار پیشرو متعدد در صورتبندی اقتصادی جامعه به شیمار می آید، ولی وایسین شکل ستیزهگرانهی تولید نیز هست. با مبرگ این شیوهی تولیدی پیش تاریخ نوع انسان نیز به پایان

چنانکه طرح بالا روشن می سازد، تر اصلی ماتریالیسم تاریخی ـ گرچه تزی است که پاره بی از مارکسیستها از آن دوری جستهاند ـ این است که سازمانهای اجتماعی ـ اقتصادی متفاوت تولید که ویژگی ممیز تاریخ انساناند، برحسب آنکه قادر باشند توانایی تولیدی جامعه را گسترش بخشند یا مانع گسترش آن شوند، برمی آیند یا فرومی افتند. بدین گونه، رشد نیروهای تولیدی نه فقط وسایل تولید

(ابزارها، ماشین آلات، کارخانه ها و مانند آن) بلکه نیروی کار را نیز شامل می شود \_\_ یعنی مهارت ها، دانش، تجربه و دیگر قوای انسانی که در کار مورد استفاده قرار می گیرد. نیروهای تولیدی نمودار توانمندی هایی است که جامعه در تولید مادی در اختیار خود دارد.

روابط تولیدی، که گفته می شود با سطح تولیدی جامعه تطبیق می کند، نیروهای تولیدی و انسان ها را در فرایند تولید به هم پیوند می دهد. این روابط دارای دو سنخ فراخدامن اند: از یک سو، آن روابط فنی که برای فرایند تولیدی واقعی ضروریاند تا بتوانند پیش روند؛ از سوی دیگر، روابط کنتیرل اقتصادی (که از لحاظ قانونی به صورت مالکیت دارایی جلوه گر میشوند) که بر دسترسی به نیروها و فرآوردههای تولید حکم فرماست. تباین میان روابط کار مادی و بوستهی اجتماعی اقتصادی این روابط است، و مارکس بهطرزی کنایه آمینز کسانی را به باد انتقاد می گیرد که این دو را باهم خُلط می کنند. سنخهای ساختار اقتصاد ازجهت روابط توليدي اجتماعي مسلط خود از یک دیگر متمایز می شوند. «صرف نظر از این که شکل اجتماعی تولید چه باشد، کارگران و وسایل تولید همواره عاملهای آن باقی میمانند... شیوهی ویژه یی که بسر پایسهی آن اتحساد آکسارگران و وسایل تولید] انجام می پذیرد، عصرهای اقتصادی گوناگون ساختار جامعیه را از یسک دیگر متمایز میسازد» (سرمایه، ج ۲، ف ۱).

مفهوم پیوسته به آن یعنی شیوهی تولید نیز بههمینسان مبهم است. مارکس گاه از این مفهوم به معنای محدود سرشت فنی یا شیوهی تولیدکردن استفاده میکند، مانند هنگامیکه گفته میشود سرمایهداری «انقلاب روزمرهی دایمی در شیوهی تولید ایجاد میکند». مارکس بهدفعات بیشتر این مفهوم را به معنای دوم به کار میگیرد، یعنی مفهوم نظام اجتماعی (یا شیوه یا وجه) تولیدکردن، که در درون مجموعهی معینی از روابط مالکیت، و به سبب

آن، انجام می گیرد. از ایس قرار، روابط تولیدی سرمایهداری پیوند ویژه یی را میان مردم و نیروهای تولیدی معین میسازد، حال آن که شیوه ی تولید سرمایهداری تولید کالاها (۵۰۰۰ کالا)، شیوه ی معینی از بهدستآوردن مازاد، تعیین ارزش بر پایه ی زمان کار و مانند آن را لازم می آورد (افزون براین، مارکس گاه «شیوه ی تولید» را به کار می گیرد تا هر دو خصیصه ی فنی و اجتماعی طریقه یی را که تولید خصیصه ی ننی و اجتماعی طریقه یی را که تولید شیوه ی تولید در درون هر صورت بندی اجتماعی واقعی به حیات خود ادامه دهد، ولی «درآمد» بر گروندریسه بر آن است که «در همه ی شکلهای جامعه یک نوع معین تولید است که رده ها و نفوذ جامعه یک نوع معین تولید است که رده ها و نفوذ

گسترش نیروهای تولیدی روابط و شیوه ی تولیدی را تعیین میکند که از آن رو به دست می آید که، چنان که مارکس به آننکوف می نویسد، «انسانها هرگز از آنچه به دست آوردهاند دست نمی شویند». انسانها برای آن که بتوانند «ثمرات تمدن» را حفظ کنند شیوه ی تولید کردن خود را دگرگون می کنند سخواه روابط مادی یا اجتماعی تولید خود را و خواه هر دو را برای آن که با نیروهای تولیدی به دست آمده سازگار گردد و پیشبرد مستمرشان را تسهیل کنید. ساختار اقتصادی به بار آمده نیز به نوبه ی خود روبنای می ساختار اقتصادی به بار آمده نیز به نوبه ی خود روبنای نیروهای تولیدی جهان اجتماعی را به طورمستقیم شکل نمی دهند. تکامل توانایی تولیدی جامعه فقیط خطوط کلی تاریخ، شکلهای عمده ی تکامل اجتماعی خود را به دست می دهد.

روابط تولیدی می تواند بر سیر و کیفیت مسیر تکامل نیروهای تولیدی تأثیر بگذارد. سرمایه داری به ویژه با گرایش به ارتقا جامعه به یک تراز تولیدی ممتاز می شود که در گذشته در گمان نمی گنجیده است. این امر در هر حال با ماتریالیسم تاریخی همخوانی دارد، زیرا تز مارکس این است که روابط تولیدی یسی

سر برمی آورند که دقیقاً از آن رو چنین می کنند که این توانایی را دارند که تکامل ظرفیت تولیدی جامعه را پیش ببرند. مرتبط با این قضیه، اغلب اشاره می رود که نیروهای مولدی که زایس سرمایه داری را ممتاز می سرمایه داری به شمار می آیند سبرای نمونه، کارخانه جات و ماشین آلات معمول در تولید ماشینی، هرچند که ماتریالیسم تاریخی ظهور سرمایه داری را پاسخی به سطح موجود آن هنگام نیروهای تولیدی به شمار می آورد.

برخی از مارکسیستهای کنونی نقش مسلط نیروهای تولیدی را به سود این اندیشه انکار میکنند که روابط و نیروها متقابلاً تعیین کنندهاند. ولی گرچه مارکس مسلماً مجالی برای کنش متقابل نیروها و روابط باقی میگذارد و درواقع از روابط تولیدی یی که بر نیروهای تولیدی اثر میگذارد، نمونههای خاصی ذکر میکند، در تمامی اظهارنظرهای نظری او تعیین کننده اساسی وارونهی این است. چون ماتریالیسم تاریخی نیروهای تولیدی را امری میشمارد که برخوردار از تقدم توضیحی است، قادر است پاسخی به این پرسش بدهد که چرا بهطورکلی صورتبندیهای اجتماعی – اقتصادی مختلف سر برمی آورند.

نبزد مبارکس نهادهای حقوقی و سیاسی جامعه به به وضوح روبنایی اند: خصیصه ی بنیادی ایس نهادها را سرشت ساختار اقتصادی موجود تعیین می کند. این که نهادهای اجتماعی دیگری که به معنای دقیق کلمه بخشی از روبنا به شمار می آیند کداماند محل بحث است (--> زیربنا و روبنا). مسلماً مبارکس گمان دارد که قلمروها و حوزههای گوناگون جامعه حاکی از شیوه ی تولیدی مسلطاند و این که آگاهی عمومی یک عصر را سرشت تولید آن شبکل می بخشد. نظریه ی مارکسیستی ایدئولوژی مدعی است که، تا حدودی، مارکسیستی ایدئولوژی مدعی است که، تا حدودی، زیرا که روابط اجتماعی موجود را تصدیق می کنند یا ریا که روابط اجتماعی موجود را تصدیق می کنند یا منافع طبقاتی ویدژه یسی را پیش می برند. گرچه منافع طبقاتی ویدژه یسی را پیش می برند. گرچه

تعیین کنندگی اقتصاد در ساختارهای حقوقی و سیاسی نسبتاً مستقیم است تاثیر آن بر دیگر قلمروهای اجتماعی، فرهنگ و آگاهی کلاً خفیف تبر و گونه گون تر است. ماتر یالیسم تاریخی سلسله مراتب عامی میان قلمروهای زندگی اجتماعی قایل است، ولى اين روابط را بايد بسط و پيرورش داد، نـه فقـط برای جامعه در کل، بلکه همچنین برای هر سنخ ویژهی سازمان اجتماعی داقتصادی. نیزد مارکس قانون این است که روبنا از زیربنا سرچشمه می گیرد، ولی این قانون قانونی است دربارهی قانونها؛ در هـر صورتبندی اجتماعی، قانونهای ویژه تری بر سرشت دقیق این سرچشمهی عام فرمانرواست. موافق ایس روند، پانوشت مهمی در ج ۱ سرمایه (ف ۱، ب ۴) حیاکی از آن است که شیوهی تولیدی یک عصر اهمیت نسبی قلمروهای گوناگون جهان اجتماعی آن دوره را تعیین میکند. بااینهمه، سرشت و قندرت سازوکارهایی که استعارهی زیربنیا دروبنیا فیرض مے گیرد از جملیهی میشکل آفیرین تسرین و بحث انگيز ترين مسايل ماترياليسم تاريخي است. نظریهی مارکس روبنا را فلان بیهدیدار زیربنای اقتصاد نمیشمارد، همچنانکه ضرورت نهادهای حقوقی و سیاسی را از نظر دور نمیدارد. دقیقاً از آن رو که روبنایی لازم است تا جامعه را سازمان دهند و ثبات بحشند ساختار اقتصادی آن نهادهایی را بدید مىآورد كه به بهترين وجه به كار اين مقصود مىآيند. هم چنین روبنا و زیربنا مانند مجسمه و پاستون مجسمه با هم مرتبط نیستند؛ این که روبناها بر زیربنا تأثیر می گذارند یا خواکنش نشان می دهند» یکی از اصول بنيادين ماترياليسم تاريخي است.

قانون، بهویژه لازم است تا «نظیم موجبود را تصدیق کند» و به آن «استقلال از تصادف و اختیار محض را» ببخشد (سرمایه، ج ۱، ف ۴۷). خود این کارکرد به قلمرو حقوقی قدری خودمختاری میبخشد، زیرا روابط اقتصادی به شکلی انتزاعیی و رمزگذاری شده تصویر می شوند و مشروعیت می یابند که به نوبه ی خود

این توهم ایدئولوژیکی را پرورش میدهند که قانون نسبت به ساختار اقتصادی کاملاً خودمختار است. افزونبراین، در سرمایهداری «حقوق فرضی قبرارداد» میان عاملان آزاد، سرشت واقعی تولید، و بهویدژه، «رشتههای ناپیدایی» را که کارگر مزدی را به سرمایه پیوند میدهد تیره و مبهم میسازد (سیرمایه، ج ۱، ف بیوند میدهد تیره و مبهم میسازد (سیرمایه، ج ۱، ف فئودالیسم، سنت و رسم کارکرد ثباتبخش مشابهی دارند و همچنین میتوانند درجهیی از خودمختاری به دست آورند. در آنجا، آنچه سرشت راستین روابط اجتماعی تولید را تیره و مبهم میسازد درگیری بیا قلمروهای دیگر زندگی فئودالی به شمار میآید.

تأکید مارکس بر تحلیل طبقاتی، که در کمال شگفتی از «پیشگفتار» غایب است، به راههای مهم و متعدد با مضمونهای پیشگفتهی ماتریالیسم تاریخی پیوند می اید. در سازمان اجتماعی تولید، مسردم در روابط متفاوتی با نیروها و فرآوردههای تولید قرار می گیرند و در هر شیوهی تولیدی معین ایس روابط از انبواع ویبژهی معینی خواهند بود. جایگاه اقتصادی فرد، آنگونه که بسر پایه ی روابط تولیدی اجتماعی موجود دریافته می شود، منافع مادی معینی در اشتراک با دیگران پدید می آورد و عضویت طبقاتی را معین می کنید. از ایس جاست که تعریفهای آشنا از بورژوازی و پرولتاریا از ارجاع به خرید و فروش نیروی کار (و مالکیت یا عدممالکیت بنیادین و سایل تولید) نتیجه می شود.

یکی از تزهای محوری ماتریالیسم تاریخی ایس است که جایگاه طبقاتی، بنیا بیر تعریف، اگیاهی وییژه یا جهانبینی اعضای آن را تعیین میکند. بیرای نمونه، بحث مارکس در باب لژیتمیستها و اورلئانیستها در هجدهم برومر تأکید دارد که هیر طبقه بیر پایهی جایگاه اجتماعی داقتصادی خبود «روبنیای کیاملی از احساسات، پندارها، شیوههای تفکر و نگاه به زندگی پدید میآورد که متمایز است و بهطرزخاصی شکل بدید میآورد که متمایز است و بهطرزخاصی شکل میگیرد». منافع مادی متفاوت طبقات این طبقات را

تقسیم میکند و به پیکار میان آنها میانجامد. طبقات تا آنجا با هم تفاوت دارند که اعضای آنها خود را به صورت یک طبقه در نظر میگیرند، به نحوی که ممکن است ستیزجوییهای میان طبقات را شرکت کنندگان آن تشخیص بدهند، یا شاید فقط به شکلی رازورزانه یا ایدئولوژیک درک شوند (به آگاهی طبقاتی).

کامیابی یا ناکامی یک طبقه را رابطهی آن با پیشبرد نیروهای تولیدی معین می کند. به گفته ی اید تولوژی آلمانی «شرایطی که بر پایهی آن نیروهای تولیدی معین می توانند به کار بیافتنید شرایط فرمان روایی طبقهی معینی از جامعه است»، آن طبقهیی که دارای توانایی و انگیزه است تا روابط تولیدی مورد نیاز برای تطبیق با پیشبرد نیروهای تولیدی را عرضه ینا حفظ کند برتری خود را نیز تنضمین کبرده است. از این جاست که مارکس بر آن است که کامیابی غایی آرمان پرولتاریا را، مانند برآمدن پیشین بورژوازی، جریانهای بنیادین تاریخ تضمین میکند. حال آن که، برای نمونه، شورشهای قهرمانانهی بردگان در جهان باستان محکوم به شکست بود. ماتریالیسم تاریخی فرمان روایی طبقاتی را، تابه کنون، امری ناگزیر و ضروري براي بيرون كشيدن بارآوري توليدي تولیدکنندگان مستقیم فراتر از سطح معاش <آنها> مىشمارد. فقر فلسفه (ف ۱) اعلام مىكنىد: «بىدون تعارض، پیشرفتی در کار نیست». «این قانونی است که تمدن دنبال کرده است... تاکنون نیروهای تولیدی به سبب این نظام تعارض طبقاتی بالیدهاند». بااینهمه، پیشرفت تولیدییی که سرمایهداری پدیـد أورده است، هم امكان پذيري فرمان روايي طبقاتي و هم دلیل اساسی این فرمان روایی طبقاتی را از میان برداشته است. از آنجاکه دولت در وهلهی نخست وسیله یی است که طبقه به یاری آن فرمان روایی خود را حفیظ و تامین میکند، دولت در جامعهی بساطبقاتی فرومیمیرد.

ماتریالیسم تاریخی بر آن است که همستیزی طبقاتی

و خط سیر بنیادی تاریخ انسان علت بیش رفت نیروهای تولیدی به شمار میآید. بااینهمه، پیشرفت این نیروها را میبایست بر پایهی الگوی نظرییی دریافت که خصیصهی شیوههای تولیدی وینژه مبورد نظر را آشکار میسازد. چنین نظریهیی با توجه به هر جامعهی ویژهیی بسیار انتزاعی خواهد بود. بدینسان، برای نمونه، مارکس تکامیل سیرمایهداری را منتیزع از قیافهشناسی ویژهی هر دولت ملی سرمایهداری خاص عرضه می کند. سرمایه این مدعا را که سوسیالیسم «ناگزیر» است تضمین می کند، ولی متقابلاً اجازه نمے دھند کے کسی بے پیشبینی فرارسیدن سوسیالیسم در هیچ زمان یا مکان ویژهیی بپردازد ... فقط تصدیق می کند که گرایش تکامل سرمایه داری چنان است که جریان سوسیالیسم را یدید می آورد. همان گونه که جریان ویژهی هر جامعه به سادگی فلان دیالکتیک کلی نیروها و روابط تولیدی را تکرار نمی کند. جامعه ها بهندرت از پیش رفت همای تولیدی بیسرون از خود، جیدا، منصون و برکنیار از تأثیرانید. بنابراین، هر گروه اجتماعی کرهی زمین مقدر نیست کسه همان مراحل رشید اقتیصادی را طبی کنید، همچنان که تکامل هر صورت بندی اجتماعی ویژه صرفاً وابسته به رویدادهای تولیدی درونی است. گرچه ماتریالیسم تاریخی مجاز می شمارد که کشورهایی عقب بمانند یا حتا گامهایی را جست بزنند، خط سیر این کشورها را همچنان می بایست بسر طبق الكوى فراكير تكامل اجتماعي القتصادي توضیح داد، و ایس که توسعه و تکامل به سبب نیروهای تولید است.

«دیباچه» شیوههای تولیدی آسیایی، باستان، فئودالی و بورژوایی مدرن را اعصار مهم پیشرفت بیشری معرفی می کند، ولی این شیوهها مرحلههای کلی تکامل اجتماعی دافتصادی را به طور کلی مسخص میسازند و نه گامهایی را که تاریخ هر ملتی را، بیاستثنا، وامیدارد کیه طی کند (به مرحلههای تکامل). مارکس در نامهی مشهوری به تاریخ نوامبر

۱۸۷۷ مشخصاً طرح «هر نظریهی تاریخی \_ فلسفی در باب أن خط سير كلى (= march générale) كمه سرنوشت بر هر مردمی تحمیل میکنند» را مردود میشمارد؛ ولی این اشارت مکرر نقض شده به معنای رد و طسرد موجبیت تساریخی نیسست. مسارکس می توانست پیوسته به تکامل ضروری و متکی بر تعیین کنندگی نیروهای تولیدی باور داشته باشد بی آنکه بر آن باشد که هر گروه اجتماعی مقدر است که همان خبط سپر را دنبال کنید. درواقع، محتمل مینمایند که مبارکس مینل داشته است که در جدولبندی ویژهی خود در باب دورههای تاریخی (یا دست کم دربارهی دورههای پیشافئودالی) بازنگری کند، زیرا او شیوههای تولیدی دورههای نخستین زندگی بشر را به تفصیل تحلیل نکرده است. حبک و اصلاح شاکلهی تاریخی مارکس و نینز تحلیلاش از سرمایه داری (و گذار مطابق طسرح و برنامه به سوسیالیسم) در اصل با اصول بنیادین ماتریالیسم تاریخی سازگار است. باید به یاد داشت که ماتریالیسم تاریخی وانمود نمی کند که واپسین جزیبات تاریخ را موبهمو توضیح میدهد. از دیدگاه گسترهی فراخداسن ماتریالیسم تاریخی، بسیاری از رویدادهای تاریخی، و مسلماً شکلهای ویژه یی که ایس رویندادها بنه خبود می گیرند، تصادفی اند. همچنان که ایس نظریه سمی ندارد رفتار فبردی را از لحاظ علمی توضیح دهد، گرچه می کوشد این رفتار را در درون محدودههای تاریخی آن جای دهد. تا آنجا که پای گرایشهای اجتناب این رفتارها از احتناب این رفتارها از انتخابهای فردی، و نه بهرغم انتخابهای فردی، نتیجه میشوند. بلندپروازیهای توضیحی ماتریالیسم تاریخی، به منزلهی نظریهیی اجتماعی ـ تاریخی، آن را متعهد به جبرگرایی فلسفی نمیکند.

از آنجا که ماتریالیسم تاریخی برای مارکسیسم بسیار محوری است، جریانهای سیاسی و فکری گوناگونی در مارکسیسم اغلب خود را با تفسیرهای متفاوتی از این نظریه متمایز سیاختهاند. در بالا تفسیری تا

اندازهای متعارف به دست داده شد، ولی بحث و جدل بر سر مفاهیم و قضایای بنیادی این نظریه، و اهمیت نسبی اجزای سازنده ی گوناگون آن همچنان ادامه دارد. وظیفه ی ارایه ی ماتریالیسم تاریخی به منزله ی نظریه یی که از لحاظ تجربی توجیه پذیر باشد بی آن که آن را به مجموعه یی از بدیهیات کهش دهد، بسیار دشوار و سهمگین از کار درآمده است. با درنظرداشتن مدعاهای فراگیر این نظریه و فقدان اجماعی تفسیری، بهدستدادن ارزیابی درستی از کارآیی آن بی نهایت دشوار است.

برای آگاهی افزون تر ← بالیبار، اتین ۱۹۷۰؛ بوخارین، نیکالای ۱۹۲۵؛ کوئن، جی. ای. ۱۹۷۸؛ اِوانـز، مایکـل ۱۹۷۵؛ مکـمرتری، جـان ۱۹۷۸؛ پلخـانوف، گئـورگی وی. ۱۹۷۲؛ شو، ویلیام ایـچ. ۱۹۷۸؛ ویـت – هنـسن، جی. ۱۹۶۸؛ وود، آلن دابلیو. ۱۹۸۸.

ويليام ايج شو

## ماترياليسم ديالكتيكي

#### (dialectical materialism)

ماتریالیسم دیالکتیکی را بیش تر کسان فلسفهی مارکسیسم در نقطهی مقابل و در ارتباط با علم مارکسیستی شمردهاند، علمی کمه بمه عنبوان ماترياليسم تاريخي متمايز ميشود. اينن اصطلاح را احتمالاً نخستین بار پلخانوف در ۱۸۹۱ به کار برد. در نخستین نسل پس از مرگ مارکس است که، هنگامی کے کیار مبارکس و انگلیس جنای خبود را بنہ کیار پیروان شیان داد، «دیامات» سیر بیرآورد (اصطلاحی اختصاری که بهویاره در اتحاد شبوروی رواج یافت). خود مارکسیسم از این گذار تبلور یافت، و ماتریالیسم دیالکتیکی جزء تشکیل دهندهی آن به شمار می آید (← مار کسیسم، ٹکامل). نسل نخست مارکسیستها زیر تأثیر دو کتاب بسیار بلندآوازهی بنیادگذاران، سرمایهی مبارکس و آنتیهدورینگ انگلس بودنید. سرمایه نمودار علم اقتصادی بنیادی ماتریالیسم تاریخی است. عده یی بر این گمانانید که انگلس در

آنتی دورینگ است که فلسفه ی مارکسیسم را در «شکل نهایی»اش (پلخانوف ۱۹۰۸، ص ۲۳) به دست می دهد. ماتریالیسم دیالکتیکی نیرویی قدرتمند در بینالملل دوم به شمار می آمد، و پس از انقلاب روسیه به صورت پاره ی بنیادی ارتدوکسی حزب در آمد.

ماتریالیسم دیالکتیکی، بنا بر دریافت خود، پیوندی از اتحاد دو فلسفهی بنورژوایی بنه شیمار میآیند: ماتریالیسم مکانیکی انقلاب علمی و روشن گری، و ديالكتيك ايدئاليستى هكل. مكانيكيانكاري ماتریالیسم مکانیکی که با دیالکتیک ناسازگار است، و ایدنالیسم دیالکتیک هگل که با ماتریالیسم ناسازگار است به عنوان اموری «متافیزیکی» و «ایدئولوژیک» مردود شمرده میشوند و مورد مخالفت قرار میگیرند. حاصل، فلسفه یکی است کنه بنه تعبینز انگلس «جهانبینی» و «جهانبینی کمونیستی» نامیده می شود (آنتی دورینگ، پیش گفتار بر ویراست دوم): یعنی مجموعه یی از نظریه که به طور کلی در مورد واقعیت مشخص صادق شمرده میشود، و به تعبیری علمی به شمار می آید، هم چون نوعی «فلسفهی طبیعی» که یافته های علوم خاص ـــ از جمله علیم اجتماعی ماتریالیسم تاریخی ــ همچنان که رو به پختگی میگذارند آن را تعمیم میبخشند و حمایت می کنند. بدین سان، کار نظری مارکس، پژوهشی است، و حال آن که انگلس ماتریالیسم دیالکتیکی را با پروراندن «دیالکتیکی دربارهی طبیعت» (دیالکتیک طبیعت) بنیاد میگذارد، که بر این مدعا استوار است که «در طبیعت... همان قوانین دیالکتیکی... بهزور راه خود را می گشایند که قوانینی که در تاریخ ... بر رویدادها حاکماند» آنتی دورینگ، پیشگفتار بر ویراست دوم). آنگاه، نظریههای محوری ماتریالیسم دیالکتیکی به صورت قوانینی علمی از نوعی کاملاً عام شمرده میشوند که بر «طبیعت، جامعه و اندیشه» حساکماند (آنتسی دورینگ، ق ۱، ف ۱۳). مقصود سیاسی چنین نظریهیی، همچنان که در مورد کل یاری فکری متمایز انگلس، دفاع مستدل از علمیت

مارکسیسم است که آن حمایت اعتبارشناختاری را برای ماتریالیسم تاریخی جلب می کند که علیم طبیعی از آن برخوردار است، و درعینحال دیگر جنبشهای سیاسی و فرهنگی را که مدعی آناند، مانند کتاب دورینگ یا «داروینیسم اجتماعی»، از این حمایت محروم می سازد ( بنتون در کتاب مِفم و روبن ۱۹۷۹؛ ج ۲ ص ۱۰۱).

أميزش ماترياليسم با ديالكتيك هر دو را دگرگون مىسازد. ماترياليسم ماترياليسم ديالكتيكي، جيون بهدرستی درک شود، مانند سلف سنتی خود تقلیلگرا نيست. ماترياليسم ديالكتيكي انديشهها را به ماده فرو نمی کاهد، و همانستی غایی آنها را تصدیق دارد. این نگرش، از دیدگاهی دیالکتیکی، بر آن است که امر مادی و امر اندیشگانی با هم متفاوت، و درواقع متضاداند، ولی در وحدتی قبرار دارنید که در آن امبر مادي اساسي يا مقدم است. ماده مي تواند بدون ذهين وجود داشته باشد، ولي عكس أن صادق نيست، و ذهن از لحاظ تاریخی از ماده سر برمی آورد و وابسته به ماده باقی میماند. چنین برمیآید که علوم خاص پیشرفته سلسلهمراتب متحدی را تشکیل میدهند که فیزیک در بنیاد آن است، هرچند که این علوم فروكاستنى به فيزيك نيستند. نيز چنين برمي آيد كه، در معرفت شناسی، فیزیک شناختی از واقعیت عینی مستقل از ذهبن به منا مي بخشد. آن چنه اجزاي سازندهی دیالکتیک تصدیق میکننید این است که واقعيت مشخص جوهرى ايستا در وحدتي نامتمايز نیست، بلکه وحدتی تمایزیافته و بهویژه متضاد است، همستیزی متقابلانی است که واقعیت را در فراینید تاریخی دگرگونی پیشروندهی دایمی، هم دگرگونی تکاملی / تدریجی و هم انقلابی، به پیش می راند، و در دگرگونیهای انقلابی یا ناپیوستهی خود تازگی کیفی اصیل به بار می آورد. همین که این تعبیر ماتریالیستی از دیالکتیک دریافتی ایس گونه از ذهبن به دست میدهد، فی نفسه تازگی نوظهموری است. در اساسى ترين سطح عقلى منطق، سرشت متضاد واقعيت

بر این امر دلالت دارد که حکمهای متضادی در مورد واقعیت صدق میکنند و درنتیجه منطق دیالکتیکی ویژه یی را لازم میآورند که از منطق صوری، با آن اصل اساسی امتناع تناقضاش، فرا میگذرد (← تضاده منطق).

بدینسان، قوانین بنیادی ماتریالیسم دیالکتیکی عبارتاند از: ۱) قانون تبدیل کمّی به کیفی، که بر پایسه آن دگرگونیهای کمّی تدریجی موجب دگرگونیهای کیفی انقلابی میشوند؛ ۲) قانون وحدت ضدین، که حاکی از ایس است که وحدت واقعیت مشخص عبارت است از وحدت متقابلان یا اضداد؛ ۳) قانون نفی در نفی، که مدعی است که در برخورد اضداد یک ضد، ضد دیگر را نفی میگند و بهنوبهیخود به واسطهی سطح بالاتری از تکامل بهنوبهیخود به واسطهی سطح بالاتری از تکامل تاریخی نفی میشود که چیزی از هر دو طرف نفی شده را حفظ می کند (فرایندی که گاه در قالب شه گانه ی تز، آنتی تز و سنتز نموده میشود.)

شک نیست که نظریهی مارکس در باب جامعه هم ماتریالیـستی و هـم دیـالکتیکی اسـت، و دعـوی علمیبودن دارد. اگر این امر به صورت ادعای مزیت شناختاری مبتنی بر علمیت توجیه شود می بایست بیوستگیهای مهمی با علوم طبیعی رسمی داشته باشد. ولی ممکن است پیوستگیهای دیگر و موثق ترى از آنچه انگلس و مانر بالیسم دیالکتیکی طرح می کنند وجود داشته باشد، یعنی محتوای مشترکی که نظریهی بسیار کلی بی دربارهی واقعیت هم چون کل، یعنی «جهانبینی کمونیستی» را تشكيل مىدهد. درهرحال، كشاكشي مسئلهأفرين در اتحاد ماتر باليسم و ديالكتيك، بهويره ماتر باليسم علوم طبیعتی با گرایش های نیرومنداش به سوی تقلیل گرایی مکانیکی و عینیت گرایی بی طرفانه وجبود دارد. تأکید بر علوم طبیعی و بر ماتریالیسم تاریخی به منزلهی علیم طبیعی جامعیه است که در درون ماركسيسم وجه مميز ماتر باليسم ديالكتيكي به شمار مى أيد. درنتيجه، ماترياليسم ديالكتيكي ماترياليسم

تاریخی را به سوی اقتصادگرایی / اکونومیسم سوق داده است، با این فرض که به عنوان مبنای مادی جامعه، فقط اقتصاد، و حتا شاید فقط «مادی ترین جنبه»ی آن، فنّاوری تولیدی، کارآیی علّی واقعی دارد، و روبنای سیاسی و نظری به صورت پیهدیدار درمیآید. لنین و مائو تسهتونگ که هر دو نمایندگان متعهد «جهانبینی کمونیستی»اند در برابر اکونومیسم ایستادگی کردند، ولی پیآمدهای ضدانقلایی آن در مارکسیسم بینالملیل دوم و

ارتدوکسی حزب کمونیست بعدی حضور داشت.

در دهههای ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰، همچنان که انقالاب روسیه در خودکامگی استالینی و دیوان سالاری حزبی به تیاهی کشیده شد، سلطهی عیام فلیسفهی ماركسيستى از طريق ماترياليسم ديالكتيكي در بيرون از اتحاد شوروی رو به فروپاشی گذاشت، و جای خود را به فلسفهی مارکسیستی دومی داد که اومانیسم مارکسیستی است. نظریه پردازان اصلی ایس فلسفه ی اخیر لوکاچ و گرشاند، و به نظر می رسد رد ماتریالیسم علوم طبیعی از سنوی آنها و تأکیند هگلیشان بر دیالکتیک مورد تأیید نوشتههای فلسفی نویافته ی مارکس دورهی آغازین است. همین گرایشهای هگلیمشرب خود در دو دههی واپسین مورد حملهی سخت و تند مکتبهای آلتوسر و دللا ولیه قرار گرفتهاند. در نقطهی مقابل این مارکسیسم غربی، مارکسیسم شوروی روی همرفته همچنان به پیروی از «دیامات» ادامه داده است، گرچه بهتازگی گرایشی به نفی مفهوم منطق دیالکتیکی خاصی که از منطق صوری برمی گذرد سر برآورده است.

برای آگاهی افزون تر← کولتی، ال ۱۹۶۹؛ جوردن، زد. ای. ۱۹۶۷؛ ۱۹۶۷؛ ۱۸۹۵ را ۱۸۹۷؛ ۱۹۶۷ ـ ای. ۱۹۶۷ (۱۹۶۲)؛ ۱۹۹۵ ـ ایک ۱۹۹۷ (۱۹۶۷)؛ مِفَسم، آبر و روبن دی. ایچ ۱۹۷۹؛ نورمن، آر. و سایرز، اس ۱۹۸۰؛ پلخانوف، جی. وی. ۱۹۰۸ (۱۹۶۹)؛ استالین، جی. وی. ۱۹۵۸ (۱۹۶۹)؛

روی اِجلی.

ماترياليسم مكانيكي (mechanical materialism) ← ماترياليسم

ماده (matter)→ ماترياليسم

مارتوف، وای. او. (تسهدربوم، یولی اوسیپوویج)
(Martov, y.o/Tsederbaum, Yulii Osipovich)
زاده ۲۶ نوامبر ۱۸۷۳ در قسطنطنیه (استامبول)؛
درگذشته ۴ آوربسل ۱۹۲۳، در شومبرگ آلمان.
مارتوف که همراه لنین بنیادگذار «اتحاد مبارزه برای رهایی طبقه ی کارگر» سن پترزبورگ (۱۸۹۵) و نیز گروه مارکسیستی انقلابی/یسکر/ به شمار میرود، در کنگره ی دوم سوسیال دموکراسی روسیه (۱۹۰۳)
پایهگذار منشویسم شد (ے منشویکها). سپس، و از آن پس، طرح سازمانی لنین را که بر پایه ی یک حزب به بهشدت متمرکز و نخبهگرای انقلابیان حرفه یی استوار بود به چالش کشید و به جای آن، از یک حزب کارگران سوسیال دموکراتیک و گسترده هواخواهی کرد که بتواند با شرایط غیرقانونی و (پس از انقلاب کرد که بتواند با شرایط غیرقانونی و (پس از انقلاب

مارتوف در ۱۹۰۵ در مباحثه با لنین و تروتسکی درباره ی قدرت، از آموزه ی پلخانوف در باب انقلاب بورژوایی هواخواهی کرده و تصرف و تقبیل قدرت سوسیالیستی زودرس را سخت به باد انتقاد گرفت، زیراکه پیششرطهای اقتصادی و اجتماعی عینی برای تحقق سوسیالیسم در روسیه ی واپسمانده وجود نداشت و، عمدتاً، تبودههای خردهبورژوازی ناآگاه روسیه هنوز بیبهره از اراده برای سوسیالیسم بودنید. مارتوف و همراه منشویکاش الکساندر مارتینوف اصرار داشتند که سوسیال دموکراتها حق ندارند قدرت دولتی را تصرف کنند و از آن برای «خناکردن مقاومت خردهبورژوازی در برابر آمال و آرزوهای مقاومت خردهبورژوازی در برابر آمال و آرزوهای سوسیالیستی پرولتاریا» استفاده کنند. بلکه به پیروی از توصیه ی مارکس به «اتحادیه ی کمونیستهای از توصیه ی مارکس به «اتحادیه ی کمونیستهای آلمان» (۱۸۵۰)، مارتوف نقش اپوزیسیون انقلابی

پیکارجویی را بر عهده ی سوسیال دموکراتهای روسیه می گذاشت که با تحکیم خبود «در ارگانهای خودگردانی انقلابی» چون سبوویتها اتحادیههای کارگری، باشگاههای کارگری، تعاونیها و دوماهای شهری، در موقعیت «قدرت دوگانه» حکومت بسورژوا دموکراتیک رسمی را وامیدارد که سیاستهای «دموکراتیک» به موقع اجرا بگذارد.

مارتوف که از حامیان جنبش صلحطلبی سوسیالیستی تسمیر والت در جریسان جنگ جهانی اول، و رهبر انترناسیونالیستهای منشویک در ۱۹۱۷ به شمار می آمد، با «دفاع طلبی انقلابی» و «انتلاف خواهی» منشویسم رسمی به مخالفت برخاست و به حمایت از حکومت جبههی مردمی و، پس از انقلاب اکتبر، به پشتیبانی از حکومت سوسیالیستهای خلقی تا بالشویکها پرداخت.

مارتوف که رهبسر حسزب اپوزیسسیون منسشویک نیمهوفادار، نیمهسرسخت بود، دیکتاتوری اقلیت لنین را همچون گسستی آشکار هم از مفهسوم مبتنی بسر اکثریت مارکس از دیگتاتوری پرولتاریا و هم عمل دموکراتیک گمون پاریس مردود شمرد. مارتوف بسر این نکته پا میفشرد که مارکس دیکتاتوری پرولتاریا را همچون قدرت دولتی یک «اقلیت انقلابی آگاه» در نظر نمی گرفت که، به شیوهی لنین، ارادهی خود را بر یک «اکثریت ناآگاه» تحمیل کنید و ایس اکثریت را «موضوع منفعل تجربه گری اجتماعی» قرار دهید. او ایم میکرد که دیکتاتوری پرولتاریای مارکس نمودار «ارادهی آگاهانه»ی اکثریت پرولتاریای مارکس نمودار انقلابی» خود را صرفاً بر ضد مقاومت «اکثریت حاکم سرمایهدار» به کار میاندازد تا «انتقال قدرت قانونی سرمایهدار» به کار میاندازد تا «انتقال قدرت قانونی

از نگاه مارتوف، تعهد به «قدرت دولتی اکثریت زحمت کشان» است که «مارکسیستهای انقلابی را که خود را سوسیال دموکرات میخوانند» به شدت از کمونیستها جدا می سازد. کمونیستها نه فقط از «دیکتاتوری اقلیتی انقلابی» حمایت کرده اند، بلکه

مصمماند «چنان نهادهایی ایجاد کنند که این خصیصه را تداوم بخشد». مارتوف را آوای معتبر مارکسیسم سوسیال دموکراتیک روسیه شمردهاند که با تفسیر و عمل بالشویکی لنین از مارکسیسم به معارضه برخاست (ے بالشویسم).

برای آگاهی افازون تسر← بورگوینا ۱۹۶۸؛ گتزلسر، ایسسرائل ۱۹۶۷؛ ۱۹۸۸؛ هیمسسن، لئوپولسد ۱۹۷۴؛ مارتوف، جولیوس ۱۹۳۸.

ايسرائل گنزلر

## مارکس، انگلس و سیاست معاصر (Marx, Engels and contemporary politics)

در دل روی کرد مارکس و انگلیس به سیاست در زمانهی خود انتظار یک انقلاب پرولتری و کوششهای آنها برای پیشبُرد این انقلاب نهفته است. همین که مارکس و انگلس با وجدان فلسفی گذشتهی خود تصفیه حساب کردند توجه خود را به دیگر جنبشهای انقلابی و سوسیالیستی معطوف کردنید. نظریههای رقيبسي چـون سوسياليـسم اوتوپيـايي، سوسياليـسم مسیحی و سوسیالیسم راستین در بیانیهی حزب کمونیست (ف ۳) و جای دیگر چون نظریههایی به دور از نگرش انقلابی مردود شمرده شدند، درعینحال که، از سوی دیگر، برخی از جنبشهای انقلابی معاصر از این بابت مورد انتقاد قرار گرفتند که به شیوهی بسیار محدود بیشتر با انقلاب صرفاً سیاسی سروکار دارند تا با دگرگونی اجتماعی گستردهتری که مارکس و انگلس معتقد بودند باید انقلاب سیاسی را همراهی کند. از این جاست که انگلس، که همیشه مایل است در بحث و جدلهای مارکس با باکونین و آنارشیستها با او همدستی کند، بعدتر پی. ان. تکاچف، ژاکوبن روسی، را از این بابت سرزنش کبرد که او معتقد سود انقلاب سوسیالیستی بیش تسر محتمل است در روسیهی پیشاسرمایه داری روی دهد تا در غرب پیشرفته تـر، و این که او «هنوز باید الفبای سوسیالیسم را یاد بگیرد» («دربارهی روابط اجتماعی در روسیه»).

انگلس در رد نظر تکاچف از برداشت عام تکامل تاریخی تبعیت میکند که پیشتر در آثاری چون بیانیهی حزب کمونیست (و پیش گفتار مارکس بر الاسان شده بود. القد اقتصاد سیاسی بیان شده بود. بااینهمه، رویکرد واقعی این دو به سیاست، بهوینژه بعدتر در دورهی کاری مارکس، بارها چنین مینماید که نمایلی به جدایی از ملاکهای اکید و دقیق ماتریالیسم تاریخی را ثابت میکند. این امر شاید، بهویژه، در مورد ارزیابیهای آنها (و به گونهیی ویژهتر در ارزیابیهای مارکس) از تحولات روسیه همچون یک جنبش انقلابی اساساً غیر مارکسیستی صدق میکند که در دههی ۱۸۷۰ و اوایل دههی ۱۸۸۰ در آنجا شتاب گرفته بود. بهرغم جدل انگلس با تکاچف و بیاعتمادی پیشین او نسبت به بسیاری از انقلابیان روسی، مارکس، در واپسین سالهای زندگی خبود، تا حدی آمادگی بیش تری برای تأیید و پستیبانی از دیدگاه پوپولیستی راه ویژهی روسی برای رسیدن به سوسياليسم از راه كمون روستايي داشت (← كمون روسی)، هرچند که، دست کم در گفتههای عمومی او، چنین امتیازی بلاشرط نیست. درواقع، امید مارکس و انگلس ــ در پیشگفتارشان بر ویراست روسی (۱۸۸۲) بیانیهی حزب کمونیست ــ مبنی بر این که انقلاب روسیه نشانه یی خواهد بود برای انقلاب پرولتری در غرب، بهنجوی که همر یک از ایس انقلابها دیگری را تکمیل خواهد کرد، علاقهی بنیادی این دو را به مشاهدهی توفیق انقلاب پرولتری در کشورهای از لحاظ اقتصادی پیشرفته تر غرب ثابت میکند که از نظر آنها دارای پیششرطهای مادی و فرهنگی سوسیالیسم بودند.

مارکس و انگلس حکومت تزار را که متصف به نفوذ بدخواهانه و بهظاهر همهجا حاضر بود، تکیهگاه اصلی بخش اعظم نظم اروپایی میشمردند که این دو در پی سرنگونی آن بودند. بااینهمه، همدلی مارکس و انگلس با مجارستان و لهستان، که اتریش و روسیه انقلابهای این دو سرزمین را، بهترتیب، در ۱۸۴۹ و

۱۸۶۳ سرکوب کرده بودند، شاید بیش تر از جهتگیری آنها در سطح بین المللی نشئت می گرفت تا از خصلت و دیدگاه اجتماعی جنبشهای ملی در این کشورها از سوی دیگر، آرزوها و آمال دیگر مردمان اروپای شرقی، عمدتاً اسلاو، که با آرزوهای مجارستانیها، لهستانیها یا آلمانیهای «حامل مجارستانیها، لهستانیها یا آلمانیهای «حامل تمدن» تعارض داشت، عمدتاً از سوی انگلس در مقام سردبیر بخش خارجی نویه راینیشه تسایتونگ، روزنامه یی که مارکس در ۱۸۴۸ و ۱۸۴۹ سردبیری آن را به عهده داشت، محکوم شمرده شد (→ ملت؛ ناسیونالیسم).

در صفحات همین نشریه و نیز مقالههای بعدی است که انگلس برداشت خود را، که در اصل از هگل گرفته است، در باب «مردمان بی تاریخ» ابراز می کند. باسكىها، برتانىها، سلتهاى اسكاتلندى، چكها، اسلواکها، کرواتها و دیگر اسلاوهای جنوبی در ایس مقوله می گنجند، «بازماندههای تودهی جمعیت پیشین که به دست ملتهایی سرکوب شدند و به قید اسارت درآمدند که به وسیلهی اصلی تکامل تاریخی مبدل شدند» («پیکار مجار»، نویه راینیشه تسایتونگ، شماره ۱۳، ژانویه ۱۸۴۹). در زمینه یی مشابه، انگلس از آلمان در جنگاش بر ضد دانمارک بر سر شلزویگ مهولشتاین در ۱۸۴۸ به عنوان «حق تمدن در برابر توحش، و پیشرفت در برابـر سـکون و ثبات» حمایت می کند («آتش بس موقت دانمارک ـ یروس»، نویه راینیشه تسایتونگ، شمارهی ۹، سیتامبر ۱۸۴۸).

از جمله ی دلایلی که انگلس برای مردودشمردن برخی مردمان به عنوان «بی تاریخ» ذکر می کند این ملاحظه ی اوست که با درنظر گرفتن پراکندگی و تشتت زبانی، فرهنگی و جغرافیایی این مردمان، هیچیک از آنها نمی تواند چنان که باید و شاید شمار بزرگی از جمعیت خود را در منطقه ی فیشرده ی مناسبی متمرکز کند تا اقتصادی مدرن را در آن رشد و توسعه دهد. از آنجا که ایجاد چنین اقتصادهایی

توسعه ی بازار و پیکار طبقاتی را در سطحی کشوری ایجاب می کند، مارکس و انگلس برخلاف برخی از جانشینان مارکسیست اتریشی خود (← مارکسیسم اتریشی خود (← مارکسیسم اتریشی) به مخالفت با مفهومهای فدرالیسم گرایش داشتند و به جای آن، دولتهای بزرگمقیاس متحد را ترجیح دادند. از اینجاست که نخستین مورد از درخواستهای حزب کمونیست در آلمان (۱۸۴۸) نوشته ی مارکس و انگلس ایجاد «یک جمهوری واحد و جداییناپذیر است». با این خواست، و دیگر خواستهایی که در ۱۸۴۸ بیان شد، و برنیامد، پیروزی تابناک پروس بر اتریش را در ۱۸۶۶ چیزی شمردند که سرانجام به سود آرمان آنها تمام می شد، زیراکه «هرچیز که بورژوازی را متمرکز سازد البته به حال کارگران نیز سودمند است» (نامه ی مارکس به انگلس، ۲۷ ژوئیه ی ۱۸۶۶).

گرچه جنگ اتریش پروس وسیلهی مرحج و دلخواه أنها براى پيشبُرد فرايند اتحاد ألمان نسود، مارکس و انگلس بر این باور بودنید کیه، در موارد معیّن، خود جنگ می تواند در ضمن مددکار أرمان انقلاب پرولتری باشد. در ۱۸۴۸ آنها دعوت به پیکار انقلابی بر ضد روسیه کردند، نه تنها برای قادرساختن لهستانیها برای رهانیدن خود از ستم تزاری بلکه همچنین برای تحکیم انقلاب در داخل. حتا پیش از این نیز انگلس، هنگامی که فتح الجزایر به دست فرانسه را، بهرغم سبعیت آن، «واقعیتی مهم و میمون برای پیشرفت تمدن» وصف کرد، همچنان که به «چیره گی یانکیهای پُرجنبوجوش بر مکزیکسیهای تنبسل در فستح كاليفرنيسا» خسوش أمسد گفست («پاناسلاویسم دموکراتیک، ۱» نویه راینیشه تسایتونگ، ۱۵ فوریهی ۱۸۴۹)، فتح نظامی را عامل بالقوهي پيش رفت اجتماعي شمرده بود. بعدتر، همچنان که او و مارکس بحران اقتصادی بزرگی را در غرب چسم داشتند، پیشآمدن جنگ کریمه امیدهایی در دل آنها برانگیخت که شاید تعقیب على الظاهر بي شوروعلاقه ي جنگ از جانب بالمرستون

«عامل روسی» و دیگران، موجبات دخالت «شـشمین قدرت اروپایی، یعنی انقلاب» را فراهم آورد («جنگ اروپا»، نیویورک دیلی تریبیون، ۲ فوریسهی ۱۸۵۴؛ مسئلهی شرق، ص ۲۲۰). بهرغم هم کاری مارکس در این دوره با دیوید اور کرت، نمایندهی مجلس روسهراس جناح توری، علاقهی او به جنگ بیشتر از دغدغهی منافع انقلاب آب می خورد تا از هرگونه دلبستگی به «باب عالی». ملاحظات مشابهی نیز بر نگرش او در باب جنگ ۱۸۵۹ فرانسه \_ اتریش تأثیر گذاشت که در آن، با وجود دشمنی او با استیلای خاندان هابسبورگ بر شمال ایتالیا، شکست اتریش را احتمالاً به سود دو قدرت اروپایی میدانست که خطرناک ترین دشمنان انقلاب به شمار می آمدند، یعنی روسیه و فرانسهی ناپلئون سوم. گرچه مارکس از شکست فرانسه در جنگ فرانسه ـ پروس در ۱۹۷۰ شادمان شد، معتقد ببود همین که بناپارت تسلیم شود، ألمان ديگر دست به جنگي دفاعي نمي بازد، بلکه در معرض خطر درآمدن به زیر نفوذ فزایندهی روسیه قرار می گیرد. در «خطابهی دوم» که برای انجمن بين المللي كارگران (آي. دابليبو. ام. اي.) در سیتامبر ۱۸۷۰ نوشت، با درجهی چشمگیری از پیش گویی، جریانی را که سیاست خارجی آلمان تا ۱۹۱۴ پی می گرفت پیشبینی کرد: آلمان در آغاز پیوندهای نزدیک تری با روسیه برقرار می سازد، که قرار است پس از درنگی کوتاه، تدارک جنگی دیگر و بهمراتب گستردهتر، و این بار بر ضد «تژادهای مرکب اسلاوی و رومی»، جای آن را بگیرد.

گرچه مارکس مایل ببود کاربرد گهگاهی اصطلاح «امپریالیسم» را برای امپراتوریهای اروپا (بهویژه امپراتسوری دوم فرانسه) نگمه دارد، همسین کمه در انگلستان سکنی گزید مسئلهی استعمار تا حدودی بیشازپیش نظر او را به خود جلب کرد. دیدگاههای او انگلس در باب جهان غیراروپایی بهنحوتنگاتنگی با برداشت این دو از سرمایهداری بمه منزلهی نظامی خواروا و کلیتبخش پیوند داشت، نظامی که بر اثر

جستوجوی بازارها و مواد خام به سوی گسترش مداومی به پیش رانده میشود که به نوبه ی خود راه فرارسیدن سوسیالیسم را هموار میسازد. گرچه این گسترش می تواند برای به تعویق انداختن بحرانهای سرمایه داری در مناطق پیشرفته تری به کار آید که در غیر این حالت می تواند انقلابی پرولتری در آنها روی دهد، مارکس و انگلس طغیانهایی چون شورش تایپینگها را وسیلهی ممکن تسریع «بحران عمومی دراز آهنگ» می شمردند که «به خارج گسترش می یابد و دقیقاً انقلاب سیاسی در سطح قاره را در پی خواهد داشت» (انقلاب در چین و اروپا، نیویورک خواهد داشت» (انقلاب در چین و اروپا، نیویورک

گرچه مارکس و انگلس محکومیت اخلاقی نیرومندی بر ضد بسیاری از سیاستهای غیرب در شرق ابراز می دائستند، از تجارت تریاک «رذیلانه» تا کین کشیهایی که در پسی شبورش هنبدیان روی داد، بااینهمه بر دیدگاه بسیار انتقادی خبود نسبت به جامعهی سنتی شرق همچنان استوار ماندند. از نگاه آنها، «چین کهن» تنها با «انزوای کامل» خود حفظ شده است، حال آن که زندگی در هند، که مارکس دربارهی آن بسیار فراوان تر نوشت، دست کم تا مرحلهی نفوذ غرب، پیوسته «فیضاحتبار، ساکن و گیاهی» بوده است. استبداد شرقی در هند، که بر بنیاد اقتصادهای روستایی منزوی و خودکف استوار بوده است «ذهن انسانی را در کوچنگ ترین حدود ممکن محدود کرده است». با انهدام بنیادهای چنین نظمی، دخالت انگلستان «بدین ترتیب بزرگ ترین، و... یگانه انقلاب /جتماعی را که از آن آگاهیم در آسیا پدید آورده است» («فرمان روایی بریتانیا در هند» نيويــورک ديلـــى تريبيــون، ۲۵ ژوئــن ۱۸۵۳) (← جامعهی آسیایی). در دهههای بعدی گرایش نوشتههای مارکس دربارهی تأثیر سرمایهداری بر جامعههای شرقی بیش تر معطوف به انهدام و رنجی است که سرمایه داری پدید می آورد تا خصلت انقلابی آن. بااینهمه، مارکس و انگلس در تحلیل خود از

پدیده ی استعمار به امکان این که کارگران در قدرتهای مترویّل، «رشوه خوار» مزایا و مداخل امپراتوری گردند اشاره کردند ــ چنان که لنین نیز بعدتر به این نکته اشاره کرد. از اینجاست که انگلس در ۷ اکتبر ۱۸۵۸ به مارکس مینویسد که «پرولتاریای انگلیس عمداً بورژواتر میشود، طوری که این بورژواترین همهی ملتها از قرار معلوم سرانجام تصاحب یک اشرافیت بورژوایی و یک پرولتاریای بورژوا را در کنار بورژوازی هدف خود قرار میدهد» (→ اشرافیت کارگری). ازجمله نیروهای برجستهیی که انگلس آن را مسبب این بورژواشدن کارگران انگلیسی میشمارد جایگاه ایرلنید به عنوان «نخستین مستعمرهی انگلستان» است (نامهی انگلس به مارکس مورخ ۲۳ مه ۱۸۵۶). مارکس تعارض میان کارگران انگلیسی و کارگران مهاجر ایرلندی را، که طبقات دارا بهطورساختگی آن را پروبال میدادند، «راز ناتوانی طبقهی کارگر انگلستان» و حفظ مستمر قدرت سرمایه داران میشمرد. بنابراین سارکس اعلام کرد که گرچه در گذشیته اعتقاد داشیته است که رهایی ایرلند از پی پیروزی طبقهی کارگر انگلستان روی خواهد داد، اکنون به این نتیجهی مخالف رسیده است که «ضربهی کاری بر پیکر طبقات حاکم انگلستان (و ایس ضربه بسرای جنسبش کارگران در سراستر جهان سرنوشتساز خواهد بود) نه در انگلستان بلکه فقط می تواند در ایرلند فرود آید» (نامه به مایر و فوکت، ۹ آوریل ۱۸۷۰، تأکید از اصل

جنبش کارگری انگلستان، با همه ی کمبودهای اش، در پیکارهای مارکس با نفوذ پرودون و باکونین در بین الملل اول، متحد سودمندی به شمار می آمد. بااین همه، جنبش کارگری انگلستان با رد ایس مشربها از سیاست انقلابی مارکس حمایت نمی کرد. هم چنان که خود مارکس و انگلس دریافتند، کارگران انگلیسی از میانه ی دهه ی ۱۸۴۰، به ویژه با تصویب «قانون دَه ساعت» کار و رشد جنبش های تعاونی، به

منافعی دست یافته بودند. به همین سان، بسیاری از هدفهای «منشور مردم»، بهرغم این واقعیت که خود جنبش «منشوری» (چارتیسم) یسس از ۱۸۴۸ روبهافول نهاده بود، به دست آمده بود یا محتمل بود که به دست آید. طبی چنید سال نخست حیات بــينالملــل، «قــانون اصــلاحات» ۱۸۶۷ و شــرايط بهبودیافته برای سازمان دهی اتحادیدی کارگری به کار تقویت و تحکیم این باور رهبران کارگری انگلیسی آمد که به جای استراتری انقلابی، بذیرش استراتژی رفورمیستی می تواند برای دست یافتن به هدفهای مورد نظرشان کافی باشد. درواقع، با اینن اعلام نظر مارکس در کنگرهی لاههی بینالملل در ۱۸۷۲ مبنی بر این که در کشورهایی چون انگلستان، ایالات متحد آمریکا و شاید هلنید کارگران احتمالاً مى توانند به وسايل مسالمت آميز به اين هدفهاى خود دست یابند، اینگونه رهبران کارگری انگلیسی مى توانستند قوت قلب دوباره يافته باشند.

گرچه اتحادیه گرایان انگلیسی در رهبسری بسین الملسل همیشه با آرزوهای سیاسی درازمدت مارکس شریک نبودند، مارکس تشخیص داد که علاقهی آنها به مسایل بین المللی چون مبارزهی لهستان، جنبش برای اتحاد ایتالیا و جنگ داخلی آمریکا نشان از بیداری دوبارهی جنبش کارگری انگلستان از دورهی درازآهنگ سکون نسبیاش طی دههی ۱۸۵۰ دارد. از این سه مسئله، آرمان «ریسورجیمنتو» (رستاخیز) از گستردهترین پشتیبانی در انگلستان برخوردار شد، نه تنها در میان کارگران بلکه در میان دیگر طبقات نیز. ولسى ايسن جنسبش، با درنظر گرفتن نفوذ نيرومند ماتسینی رقیب مارکس در ایتالیا، و تا حدود کم تسری در خبود بنین الملل، جنبشی بنود که منارکس و پیرواناش از آن کم ترین انتظار را برای پیشبرد هدفهای خود داشتند. از دید مارکس سیاستهای ماتسینی نسنجیده بود، و از جنبهی سخن پردازی احساساتی و موعظه گری نیرومندتر بود تا از جنبهی ارزش عملی برای نیازهای تبودهی مبردم ایتالیا و

به ویژه دهقانان آن. مارکس گذشته از دغدغه ی نفوذ ماتسینی و، بعد تر، باکونین، بر این باور بود که، در سطح سیاست قدرت، دستیابی ایتالیا به استقلال، پاره یی به هزینه ی اتریش خواهد بود، که صرف نظر از خصلت سیاست خانگی آن، در حکم سپر ضربه گیر بالقوه یی در برابر توسعه طلبی روسیه است.

در مورد جنگ داخلی آمریکا، تحولی که بسیار بیش از ریسورجیمنتو جامعه ی انگلستان را دست خوش اختلاف نظر ساخته بود، خطابه ی افتتاحیه ی انجمسن بین المللی کارگران (۱۸۶۴) نوشته ی مارکس به حمایت بخشهای طبقات بالای انگلستان از فدراسیون اشاره دارد. از سوی دیگر، برای آرمان مارکس حفظ «اتحادیه» پیششرط لازم رشد و شکوفایی آتی اجتماعی، سیاسی و اقتصادی شمرده می شد. علاقه ی او و انگلس به «جنگ داخلی»، در تراز اخلاقی، از بیزاری از برده گی و نیز، در تراز استراتژیک، از امیدشان به این قیضیه سرچشمه می گرفت که کمبود پنبه یی که این منازعه علت آن به شمار می آمد می توانست در انگلستان به بحرانی به شمار می آمد می توانست در انگلستان به بحرانی باری اقتصادی در پایتختهای خود سرمایه داری باری برساند که از دیرگاه انتظار آن می رفت.

سومین طغیان بزرگ بین المللی که پسیش از تشکیل آن بین الملل روی داد و، در این مورد، موجب تشکیل آن شد عبارت بود از شورش لهستانیها در ۱۸۶۳. در اوایل دههی ۱۸۶۰ همدلی عمومی نسبت به لهستان، آنگونه که از سخن رانیهای آدگر و دیگر پایه گذاران بین الملل برمی آید، از جمله ی نیروهایی بوده است که جنبشهای کارگری بریتانیا و فرانسه را به همیاری نزدیک تر برانگیخته است. بااین همه، گروههایی چون نرودونیها و، بعد تر، سزار دو پیپ بلژیکی در این احساسات شریک نبودند که استدلال می کردند تجدید حیات لهستان صرفاً به سود اشرافیت و روحانیان است. مارکس و انگلس در برابر این گونه استدلالها معتقد بودند که تجزیه ی لهستان حلقه یی را تشکیل می دهد که اتحاد مقدس روسیه به بروس به بروس

اتریش را فراهم نگه می دارد \_\_ چنان که مارکس و انگلس در ۱۸۴۸ نیز چنین گفته بودند. بنابراین، آنها نتیجه می گرفتند که تجدید حیات لهستان نه تنها پایههای برتری پروس را در آلمان سست می کند، بلکه هم چنین «بیست میلیون قهرمان» را میان اروپا و «استبداد آسیایی زیر هدایت مسکو قرار می دهد» («خطابه در گردهم آیی مربوط به لهستان» که در ۲۲ ژانویه ی ۱۸۶۷ در لندن برگزار شد). انگلس خطاب به آن دسته از انقلابیان لهسستانی چون لودویک وارنیسکی (۸۹- ۱۸۵۶) که معتقد بودند پیکار برای استقلال ملی نسبت به آرمان طبقات استثمار شده و هی دست از اهمیت کم تری برخوردار است پاسخ می دهد که «جنبش بین المللی پرولتری فقط در میان ملتهای مستقل امکان پذیر است». (نامه ی انگلس به ملتهای مستقل امکان پذیر است». (نامه ی انگلس به کائوتسکی، ۷ فوریه ی ۱۸۸۲).

بهرغم برخی گفتههای تردیدآمیز انگلس در اوایل دههی ۱۸۵۰، او و مارکس نسبت به أرمان استقلال لهستانیان، که در نظر آنها احتمالاً به سود آرمان سوسیالیسم در كل اروپا بود، همچنان متعهد ماندند. ملاحظات استراتژیک مشابهی در روی کرد آنها به جنبش انقلابی که در دهههای ۱۸۷۰ و ۱۸۸۰ در روسیه سر برمیآورد تأثیر گذاشت، بهویژه که با سرکوبی بی رحمانهی قیام لهستان و کمون پاریس، به نظر میرسید که موجخیز انقلابی در جاهای دیگر فروکش می کنید. سارکس و انگلس از انقلابیان که فعالانه با رژیم تیزاری نبرد می کردند درخواست پیروی دقیق و اکید از نظریههای خود را نداشتند. درواقع، مارکس با توجه به ارزیابی خود از نفوذ تزار در اروپا، بیشتر خلقگرایان و ناردونیکهای فعال تر را که برای انقلاب در خود روسیه کار می کردند تحسین میکرد تا پیروان روسی مهاجر خود همچون پلخانوف را که از لحاظ نظری «راستآیین»تر بودند. نظر تأیید مارکس نسبت به قتل الکساندر دوم در ۱۸۸۱، به این دلیل که راه بر هیچ جریان بدیلی گشوده نبود، با محکومیت همین اعمال در جاهای دیگری در اروپا، مانند کوششهایی که هودل و نوبلینگ در ۱۸۷۸ بـرای

قتل قیصر ویلهلم اول به کار بردند و قتلهای «فونیکسپارک» در دابلین در ۱۸۸۲، تعارضی آشکار داشت.

دو سال پس از مرگ مارکس، انگلیس کیه معملولاً در مسایل مربوط به نظریه راستآیین تر بود، اعلام کرد که روسیه در ۱۸۸۵ «یکی از موارد استثنایی است که در آن برای شمار معدودی از مردم امکان پذیر است که انقلابی پدید آورند» ولی افزود که صرف انقبلاب ممکن است نیروهایی را آزاد کنید که از نظارت و تسلط خود انقلابیان بیرون باشند (نامه به ورا زاسوليچ، ٢٣ أوريل ١٨٨٥). البته چنين انقلابي طبي سالهای بازماندهی عمسر انگلسس روی نداد، و همچنان که آهنگ صنعتی شدن روسیه در پایان قرن روبهشتاب نهاد، انگلس به این نتیجه رسید که روسیه، به احتمال بسیار، ناگزیر است به جای تکیه بر کمون روستایی درحالفروپاشی به عنوان شالودهی جامعهی سوسیالیستی آینده، راه تکامل سیرمایه داری غیرب را دنبال کند. انگلس بنا این نتیجه گیری به دفاع از موضع مارکسیستهای روسی برخاست که بعدتر، برای نمونه، در *توسعهی سرمایهداری در روسیه*ی لنین (۱۸۹۹) به بیان درآمد. (← نیز بلانگیسم؛ بناپارتیسم؛ امپراتوریهای روزگار مارکس؛ لاسال). برای آگاهی افزون تر أوینسری، اس. ۱۹۶۸؛ بلوم، اس. اف. ۱۹۴۱؛ کامینز، آی. تی. ۱۹۸۰؛ دیویس، ایج. بے. ۱۹۶۷؛ هوپت، چی، لـووی، ام. و ویـل، سـی. ۱۹۷۴؛ كيرنن، وي. جي. ۱۹۷۴؛ مولنار، ئيي. ۱۹۶۷؛ واليكي، ای. ۱۹۸۰؛ کالینز، ایچ و آبرامسکی، سی. ۱۹۶۵: ایان کامینز

# مارکس، کارل هاینریش

#### (Marx, Karl Heinrich)

زاده ی ۵ مه ۱۸۸۱، در تریر؛ درگذشته ی ۱۴ مارس ۱۸۸۳ در لندن. مارکس، دانش مند علوم اجتماعی، مورخ و انقلابی بیگمان تأثیرگذارترین اندیشه ور سوسیالیست به شمار می رود. اگرچه در طول عمر

خود تا حد بسیار با بی اعتنایی محققان روبه رو شد، مجموعه ی اندیشه های اجتماعی و سیاسی یبی که او بسط و گسترش بخشید، پس از محرگاش در ۱۸۸۳، بیش از پیش پذیرشی سریع در جنبش سوسیالیستی حاصل کرد. تا همین اواخر تقریباً نیمی از جمعیت جهان در حاکمیت رژیم همایی می زیستند که ادعا داشتند مارکسیست اند. بااین همه، صرف همین توفیق حاکی از آن است که اندیشه های اصیل مارکس بر اثر کوشش هایی که برای تطبیق معنای این اندیشه ها با انواع فراوان اوضاع واحوال سیاسی به کار رفته است، انواع فراوان اوضاع واحوال سیاسی به کار رفته است، انواع مخدوش و تاریک شده است. وانگهی، از انتشار دیرهنگام بسیاری از نوشته های او برمی آید که فقط نسبتاً همین تازگی ها است که فرصت ارزیابی منصفانه ی اعتبار فکری مارکس پیش آمده است.

مارکس در یک خانوادهی طبقهی متوسط مرفه در تریر در کنار رودخانه موزل به دنیا آمید. او از هیر دو سوی خانواده ی خود نَسَب به دودمان درازآهنگی از خاخامها میبرد و پدرش، اگرچه از لحاظ فکری در زمرهی نمونههای برجستهی خردگرایان روشنانیدیش به شمار می آمد که ولتر و لسینگ را از بر می دانست، تنها با تهدید ازدستدادن شغل خود در مقام یکی از محترم ترین حقوق دانان تریر حاضر شد به عنوان یک پروتستان با غسل تعمید موافقت کند. مارکس در هفده سالگی در دانشکدهی حقوق دانشگاه بُن نامنویسی کرد و رومانتیسم حاکم بر فضای آنجا را پذیرا شد، بهویژه که با جنبی فون وستفالن، دختر بارون فون وستفالن نامزد شد که از اعضای برجستهی جامعهی تریر به شمار می رفت و مارکس را پیش تر علاقهمند به ادبیات رومانتیک و سیاست سن سیمونی كرده بود (← موسياليسم اوتوپيايي). سال بعد پدرش مارکس را به دانشگاه بزرگ تر و جدی تر برلین فرستاد که او نیز چهار سال بعدی را در آنجا گذرانید و در جریان آن مبارکس رومانتیسم را بسه سبود هگلیانیسم کنار گذاشت که در آن ایام در برلین چيرکي داشت (← هگل و مارکس؛ هگليان جوان).

مارکس سخت درگیر جنبش هگلیان جوان شد. ایس گروه، که دربردارندهی چهرههایی چون باثر و استراؤس بسود، نقدی رادیکال از مسیحیت، و به طورضمنی، مخالفتی لیبرال با خودکامگی انجام داده بود. مارکس که دریافت حکومت پروس مانع از دسترس او به کاروبار دانشگاهی میشود به روزنامهنگاری روی آورد و، در اکتبر ۱۸۴۲، در کلن سردبیر روزنامهی لیبرال پُرنفوذ راینیشه تسایتونگ شد که از پشتیبانی صاحبان صنایع راینی برخوردار بود. مقالههای تند و گزندهی مارکس، بهویژه در زمینهی مسایل اقتصادی، حکومت را بر آن داشت که در روزنامه را ببندد و او تصمیم گرفت به فرانسه مهاجرت کند.

همین که مارکس در پایان ۱۸۴۳ به پاریس رسید بهسرعت با گروههای سازمان یافتهی کارگران آلمانی مهاجر و فرقههای گوناگون سوسیالیستهای فرانسوی تماس گرفت. او همچنین به ویراستاری سال نامهی آلمانی \_فرانسوی پرداخت که عمری کوتـاه داشت و غرض از انتشار آن برپاکردن پلی میان سوسیالیسم نوپای فرانسوی و اندیشههای هگلیان رادیکال آلمان بود. مارکس طی چند ماه نخست اقامت خود در پاریس بهسرعت به صورت کمونیستی معتقید درآمید و آرای خود را در یک رشته نوشتهها که به دستنوشتههای اقتصادی و فلسفی شهرت دارد طرح کرد که تا حدود ۱۹۳۰ همچنان منتشرناشده باقی مانند. در این جنا او برداشتی اومانیستی از کمونیسم به دست داد که زیر تأثیر فویرباخ قرار داشت و بر تقابلی میان سرشت بیگانه شده ی کار در سرمایه داری و جامعه یسی کمونیستی استوار است که در آن انسان ها در تولیدی هم یارانه آزادانه سرشت خود را شکوفا می کنند. نیـز در پاریس بود که مارکس نخستین بار هم کاری مادامالعمر خود را با انگلس شکل بخشید.

مارکس در پایان ۱۸۴۴ از پاریس اخراج شد و (همراه انگلس) به بروکسل رفت و سه سال بعدی را در آنجا مانـد، و از انگلستان دیـدن کـرد کـه در آن هنگـام

پیش رفته ترین کشور صنعتی به شیمار می آمید و خانوادهی انگلس در آنجا صاحب سهامی در کارخانه جات نخریسی منجستر بود. هنگامی که مارکس در بروکسل به سر میهبرد خود را وقیف مطالعهی عمیق تاریخ کبرد و آن چینزی را بسط و پرورش داد که به برداشت ماتریالیستی از تاریخ شهرت یافت (← ماتریالیسم تاریخی). این نگرش را در دستنوشتهیی طرح کرد (که همچنین فقط پس از مرگ او با عنوان ایدئولوژی آلمانی منتشر شد) که برنهادهی اساسی آن این بود که «سرشت افراد وابسته به شرایط مادی ہے است که تولیدشان را معین می کند». مارکس تاریخ شیوههای تولیدی گوناگون را یی گرفت و فروپاشی شیوهی کنونی ـــ سرمایهداری \_ و جای گزینی آن را با کمونیسم پیشبینی کرد. همزمان با این کار نظری، مارکس درگیر فعالیت سیاسی شد و (در فقر فلیسفه) بر ضد آنچه سوسياليسم زيادهازحد ايدئاليستي پروردن ميشمرد به جدل پرداخت و به «اتحادیهی کمونیستها» پیوست. «اتحادیهی کمونیستها» سازمانی از کارگران مهاجر آلمانی بود که مرکزش در لندن قرار داشت و مارکس و انگلس به صورت نظریه پسردازان مهیم آن درآمدنید. در کنفرانس «اتحادیسه» در لنسدن در پایسان ۱۸۴۷ بسه مارکس و انگلس مأموریت داده شد تا یک بیانیهی حزب کمونیست بنویسند که مقدر بود فیشرده تبرین مظهر آرای این دو باشد. تازه در موج انقالابهای ۱۸۴۸ در اروپا است که *بیانیه* منتشر میشود.

در ۱۸۴۸ مارکس به پاریس برمیگردد که نخست در آنجاست که انقلاب روی میدهد و سپس به آلمان میرود و در آنجا، باز هم در کلن، نویه راینیشه تسایتونگ را بنیاد میگذارد. این روزنامه که نفوذ گسترده یی دارد، از یک خط مشی دموکراتیک رادیکال در قبال خودکامه گی پروسی حمایت می کند و مارکس، پس از آن که «اتحادیه ی کمونیستها» عملاً از هم پاشیده است، بیش ترین توشوتوان خود را مصروف ویراستاری آن می کند. بااین همه، پس از مصروف ویراستاری آن می کند. بااین همه، پس از

فروکش کردن موج خیز انقلابی، روزنامه ی مارکس توقیف می شدن و او در مه ۱۸۴۹ در لندن پناه می گیرد تا «شب دراز آهنگ و بی خواب تبعید» را بیاغازد که تا بازمانده ی عمر او می پاید.

با اقامت در لندن، مارکس که نسبت به وقوع غلیان انقلابی تازه در اروپا خوشبین بود، از نو به «اتحادیهی کمونیستها»ی احیاشده پیوست و دو جزوهی مفصل دربارهی انقلاب ۱۸۴۸ در فرانسه و پیآمد آن زیر عنوان پیکارهای طبقاتی در فرانسه و هجدهم برومسر لوییبناپارت نوشت. ولی چندی نگذشت که مطمئن شد که وقوع «انقلاب تازه فقط در پی بحرانی تازه میسر است» و وقت خود را صرف پژوهش در اقتصاد سیاسی به منظور تعیین علتها و شرایط این بحران کرد.

طی نیمه ی نخست دهه ی ۱۸۵۰ خانواده ی مارکس در یک کاشانه ی سه اتاق خوابه در محله ی سوهو لندن به سر برد و دست خوش فقر شدید بود. هنگام ورود به لندن دارای چهار فرزند بودند و چندی نگذشت که دو تای دیگر هم متولد شدند. از این تعداد فقط سه تن از دوره ی سوهو جان به سلامت بردند. منبع اصلی درآمد مارکس در این هنگام (و سپس) انگلس بود که از کاروبار نخریسی پدرش در منچستر، پیوسته عایدی فزاینده یی برداشت می کرد. این منبع درآمد با عایدی مقالههای هفتگی که مارکس در سِمَتِ خبرنگار خارجی برای نیویورک دیاسی تریبیون می نوشت تکمیل می شد. میراثهایی طی اواخر دهه ی ۱۸۵۰ و اوایل ۱۸۶۰ و نواید دهای ۱۸۵۰ و بخشید، ولی تا ۱۸۶۹ به درآمد کافی و مطمئنی دست نیافت که انگلس برای او مقرر کرد.

جای شگفتی نیست که کار سترگ مارکس در زمینه ی اقتصاد سیاسی پیشرفت آهسته یمی داشت. در ۱۸۵۷/۸ مارکس دستنوشته ی سترگی در ۸۰۰ صفحه پدید آورد که پیشنویش کاری شمرده می شد که او طی آن قصد داشت به وارسی سرمایه، مالکیت ارضی، کار منزدی، دولت، تجارت خارجی و بازار جهانی بپردازد. این دستنوشته که به گروندریسه یا

کلیات مشهور است تا ۱۹۴۱ منتشر نشد. در اوایل ۱۸۶۰ مارکس رشتهی کار خود را برید تا سه جلدی بزرگی به نام نظریههای ارزش اضافی را تصنیف کند که به بحث دربارهی پیشینیان خود در اقتصاد سیاسی، بهویژه اسمیث و ریکاردو، می پرداخت. تا ۱۸۶۷ مارکس نتوانست نخستین نتایج کار خود را در جلد نخست سرمایه منتشر سازد که بنه پیژوهش در فرایند تولید سرمایه داری اختصاص داشت. در این جا او روایتی از نظریهی ارزش مبتنی بر کار و برداشت خود را از از ارزش اضافی و استثمار بسط و پرورش می دهد را از ارزش اضافی و استثمار بسط و پرورش می دهد سرمایه داری می انجامد. جلدهای دوم و سوم عمدتاً طی میر خویش به کار دربارهی دست نوشته ها ادامه داد و این دو جلد را انگلس پس از مرگ او منتشر کرد.

از دلایل این که چرا مارکس این همه در کار در باب سرمایه تأخیر داشت، یکی این است که او وقت و توان فراوان صرف بينالملل اول (← بينالملكها) و «شبورای عمومی» آن کبرد که خبود او در هنگام بنیادگذاری آن در ۱۸۶۴ از برگزیدگان آن به شمار میرفت. مارکس بهویژه در آمادهساختن کنگرههای سالانهی بین الملل و در هدایت مبارزه با جناح آنارشیست باکونین فعال بود. گرچه مارکس در این معارضه پیروز شد، انتقال مقر «شورای عمومی» از لندن به نیویورک در ۱۸۷۲، که مارکس به حمایت از أن برخاست، بـ افـول سـريع بـين الملـل انجاميـد. مهم ترين رويداد سياسي طي حيات بين الملل وقوع **کمون پاریس** در ۱۸۷۱ بود که طبی آن شهروندان پاریس در پی جنگ فرانسه پروس، بر حکومت خود شوریدند و به مدت ۲ ماه شهر را در اختیار خود گرفتند. در باب سرکوبی خونین این شورش، مارکس یکی از بلندآوازه ترین جنزوه های خود را ـــ جنگ داخلی در فرانسه \_ نوشت که دفاعی پرشوروحال از فعالیتها و هدفهای کمون به شمار میآید.

طی واپسین دههی عمر مارکس، سلامت او تبا حید

بسیار روبهوخامت نهاد و او از کوششهای پایدار خود که مبتنی بر آمیزه یی آفریننده بود و چنین آشکارا وجه ممیز ویژهی کار پیشین او به شمار می آمد ناتوان ماند. بااین همه، کوشید دربارهی سیاست معاصر، بهویژه در آلمان و روسیه، به میـزان بـسیار بـه اظهـار نظر بیردازد. در آلمان، مارکس در نقد برنامهی گوتا به نفع یک حزب سوسیالیست متحد به مخالفت با گرایش پیروان خود، لیبکنشت و ببل، بنه سنازش بنا سوسیالیسم دولتی لاسال برخاست. در روسیه، در مکاتبه با ورا زاسولیچ مارکس به تأمل دربارهی امکان میان بُرزدن روسیه از مرحلهی توسعهی سرمایه داری و ساختمان کمونیسم بر پایهی مالکیت عمومی زمین که مشخصهی وینژهی میر روستایی <روسیه بود> پرداخت. بااینهمه بیماری یک دم دست از سر او برنمی داشت و مارکس در طلب بهبود و تجدید قوا به چشمههای آب معدنی اروپا و حتا الجزایر سفر کرد. مرگ دختر ارشد و همسرش واپسین سالهای عمر او را تیرهوتار کرد.

یاری مارکس به فهم ما از جامعه عظیم بوده است. اندیشه ی او نظام جامعی نیست که برخی از پیروان او زیر نام ماتریالیسم دیالگتیکی شکل بخشیدهاند. صرف سرشت دیالگتیکی روی کرد مارکس به ایس معناست که این رویکرد معمولاً آزمایشی و نامحدود است. وانگهی، اغلب کشاکشی در گیر بوده است میان مارکس فعال سیاسی و مارکس پژوهنده ی اقتصاد سیاسی. بسیاری از انتظارات او درباره ی جریان آینده ی جنبش انقلابی، دست کم تاکنون، صورت آینده ی جنبش انقلابی، دست کم تاکنون، صورت در جامعه و تحلیل او از طبقات هم بر تاریخ و هم بر حامعه شناسی تأثیری سترگ داشته است.

برای آگاهی← افزون تر أوینری، اس. ۱۹۶۸؛ باتنامور، تسی. ۱۹۸۸؛ کوئن، جسی. ۱۹۷۸؛ هانست، آر. ۱۹۷۴؛ مکلِلَـن، دی. ۱۹۷۴؛ المن، بسی. ۱۹۷۱؛ پلامناتس، چی.ٔ ۱۹۷۸؛ روبل، مَکسیمیلین ۱۹۸۰.

ديويد مَكالَان

## مارکسیسم اتریشی (Austro-Marxism)

این نام به مکتبی از اندیشه ی مارکسیستی اطلاق می شود که از پایان سده ی نوزدهم تا ۱۹۳۴، ولی به به به به جنگ جهانی اول، در وین بسه اوج شکوفایی رسسید و اعضای بلنسدآوازهاش عبارتاند از مارکس آدلر، اوتو بائر، رودلف هیلفردینگ و کارل رنر. گذشته از پی آمدهای پراکنده تسر غلیان خلاقه در زندگی فکری و فرهنگی شهر ویس در آغاز این سده، تأثیرهای اصلی بر این مکتب، به قبول بائر (۱۹۲۷)، از جریسان نیرومنسد نوکانتیسستی و پوزیتیویستی در فلسفه، پیدایش جهت گیریهای نظری تازه در علوم اجتصاعی (بهوییژه اقتصاد مارژینالیستی)، و نیاز به رویارویی با مسایل اجتصاعی خاص در امپراتوری چندملیتی هابسبورگ سرچشمه می گیرد.

نخستین جلوه ی عمومی این مکتبِ فکری تازه تأسیس پر ژوهش های مارکسی در ۱۹۰۴ است که آدلر و هیلفردینگ سردبیری آن را به عهده دارند و تا ۱۹۲۳ املی مارکسیستهای اتریشی انتشار می یابد. این اصلی مارکسیستهای اتریشی انتشار می یابد. این بسط و گسترش شیوه ی متمبایزی از اندیسه ی مارکسیستی، با ایجاد نشریه ی نظری تازه یی در نمی گذرد که به عنوان نبرد تحکیم می شود و چندی اروپایی رقیب روزگار نبو کانوتسکی می شدود روین در عینحال، مارکسیستهای اتریشی در پیش برد و ارتقای آموزش و پرورش کارگران و در رهبری حزب سوسیال دموکرات اتریش (اس. پ. کیو)، که به سرعت رو به رشد و گسترش است، فعال اند.

شرح و بسط بنیادهای مفهومی و نظری مارکسیسم را اتریشی عمدتاً بر عهدهی آدار است که مارکسیسم را «نظامی از شناخت جامعهشناختی... علم قوانین زندگی اجتماعی و تکامل علی آن» میشمارد (آدلر زادگر، ص ۱۳۶، ص ۱۳۶). آدلسر در اثسر مهسم پیسشیناش (۱۹۰۴) بسهدقست بسه تحلیسل رابطسهی علیست و

غایت شناسی می پردازد و در این جا نیز، همچنان که در نوشتههای سیسیناش، بر گونهگونی شکلههای علیّت تأکید میورزد و بر این نکته پا می فشارد که رابطهی علّی در زندگی اجتماعی «مکانیکی» نیست بلكه آگاهي ميانجي آن واقع ميشود. اين انديشه به وجمه بسیار نیرومند در بحث از ایدئولوژی بیان میشود (۱۹۳۰ ص ۱۱۸) که ضمن آن آدلر استدلال میکند که حتا «خود پدیده های اقتیصاد هرگیز به معنای ماتریالیستی "مادی" نیستند، بلکه دقیقاً دارای خصلتی "ذهنی"اند.» أدلر مفهوم بنیادی نظریهی جامعه نزد مارکس را «انسانیت اجتماعی شیده» یا «همآیی اجتماعی» می داند و با آن به شیوه یمی نوکانتی به عنوان چیزی که «هـمچـون مقولـهینی از شناخت که بهنحوفراگذرنده داده می شود» برخورد مىكند (١٩٢٥)؛ يعنى به عنوان مفهومي كه عقل أن را فراهم می آورد، نه این که از تجربه سرچشمه بگیرد، که پیششرط علم تجربی است. آدار بر آن است که تدوین این مفهوم است که منارکس را بنه صورت بنیادگذار علم اصیل جامعه درمی آورد.

برداشت آدلر از مارکسیسم به عنوان نظامی جامعه شناختی، چارچوب اندیشه هایی را فراهم آورد که عمدتاً الهامبخش و جهت دهنده ی کار کل مکتب شد. این امر در تحلیلهای اقتصادی هیلفردینگ بسیار آشکار است. هیلفردینگ در پیژوهش انتقادی خود در نظریهی اقتصادی مارژینالیستی (۱۹۰۴) در برابر «مکتب روانشناختی اقتصاد سیاسی» فردگرایانه این برنهاده را می گذارد که نظریهی ارزش مارکس بسر مفهومی از «جامعه» و «روابط اجتماعی» تکیه دارد، و کل نظریهی مارکسیستی «پردهبرگرفتن از موجبیّت اجتماعی پدیدههای اقتصادی را هدف خود قرار داده» و آغازگاهاش «جامعه است نـه فـرد». هیلفردینـگ در پیش گفتار بر کتاب سرمایهی مالی (۱۹۱۰) در اظهار این نکته که «یگانه غایت هر پژوهش آمارکسیستی] ـ حتا در مسایل مربوط به خط مشی ـ کشف روابط علّى است» بهويژه به كار آدار اشاره مي كند. هدف

هیلفردینگ در سرمایه ی مالی، درواقع، پردهبر گرفتن از عاملهای علّی در مرحله ی بسیار اخیر توسعه ی سرمایه داری از طریق تحلیل رشد و گسترش پول اعتباری و شرکتهای سهامی عام، و صعود به جایگاه مسلط در اقتصاد کارتلها و تراستهای انحصاری است. در بخش فرجامین کتباب، هیلفردینگ از این دگرگونیها، ضرورت مرحله ی امپریالیستی توسعه را نتیجه می گیرد و طرحی کلی از نظریه ی امپریالیسم و بازار به دست می دهد (باستعمار؛ امپریالیسم و بازار جهانی) و همین است که پایه یی بسرای پیژوهشهای بعدی بوخارین و لنین فراهم می آورد.

اهمیت مارکسیسم را بعه عندوان نظریمهیسی جامعه شناختی می توان در پیژوهش های باوثر و رنس دربارهی ملیت نیز مشاهده کرد. اثیر کلاسیک باوئر مسئلهی ملتیت و سوسیال دموکراسی (۱۹۷۰) می کوشد تحلیلی نظری و تاریخی از ملت و ملیت به دست دهد، و به این نتیجه گیری می رسد: «به نظر من، تاریخ دیگر پیکارهای ملتها را بازتاب نمی کنید؛ به جای آن ملت خبود به عنوان بازتاب بیکارهای تاریخی پدیدار میشود. زیرا که ملت تنها در خصلت ملی، و در ملیت فرد تجلی می یابد؛ و ملیت فرد فقط یک جنبه از تعین او به وسیلهی تاریخ جامعه و تحول شرایط و فنون کار است.» رنر توجه خبود را بیش تسر وقف مسایل حقوقی و قانونی ملیّتها در امپراتبوری هابسبورگ کرد (مسایلی کنه موجب پیندایش جنبشهای ملی گرایانه یی شده بنود که بنرای جلب حمایت عمومی به رقابت با جنبش سوسیالیستی برخاسته بودند)، و او، با توجه به زمینهی روزگار خود، اندیشهی جالب توجه تبدیل امپراتوری را، در حاکمیت سوسیالیستی، به «دولتی از ملتب ها» پرورانید که مسى توانسست سسرانجام الكسويي بسراي سسازمان سوسياليستي جامعهي جهاني أينده فراهم أورد (← رنر ۱۸۹۹، ۱۹۰۲).

اما رنر از بابت یساری فکری پیشگامانهاش به جامعه شناسی مارکسیستی حقوق، نهادهای حقوق

خصوصی و کارکردهای اجتماعیشان (۱۹۰۴) شهرت دارد. او در این اثر نظام موجود هنجارهای حقوقی را به عنوان أغازگاه خود اختیار می کنید و می کوشید نشان دهد که همین هنجارها چهگونه در واکنش به دگرگونی های جامعه، بهویسژه در واکنش به دگر گونی های ساختارهای اقتصادی جامعه، کارکردهای خود را تغییر میدهند. بااینهمه، در بخش یایانی به عنوان مسایل اصلی جامعه شناسی حقوق، مسایل گسترده تسری را در ایس باره مطرح میکنید که: هنجارهای حقوقی چهگونیه خبود را دگرگون میسازند و علتهای بنیادی چنین دگرگونی هایی چیست. در ایس جا، مانند هر جای دیگری در نوشتههای او، روشن است که رنس بسرای قانون به عنوان نگاه دارنده یا اصلاح کننده ی روابط اجتماعي نقشي فعال قايل است و حقوق را بازتاب صرف شرایط اقتصادی نمی داند؛ و هم آهنگ با این دیدگاه، پارهیی از گفتارهای مارکس را دربارهی حقوق در مقدمه بر *گروندریسه* نقل می کند. آدار نیز در نقد خود (۱۹۲۲) از «نظریهی ناب حقوق» کلنزن که حقوق را دستگاه فروبستهیی از هنجارها میشمارد و تحلیل آن را منحصر به نشان دادن وابستگی چندسویهی عناصر هنجارین میدانید و هرگونه پژوهشی در پایههای اخلاقی حقوق یا زمینهی اجتماعی آن را رد می کنید، به تبدوین مبانی کلی جامعه شناسی مارکسیستی حقوق یاری رساند. آدلـر در جریان بررسی خود به تفصیل به بررسی تفاوتهای میان نظریه جامعه شناختی حقوق و نظریهی صوری حقوق نیز پرداخت.

سلسله مقاله هایی دربارهی «مسایل مارکسیسم» (۱۹۱۶) به یادآوری «نفوذ دولت در اقتصاد خـصوصی درست تا هستههای ابتدایی آن؛ نه ملی کردن چند كارخانه بلكه تسلط بركل بخش خصوصى اقتصاد به مبدد تنظیم ارادی و آگاهانیه» پرداخت. او افسزود: «قدرت دولت و اقتصاد آغاز به ادغام در یک دیگر می کنند... اقتصاد ملی وسیله یی برای قدرت دولتی، و قدرت دولتي وسيلهيني براي تحكيم اقتصاد ملي شمرده می شود... این عصر امیریالیسم است.» به همین سان، هیلفردینگ در رشته مقاله هایی که در فاصله سال های ۱۹۱۵ و ۱۹۲۴ منتشر ساخت، بر یایهی تحلیلاش از سرمایهی مالی نظریهیی دربارهی سرمایهداری سازمانیافته پروراند که در آن دولت امری در نظر گرفته میشود که رفته رفته خیصلت ساختاربخشی آگاهانه و عقلانی به جامعه را به نفیع همگان به خود می گیرد. در سرمایه داری سازمان یافته شرایط برای توسعه در یکی از این دو جهت وجود دارد: یا به سوی سوسیالیسم و بهسرهمندی از سامان بخشی عقلانی جمعی زندگی اجتماعی، به شرطی که طبقهی کارگر توانایی تصرف قدرت دولتی را داشته باشد؛ یا به سوی دولتی شرکتی، به شرطی که انحصارهای سرمایهداری سلطهی سیاسی خود را حفظ کنند. در ایتالیا و ألمان امکان دوم به شکل فاشیسم تحقیق یافت، و باوئر (۱۹۳۶) یکی از به سامان ترین شرحهای مارکسیستی را از شرایط اجتماعی یی که در آن جنبشهای فاشیستی توانستند سر برآورند و پیروز شوند به دست داد (← فاشیسم). خود هیلفردینگ، در نوشتههای سیسیناش، و بهویژه در اثر ناتماماش مستلهی تاریخی (۱۹۱۴) خطوط کلی بازنگری رادیکالی را در ماتریالیسم تاریخی به دست داد که به دولت، و بهویـژه تمـامی دولـتهـای ملی، در تکوین جامعه، نقشی مستقل محول می کرد. او بر آن بود که بهویژه در سدهی بیستم «دگرگونی ژرفی در رابطهی دولت با جامعه پدید آمده است که حاصل تبعیت اقتصاد از قدرت زور آور دولت است.

دولت تا بدان جا به صورت دولت تمامت خواه درمی آید کسه ایسن فرآیند تبعیّت انجام پذیرد....» (-> تمامت خواهی / توتالیتاریسم)

مارکسیستهای اتریشی همچنین توجه بسیار به ساختار طبقاتی در حال دگرگونی در جامعههای سرمایه داری سدهی بیستم، و به پی آمدهای سیاسی أن اختصاص دادند (← طبقه). در مقاله یعی اساسی دربارهی «دگردیسی طبقهی کارگر» (۱۹۳۳)، که در بستر شکست و انهدام جنبش طبقهی کارگر در آلمان به قلم آمد، آدار یادآور میشود که «در کبار مبارکس مفهوم پرولتاریا تمایز معینی را نمودار میسازد» که در آن کارگران در فرآیند تولید بدنه ی اصلی آن را تشکیل میدهند، و ارتش ذخیرهی صنعتی بیکاران (← ارتش ذخیرهی کار) لایهی دوم آن است و زیر این دو، لومپنپرولتاریا جای دارد. ولی آدلـر در ادامـه استدلال می کنید کیه توسیعه ی سیرمایه داری چنان دگرگونیهایی در ساختار طبقاتی پرولتاریا پدید آورده است که این طبقه نمودار بدیده ی جدیدی است، و «شک است که آیا می توانیم از طبقه ی واحدی سخن بگوییم.» از نگاه آدار قـشرهای متعـدد متمایزی وجود دارنید که موجیب پدیدآمیدن سه جهت گیری سیاسی اساسی و اغلب درحال ستیز شدهاند: قشر أريستوكراسي كبارگري كه هم دربردارندهی کارگران مناهر است و هم کارمندان اداری؛ قشر کارگران سازمانیافته در شهر و روستا؛ و قشر بی کاران دایمی یا درازمدت. آدار سپس استدلال می کند که رشد و گسترش تشکیلات، حتا در میان بدنهی اصلی کارگران، تقسیم کار کشنده یعی را میان قشر فزایندهی مقامات حقوق بگیر و نمایندگان فعال در تصمیم گیریها، و اعضای عمدتاً منفعل بدید آورده است. آدار نتیجه می گیرد که ناتوانی طبقه ی کارگر در برابر جنبشهای فاشیستی به سبب این تمایز و تفکیک شرایط اجتماعی دافتصادی و نگیرشهای سیاسی است.

رنر پس از جنگ جهانی دوم (بهوینژه *بتحولات در* 

*جامعه های مدرن،* ۱۹۵۳) توجه خود را به رشد و گسترش قشرهای اجتماعی جدید ــ مقامات دولتی و كارمندان بخش خصوصى ــ معطوف مـى كنيد. ايـن قشرها بدنهیی را تشکیل می دهند که او بر آن نام «طبقهی خدماتی» کارمندان حقوق بگیری مینهد که قرارداد استخدامشان «رابطهی کارمزدی پدید نمی آورد. این طبقه ی جدید، که در کنار طبقه ی کارگر سر برآورده است، در لبهی مرز طبقه ی کارگر متمایل به ادغام در آن است، و رنر همچنین یادآور می شود که «مبارزهی اتحادیه های کارگری برای بخشهای گسترده یمی از طبقه ی کارگر جایگاهی حقوقی به دست آورده است که همانند جایگاه کارمنیدان است» (ص ۲۱۴). او سیخن خبود را بیا دریغخوردن بر رویکرد سطحی و سرستری بسیاری از مارکسیستها به «پروهش واقعی در شکل گیری طبقاتی در جامعه، و بهوینژه ساختاربندی دوباره و پیوستهی طبقات» به پایان میبرد، و بـر آن است کـه «طبقهی کارگر آنگونه که در کتاب سرمایهی مارکس پدیدار میشود (و از لحاظ علمی ناگزیر می بایست این گونه پدیدار می شد) دیگر وجود ندارد» (همان).

از جنبه یی متفاوت، و در زمانی پیش تر، بائر نیز در شرح مقایسه یی خود از موقعیت کارگران و دهقانان و روابط میان آنها در انقلابهای روسیه و آلمان، و در تحلیل مفصلاش از انقلاب اتریش (۱۹۲۳)، سهم مهمی به پژوهش در طبقات ادا میکند. او همچنین در نوشتههای متعدد (بهویژه باوئر ۱۹۳۶)، هنگامی که دیکتاتوری پرولتاریا به دیکتاتوری دستگاه حزبی قادر مطلق تبدیل شد، به وارسی ظهور طبقهی مسلط جدیدی در اتحاد شوروی پرداخت.

پس از جنگ جهانی اول، هنگامی که نفوذ و تأثیر بسین المللی مسلط ارتدوکسی مارکسیستی د لنینیستی، بهویژه در دورهی استالینی، رو به صعود نهاد، مکتب مارکسیسم اتریشی تا حدودی به محاق فراموشی افتاد؛ و پس از آن با پیروزی فاشیستم اتریشی در ۱۹۳۴ تا حد بسیار رو به نابودی رفت. اما

دههی گذشته شاهد احیای چشم گیر دل بستگی به مارکسیسم اتریشی بوده است، و اکنون به دو جهت از و مورد بحث گسترده قرار می گیرد: هم به عنوان چارچوبی برای جامعه شناسی مارکسیستی به به را در این واقعیت که سوگیری «پوزیتیویستی»اش آن را در حیطه ی نقد احیاشده ی پوزیتیویسم در علوم اجتماعی قرار می دهد ... و هم به عنوان مجموعه یی از قرار می دهد ... و هم به عنوان مجموعه یی از پژوهشهای بنیادی در مسایل مهم ساختار و دگرگونی پژوهشهای سرمایه داری پیشرفته. برای آگاهی افزون تر بائر، او تو ۱۹۲۷ (۱۹۷۸) که در اثر زیر مندرج است: باتامور، تام و گودی، پاتریک ۱۹۷۸؛ هاین مندرج است: باتامور، تام و گودی، پاتریک ۱۹۷۸؛ هاین تل، پتر ۱۹۶۷؛ کولاکوفسکی، لشک ۱۹۷۸ (ج ۲، ف تام باتامور

# مارکسیسم تحلیلی (analytical Marxism)

این اصطلاح به رویکردهایی اطلاق می شود که در بازنگریِ طرحهای پیشنهادیِ مارکس درباره ی جامعه، از روش شناسی های معاصرِ فلسفه و علوم اجتماعی بهره می گیرد. برخلاف نظریه هایی چون نظریه ی آلتوسیر، مارکسیسمِ تحلیلی منکیر آن است که مارکسیسم را روش متمایز آن ممتاز می سازد. توجه محوریِ کسانی که این نگرش را به کار می گیرند تعیین ایس نکته است که آیا ادعاهای بنیادیِ مارکسیستی در زبانِ دقیق روش شناسی ها و مدلهای مدرن، از جمله روش شناسی ها و مدل های پرورده ی مدرن، از جمله روش شناسی ها و مدل های پرورده ی اصطلاح مارکسیسمِ تحلیلی گاه به نحومحدود تر به رویکردهای مارکسیست های تحلیلیِ خاص، به ویژه رویکردهای مارکسیست های تحلیلیِ خاص، به ویژه

مارکسیسمِ تحلیلی به معنای تعریف گسترده یی که از آن در بالا به دست دادیم تازه نیست. ریشه های ایس نگرش در بحث و جدل های میان بوم باورک و هیلفردینگ درباره ی انسجام منطقی ارزش های کار و قیمت های تولید قرار دارد. نقطه ی عطف هنگامی

روی داد که سرافا جبرِ خطی را در مورد این مسئله به کار برد. مدل سرافا را بعدتر موریشیما و دیگران تعصیم بخشیدند و از مدل تعادل عمومی علم اقتصاد بهره گرفتند. این نظریه پردازان دریافتند که نظریه ی ارزش مبتنی بر کار در کلی ترین تعادل ها اعتبار ندارد، حال آن که «قبضیهی بنیبادی مارکسی» اعتبار دارد. این قضیه ثابت می کند که سودها می توانند مثبت باشند اگر و فقط اگر نرخ ارزش اضافی مثبت باشد.

در دههی ۱۹۷۰ هنگامی که شماری از فیلسوفان با بیان دیگرگونه و نظاممند نظریهی ماتریالیسم تاریخی در نحو فلسفهی تحلیلی، در مارکسیسم به منزلهی موضوع پژوهش فلسفی جانی نبو دمیدند، مارکسیسم تحلیلی نیروی حرکتی تازه یی یافت. در این میان، بهویـژه نوشـتههـای وود (۱۹۷۲، ۱۹۸۱) و جـی. ای. کوئن (۱۹۷۸) درخبور توجیه است. هیر دو نویسنده ماتریالیسم تاریخی را به صورت نظریهیی تفسیر کردند که کار آن ملاحظهی این است که چهگونه تغییر و تحول در نیروهای تولیدی سرچشمهی همهی دگرگونی ها در تمامی دیگر روابط اجتماعی است. هر دو نویسنده استدلال می کردند که این نظریهی تاریخ، یمنی هستهی نظریهی مارکس، فقط در صورتی قندرت توضیحی خود را حفظ می کند که استدلال اش به دقت و با باریک بینی تعریف گردد، و منطق اش به نحومنسجم به کار بسته شود. از نظر کوئن تحلیل مارکسیستی تنها در صورتی میتواند پدیدهها را در سطح روابط اجتماعی تولید یا روبنا توضیح دهد (← زیربنا و روبنا) که نشان دهد که این پدیده ها به لحاظ ساختاری با نیروهای تولیدی سازگاراند، یعنبی بسرای نیروهای تولیدی جنبهی کارکردی دارند. از دید وود، نظریهی مارکسیستی باید این اندیشه را بپذیرد که نیروهای تولیدی محدودیت هایی بر روابط تولیدی تحمیل می کنند. در این رویکردهای کارکردگرایانه به نظریهی مارکسیستی، رفتار و انگیزههای افراد هیچ سهمی ندار د.

در دههی ۱۹۸۰، این علاقه بـه رویکردهـای تحلیلـي

مدرن را شماری از دانش مندان مارکسیست علوم اجتماعی دنبال کردنید کیه روشهایی ریاضی در موضوعهای مارکسیستی به کار بستند که در اقتیصاد نوکلاسیک ــ مانند نظریهی بازی، نظریهی بهینهگری و نظریهی تعادل عمومی ــ کاربرد بسیار داشت. ایس روشها، به طور کلی، بر توضیحهای فردگرایانه تکیه داشت: توضیح هر پدیدهی اجتماعی در حکم اثبات این امر است که افراد هدفجو آزادانه انتخاب میکنند که در راههایی قرار بگیرند که ایس پدینده را ایجاد می کند. جان الستر (۱۹۸۵) کامل ترین واکاوی روششناسی مارکسیستی را از دیدگاهی فردگرایانه به دست میدهد. برخلاف توضیح کارکردگرا که با کنشهای فردی به گونهیی برخورد میکند که گویی محدود به ساختارها هستند، الستر بر آن است که در توضیح فردگرایانه، کنش جمعی را میتوان به صورت كنشهاى فردي انبوه تفسير كرد. تلويحاً چنين برمی آید که طبقات به عنوان موجودیت های رفتاری در توضیح اجتماعی بهخودی خود اهمیت ندارند (الستر ۱۹۸۵، ۱۹۸۶). با تلویح باز هم بیش تر، مفهوم دیالکتیک را (به جای تفسیر هگلیاش) بهطورمنسجم تنها می توان به عنوان خطای اجتماعی ترکیبی تعریف کرد که در آن افراد نتیجهیی را در نظر دارند و به جای آن به نتیجهی دیگری دست می بابند.

بحثانگیزترین آثاری که به بازتفسیر گزارههای بنیادی مارکسیستی با روش فردگرایانه میپردازد، آثار جان رومر را ۱۹۸۲، ۱۹۸۲) است. رومر تأکید دارد که اگر قرار است قضایای مارکسیستی بهراستی از صغت «عمومی» برخوردار باشند میبایست به مفهوم تعادل عمومی «ولرایی» اعتبار داشته باشند. تعادل ولرایی عبارت است از زمینه یی ساختگی که در آن تخصیص بازار بهطرزکامل کار میکند زیرا عاملان قادرند گزینشهای غیراجباری همراه با اطلاعات کامل انجام دهند، و همهی معاملهها بیهزینه و پیشاپیش همآهنگاند، بهنحویکه عرضه همواره برابر تقاضا است. رومر بر آن است که این تعادل نمودار سرمایهداری در

ناب ترین شکل آن است که عبارت باشد از دغدغه ی محوری مارکس در نظریهی اقتصادی اش.

رومر ثابت می کند که هنگامی که عاملان با مقادیر آغازین گوناگونی از داراییهای تولیدی در تعادلی ولرایی بر هم تأثیر متقابل دارند، پارهیی از ویژگیهای بنیادی مارکسی حاصل میشود، استثمار وجود دارد و طبقات سر برمی آورند. همه ی رفتارهای عاملان در این زمینه، با درنظر گرفتن مقادیر آغازین داراییها، از به حداکثررساندن مطلوبیت سرچشمه می گیرد. افزون بر این، خواه ثروتمندان فقیران را در بازار کار اجیر کنند و خواه داراییهای خود را در بازار اعتباری به کار اندازند، باز این نتایج مارکسی حاصل می شوند. هنگامی که مالکیت تفاضلی داراییهای تولیدی (دی او پسی ای) ناپدید مسیشبود و همسهی عباملان حمطلوبیت> را به حداکثر می رسانند، دیگر این ویژگیهای مارکسی را نمی توان یافت. رومبر (۱۹۸۲) در آغاز نتیجه گرفت که نظریهی مارکسی با یک نابرابری اجتماعی اساسی سروکار دارد که با بررسی این که چه کسی چه چیز در اختیار دارد یا چه کسی برای چه کسی کار میکند نیز آشکار میشود. بااینهمه، رومر سپستر (۱۹۸۸) بر آن است که دی او پی ای است که دغدغهی تحلیلی اصلی مارکسیسم است و نه استثمار. از نظر او اگر همهی عاملان به جست وجموى حداكثر درأمد برنيايند، موردى نابه هنجار سر برمی آورد: ممکن است دارایی های عاملی فقیر عاملی ثروتمند را «اجیر کند» تا برای او کار کند. در این مورد، استثمار مارکسی (چه کسی چه کسی را اجیر میکند) معیاری گمراه کننده در مورد بیعدالتی اجتماعی است؛ فقط تحلیلی که دی او پی ای را به کار گیرد به ایس نتیجهی اخلاقی درست میرسد که فقیران محروماند.

رومر از این برآیندها پاره یی نتیجه ها گرفته است. نخست، طبقات فرآورده ی ساده ی انتخابهای بهینه گردانِ فردیِ عاملان اند؛ طبقات موجودیت های اجتماعی پیش داده نیستند. این استنتاج نام اصل

تطابق سرمایه استثمار را به خود می گیرد: برخی عاملان با فروختن (خریدن) نیروی کار بهینهسازی می کنند؛ این عاملان از دیدگاه انتقال کار اضافی، استثمارشده (استثمارکنندگان)اند. دوم، وجود استثمار ارتباط مستقیم میان سرمایه و کار را لازم نمی آورد؛ استثمار به طورکلی خصیصه ی اقتصاد است، و نه روابط ویژه ی میان عاملان در این اقتصاد. سوم، از آنجا که استثمار در بهترین حالت زائد است، دی بدترین حالت به لحاظ اخلاقی گهراه کننده است، دی او پسی ای، و نه استثمار، باید دغدغه ی بنیادی نظریه ی مارکسیستی باشد. سرانجام، از آنجا که این برآیندها در زمینه ی انتزاعی تعادلی ولرایی به دست می آیند، «عام »اند یعنی که باید سیر پیشرفت می آیند، «عام »اند یعنی که باید سیر پیشرفت اقتصاد مارکسیستی را به طورکلی هدایت کنند.

نتیجهگیریهای رومر، و تمامی ساختمان برآیندهایی که بر پایهی مدلهای فردگرایانهی انتخاب عقلانی استوار است، محل مناقشهاند. دلیلهای نقضی هم در مورد روش و هم حکمهای اساسی مارکسیسم تحلیلی پرورانده شده است. هم وود (۱۹۸۱) و هیم لیبوویتس (۱۹۸۸) در مناسببودن فردگرایی روششناختی به منزلهی ابزاری برای هدایت پیژوهش مارکسیستی تردید روا داشتهاند. در نظر لبویتس نظریهی مارکسیستی از این مفهوم جداییناپذیر است که تقدم معرفتشناختی را باید به آن ساختارهایی داد که افراد در درون آن عمل می کنند و نیـز بـه نوبـت بـه تعیمین گرهای تاریخی و دیگر تعیمین گرهای ایس ساختارها. وود نيز نقد روششناختي مشابهي طرح کرد که بر مفهوم دیالکتیک تمرکز داشت. از دید وود، بینش مارکس شکل نوعی دیالکتیک هگلی به خود می گیرد که بر پایهی آن اندازهی حقیقی جامعه در تقریب ساده یی قرار دارد که سرشت ذاتی آن را تجسم مىبخشد. نقادى روششناختى وود بــه نقــادي مدعای رومر دربارهی اخلاق ستیزی دی او پی ای انجامید: او بر آن است که مارکسیسم به عنوان ديدگاهي ماترياليستي نمي تواند نقدي اخلاقي از

سرمایه داری طرح کند؛ رویدادها و ایدئولوژی ها را در سرمایه داری باید به عنوان اموری دریافت که ساختار اقتصادی آنها را از پیش معین می کند.

دیگر دانش مندان علوم اجتماعی مارکسیست نیز مدلهایی به کار بستهاند که فردگرایی و ابزارهای تحلیلی معاصر را در جستارهای مارکسیستی گنجاندهاند اما به نتایجی بسیار متفاوت با نتایج رومر رسیدهاند. یک بدیل مهم برای کار رومن رویکرد همبادلهی مورد مناقـشه»ی بـولز و گینتـیس (۱۹۹۰) اسـت. ایـن نویسندگان بر آناند که تعادل ولرایی بازنمای نابترین شکل اقتصاد سرمایه داری نیست، زیرا بازارهای کار سرمایه داری «تاکامل»اند. به سخن دیگر، مبادلهی نیروی کار برای دستمزد مقدار کاری را که واقعاً باید انجام پذیرد تضمین نمی کند؛ درواقع، کارگر کوشش کمتر و سرمایه دار کوشش بیش تر را ترجیح می دهد. بدینسان، همستیزی در بُن مبادلهی میان سرمایهدار و کارگر وجود دارد و بنابراین «مورد مناقشه» است. ایس مبادلهی مورد مناقشه را روابط بازار فیصله نمی دهد، بلکه درعوض از طریق ابزارهای غیربازار چون قندرت سیاسی فیصله می یابد. مبدل بنولز و گینتیس فنون بهینه سازی را با نظریهی اطلاعات خصوصی در هم می آمیزد تا پایه یی رفتاری برای نظریه ی همستیزی اقتصاد سرمایه داری فراهم آورد. این مدل بهوضوح در چارچوب مارکسیسم تحلیلی قرار میگیسرد، زیسرا بسرای رسیدن به نتیجههای خود از ابزارهای مدرن اقتصاد نوكلاسيك بهره مي گيرد؛ درعين حال، عميقاً در تقابل با مدل رومر قرار می گیرد: این مدل تعادل عمومی ولرایسی را به عنوان توصیف کارآمد اقتصاد سرمایه داری رد می کند؛ و بازار کار و فرآیند کار را جنبهی بنیادی نظریهی مارکسیستی میداند؛ و برخی تصمیمهای عاملان (کارگران) را اجباری و نه آزادانه میشمارد.

روی همرفته، کاروبار معاصر در مارکسیسمِ تحلیلی، بحث و جدلهای میان فیلسوفان و دانش مندان علوم اجتماعی را در این باره که مارکسیسم چیست و چه مدعایی دارد تعمیق بخشیده است. حتا در قلمرو روش شناسی، برخی

از مارکسیستهای تحلیلی منکر شده اند که نظریه ی مارکسیستی دارای روشی متمایز است، حال آن که دیگران بر آن رفته اند که مارکسیسم را روشِ آن متمایز می سازد. مجموعه ی سودمندی از مقاله هایی که به کندوکاو در این بحث و جدل ها می پردازند مجموعه ی وِر فیلسِن (۱۹۸۹) است؛ مقدمه ی وِر بر این مجموعه دربردارنده ی کتاب نامه یی جامع است.

برای آگاهی افزون تر ← بولز، سمیوئل، و گینتیس، هربرت ۱۹۷۸؛ کوئن، جی. ای ۱۹۷۸؛ الستر، جان ۱۹۸۸؛ الستر، جان ۱۹۸۸؛ کوئن، مایکل ۱۹۸۸؛ رومر، جان ۱۹۸۸؛ ۱۹۸۸؛ ۱۹۸۸؛ ور، رابرت، و نیلسین ، کی ۱۹۸۸؛ وود، اَلن ۱۹۷۲؛

### محري اي. ديمسكي

## مارکسیسم در آمریکای لاتین (Marxism in Latin America)

با تشکیل احزاب سیاسی سوسیالیستی و کمونیستی طی نخستین دهههای این سده در آمریکای لاتین، اشاعهی مارکسیسم در این منطقه گامی به پیش برداشت. مارکسیسم رسمییی که در آمریکای لاتین مورد پشتیبانی قرار گرفت اروپامدار بود و نوشتههای معدود، ناشی از بیاطلاعی و سطحی مارکس دربارهی آمریکای لاتین مددکار نبود. شناخت گسست مارکس از اروپامداری خود، آنسان که از جمله در نوشتههای او دربارهی ایرلند، چین، ترکیه و کمون روسی نمودار میشود، بعدها دست داد. خوزه آریکو از طریق نوشتهها (۱۹۸۰) و کار ویرایشی خود در ترویج و اشاعهی موضع دگرگونییافتهی مارکس در باب پیرامونیان سرمایه داری کارستان به انجام رساند. نسلهای متعدد دانشجویان در سراسر جهان اسپانیایی زبان مارکسیسم خود را از مارتا هارنکر شیلیایی آموختند که عامه فهم ترین کتاب درسی مارکسیسم را به قلم آورده است (۱۹۶۹). سنخ مارکسیسم او از نوع ساختارگرایانهی آلتوسیری است (→ ساختار گرایی و آلتوسر).

نخستین و برجسته ترین مارکسیست آمریکای لاتینی که از آمریکای لاتین به «اندیشیدن در باب مارکس» آغاز کرد، خوسه کارلوس ماریاتکی (۱۹۲۸) است. نوشته های او نخستین هماوردجویی مهم در برابسر مارکسیسم اروپامندار رسمی در آمریکای لاتین است و راه بر مارکسیسم آمریکای لاتین می گشاید. تحلیل ماریاتکی به انحای مختلف با مارکسیسم رسمی تفاوت دارد. او خطوط جبرگرایانه و نیز رویزیونیسم سوسیال دموکراتیک را در مارکسیسم مردود میشمارد. او بر آن است که توسعهی سرمایه داری در آمریکای لاتین با مدل اروپایی کلاسیک تفاوت دارد، زیراکه روابط تولیدی اجتماعی پیشاسرمایه داری را از میان برنمی دارد و فقط سلطه سرمایهی انحصاری امیریالیستی را تشدید میکند. سرمایهی امپریالیستی با مناسبات پیشاسرمایهداری پیوند دارد و از آن سود می برد. افزون براین، ماریاتکی هیچ امکانی برای یک سرمایه داری بومزاد یا ملی مستقل نمی دید، زیرا بورژوازی ملی در آمریکای لاتین نمی توانست و نمی خواست نقش بیش روی را داشته باشد کمه در اروپا بازی کرده بود. از نگاه او، انقلاب سوسياليستى نمى تواند تا توسعهى تمامعيار سرمايه دارى در انتظار بماند.

ماریاتگی همچنین یکی از نخستین مارکسیستهایی بود که امکان بالقوه انقلابی دهقانان را برجسته ساخت. به علاوه، او بر آن بود که اجتماعات دهقانی بومی می توانند نطفه ی دیگرگونی سوسیالیستی در مناطق روستایی پرو را تشکیل دهند. تحلیل پیش تاز او از مسئله ی سرخ پوستان ایس دیدگاه رایج را به چالش کشید که «مسئله ی بومی» مسئله یی نـژادی و فرهنگی است، و درعوض استدلال کرد که این امر از فرهنگی است، و درعوض استدلال کرد که این امر از کوتاه، نگاه ماریاتگی نشان از پارهیمی از موضوعهای کوتاه، نگاه ماریاتگی نشان از پارهیمی از موضوعهای محـوری و مباحثههای درونمارکسیسم آمریکای لاتین دارد و موضعی را بیان میکند که از دیدگاه امـروزین گـاه بـر آن برچـسب نومارکسیسم یـا

مارکسیسم ملی میزنند.

با وجود نوشتههای پیش تاز ماریاتگی، تازه در دهه ی ۱۹۶۰ است که مارکسیسم رسمی (که نگاهبانان اصلی آن احزاب کمونیست بودند) آغاز به ازدست دادن سلطه ی خود می کنید و انقیلاب کوبیا و ظهرو نومارکسیسم چیرگی آن را به چالش می کشد. این مارکسیسم نو در آمریکای لاتین یاری فکری مهمی به نظریه ی انقلاب و گذار به سوسیالیسم، و تحلیل مناسیات درونی استثمار و سیلطه از طریبق به دست دادن مفهوم استعمار داخلی و یاری فکری به نظریه ی جمعیت مارکس از طریق مفهوم حاشیه گی، نظریه ی جمعیت مارکس از طریق مفهوم حاشیه گی، نظریه ی امریالیسم کرد.

یکی از یاری دهندگان اصلی به نظریهی انقلاب و گذار به سوسیالیسم ارنستو «چه» گلوارا، افسانه یلی ترین مارکسیست آمریکای لاتینی است. چه گوارا رزمنده یی انقلابی در کوبا و هرجای دیگر («چریکی قهرمان»)، اندیشهوری مارکسیست، و نیسز سیاست گذاری در حکومت انقلابی کوبا به شمار می آید. او در نظریهی انقلاب خود برای جهان سوم بر ناز به بیکار مسلحانه و اهمیت دهقانان تأکید میورزید. او بر آن بود که گروه چریکی (کانون (foco) یا هستهی شورشی حکیم کاتالیزوری را دارد که همهی شرایط عینیی و ذهنی لازم را برای انقالاب فراهم می آورد. به همین سان، با توجه به گذار به سوسیالیسم، او بر آن است که لازم است آگاهی نوینی پیرورد («انیسان نو»ی پدید آورد) که بهنوبهی خود توسعه و تکامل نیروهای تولیدی را شتاب بخشد، و نه به وارونهی آن، آنسانکه مارکسیستهای راستآیین معتقداند. در نظر گوارا، در ساختمان جامعهی نو، انگیزههای مادی نسبت به انگیزههای اخلاقی نقش ثانوی دارند. جالب است یادآورد شویم که در مناظرهی گوارا با شارل بتلهایم دربارهی گذار به سوسیالیسم، ارنست مندل طرف گوارا را گرفت.

با توجه به استعمار داخلی، گونزالس کیازانوا دریافت که بسیاری از عاملها که موقعیت استعمار را میان كشورها معين مىكنىد، همچنين درون پارەپى کشورهای مستقل جهان سوم نیز وجود دارد (← کی ۱۹۸۹). همین همانندی است که او را بر آن سیدارد تا هنگامی که به کشورهای اخیرالذکر اشاره میکنید اصطلاح استعمار داخلی را وضع کند. تحلیل استعمار داخلی دوگانهانگاری نظریهی مدرنسازی را به چالش می کشد و نظریهی مارکسیستی راست آیین را به سبب غفلت از کاوش در حلقههای پیوند میان طبقه، قومیت و مرزوبوم به باد انتقاد می گیرد. در آغاز، مناسبات مستعمراتي و طبقاتي، با توجه به اينكه اولی مسلط بود، درآمیخته مینمود. با توسعه ی بعدی سرمایه داری، مناسبات طبقاتی بیش از پیش در گیر ستیز با مناسبات مستعمراتی شد. بنا بر نظر رودولفو استاون هاگن، استعمار داخلی با حفیظ شکافها و اختلافهاى قومى مانع توسعهى مناسبات طبقاتي میشود، زیرا آگاهی قومی آگاهی طبقاتی را تحتالشعاع قرار ميدهد.

دیدگاه مارکسیستی دربارهی حاشیهگی از نقد دیدگاه مدرنسازی دربارهی حاشیه گی و مباحثه یی در چارچوب نظریهی مارکسیستی نشئت میگیرد (→ کی ۱۹۸۹). خوسه نون (۱۹۶۹) مقولهی تازهیی ابداع کرد \_ «تودهی حاشیه» \_ و آن را از مفهومهای مارکسیستی «جمعیت مسازاد نسبی» و «ارتش ذخیرهی صنعتی کار» متمایز ساخت. بههمینسان، کیخانو (۱۹۷۴) مفهومهای «کار حاشیه» و «قطب حاشیهیی اقتصاد» را پیشنهاد کرد و با ارتباطشان با مقوله های مارکسیستی دست و پنجه نرم کرد. کیخانو و نون مسئلهی حاشیه راندگی را دقیقاً ناشی از سلطه و نظارت فزایندهی سرمایهی خارجی بر فرایند صنعتی شدن در آمریکای لاتین شمردند و بسر انحصارگری آن تأکید ورزیدند. نون بر آن است که نفوذ شرکتهای چندملیتی در آمریکای لاتین چنان جمعیت مازاد نسبی بزرگی پدیند آورده است

که بخشی از آن نه تنها برای سرمایهداری ناکارکردی بلکه حتا دُژکارکردی است. این بخش از جمعیت مازاد نسبی کارکرد ارتش ذخیرهی صنعتی کار را انجام نمیدهد، بهگونهیی که، حتا طبی مرحلهی انجام نمیدهد، بهگونهیی که، حتا طبی مرحله گسترش بخشی دُور <تجاری> ، هرگز جذب این بخش استیلاجویانهی سرمایهداری نخواهد شد، و بنابراین درهرصورت تأثیری در سطح دستمزدهای نیروی کاری که بخش استیلاجو به استخدام درآورده نیروی کاری که بخش استیلاجو به استخدام درآورده مارکس آن را پیشبینی نکرده است، در کشورهای مارکس آن را پیشبینی نکرده است، در کشورهای وابسته سر برآورده است. بههمیندلیل، او گمان دارد که وضع کردن مفهومی تازه، یعنی «تودهی حاشیه» کاری موجه است.

نظریهی کیخانو و نون دربارهی حاشیه گی مباحثه یسی داغ و پُرنشاط، عمدتاً از دیدگاه مارکسیستی، پدید آورده است. این بحث بر محور سه موضوع اساسی دور میزند: ۱) دامنهی تفاوت مفهومهای حاشیه گسی با ارتش ذخیرهی صنعتی کار مارکس؛ ۲) سهم حاشیهها در فرایند انباشت سرمایه و نیروی انسجام بخششان برای شیوهی تولید مسلط؛ ۳) ارتباط میان حاشیه کی و وابستگی. با توجه به مورد (۱) منتقدان دربارهی نیاز به مفهومهای تازه شبهه روا میدارند و بر آناند که مقولههای مارکسیستی موجود کفایت دارند. با توجه به مورد (۲) بر آناند که سهم حاشیهها در انباشت سرمایه بهمراتب بیشاز آن است که حاشیه گرایان (marginalistas=) ابراز می کنند، و ازايىنرو به سبب دستكم كرفتن اهميت سهم حاشیهها در بازتولید سرمایهداری به باد انتقاد گرفته مىشوند. منتقدان همچنين بر تحليل روابط اجتماعي تولید بخش حاشیه تأکید بیشتری میورزند و آن را چون چیزی میشمارند که عمدتاً غیرسرمایهداری است ولی برای انباشت سرمایه داری جنبه ی کارکردی دارد. سرانجام، با توجه به مورد (۳) منتقدان بر این نکته تأکید دارند که حاشیه گی همانقدر به عاملهای داخلی بستگی دارد که با عاملهای خارجی.

چون به نظریهی وابستگی روی آوریم، دست کم دو موضع اصلی را می توان تشخیص داد: موضع رفورمیستی و موضع مارکسیستی. رویکرد رفورمیستی به وابستگی، در بهترین حالت تکامل افزون تر مکتب ساختارگرای آمریکای لاتین شیمرده می شود که از «سى پال» («كميسيون اقتصادى آمريكاى لاتين») نشئت می گیرد. در اردوگاه دیدگاه مارکسیستی در باب وابستگی از جمله نوشتههای روی مانورو مارینی، تئوتونينو د سانتوس، آنندره گونندر فرانک، اسکار براون، وانيا بامبيرا، آنيبال كيخانو، اسلبرتوتورس ریباس و آلونسو آگیلار وجود دارد. پیدایش نظریهی مارکسیستی وابستگی از این درک سرچشمه گرفت که مارکس هرگز به تمامی به مسئله ی جامعه هسای استعماری و هسااستعماری نیرداخت. گرچه نظریدی مارکسیستی کلاسیک دربارهی امپریالیسم به مرحله ها و جنبه های سرمایه داری توجمه داشت، عمدتاً با كمشورهاي امپرياليستي سروکار داشت و کمتر سخنی دربارهی کشورهای توسیعه نیافتیه در جنتیه داشیت، شیکافی کیه مارکسیستهای طیرفدار نظریهی وابستگی (dependentistas) کوشیدند آن را پُر کنند. افزونبراین، این نظریه پردازان به دیدگاه پیشرو نظریههای کلاسیک نسبت به سرمایه داری در جهان سوم انتقاد داشتند. به همین دلایل به طرفداران مارکسیست نظریدی وابستگی گاه به صورت نوماركسيست اشاره مىرود.

در میان نویسندگان مارکسیست نظریه ی وابستگی، مارینی (۱۹۷۳) به سامان ترین کوشش نظری را برای تعیین قانون مندی های ویژه یی به کار برده است که بر اقتصادیات وابستگی حاکم است. برنهاده ی محوری مارینی این است که وابستگی مستلزم استثمار بی اندازه ی بی اندازه ی بی فوق استثمار سکار در کشورهای فرودست است (به استثمار). این استثمار بی اندازه ی کار در پیرامون از نیاز سرمایه داران به بازیابی بخش نزول در نرخ سود از طریق مبادله نابرابر برمی خیزد.

این استثمار بیشاندازهی کار بهنوبهی خود مانع گذار از ارزش اضافی مطلق به نسبی همچون شکل مسلط در مناسبات سرمایه ـ کار و فرایند انباشت در پیرامون میشود و لذا شالودهی وابستگی پیرامونیان را تحکیم میبخشد. از دید مارینی گردش سرمایه در کشورهای وابسته با گردش سرمایه در کشورهای مرکنز تفاوت دارد، در کشورهای وابسته دو عنصر کلیدی دور سرمایه ــ یعنی تولید و گردش کالاها ـــ از یک دیگر جدا هستند، زیراکه پیرامون از طریق استثمار بی اندازه ی کار با مرکز گره می خورد. تولید در کشورهای جهان سوم متکی بر ظرفیت داخلی برای مصرف نیست بلکه وابسته به صادرات به کشورهای توسعه یافته است. دست مزدها در کشورهای وابسته ازآن رو پایین نگه داشته میشوند که مصرف کارگران براى تحقق كالاها الزامي نيست. بدين سان، شرايط برای استئمار بیاندازهی کار مهیا میشوند.

اکنون چون به کار فرانک روی آوریم، باری فکری عمدهی او به تحلیل وابستگی درواقع بیش از آن روی داد که او اصطلاح «وابستگی» را به کبار گیرد (۱۹۶۷)، و در رأی محبوری و میشهور او در بیاب «توسعهی توسعهنیافتهگی» یافت می شود (→ توسعهنیافته گی و توسعه). گرچه نظریهی وابستگی نزد مخاطب انگلیسی زبان از ره گذر کار فرانک بسیار شیناخته است، در بازنگری، نوشتههای او را بهبهترین وجه می توان متعلق به دیدگاه نظام جهانی شمرد. ازهمین رو خطاست که او را به نحوتمام کمال نویسندهی وابستگی به شمار آورد. کتاب کاردوسو و فالتو (۱۹۷۹) را بسیاری کسان متن اصلی وابستگی به شمار می آورند، ولی محل بحث است که این کتاب تا کجا می تواند در چارچوب مارکسیسم قرار گیرد. نویسندگان کتاب، برخلاف فرانک که در کثرت در پی وحدت است، کثرت را در وحدت فرایندهای تاریخی گوناگون جستوجو میکنند. ایس دو نویسنده وابستگی را صرفاً چون متغیری خارجی به شمار نمى آورند، زيرا موقعيت اجتماعي ـ سياسي داخلي

ملی را به نحومکانیکی از سلطه ی خارجی استنتاج نمیکنند. بدین سان، آنها وابستگی و امپریالیسم را سویه های خارجی و داخلی یک سکه ی واحد در نظر نمیگیرند که امر داخلی به بازتباب امر خارجی فروکاسته شده باشد. این دو نویسنده ارتباط میان نیروهای داخلی و خارجی را چون امری در نظر می گیرند که کلی پیچیده را شکل می دهد و به کاوش در راه هایی می پردازند که این نیروها بر پایه ی آن درهم تنیده می شوند. کاردوزو برخلاف پاره یی از دیگرنویسندگان وابستگی، هم چون فرانک و مارینی، دیگرنویسندگان وابستگی، هم چون فرانک و مارینی، وابستگی را منافی توسعه نمی داند؛ برای نمایاندن این معناست که اصطلاح «توسعه ی وابسته ی مشارکتی»

تحلیل کوئهبا ( ۱۹۷۶) مدخلی فراهم میآورد که به بحث دربارهی سرشت مارکسیستی دیدگاه وابستگی نومارکسیستی اشاره دارد. او نوشتههای ایسنگونه نویسندگان را غیرمارکسیستی میشمارد. افزونبراین، او وجود شیوهی تولید وابسته را نمیپذیرد و نظریهی مارکسیستی راستآیسین را بسرای تحلیل جامعهی آمریکای لاتین کافی میشمارد. کوئهبا با رد این که هرگز قوانین ویژهی توسعه در جهان سوم در کار است، اصل هستهی تحلیل وابستگی را به هماوردی میخواند.

با انتشار کتاب فرانک درباره ی آمریکای لاتین (۱۹۶۷) مباحثه بسر سسر سرشست فئسودالی یسا سرمایه داری شیوه ی تولید آمریکای لاتین جانی نبو یافت؛ او در این کتاب بنا جسارت و اعتمادیه فست استدلال می کند که آمریکای لاتین از هنگام فستح آن به دست اروپاییان در سده ی شانزدهم سرمایه داری بوده است. مباحثه ی بعدی همانندی هایی بنا بحث و جدل مارکسیستی دربناره ی گذار از فئودالیسم به سرمایه داری داشت که شخصیتهای اصلی آن داب و سوئیزی بودند. مؤثر ترین نقد را از کار فرانک ارنستو لاکلو (۱۹۷۱) آرژانتینی انجام داد که فرانک را از بابت تأکید بیش ازاندازه بسر اهمیت مبادله در عین نادیده گرفتن روابط تولیدی به باد انتقاد می گیرد. از

دید لاکلو «خصلت پیشاسرمایه داری روابط تولیدی مسلط در آمریکای لاتین نه تنها با تولید برای بنازار جهانی ناسازگار نیست، بلکه درواقع بـر اثـر گـسترش بازار جهانی تـشدید مـیشـود» (۱۹۷۱؛ ص ۳۰). دخالت فرانک عمدتاً دارای اهمیتی سیاسی است. او با این استدلال که سرمایهداری علت توسعهنیافته گی آمریکای لاتین و مسبب تداوم این توسعهنیافته گی است، احزاب کمونیست راستآیین آمریکای لاتین را به چالش کشید که بر آن بودند که آمریکای لاتین همچنان فئودالی است و بنابراین نیروهای مردمی مسی بایست از بورژوازی در وظیفه ی انقلابیاش پشتیبانی کنند، نیروهایی که بهنوبهی خود انقلاب سوسیالیستی را پیش خواهند برد. از نظر فرانک، و طرف داران مارکسیست نظریهی وابستگی، بورژوازی آمریکای لاتین فقط توسعهی توسعهنیافته گیی را استمرار می بخشد و بنابراین، به پیروی از انقلاب کوبا، سرمایه داری خود باید سرنگون گردد، زیراکه فقط سوسیالیسم می تواند توسعه نیافته کی را از میان

برای آگاهی افزون تر آریکو، خوسه ۱۹۸۰ (۱۹۸۳)؛ کاردوسو، فرناندو ایچ و فالتو، انزو ۱۹۶۹ (۱۹۸۳)؛ کاردوسو، فرناندو ایچ و فالتو، انزو ۱۹۶۹ (۱۹۷۹)؛ کوئهبا، آگوستین ۱۹۷۶؛ فرانک، آندره گوندر ۱۹۶۷ (۱۹۶۹)؛ کی، کریستوبال ۱۹۸۸؛ لاکلو، ارنستو ۱۹۷۱؛ لیس، شالدون بسی.۱۹۸۴؛ لیوی، میشاییل ۱۹۸۰؛ ماریاتگی، خوسه کارلوس ۱۹۲۸ (۱۹۷۳)؛ کیخانو، آنیبال ۱۹۷۴؛ مارینی، رویمائورو ۱۹۷۲ (۱۹۷۳)؛ کیخانو، آنیبال ۱۹۷۴.

### كريستوبال كي

# مارکسیسم در اروپای شرقی

(Marxism in Eastern Europe)

تاریخ مارکسیسم اروپای شرقی همچون موضوعی بهراستی متمایز، از ادغام این منطقه در بلوک شوروی آغاز میشود. پیش از آن، آثار برخی از شخصیتهای مهمی که از کشورهای اروپای شرقی کنونی

سرچشمه میگرفتند یا به این کشورها ختم میشدند، یا متعلق به تاریخ هارگسیسم شوروی بود (بسرای نمونه، دیمتروف، وارگا، لوکاچ میان حدود ۱۹۳۰ و نمونه، دیمتروف، وارگا، لوکاچ میان حدود ۱۹۳۰ و هارگسیسم غربی نامید (برای نمونه، لوکاچ ۲۹-هارکسیسم غربی نامید (برای نمونه، لوکاچ ۲۹-۱۹۱۸، بلسوخ). بسههمسینسان، گرچسه به طرزی بعثانگیزتر، فقط روی کردهای غیرراستآیین به این موضوع تعلق می گیرند، راستآیینیی دورهی به این موضوع تعلق می گیرند، راستآیینیی دورهی از جتماعی آن) به دورهی کاری مارکسیسم شوروی در این منطقه اروپای شرقی تعلق می گیرد. سرانجام، مارکسیسم یوگسلاوی، گرچه از لحاظ جغرافیایی در این منطقه جای دارد، از لحاظ فکری، بخش اعظم آن، به بدنه ی اندیشهی مارکسیسم غربی تعلق دارد.

مارکسیسم را در اروپای شرقی باید بسر پایه ی چهار مرحلهی متمایز تحلیل کرد که، به یقین، متضمن ترتیبهای زمانی متفاوت در کشورهای مورد نظر است: آلمان شرقی (جی دی آر)، لهستان، چکسلواکی و مجارستان. در این بستر، اصطلاح رویزیونیسم، که اکنون غرض از آن پروژهی اصلاح نظریه و عمل رژیـم موجبود بر پایدی اصول (ظاهراً) مارکسیستی ـ لنينيستي خاص خود أن است، نيازمند أن است كه جای خود را به سه تای دیگر بدهد. نخست، رویارویی انتقادی رژیم با نتایج بازیابی فلسفه و نظریهی اجتماعی مارکسی اصیل، که بهوضوح با روایتهای رسمی متفاوت است، بهدرستی (از سوی لوکاچ) رونسانس مارکسیسم نام گرفته است. پیآمد منطقی این مرحله کوششی برای کاربست مستقیم روایتی از نظريهى اجتماعي كلاسيك ماركس دربارهي جامعههایی از سنخ شوروی است، البته ایس کاربست بسیار بهندرت در مورد اروپای شرقی صدق می کند تا در خیصوص غیرب. دوم، طیرح بیسط و پیرورش نظریههای انتقادی در باب جامعههای اروپای شرقی بر پایهی بنیادهای هنجارین پارهیمی عناصر اصلی فلسفهی اجتماعی مارکس، و بر پایهی الگوی کلیی

نقد او از اقتصاد سیاسی، منتها با بهرهگیری از ابزارهای تحلیلی یک سر تازه، بهبهترین وجه به عنوان بازسازی (هابرماس) مارکسیسم وصف می شود. سوم، ساختن چشماندازهای انتقادی پسامارکسی بر پایه ی نیت آشکار گسستن از سنت، می بایست در هرحال فراگذشتن از مارکسیسم به معنای نفی / حفظ فراگذشتن از مارکسیسم به معنای نفی / حفظ (Aushebung) نامیده شود، حالبته > تا بدان جاکه چنین کوششی مستلزم پیوستگیهای مهم، هرچند پوشسیده، با گونههای «از نو جان یافته» و «بازسازی شده» و نظریه باشد.

از قبرار معلوم، از میان همهی مراحل مارکسیسم اروپای شرقی، رویزیونیسم همگانی ترین مرحله است. (این رویزیونیسم همچنین یگانه رویزیونیسمی است که همتایی متمایز در اتحاد شوروی دارد). بااین حال، رویزیونیسم نیز متناقضنماترین مرحله است. از یک سو، رویزیونیسم درواقع عبارت است از رویارویی احزاب حاکم تمامتخواه با أن اصول مارکسیستی ـ لنینیستی اصیل خاص این احزاب، که در میان آنها برخی از این اصول نسبتاً ناتمامت خواه با زحمت و باریک بینی دست چین می شدند. از سوی دیگر، رویزیونیسم همچنین نمودار گشایشی آشکار بسرای چالشی دموکراتیک و تکثرگرا بود که بسی فراتسر از هرگونه دریافت قابل تصور از لنینیسم می رفت. این واقعیت که این عناصر گاه درواقع با چهرهیم واحد هــم چــون دابليــو. هــريش درمــي أميختنــد، از تناقض آميز بودن اين آميزه بههيجرو نمي كاهد. رویزیونیسم در نظریه طبعاً چنان که باید و شاید در دو زمینهی اجتماعی علمی رسماً مجاز مجال ظهور یافت: فلسفه و اقتصاد. در فلسفه اندیـشهورانـی جـون لوکاچ، بلوخ و شاگردانشان، هریش و مجلهی فلسفهي ألماناش، گروههاي دوروبر نشريهي دانش جویی اُستانی پراپرُستو، و «محفل پتوفی» مجارستان کوشیدند جبرگرایسی و عینیست گرایسی (نادیـــدهانگاشـــتن ذهنیـــت و عاملیـــت) را در معرفت شناسی و انسان شناسی، و علم گرایی و

تاریخ گرایی را در اخلاق از مارکسیسم کنار بگذارند. در بسیار موردها باور بر این بود که نظریه یمی که به این صورت مورد بازنگری قرار می گیرد سرانجام در اصل نه فقط به صورت وسیلهیی دلخواه برای اصلاحات کلی (پایان بخشیدن به سرکوب پلیسی، اصلاحات حقوقی، امحای سانسور، کاهش تمرکز اداری و اجرایی) بلکه همچنین، دست کم نزد برخی رویزیونیستها، به صورت ابزاری دلخواه برای دموکراتی کردن (شوراهای کارگران، اتحادیههای کارگری آزاد، بحث آزاد، و گاه حتا احیای نظام چندحزبی) درمی آید. گرچه در برخی موردها (بهوییژه در لهستان) چنین برنامه یی سرانجام با هر شکلی از لنینسیم ناسازگار شمرده شد، جایی دیگر کوششهایی انجام گرفت تا با نظر مساعد لنین دفترهای فلسفی و دولت و انقبلاب (و حتا مباحثههای اتحادیههای كــــارگرى) را بــــا لنــــين *ماترياليــــسم و* آمپیریوکریتی سیسم و چه باید کرد؟ مقایسه کنند. نزد بیش تر رویزیونیستها ضدلنینیسمی یک دست و منسجم و سازشناپذیر که در آنهنگام در کولافسکی تجسم یافته بود باید به آینده موکول میشد.

در اقتصاد، رویزیونیسم، به میزانی بسیار کم، نمودار نخستین بستر فکری بود که ضمن آن آرای «سوسیالیسسم بسازار» (کسه تاجسدودی دارای خاستگاههای مستقل بود) می توانست به تمامی به نمود درآید. در یک سطح صرفاً اقتصادی، بهیقین، مقدار معتنابه یی پیوستگی میان روی کردهایی وجود دارد که وجه ممیز تمامی مراحل مارکسیسم اروپای شرقی به شمار میآید، و از آنجمله است بحثهای بسامارکسی در باب مدلهای اصلاحات ممکن. سابقه ی میل به پرورش آمیزه ی بهینه یی از برنامه ریزی مرکزی و سازوکارهای بازار نامتمرکز به او. برنامه ریزی مرکزی و سازوکارهای بازار نامتمرکز به او. شرقی در اوایل دهه ی ۱۹۵۰ برمی گردد، و مدلهای شرقی در اوایل دهه ی ۱۹۵۰ برمی گردد، و مدلهای نظری معتبر در دوره ی پس از ۱۹۵۶ به دست نظری معتبر در دوره ی پس از ۱۹۵۶ به دست اقتصاددانانی چون دابلیو، بروس، او. کالتسکی، او.

سیک، جی. کوستا، و جی. کورنی به میزان فراوان پُربار شدند. آنچه وجه ممیز کوششهایی در بستر رویزیونیسمی است که در این جا تعریفی از آن به دست داده شد، تمرکز توجه تقریباً انحصاری بر مسایل صرفاً اقتصادی و پرهینز از پیششبرطهای سیاسی و اجتماعی برای اصلاح ساختاری نظام است. چنین بود کمابیش موضع اصلاحطلبان اقتصادی «بهار پراک» چک. در جاهای دیگر نیز، حرفهی اقتصاد اندک وجه اشتراکی با رونسانس مارکسیسم پیدا کرد، زیرا میل به قرار گرفتن در کنار منابع اصیل سنت، در این زمینه همواره تعریف جزماندیشی شمرده میشد. از سوی دیگر، به نظر اقتصاددانانی که به منظور ساختن مدلهای اقتصاد سوسیالیستی، یعنی حیطهی مسئلهانگیزی که در نقد کلاسیک اقتصاد سیاسی به عمد کنار گذاشته شده بود، از محدتها بنش از مفهومهای غیرمارکسی بهسره می گرفتند، برنامهی بازسازی مارکسیسم ناگزیر زائد مینمود. تنها قرار بود برگذشتن از مارکسیسم پژواکی در اقتصاد داشته باشد، ولى اين نفوذ و تـأثير منحـصر به لهستان (لیپینسکی، کووالیک، و بروس در تبعید) و تاحدود بسیار کمتری مجارستان میشد.

رونسانس مارکسیسم (که هیمچنین «فلسفه» پراکسیس» خوانده میشود) مستلزم ترک تصامعیار لنینیسم و بازگشتی به سرچشمههای اصیل و ارزشهای تاریخی مارکسیسم بود. این نحوه ی نگرش به بطورکلی واکنشی بود به آیینپرستی ایدئولوژیکی کلبیمشربانه ی احزاب حاکم در دورههای آرامش و سکون جنبشهای اجتماعی. از لحاظ فکری این مرحله از مارکسیسم اروپای شرقی مقدار معتنابهی وجه اشتراک با چپ نو غیرب و گروه پراکسیس در یوگسلاوی داشت. بااینهمه، در اروپای شرقی بهترین یوگسلاوی داشت. بااینهمه، در اروپای شرقی بهترین امر بهویژه بازگشتی به مارکس جوان را لازم آورد، ولی هیمچنین میستلزم کشف دوباره ی همان دغدغههای فلسفی در نقد اقتصاد سیاسی (ای. شاف،

کولاکوفسکی، لوکاچ، ای. هلر، جی. مارکوس) نیز بود. آنچه تقریباً همگانی بود، مطالعه و تفسیر نوشتههای لوکاچ جوان، کُرش و گرامشی در این زمینه بود. اغلب دیدگاههای اصبل را سنتهای فلسفی غيرماركسيستي معتبره ببراي نمونيه سنت فلسفي هایدگر (کوسیک)، هوسرل (وایدا) و نوکانتیسم (هلر)، غنا می بخشیدند. ولی تنها در یک مورد مهم، نامهی سرگشادهی مودزلفسکی و کورون، روایت پیچیدهیی از نظریهی اجتماعی مارکسی کلاسیک بود که در مورد نظامهای سنخ شوروی به کار بسته شد. نظريه بردازان رونسانس ماركسيسم درواقع بسيار خوب با بهترین روایتهای این نظریهی کلاسیک (مارکوس، کیس، بنش) آشنا بودنید، ولی در کیل نسبت به کاربردیذیری نظریهی طبقاتی، مدل روابط قهرآمیز دگرگونی اجتماعی، نظریسهی ارزش، مفهوم بتوارهگی کالایی و مفهوم دولت همچون روبنا، در بافت اروپای شرقی، دستخوش شکاکیت بودنید. مارکس حفظ شد، ولی دقیقاً آنگونه که او نمیخواست باشد، یعنی به عنوان فیلسوف. گرچه از انصاف دور است که استدلال کرد (اسزلیونی و کونراد ۱۹۷۹) که اوتوپیاگرایی رونسانس مارکسیسم متضمن نقدى نوبالشويكي از بالشويسم بود، يعني نقدى كه امید دارد نظیام موجبود را در کنف حمایت آرایسی تعویض کند که فقط می تواند با دفاع از یک نظم اجتماعي بههمين سان اقتدار طلب بمه تباهي كشيده شود، سکوت فیلسوفان پراکسیس در باب نظریهی اجتماعی حاکی از باوری پنهان به این امر است که أنها توانايي ندارند حتما از بهترين روايت نظريمي کلاسیک بدون بازگشت به اسطورهها یا پیش تازگرایی یا هر دو بهره گیرند. و درواقع کرون و مودزلفسکی تنها با احیای اسطورههای کلاسیک در باب طبقهی کارگر و دموکراسی شورایی ( $\rightarrow$  شوراها) خود را در برابر لنینیسم محافظت کردند، و حال آن که واپسین نظریه پرداز مهم رونسانس مارکسیسم، آر. بارو، که دَه سال بعدتر در بستری بسیار متفاوت قلم میزد،

آشکارا پیوندهایی میان نظریهی کلاسیک و سیاست لنینیستی از نو برقرار ساخت،

بازسازی و فراگذشتن نومارکسیسم و یسامارکسیسم نمودار دو پاسخ به موقعیت تازه در لهستان و مجارستان است. در سطح بحثهای بسیار اخیر دربارهی برنامه های سیاسی در حوزه های عمومی بدیل دو کشور پسامارکسیسم سخت غالب است، و حال آن که در سطح بازده نظری دستاورد نومار کسیسم مطمئناً چشم گیرتر است. این تفاوت را می توان تاحدودی بر پایمی خاستگاههای نسبتاً متفاوت توضيح داد. البته سال ۱۹۶۸ نمودار پايان نهايي همهی تبوهمها در میبان روشین فکیران انتقبادی در همهجای اروپای شرقی (شاید جز جمهوری دموکراتیک آلمان) در مورد اصلاحات ساختاری از بالا در این نظامها است. نه تنها شکست بهار پیراگ، بلکه بهویژه درس عبرت احزاب حاکم از ایس رویداد مهم بود. در کل دورهی بعدی این احزاب قاطعانیه تیصمیم گرفتند که خطر هیچگونه اصلاحات اقتصادی یا اداری را بر خود هموار نکننـد کـه بـه سیاست یـا فرهنـگ سرایت پیدا کنید. با توجیه به این نگرش تازه، کسانی که از سنت مارکسیسم اروپای شرقی سر برآوردند ناگزیر باید درمی یافتند که دگر گونی های ساختاری که رابطهی حزب دولت را با جامعه قاطعانه دیگرگون میکنند ناگزیر باید به این یا آن طریق از پایین عرضه شوند. بااینهمه، راههایی که ضمن أن چنین امکانی می توانست مورد کاوش قرار كيرد قاطعانيه تحبت تأثير زمينيه هاى اجتماعي کشورهای مورد نظر بودند. در کشورهایی که میازان بالاى سركوب امكان ايجاد حوزهى عمومي بديل کمابیش کارآمد را مانع میشد، هیچگونه زبان تازهی گفتمان سیاسی نمی توانست ببالد، یا به بهره گیسری مدام از مفهمومهای کهنمه، هرچند بسیبهسره از شورواشتیاق، میانجامید (الگوی جمهوری دموکراتیک ألمان)، یـا بـه واپـس/نـشینی بـه یـک موضع مطلقـاً حداقلی منجر میشد که همهی کسانی که در

اپوزیسیون بودند می توانستند بر سر آن هم داستان باشند، یعنی زبان حقوق بشر (چکسلواکی). بر بستر مدرنسازی از بالای عجولانهی مجارستان، کیه عمیدتاً به اقتصاد منحصر می شد ولی به حفظ یک چارچوب حقوقی نسبتاً بهبودیافته انجامید، امکان شکوفایی یک حوزهی عمومی بدیل (گرچه بدون هیچگونه رابطهیی با دیگر نیروهای اجتماعی) به مباحثه یی انجامید که از لحاط ماهیت در وهلهی نخست نظری است. سرانجام در لهستان، جایی که وجود یک حوزهی عمومی بدیل بالیده را از همان آغاز قدرت و مقتضیات یک جنبش اجتماعی روبه فزونی معین می کرد، بحث در وهله ی نخست سیاسی و عملی بود. در مجارستان امکانات دگرگونی ساختاری، دست کم در آغاز، در سطح تحلیل یویهشناسی جامعههایی کاویده می شد که بیش از پیش دستخوش بحران عقلانیت اداری و اقتصادی و نیز دستخوش بحران کوششهای مندرنسازی از بالا («بحران مدیریت») بودند که برای مقابله با این موقعیت طراحی شده بود، حال آن که در لهستان نظریه پردازان که متمایل به دیدگاه جنبشهای اجتماعی بودند محدوديتها ونرمش بذيري صورت بندي اجتماعي خود را در عمل می کاویدند، دیدگاهی که چندان با فلسفه ی پراکسیس بیگانه نبود.

خصیصه ی نظری ایس بحث در مجارستان و زبان نومارکسیستی آن نیز، دستِ کم تا ۱۹۷۷، کارکردی از حضور مداوم یک محفل فکری متنفذ، یعنی مکتب بوداپست لوکاچ به شمار آمده است. پیوندهای ایس محفیل با بخشهایی از چپ نو غربی مخاطبان بین الملل گسترده یی را در پی آورد که هیمچنان به سخنگفتن به زبان مارکسیستی ادامه داد. برنامه ی بازسازی مارکسیسم از ایس بده بستان بالید، که پذیرش نسبتاً بی همتای روایتهای فرانکفورتی و استارنبرگی «نظریه ی انتقادی» را از جانب اروپای شرقی لازم آورد. در جاهای دیگر، تنها استانیتکیس جامعه شناس لهستانی در کارستانی مشابه شرکت جست که می توان روی هم رفته آن را کوششی برای

تدوین یک نظریهی اجتماعی یویا گرد مفهومهایی شمرد که به شکلهای گوناگون از وبر، پولانی، اقتصاد پساکنیزی، نظریهی سیستمها و خبود مارکس سرچشمه گرفت، و بااینهمه خیصلت میدل نظریهی انتقادی مارکس را حفظ می کند. بر این پایه هاست که برای تحلیل ساختار نوین بازتولید اقتصادی در جامعه های سنخ شوروی (کیس، بنش - «مارک راکفسکی» ـ مارکوس)، شکلهای تازهی قشربندی (هجدیوش، کونراد، اسزلیونی)، نهادهای سیاسی و ایدئولوژیک (فهر، هلر)، و جایگاه جنبشهای اجتماعی در نظام اجتماعی (استانیزکیس) گامهای نخستین مهمی برداشته شد. بااینهمه، گرچه گهگاه، این امکان وجود داشته است که از دیدگاههای نومار کسیستی عناصر سیاست جدید اپوزیسیون در لهستان (اسزلیونی و کونراد، هجدیوش) را پیشنگری کرد، دیدگاه های مارکسیستی عمومی تر متمایل بودهاند که بر سر راه آنچه در جنبشهای اجتماعی نو درواقع نو بوده است سد ایجاد کنند (استانیتکیس، و بر پایهی فکری متفاوتی، بارو). نظریه بردازان نومارکسیست، که همان هنگامی قلم می زدنید که جنبشی اجتماعی در لهستان نوآوریهایی را از پایین به نظام موجود عرضه می کرد که مقیاس آن تا اینن زمان بی سابقه بود، متمایل بودند یا یک ساختار اجتماعي فروبسته و تقريباً دگرگوني ناپيذير بنيا كننيد که بهظاهر توانایی داشت در برابر عناصر اصلاح از بالا یا پایین ایستادگی ورزد یا آن را ادغام کند (راکوفسکی، مارکوس، فهر، هلر، استانیتکیس)، یا مدلهایی از دگرگونی اجتماعی را درنهایت بر پایه ی مقدمات نرمش ناپذير ماترياليستى تاريخى بيرورانند که به نتایج توهمی مربوط به پیروزی محتمل یک مرحلهي اصلاح طلبانيه و فينسالارانهي سوسياليسم دولتی انجامید (اسزلیونی و کونراد).

همین مسایل نظری است، که در زمینه ی تاریخی پدیدارشدن تصامعیار جنبش اجتماعی لهستان، همچنین در مجارستان، بهرغم آن که هیچ احتمال

بالیدن جنبشی از سنخ لهستان وجود نداشت، تقریباً بهطورکلی بسامارکسیسم به جای نومارکسیسسم به نشست. امسروزه روی کردهسای نومارکسیسستی را بهطورکلی نظریه پردازان تبعیدی مجارستانی (در مقابل لهستانیها) دنبال می کنند، که البته برای مخاطبان رادیکال غربی می نویسند، حال آن که موضع بسامارکسیستی در میان بیش تر نظریه پردازان مهم لهستانی (مودزلفسکی، میچنیک، کورون و دیگران) و اپوزیسیون درونی لهستانی (کیس، بنش، وایدا و دیگران) چیرگی داشته است. (به نظر میرسد دیگران) چیرگی داشته است. (به نظر میرسد هجدیوش و استانیتکیس یگانه استثناءهای این گرایش در درون کشور باشند).

از دیدگاه فلسفی پسامارکسیسم بر پایهی بازاندیشی مسئلهی دولت و جامعهی مبدنی استوار است که نخستین بار هگل و مارکس جوان آن را بیان کردنید. البته در این زمینه است که پسامارکسیسم مستقیماً در ادامهی کار رونسانس مارکسیسم قبرار می گیبرد. نظریه پر دازان پسامار کسیست به پیروی از سرمشق کولافسکی متمایل به این شدند که راه حل مارکسی درخصوص مسئلهی بیگانگی ذاتی دوگانگی دولت/ جامعهی مدنی را، یعنسی یگانه گردانی دموکراتیک دولت و جامعه را، به عنوان اقتدارگرایی ناگزیر رد کنند. درعوض، کوشیدند از میانجی های نهادین (وایدا) میان جامعه و دولت دفاع کنند یا آنها را از نو برقرار سازند یعنی: قانونیت، تکشر، علنیت. بنابراین، جنبشهای اجتماعی جدید را می توان (کُرون) همچون سامان فعال یا خودسامانی جامعه یم مدنی تفسیر کرد که تاکنون به دست دولتهای تمامتخواه سرکوب شده یا به انقیاد درآمده یا حتا از میان برداشته شده است. پارهیی از مهیمتبرین نوشیتههای يساماركسيستها (كولاكوفسكي، كُرون، ميچنيک) به وارسى مسايل استراتزيك ايجاد جامعهى مدني پرداختهاند، و بههمین سان هم جنبش «هم بستگی» ۸۱- ۱۹۸۰ را پیشنگری کردنید و هیم به آن پیاری رساندند. بمويسره أن چمه در خمور توجمه است

دستاوردهای کور (KOR) در برقرارساختن مناسبات بسالنینیستی میان روشین فکران و کارگران است. بااینهمه، روی کردههای نظیری پیامار کسیستی بهندرت حتا آغاز به رودررویی با دو مسئلهی جمدی کرده است که در این زمینه طرح می شود. نخست، در تراز فلسفی، رد راه حل مارکس در مورد مسئلهی جامعهی مدنی، هرچند موجه است، چندان به روشنسازی ارتباط نظریه پسردازان بسامار کسیست با نقد هگلی و مارکسی از روایت سرمایهداری از جامعهی مدنی نیانجامیده است. اگر این نقد یکسر مردود شمرده شود (کولاکوفسکی)، نظریه پرداز بهطرزمخاطره أميزي به توجيه جامعهي سرمايهداري نزدیک میشود. اگر نقد دست کم تاحدودی پذیرفتیه شود (وایدا) نظریه پرداز هنوز باید طرح روایت ممکنی از جامعهی مدنی را به مفهوم درآورد که نه تنها از قيد دولت اقتدارطلب رها باشد، بلكه همچنين از قيد بستگیهای تاریخی با جامعههای سرمایهداری نیز رسته باشد. جنبش ۸۱- ۱۹۸۰ لهستان درواقع با بسیاری از جنبههای ایس مسئله به نحومبتکرانیه رویاروی شد، ولی حتا در اینجا نیز بازتاب نظری در بشت سر عمل واقعى أهسته كام برمى داشت. میچنیک در متنی که بهطورقاچاقی از زندان بیالونکا بیرون داد به این آهستهروی اشاره کرد.

در تراز دومی نیز مجموعه یی از مسایل حلناشده برای روی کردهای پسامار کسیستی وجود دارد. در وهله ی نخست، با درنظر گرفتن زاویه ی دید جنبش اجتماعی، توضیح کافی و وافی خواه در مورد محدویتهای عینی نظام موجود و خواه در باب مشکلات خودبرانگیختهاش تقریباً غیرممکن بود، و ایسن هر دو، بسا درنظر گرفتن امکان ناپدنیری سرنگون ساختن رژیمهای اروپای شرقی درمجموع، بر زمینه ی کار و فعالیت کسانی که به جست وجوی بازسازی جامعه مدنی برمی آیند تأثیری قاطعانه دارد. تا این جا، در چارچوب پسامار کسیسم، این مسئله تنها در مرکز توجه واکاوی تاریخی در سنتهای متباین

استقلال جامعگی در کشورهای گوناگون اروپای شرقی و نیز اتحاد شوروی قرار گرفته است، که ظاهراً توضیح دهنده ی علت ثبات نظام در مرکز و بی ثباتی در پارهیم از پیرامونیان است. ولی گرچه چنین چسرخش تساریخی بسه چیسرگسی بسر گسرایش ساختار گرایانهی نظریه پردازان نومار کسیست پاری میرساند (وایدا ۱۹۸۱)، ارتباط آن با دگرگونی اجتماعی در وهله ی نخیست گذشیته نگرانیه است. حداکثر آنکه چون فقط این روی کرد را به نظر آوریم، پاسخ دفاعی مهمی در قبال انهدام حافظه و سنتها در جامعههای سنخ شوروی به شمار می آید (کوندرا). ولی ربطاش به یک نظریهی اجتماعی پویا فقط در صورتی می تواند ثابت شود که روشهای تاریخی و ساختاری یکجا جمع شوند. علاقهی تازه و اخیر برخی از نظریه پردازان بسامارکسیست مانند وایدا به تحلیل ساختاری، و نینز طبرح مسئلهی جامعهی مدنی سوسیالیستی از جانب پارهیسی مارکسیستها چون اسزلیونی حاکی از آن است که از همهی جدلها گذشته، پیونندهای مهمنی مینان دو گرایش وجود دارد که صرف کشرت آن حکایت از سلامت یارهیی از بخشهای زندگی فکری اروپای شرقي دارد.

برای آگاهی افزون تر ← بارو، آر. ۱۹۷۸؛ بروس، دابلیسو. ۱۹۷۸؛ اراد، زد. و زیگیسر، جسی. ام. ۱۹۷۸؛ هجسسدیوش، ای. و دیگسسران ۱۹۷۴؛ (۱۹۷۶)؛ کولاکوفسسکی، ال. ۱۹۶۸؛ ۱۹۷۸؛ کسونراد، جسی. و اسزلیونی، آی. ۱۹۷۹؛ لبندز، ال. ۱۹۶۲؛ راکوفسکی، ام. ۱۹۷۸؛ سیلنیتسکی، اف. و دیگران ۱۹۷۹؛ وایندا، ام. ۱۹۷۸؛

## اندروارتو

#### پىنوئىت

فروپاشی رژیمهای کمونیستی اوضاعی را که مارکسیسم اروپای شرقی در آن بالید و برآمد عمیقاً دیگرگسون کسرد. مراحسل گونساگون اندیسشهی رویزیونیستی، که در این مدخل مورد بحث قرار

گرفت، بر ضد دیکتاتوری سیاسی و بر ضد مارکسیسم «رسمی»یے جهتگیری کردند که برای این دیکتاتوریها حمایت ایدئولوژیک فراهم می آورد، ولی از آنجاکه این موضوعهای مورد انتقاد اکنون از نظر دور شدهاند، بههمینسان همچنین مقدار زیادی از علت وجودی اسلوب متمایزی از اندیشهی مارکسیستی نیز از میان برخاسته است. بهوینژه، در آنچه در اینجا «بسامارکسیسم» نام گرفته است، تأکید بر تأسیس دوبارهی جامعهی مدنی مستقل از دولت دیگر لازم نیست، و اندیشهوران مارکسیست احتمالاً اكنون درگير بحثهای كلی تر سامانند همانچه در هر جای دیگر میان مارکسیستها انجام می گیرد ــ دربارهی سرشت ویژهی جامعهی مدنی در یک نظام سوسیالیستی دموکراتیک شدهاند. بااینهمه، گذشته از این، پارهیا از دیگر دغدغهای رویزیونیستها (که مارکسیستهای غربی نینز در آن شریکاند)، بهویاژه در باب **سوسیالیسسم بازار،** همچنان که پارهیی از جامعههای اروپای شرقی به سبوى احيباي اقتبصاد ببازار سبرمايه داري حركبت مىكنند، اكنون، دست كم عجالتاً، بلاموضوع بـ نظـر میرسد. از نگاه کلی تر، محتمل به نظر می رسد که مکتبهای فکری بسامارکسیستی در آیندهی نزدیک چیرگی خواهند داشت، ولی نتیجهی نهایی رویارویی میان نومارکسیسم، پسامارکسیسم و دیگر مکتبهای مارکسیستی، درحینی که ساختارهای اقتصادی و اجتماعی تازهیی در اروپای شرقی همچنان درحال شکل گیری است، همچنان ناروشن برجا میماند (→ بحران در جامعهی سوسیالیستی).

تام باتامور

## مارکسیسم در افریقا (Marxism in Africa)

گرچه مارکسیسم در افریقا معناها و کاربردهای گوناگون داشته است، هیچیک از آنها از زمانیکه نخستینبار طی ۱۹۲۰، ایس یا آن معنا و کاربرد همچون شیپوری دوردست در آنها پدیدار شد، بر

جریان تاریخ افریقا به جد تأثیر نگذاشته است؛ ولی سه تا از این معناها و کاربردها، گرچه با تأثیرهای متفاوت، اثر خود را بر این تاریخ داشتهاند. این سه مورد به مارکسیسم همچون تحلیل تاریخی یا جامعه شناسی؛ مارکسیسم همچون توطئه یی ملهم از مسکو؛ و مارکسیسم همچون سرمشقی برای توسعه ی دولت ملی اشاره دارد. نخستین مورد از این موارد، که مفهوم و روش شناسی ساختار طبقاتی و تحلیل ناظر بر آن را به دست می دهد، از دههی ۱۹۵۰ به این سو، حتا در مکتبهای اندیشه ی اجتماعی بسیاسی که در آن، چنین تباری نمی تواند پذیرفته شود تأثیری در آثیر احتمالاً همچنان ادامه یابد.

ماركسيسم هم چون توطئه يعى ملهم از مسكو ميان حدود ۱۹۲۵ و ۱۹۳۹ زندگی بی تمری به خبود دینده است. این مورد در پی ظهور کمینترن پدیدار شد که از طریق احزاب کمونیست اروپای غربی، و عمدتاً از طریق حزب کمونیست فرانسه، یعنی یگانه حزب کمونیست در اروپای غربی با وزن و توانایی بالقوه بسرای رساندن صدای کمینتسرن در مستعمرات، سازمان ها و هدف هایی را برای تبلیع و عمل ضداستعماری تأسیس کرد یا کوشید تأسیس کند. به نظر میرسد که جز مشتی از افریقاییان به طور حرفه یی برای کمینترن کار نکرده باشند؛ و هنوز هم (۱۹۹۰) چندان جزیباتی از کوششهای افریقایی کمینترن بر ما معلوم نیست، حال آن که اندکچیزی که شناخته است عصدتاً از بایگانیهای پلیس استعماری بهدست می آیند (بنرای نمونیه سرویسهای مرتبط با بومیان سرزمینهای ماوراءبحار بایگانیهای پاریس؛ و دفتر اسناد عمومی، در لندن) که آنقدر که دادههایی درخبور استفاده به دست میدهند حاکی از سوءظن رسمیاند.

روی همرفته، پروژهی مارکسیستی همواره، خواه در دورهی کمینترن و خواه بعدتر، از این آموزه لطمه دیده است که انقلاب، در آن سالیان، می بایست به

حکے ضرورت در اروپا و نے در افریقیا ہا عمل «برولتاریا» آغاز شود، به نحوی که دگر گونی رادیکال در افریقا می بایست چشم انتظار دگرگونی رادیکال در ارویا باشد. تنها در دههی ۱۹۵۰ است که احزاب كمونيست اروپايي معتبر أغباز به پذيرش تقدم ناسیونالیسم ضداستعماری در فراهمآوردن شرایط، بنا بر استدلال، برای پیدایش طرحهای حقیقتاً انقلابی در افریقا کردند. جنبوب صحرا، احبزاب کمونیست در افریقای جنوبی (در ۱۹۲۱) و سودان (در ۱۹۴۴)، همراه با یک یا دو حزب طراحی شده در جایی دیگر (بیرای نمونیه، آنگولا در ۱۹۵۴) شیکل گرفتنید؛ ولیی تأثیربخشی این تشکلها حتا در افریقای جنوبی، جایی که یک طبقه ی کارگر شهری آغاز به شکل گرفتن کرده بود، بر اثر نوسان های سیاست کمینشرن، تفرقههای درونی و سرکوب رسمی کاستی گرفت یا بی اثر شد. در شمال صحرا، چنین احزاب کمونیستی (برای نمونه، الجزایر) اندکی بیش از شاخههای محلی حزب فرانسه به شمار می آمدند، بنیابراین دارای نفوذ اندکی بودند.

مارکسیسم همچون سرمشقی بیرای توسعه ی دولت ملی، پیس از دهه ی ۱۹۴۰ رواجی گسترده تیر و کاربردی موفق یافت، و به نحوی شایسته بیا شماری از برنامه های منطقه یی که بازسازی سوسیالیستی را هدف گرفته بود درهم تنید این کاربرد که بدیلی سبودمند در برابیر پیروژه ی عمومی غیرب در بیاب توسعه ی پسااستعماری از جانب سرمایه داری به شمار می آمد، به سبب نیاتواتی فزاینده و آشکار پیروژه ی غیرب بیرای پدید آوردن دگرگیونی سیاختاری گسترده حتیا در کشورهای به تازگی استقلال یافته یی مانند غنیا و تانزانیا، که در آن ها این پروژه به نحومنسجم و مرتب به اجرا درآمده بود، اعتبار و حیثیت به دست آورد.

ولی ایس سیاستهای سوسیالیستی هسم از بابت کاستیهای ذاتی متعددشان و هم از بابت شرایط نامساعدی که نظم اقتصادی جهانی موجود تحمیل می کرد، بهویژه با توجه به مناسبات تجاری میان قارهیی، از

جهت نتایج خود یا نومیدکننده از آب درآمدند یا شکستی آشکار. یا این که، در کشورهای متعددی که برنامه هایی از سنخ مارکسیستی با قوت و قاطعیت به اجرا درآمدند پروژه به شکست انجامید زیراکه بر الگوی عمل اقتدارطلبانیه و بهشدت تمرکزطلب اج ش س یا دیگر کیشورهای کمونیستی طراحی شده بـود. ایـن نکتـه، پـس از ۱۹۷۵، أشكارا در مورد موزامبيك و أنگولا صدق مي كنيد كه در آن الگوی شوروی مورد پذیرش مستلزم گسترش شهری و صنعتی شتابناک به بهای اجتماعات روستایی بود، و ازاین رو به سود راهزنی های سازمان یافته ی پریتوریا تمام شد، یا در یک مرحله، چنان که در اجرای طرح تعاونی ها در مناطق روستایی، این شرایط امکان آن را نمی داد. ارزش نسبی و محدود الگوی شوروی، دست کم در اجرای اصلاحات ارضی در جایی که روابط تولیدی بزرگ مالکی یا شبه فنودالي تا ۱۹۷۴ پاييده بود، طي مدت كوتاهي پس از ۱۹۷۶ در اتیوپی نتیجه داد. ولی پیشرفت پس از آن، بـر اثر سرشت دیکتاتورانهی خشک و انعطافنایدیر رژیم اتیویی پس از ۱۹۷۶، و نیز بر اثر پرهیز از بـذل توجـه بـه مسئلهى خودمختارىهاى قومى براى اجتماعات غيرامهارا از حرکت باز مانید. در اواییل دههای ۱۹۸۰ تمیامی ایین برنامههای مبتنی بر اسلوب شوروی یکسر از اعتبار

در قیاس با این شکستها یا بیهودگیها، که گاه مانند مورد «سوسیالیسم» جمهوری خلق کنگو (موین کنگو پیشین فرانسه) یا مورد «سوسیالیسم افریقایی» کنیا و سنگال به پوچی سخنپردازانه می رسد، مارکسیسم همچون جامعه شناسی همچنان به اعمال نفوذ فکری اساسی در بسیاری از بخشهای افریقا ادامه می دهمد. وجه جامعه شناختی مارکسیسم همچنان به صورت نیروی نفوذکننده باقی مانده است، گرچه اغلب کژنماییهای «جنگ سرد»ی «غرب» یا راست آیینی های عقیدتی «شرق»، خواه شوروی و خواه چین، آن را دست خوش بدفهمی کرده است. این موفقیت که همواره به رغیم چنین کژنماییها و ممل راست آیینی ها به دست آمده، از نظریه و عمل راست آیینی ها به دست آمده، از نظریه و عمل

اندیسهوران سیاسی افریقایی گوناگون سرچشمه گرفته است که کوشیدهاند تحلیل مارکس را (به جای الگوهایی که گویا بر این تحلیل استوار است) بر پایه ی نیازهای پسااستعماری بسط و پرورش دهند. از میان ایسن کسسان معبدود، ولی گاه چشمگیسر، ایسن کسسان معبدود، ولی گاه چشمگیسر، هوشمندترینشان کسانی بودهاند که در کوران روندهای پیکار ضداستعماری ژرفانگرانه قرار گرفتهاند، که بهویش باید از آملیکار کابرال (۱۹۲۴–۱۹۷۳) انقلابی گینه یی و برخی از رفقای فعال او نام برد.

در خــلاء ایــدئولوژیکی ژرف دهــهی ۱۹۸۰، در برابــر «راهحل سرمایهداری» که با فقـر و فاقـهی فزاینـده یـا أشفتكى روبهرو بود و «راهحل سوسياليستى» كه با فروپاشی آشکار دستبه گریبان بود، اندیشهوران افریقایی در خط سیر میراث مارکس به این استدلال گرایش یافتند که می توان بر مصائب ساختار دورهی استعمار چیره کی یافت، ولی این کار فقط با واکنداری گستردهی قدرت عملیاتی به اجتماعات محلی، خواه روستایی و خواه شهری، میسر است که قادراند شرایط خود را بفهمند و می کوشند با روشهای خودتوسعه بخشي و ابتكار عمل خودمختارانه اين شرایط را دیگرگون کنند. بنا بر برداشت آنها، طبقهی مسلط همچنان در جهان صنعتی به حیات خود ادامه میدهد: تاآنجاکه بتوان این سلطهی بیرونی را به سبود اکثریت بزرگ و بومی با موفقیت به چالش کشید، این راه حل می بایست فرایندی از اتحاد طبقاتی در افریقا باشد که بر پایهی آن بتوان تودههای بهسرعت روبه فزونی را به درک واقعیت های جهان آن سان که اكنون هست رهنمون شد، و، با واكنش نشان دادن به اين واقعيتها مى توان وسايل اتحادبخش اظهار وجود خودمختارانه را یافت. در این زمینه، بحث و مناظرهی مارکسیستی با قوت تمام همچنان ادامه دارد.

برای آگاهی افزون تر ← آلسن، کبریس ۱۹۸۹؛ کهابرال، آگاهی افزون تر ← آلسن، کبریس ۱۹۸۹؛ سایمن، ایج. آمیلکار ۱۹۷۳؛ سایمن، آر. یی. ۱۹۶۹؛ سزنتس، تاماس ۱۹۷۳. بریدسن بریل دیویدسن

مارکسیسم در هند (Marxism in India)

یاری ها فکری در سنت مارکسیستی در هند، انگیزش اصلی خود را از ویژگی و پیچیدگی جامعه ی هند گرفتهاند. دغدغه ی این یاری های فکری بیش از آن که شکوفایی یک سنت نظری مارکسیستی خودآگاهانه باشد این است که، در هر کجا که ممکن باشد مقوله های مارکسیستی را به کار بست، به تحلیل این پیچیدگی به منظور عمل سیاسی بپردازد. نتیجه آن که نوآوری های نظری فرآورده ی فرعی تحلیل های مشخص بوده است؛ و بحث مورد نظر به مراتب بیش از غرب معاصر نسبت به کلاسیکهایی چون مارکس و انگلس، بلکه لنین و نیز مائو توجه نشان داده است، حتا هنگامی که این کلاسیکها با هم اختلاف داشتهاند. مارکسیسم در هند ممکن است سخت برنجد از این که بر آن برچسب «مارکسیسم هندی» بزنند.

حوزهی مهمی از بحث عبارت از سرشت صورتبندی اجتماعی پیسشااستعماری، نقسش کاست در ایس صورتبندی و امکانات موجود توسیعهی سیرمایهداری بوده است. گرچه کوسامیی (۱۹۵۶) و شارما (۱۹۶۵) اصطلاح «فئودالیسم» را برای توصیف صورتبندی اجتماعی دورهی نخستین به کار بردهاند، همر دو بمر تفاوت آن با مدل اروپایی وقوف داشتند، و اولی بهویژه بر دو فرایند دخیل، یعنی «فئودالیسم از بالا» (واگذاری حقوق مالیات از جانب فرمان روایان) و «فئودالیسم از پایین» (پیدایش زمینداران از بطین دهکندهها) تأکیند داشت، دیگران (بیرای نمونیه، مووکی یا) به این نحوهی کاربرد ایسراد کردهاند، هم ازآن رو که این مفهوم جامع افراد می شود، و همچنین به سبب دلالت بر یک گذار ناگزیر، ولی بدون دخالت استعماری، به سرمایه داری. اصطلاح «شیوهی تولید آسیایی» (← جامعهی آسیایی) هنوز گاهگاهی به کار می رود (برای نمونه، از جانب نام بُودیری پاو ۱۹۶۹)، ولى اغلب بسيار اندك به كار مىرود، و عمدتاً ازآنرو که گمان میرود در حق مواردی که در زیر برشمرده

مىشود انصاف را بهجا نمى آورد: قشربندى قابل توجه درون دهقانان، شکاف اجتماعی میان دهقانان و کارگران (دومی کلاً به کاستهای «نجس» تعلق می گیرد)، ناپیوستگی های مهمی که طبی زمان سر برمی آورد، به رغم پیوستگی یی که ایدئولوژی کاستی و دهكده همجون واحد سازمان اجتماعي فراهم می آورد، رشد و گسترش تولید تجاری و تنضادهایی که به شورشهای دهقانی میانجامد. دگرگونی عمده با رشد و گسترش مراکز شهری، تولید صنعت دستی و قدرت مرکزی پیوند دارد که در پی فتح و غلبهی مسلمین روی داد، و حبیب برای آن اصطلاح خنشا (ولی نه کاملاً رضایت بخش) «صورت بندی اجتماعی قرون وسطایی» را پیشنهاد می کند. امکانات بالقوه برای توسعهی سرمایهداری به أشکال گوناگون ارزیابی می شود. پارمیی گمان دارند که این امکانات عظیماند؛ ولی دیگران (برای نمونه، حبیب) چندان خوش بین نیستند، زیرا تنها مازاد است که به صورت کالا درمی آید، و شورشهای دهقانی، به سبب عاملهای کاستی، پراکندهاند و اغلب از سوی اربابان محلی («زمین دارها») رهبری میشوند و تولید پیشهوری را نظارت و سلطهی اشرافیت در قیدوبند نگه میدارد. افول علم، که در پی پیروزی ایدئالیسم فلسفی شانکارا و نیے سے کوبی گے رایش های ماتریالیستی روی داد (چاتۇپادىيايا ١٩٥٩)، فراينىد درھىمگىرەخبوردەپىي برخوردار از اهمیت بسیار بود.

در میان مارکسیستها، درباره ی تأثیر اقتصادی کلی استعمار چندان بحث و جدل روشنی درنگرفته است؛ بلکه کوشش بیشتر معطوف به پُرکردن ایس تصویر بوده است (برای نمونه از سوی باگچی). بااینهمه، یک مسئله ی نظری آزارنده بر جا مانده است: آیا رابطه ی استثمار استعماری با استثمار خانگی طبقه ی کارگر در مرکز چهگونه است؟ پاره ی آسانِ پاسخ ایس است: کار استعماری نیز (چه بسا بیرحمانه تر) استثمار میشود تا فرآوردههای اولیه ی ارزان فراهم استثمار میشود تا فرآوردههای اولیه ی ارزان فراهم آورد، و افزون بر ایس «بیرون کشی» مستقیم ارزش

اضافی نیز وجود دارد. پارهی دشوارِ پاسخ ایس است فروش پارچهی بریتانیایی در هند بر پایه استثمار کارگر بریتانیایی استوار است؛ از لحاظ نظری پیشهوران اوارهی هندی در کجا جا میگیرند؟ از آنجا که خلع نید آنها چیزی بر مقدار ارزش اضافی تولیدشده نمی افزاید، آیا این امر هیچگونه نقش ضروری در روند توسعه ی سرمایه داری بازی می کند؟

در پیکار ضداستعماری، این مسئله طرح شده است: از آنجا که این پیکار چندطبقه است، آیا کمونیستها باید با کماهمیتجلوهدادن پیکار طبقاتی درونی برای اعمال نفوذ خود بکوشند؟ یک دیدگاه میگوید که باید چنین کنند، و این که سرباززدن از ایس کار در دههی ۱۹۳۰ همان چیزی است که نفوذ آنها را محدود نگه داشته است (بیپن چاندرا)؛ دیگران بر آناند که این کار آنها را بر آن میدارد که پیشت رهبری بورژوایی حرکت کنند (فروپاشی سوسیال دموکراتها را به یاد آورید)، و این که گرچه شمار میآید، پایان آن نیست، و ایس که پیکار برای شمار میآید، پایان آن نیست، و ایس که پیکار برای مهرچنان ادامه دارد.

باره بسی نویسسندگان (آر. گووها و دیگران در بررسیهای فرودستان) به تازگی تفسیرهای مارکسیستی سنتی را در باب پیکارهای توده یی در دوره ی استعماری مورد تردید قرار دادهاند. این محققان با بهره گیری از منابع دادههای غیر «نخبگان» درباره ی پاره یی از پیکارهای «طبقات فرودست» درباره ی پاره یی از پیکارهای «طبقات فرودست» (گرامشی)، بر نقش ایدئولوژیهای «خودمختار» در آگاهی رساندن به این پیکارها تأکید ورزیدهاند. گرچه این کوشش جستوجویی را برای منابع تازه آغاز آغاز افتادی فراهم آورده و (شاید غیرمستقیم) پژوهش مارکسیستی تازه یی را در باب زمینههای فرهنگی و ادبی سبب شده است، جدایی آن از تحلیل طبقاتی سنتی این اتهام را پیش آورده است که نقش آفرینان

بسیاری از پیکارهای «فرودستان» که بدین ترتیب برجسته شدهاند ملغمه ی درهم جوشی از طبقات مختلف بودهاند و ایدئولوژی شان نه تنها «خودمختار» نیست بلکه شکل شکسته بسته ی ایدئولوژی کاستی حاکم است، به طوری که «بررسی های فرودستان» به جای آن که درک مارکسیستی به منظور پراکسیس را گسترش بخشد، محدودش می کند.

این مسئلهی سیاسی که آیا یک انقالاب دموکراتیک به رهبری پرولتاریا، که از جمله ی دیگرچیزها بازتوزیع ریشهیی زمین را لازم می آورد، هنبوز هیم در دوران پسااستقلال در دستور کار هست، و، اگر هست، چه گونیه و چه وقت شرایط بیرای آن «مساعد» می شود، به نحو پوشیده در بسیاری از مباحث مارکسیستی در باب تحولات سالیان اخیر راه یافته است. نمونهی برجستهی آن بحث دربارهی «شیوهی تولید در کشاورزی» است (نامگذاری غلطی است زیراکه کشاورزی موجودیتی جداگانه نیست)، جایی که كسانى چون تُرنر، رۇدرا، پاتنايك، چاتوپادى يايا، بهادری، علوی، باناجی، سائؤ و بسیاری دیگر در آن شرکت دارند، و گسترهی تمامعیاری از مسایل اساسی در آن طرح میشود. آیا درجهی استفاده از کار مزدی در گوهر خویش متضمن شاخیصی کیافی از انبدازهی کشاورزی سرمایهداری است یا آن که سرمایهداری را چیزی دیگری ممتاز میسازد، یعنی که فرایند انباشت میبایست ذاتی آن باشد (که بدون آن حتا هند دورهی مغول دارای سرمایه داری قابل ملاحظه یی بود)؟ آیا گرایشی به سوی تحول و توسعه و سرمایه داری در کشاورزی وجود دارد (← مسئلهی ارضی)، و بر پایهی کدام معیار غربی می توانیم آن را تشخیص دهیم؟ آیا وجود چنین گرایشی برخورد با کشاورزی همچون سرمایه داری بالفعل و موجود را توجیمه می کند (یا آیا تمیزگدذاری لنمین میان «گرایش» و «مرحله» مهم است)، و در کدام مورد باید برنامهی انقلاب ارضی را با مسئلهی بازتوزیع زمین متفاوت شمرد؟ آیا ویدرگیهای ممیز

سرمایه داریِ نوخاسته، یعنی سرمایه داریِ زمین داری یا دهقانی چیست، و محدویتهای آن کدام است؟ غرض از نیمه فنودال چیست، و ارتباط آن با سرمایه داری نوخاسته کدام است و نیروهای تولیدی را چهگونه محدود می کند؟ در ساختار ارضی یی از این دست، طبقات را از لحاظ تجربی چهگونه باید تشخیص داد؟ آیا مفهوم «شیوهی تولید استعماری» یک مقوله ی سودمند است، یا صرفاً توصیفی است؟ گرچه این مباحثه (به جای آن که پایان بگیرد) فروکش کرد، پژواکهای آن هنوز در بحثهای فروکش کرد، پژواکهای آن هنوز در بحثهای مسایل ویش، برای نمونه، در رابطهی مبادله ی میان بخشی یافت می شود (میترا ۱۹۷۷).

نمونهی دیگر، بحث دربارهی نقش امیریالیسم و سرشت بتورژوازی است (بتاگچی ۱۹۸۲، چانتدار ۱۹۸۸). تمیزگذاری میسان بسورژوازی کمپسرادور / بورژوازی ملی را، که گهگاه حتا در دورهی استعماری نیز به کار رفت (و شاید حاکی از تبعیض بر ضد بورژوازی محلی در هر قلمروی است)، و عموماً جای خود را به «سرشت دوگانه» یا «خصلت متضاد» بورژوازی بهطورکلی داد، پارهیی کسان در آستانهی انقلاب فرهنگی چین احیا کردند، و در این هنگام است که بهرهگیری از نظریهی «سوسیال امیریالیسم» این امکان را فراهم می آورد تا بر کیل طبقه ی حاکم برچسب کمپرادور زد. بااین همه، دیدگاه رایج تر، بورژوازی را چیزی میشمارد که با امپریالیسم سازش میکند و حتا هنگامیکه برای فیضای خیاص خود پیکار میکند، نوعی شیوهی زندگی میپروراند و گسترهی امتیازهایاش بسته به حدت و شدت تضادهای خانگی آن است. بخش عمومی بیش از أنكه طلايه دار راه رشد غيرسرمايه داري باشد، سامان بخش سرمایه داری و خاکریز بالقوه یی در برابر امپریالیسم شمرده می شود (تا وقتی که سرمایه و عاملان کشور مرکز نظیر بانک جهانی، مانند سالیان اخير، مستقيماً در آن نفوذ كنند).

نقش کاست در هند نوین، گرچه مورد بحث برخی

کسان بوده است (برای نمونه رانا دیوی، آمود ۱۹۷۶)، همیشه هم آنچنان که سزاوار است جلب توجه مارکسیستهای هندی را نکرده است. بااین همه، مسئلهی «ملیّت» دیرگاهی ذهن آنها را به خود مشغول داشته است. بر پایهی این دیدگاه عمومی که هند کشوری چندملیتی است، حـزب کمونیـست (بـه پیروی از لنین) سال ها از حق تعیین سرنوشت ملیتهای منفرد دفاع کرد، و حتا در ۱۹۴۷ به این دلیل که مسلمانان ملیتی جداگانه را تشکیل میدهند به حمایت از تجزیهی هند برخاست. گرچه امروزه ممكن است يكسان شمردن مذهب با مليت نظر حمایت مارکسیستها را چندان جلب نکند، با درنظر گرفتن این که اصطلاح «ملیت» به شیوه یی راست آیین تر تعریف می شود، جنبش های جدایی طلب اخیر این مسئلهی دیرین را احیا کسردهاند: اگر هند آمیزهی درهم جوشی از ملیّتها است، آیا پایهیی برای مفهوم «ملت هند» وجود دارد، و أيا بايـد از تماميّت ارضی آن در برابر جنبشهای جدایی طلب دفاع کرد؟ (→ ناسيوناليسم).

امروزه بسیاری کسان به این پرسش پاسخی متفاوت میدهند. برای نمونه، ای. گووها (۱۹۸۲) مفهوم آگاهی ملی دوگانه را پیشنهاد کرده است، یعنی نوعی ناسیونالیسم پان هندی که طبی پیکار ضداستعماری تبلور یافت و با آگاهی ملیتی محلی، برای نمونه بنگالی یا ماهاراشتاری، که قدمت آن به روزگاران پیشین بازمی گردد، همزیستی دارد. نتیجهی منطقی این است که گرایشهایی که بر یک جنبه تا حد طرد جنبهی دیگر بیشاز اندازه تأکید میورزد یک دیگر را متقابلاً تقویت می کنند، و به سبب بسی أمدهای اخلال گرانه و بنیان کن خود برای پیکارهای توده یی عمومی، بالقوه مخرب و زیان آورند. تحول مشابه یی بخشهای وسیعی از چپ سیاسی را در بر میگیرد که به مخالف با جنبشهای جدایی طلب برخاسته است (دوری جستن از لنین) با این عنوان که جدایی طلبی تقویت کننده ی امپریالیسم

است، در عین آنکه خواهان خودمختاری محلی بسیار بیشتر و فدرالیسم حقیقی ببوده است (رویکبردی که مقدم بر گورباچف است و آن را پیشنگری میکند). (→ جامعههای استعماری و پسا استعماری؛ دین هندو).

برای آگاهی افزون تر ← پاگچی، ای. کی. ۱۹۸۲؛ بیرز، تی. چی. و مووکییا ایچ. ۱۹۸۵؛ چاندرا، ان. کی. ۱۹۸۸؛ چاندرا، ان. کی. ۱۹۸۸؛ چاتوپادییایا، دی. پی. ۱۹۵۹؛ گووها، آمالی ندوو ۱۹۸۲؛ حبیب، عرفان ۱۹۶۳؛ کوسامبی، دی. دی. ۱۹۵۶ (۱۹۷۵)؛ میترا، آشروک ۱۹۷۷؛ نامبودیریپاد، یی. ام. اس. ۱۹۶۶؛ آمود، گیل ۱۹۷۶؛ یاتنایک، یو. ۱۹۸۹؛ شارما، آر. اس. ۱۹۶۵.

يرابهات پاتنايک

### مارکسیسم شوروی (Soviet Marxism)

تا اوایل دهه ی ۱۹۸۰ در مارکسیسم شوروی چهار دوره ی متمایز میتوان تمیز داد: ژاکوبنی ایدئولوژیک (دوره ی لنین)؛ فریبکاری تمامتخواه (دوره ی استالین)؛ پیجویی اصلاحطلبانه در جهت بعد ایدئولوژیک ازدسترفته (دوره ی خروشچف)؛ و دوره ی شمایل نگارانه محافظه کارانه (دوره ی برژنف).

بالشویسم عناصر چهار میبراث نظری را به قدرت رساند که چکیده ی مارکسیسم خود را از آن استخراج کرد. نخستین میبراث سنت پلخانوفی دریافت از مارکسیسم) هیمچیون ماتریالیسسم مارکس (و مارکسیسم) هیمچیون ماتریالیسسم دیبالکتیکی است. غیرض از ایس نگرش، درواقی، پذیرش موضع انگلس است، گیرم با پاره یی انتقادها پلخانوف بود و خود را آشکارا مرید او میخواند در نوشتههای پیشاانقلابی خود (که مشهورتریناش ماتریالیسم و آمپیریوکریتیسیسم است) برخی میکند. هنگامیکه پلخانوف وارد میکند. هنگامیکه پلخانوف ماتریالیسم «مطلق» میکند. هنگامیکه پلخانوف ماتریالیسم «مطلق» ماتریالیسم مطلقی که به شیوه ی فلسفی خام و ماتریالیسم مطلقی که به شیوه ی فلسفی خام و ماتریالیسم مطلقی که به شیوه ی فلسفی خام و

غیرانتقادی مادیت را به کل جهان نسبت می دهد. نوع ماتریالیسم لنین مبتنی بسر به اصطلاح تعریف معرفت شناسانه »ی او از ماده است که آن را می توان در این حکم خلاصه کرد: مفهوم ماده چیزی جز واقعیت عینی را بیان نمی کند که در داده ی حسی به ما داده می شود. ایس موضع معرفت شناسانه فقط فابطه بندی پدیدار شناسانه را مد نظر قرار می دهد؛ به فابطه بندی پدیدار شناسانه را مد نظر قرار می دهد؛ به سخن دیگر، بر ویژگی های ممیز پدیدارها آن سان که بر شناخت ما پدیدار می شوند پا می فشارد (ب شناخت، نظریه یی). در عوض، هماو هنگام پرداختن به نخستین و مهم ترین قانون دیالکتیک آن گونه که خود نخستین و مهم ترین قانون دیالکتیک آن گونه که خود افعیت، از را از نو عبارت بندی کرد سوحدت و مبارزه ی اضداد سد هم چون ویژگی بنیادی خود واقعیت، گرایشی ذات گرایانه به برداشت خود بخشید.

لنین دو جرح و تعدیل دیگر در برداشت پلخانوف، و در فلسفهی مارکسیستی بهطورکلی وارد ساخت، یکی نوع آتهایسم خاص او، و دیگر اصل اعتقادی دو گرایش جهانی («دو اردوگاه بزرگ») در فلسفه بود. این هردو پیشینههایی در مارکسیسم داشتند. ولی گرچه نزد مارکس باور دینی همچون بیگانگی جنبهی اجتماعی دهستیشناسانهی مهمی از مسئلهی کلی بیگانگی به شمار میآمد، در نظر لنین باور دینی در وهلهی نخیست، اگر نه منحیصراً، مسئلهیی اجتماعی ـ سیاسی بود. اصل اعتقادی دو گرایش جهانی، ماتریالیسم و ایدنالیسم، در فلسفه را انگلیس ابداع کرده بود که این دو گرایش را نگرشهایی می شمرد که فرد می تواند آنها را برگزینده. نسزد لنسین ایسن دو گسرایش از لحساظ جامعه شناسانه به صورت گرایشهای قابل تعریفی درآمدند که ذاتاً دربردارندهی تقسیم بعدی فلسفه به یک شکل ماتریالیستی بود که نیروی اجتماعی پیشروی حامل آن است و یک شکل ایدنالیستی که نيرويي ارتجاعي حامل آن است.

عنصر دوم بُعد جامعه شناسانه ـ اقتصادی است. خود لنین در نوشته های پیشاانقلابی خویش در باب

توسعهی سرمایه داری در روسیه، دربارهی نظریهی امیریالیسم و سنخشناسی انقلاب، یک جامعه شناس مهم به شمار می آمید. بااین همه، جنبهی جامعهشناسانهی میراث بالشویکی پس از تصرف قدرت چندان پیش نرفت و این عمدتاً به دلیل خودفریبیهای ژاکوبنی رژیم بود، هرچند که بوخارین (۱۹۲۱) برداشتی از مارکسیسم همچون «نظام جامعه شناسی» طرح کرد و از دیدگاهی انتقادی به وارسی پارهیی از آثار اصلی جامعه شناسی غرب پرداخت. بااینهمه، نظریهی اقتیصادی در اوج شکوفایی بود. تمامی رهبران بالشویک و منشویک چپگرا در مکتبهای گوناگون جبرگرایی اقتصادی پرورش یافته بودند و برخی از آنها (بوخارین، بوگدانف و بهویژه پرآبراژنسکی) در مسایل اقتصادی متفکران نومایه یی بودند. پس از تصرف قدرت همگی آنها مىبايست به ابعادى كاملاً نامنتظر به مسايل اقتصادی نظری میپرداختند. کمونیسم جنگی که حاصل جنگ داخلی و مداخلهی خارجی بود مسئلهی تحقق مدل صرفاً سوسیالیستی تولید و توزیع را پیش کشید، حال آن که «سیاست نوین اقتصادی» مسئلهی اقتصاد مختلط را طرح کرد. هر دو حکایت از مسئلهی سازگاری بازار با سوسیالیسم و اقتصاد برنامهریزی شده داشتند. طی ۶۵ سال بعدی تاریخ شوروی دیگر هرگز دوباره چنین دورهیی از سرزندگی و نومایگی در بحث های نظری مسایل اقتصادی، و تاحدودی اجتماعی، وجود ندارد. بر عهده ی جهاد استالین بیر ضد اپوزیسیون «چپگرا» و «راستگرا» افتاد تا روح زندهی نظریسهی اقتصادی مارکسیستی (یا مارکسی گر) را سرکوب کند.

عنصر دیگری از مارکسیسم شوروی در دوره ی نخست بحث درباره ی مسایل مربوط به قدرت دولتی، خشونت و «قانون انقلابی» است (از جانب پاشکانیس، استوچکا، کریلنکو و دیگران). این گفتوشنود صادقانه و متعهدانه، ولی همچنین محدود بود، زیرا یک مقدمه ی مهم، یعنی اصل دیکتاتوری پرولتاریا، به تعبیری که

رهبران بلشویک بدان داده بودند، نمی توانست از بیخ یا به تمامی مورد انتقاد قرار گیرد، هرچند که «پوزیسیون کارگران» در نخستین سال کوشید به ایس کار دست یازد. بُعد نهایی مارکسیسم شنوروی در ایس دوره نظریه ی فرهنگی آن است که لوناچارسکی نماینده ی اصلی آن به شمار میرفت (← هنر).

در دورهی بعدی، مارکسیسم شوروی کارکردی از بیخ متفاوت بر عهده گرفت. مارکسیسم شوروی در این دوره در خدمت مسشروعیت بخسشی کاریزماتیک و رهبری کاریزماتیک، همگونسازی جامعه از طریق «جهانبینی منحصراً درست و علمی» مارکسیسم ـ لنینیسم قرار گرفت، و صرفاً ابزاری شد. گام نخست ترویج مفهوم لنینیسم بود که پدیدآورندهی آن، استالین، چارچوب «مرحلهی تازهی مارکسیسم» را در سخنرانیهای خود دربارهی *مسایل لنینیسم* در دانــشگاه اسوردولووســک مــسکو در ۱۹۲۴ و در كتاباش مسايل لنينيسم (١٩٢٤) يايه ريزي كرد. سخن رانسی ها و کتاب اصول عمده ی لنینیسم را هم چون مار کسیسم دوران جدید برمی شمرد: بحران عمومی سرمایهداری و نظریهی امپریالیسم، حزب و سازمانهای پشتیبان آن، دیکتانوری پرولتاریا، و مانند آن ــ مسایلی که نظریهی سیاسی شوروی تا همین اواخر ناگزیر بود به آن بیردازد.

مرحلهی دوم را انهدام دو گروه دشمن، مکانیستها و دبورینستها، تشکیل میدهد که مناظرهی نظریشان بر مسئله زیر متمرکز بود. مکانیستها (که بوخارین نیز دورادور با آنها مرتبط بود) منکر وجود، یا ربط و اعتبار فلسفهی مارکسیستی جداگانه یی بودند، و علوم طبیعی را تجسم جهان بینی مارکسیستی میشمردند. از سوی دیگر، دبارین و گروهاش، پیروان راست آیین پلخانوف، خواهان هدایت نظری فلسفهی مارکسیستی در همهی پژوهشهای علمی بودند. مباحثه، که طی یک دوره ی چندساله انجام گرفت (کولاکوفسکی یک دوره ی جندساله انجام گرفت (کولاکوفسکی فرصت مساعدی برای تثبیت اقتدار جمعی حزب، و

قدرت شخصی استالین در مسایل نظری فراهم آورد. برای نخستینبار از ۱۹۱۷، نشست کمیتهی مرکزی (۲۵ ژانویهی ۱۹۳۱) قطعنامهیی دربارهی مسایل صرفاً نظری از تصویب گذراند، هر دو گروه را محکوم کرد، پژوهندگان را از کار بی کار کرد و شکلهای تازهیی از نظارت اداری را بر زندگی فکری رواج داد.

سومين رويداد مهم انتشار تاريخ حنزب كمونيست شــوروی (B) (۱۹۳۸) اسـت کـه فـصلی دربــارهی «ماتریالیـسم دیـالکتیکی و تـاریخی» در بـر دارد. يديدآورندهي واقعي كل اثر، برخلاف شايعهيي نيمه رسمى، يقيناً استالين نبود؛ بلكه او، دست بالا، نقش حَكَم اعلا را بازی كرد. بااینهمه، تا حدی درست است که بگوییم او نویسندهی فصل مربوط به فلسفهی مارکسیستی است. این منتن سه ویژگی بنيادى هستى شناسانه \_ معرفت شناسانهى ماترياليسم فلسفی را فهرست می کند: «جهان بنا بر ماهیت خود مادی است»، «ماده واقعیتی عینی است کمه بیبرون و جدا از فاعل شناسا وجود دارد»، «ماتر باليسم فلسفى بر آن است که هیچچیز ناشناختنی در جهان وجود ندارد». درضمن بهویژگیهای پیشین چهار ویژگی مميز ديالكتيك را نيـز مـىافزايـد: تبـديل كمّـى بـه کیفی، وحدت اضداد، قانون پیوندهای همگانی، و قانون تغییرپذیری همگانی، که دو قانون اخیر در قياس با انگلس، پلخانوف و لنين ابداع به شمار مى آيند. از اين جا، متن به وارسى ماترياليسم تاريخي به منزلهی «کاربرد» ماتریالیسم دیالکتیکی در مسایل اجتماعی می پردازد، و به اختصار مفهومهایی چون روبنا و زیربنا، شیوهها و نیروهای تولیدی را تحلیل مى كند. استالين بەوضوح مى گويىد كە ماترياليىسم دیالکتیکی و تاریخی به شکلی که وصف آن گذشت جهان بینی حزب کمونیست است. بااین همه، مارکوزه (۱۹۵۸) در بررسی مهمی دربارهی مارکسیسم شوروی در دورههای لنینیستی، استالینیستی و دورهی پـسااستالینی کنـونی، بـر آن اسـت کـه مارکسیسم شوروی «صرفاً ایدئولوژی بی نیست که

کرملین به منظور تبیین و توجیه سیاستهای خود ترویج میکند بلکه به شکلهای گوناگون حاکی از واقعیتهای تحولات شوروی است» (ص ۹)؛ مارکوزه در ادامه به تحلیل مفصل مبانی نظری اصلی مارکسیسم در ارتباط با عمل شوروی میپردازد.

در مجموع، تاریخ مارکسیسم شوروی پس از جنگ جهانی دوم تا مرگ استالین مرکب از پاکسازیها و طرد و لعن عصومی، و انتشار دو منتن مهم از جانب استالین است. در ۱۹۴۷ روایتی از اثری جمعی دربارهی تاریخ فلسفهی اروپای غربی در کمیتهی مرکزی مورد بحث قرار گرفت. «بحث الكساندروف» معبروف (عنواني برگرفته از نام جی. اف. الکساندروف، سرویراستار و مدیر «مؤسسهی فلسفی فرهنگستان علوم شوروی») برای یک مقصود مهم به کار آمد. این بحث در حکم اثبات عمومی این نکته بود که حزب، و خود استالین، در فضای امیدهای پس از جنگ به ذوب شدن یخ، عنان هـشیاری ایدئولوژیک خود را سست نکردهاند. بههمینسان، این فرصت را برای ژدانف فراهم آورد تا حمله یی تمام عیار بر ضد هر نشانه یمی از کوشش های ادعایی یا واقعی برای آزادسازی زندگی فرهنگی شوروی سامان دهد. بحث نمونهی بعدی، مباحثهی میچورین در ۱۹۴۸ است که لیسنکو بـر آن نظارت و ریاست داشت و بر پایهی ماتریالیسم دیالکتیکی ژنتیک را بــه عنــوان علــم بــورژوایی مــردود شــمرد (← ليسنكونيسم). كاملاً روشن شد كه حتا علوم طبيعي نیز از سانسور ایدئولوژیک در امان نیستند.

دو قلم از نوشته های استالین، مارکسیسم و مسایل زبان شناسی (۱۹۵۰) و مسایل اقتصادی سوسیالیسم در اج ش س (۱۹۵۲) بینهایت آشفته اند و دشوار است بتوان از دیدگاه نظری به آن ها پرداخت؛ نکته ی شبهه انگیز این جاست که نه می توان به آسانی به هدف از گزینش این موضوع های خاص پی بُرد و نه به ربط و اعتبار جامعه شناسانه ی آن ها. محتمل تعرین تفسیر این است که استالین می خواهد از حاکمیت خود در برابر دو «انحراف» دفاع کند. از یک سو، به اصل

اجباری «جهشهای انقلابی»، و همراه آن «انقلاب از بالا» پایان میبخشد، و به جای آن اصل آشفته ی «جهش تدریجی» در جامعه ی «نامتعارض» شوروی را باب می کند. استالین همچنین اصول اقتصادی «تولید به خاطر تولید» را مردود می شمارد، و خواهان مبادله ی مستقیم فرآورده ها می شود که حتا بقایای بازار را از میان برمی دارد. از سوی دیگر، افزون براین، بر ضرورت و امکان «بازار جهانی سوسیالیستی» و بر ضرورت و امکان «بازار جهانی سوسیالیستی» و هم پای آن، جدایی تمام عیار اتحاد شوروی و اروپای شرقی از جهان سرمایه دری تأکید می ورزد.

درواقع خروشچف است، و نه استالین، که به «نقلاب از بالا» بایان میبخشد و بدینسان دوران تازهیمی را در تاریخ شوروی، و نیز در تاریخ مارکسیسم شوروی آغاز میکند. هدف عمدهی مارکسیسم شوروی در ایس دوره بافتن راهی از میان تبلیغات محض به سوی کارکردهای یک ایدئولوژی جذاب است. این هدف با آشفتگی خاص دوران خروشچف به سیرانجام رسید و چهار ویژگی عمده در بر داشت. نخست، نه تنها تنزل رتبهی سیاسی استالین بلکه همچنین تنزل درجهی نظری او را در کنگرههای بیستم و بیستودوم حزب کمونیست شوروی لازم آورد. دوم، ستایش بی حدوحصر لنين، با هدف ملازم احياي «لنينيسم» آغاز شد. سوم، معیاری از عینیت در پژوهش مورد نظر قرار گرفت که البته با روح حزبي (partijnost) آمیخته بود و به انتشار چندین اثر دانشگاهی جدیتر انجامید و عمدتاً از رشتههایی چون تاریخ و علم حقوق بود که به انتقاد خروشچف از استالین اشاره می کرد. جامعه شناسی نیز در همین زمان به عنوان رشتهیی دانشگاهی از نبو پا گرفت، و مقدار معتنبایهی پیژوهش تجربی در عرصههای معین انجام گرفت. درخور توجه این است که بیشتر این پیژوهشها از لحاظ روش و رویکرد اندک تفاوتی با پژوهشهای جامعههای غربی دارنید، و به طور نظام مند با نظریهی مارکسیستی پیوند ندارند. بااینهمه، بهرهمندان اصلی ایس دگرگونیها علوم طبیعی بودند، که درعین حال در پی اهمیت فزایندهی

ارتش در جامعه ی شوروی، برای پژوهش علمی تقریباً آزادی کامل به دست آوردند. سرانجام، خروشچف و همراهاناش، برای آن که جهت اصلاحطلبی خود سوخت و انگیزه ی لنینیستی فراهم آوردند، تعصب مذهبی نسبت به لنین را احیا کردند.

دورهی چهسارم مارکسیسسم شسوروی، یعنسی عسصر محافظه کاری شمایل نگارانیه را دو ویژگیی عمده متمایز میسازد. از یک سو، در این زمان حتا اصلاحات جزیمی و صوری نیز به کناری نهاده شد. از سوی دیگر، مارکسیسم به این تعبیر شمایلنگارانه شد که در این دوره محتوای «مارکسیسم لنینیسم» در سخنرانیها و انتشارات عمدتاً بیربط و بیاعتبار بود و خواستهی اصلی این بود که پاس وجود و اعتبار اصول آن نگه داشته شود. گرچه آثار مارکسیستی د لنینیستی در میلیون ها نسخه منتشر می شد، جامعه، و بهوینژه دستگاه حیاکم آن، از جهت ديدگاه بهشدت براگماتيک میشد. بخش اعظم مخالف خوانی سیاسی و ایدئولوژیکی که در دو دههی اخیز کمابیش به صورت عاملی عمومی درآمده است به مارکسیسم بشت کرده است، هرچند که پارهیم از منتقدان (برای نمونه، روی و ژورس محودف) در ا ج ش س، و نیز در اروپای شرقی مارکسیست ماندهاند، ولی شکلهای نظریهی مارکسیستی را از جایی جز روایت رسمی میگیرند ( ) مار کسیسم در اروپای شرقی). بدین سان، مارکسیسم شوروی، که حاکمان به صورت فرمولهایی تهی با آن برخورد میکنند، بخش اعظم مردم نادیدماش می گیرند (مانند مسیحیت در غرب)، و بسیاری کسان در اپوزیسیون آن را چون فرضی بی اهمیت، اگر نه آشکارا خطرناک، مردود میشمارند، چرخهی تاموتمامی از دیالکتیک منفی را طی کرده است.

برای آگاهی افرون تر ← بلیکلی، تی. ۱۹۶۱؛ بوچنیسکی، آی. ام. ۱۹۵۰؛ چمبر، ایسچ. ۱۹۷۴؛ چمبر، ایسچ. ۱۹۷۴؛ چسنوکف، دی. ای. ۱۹۶۹؛ گلزرمن، جی. و دیگران ۱۹۵۹؛ جـوردن، زی ۱۹۶۷؛ مارکوزه، ایسچ. ۱۹۵۸؛ شپتولین، ای. آی. ۱۹۶۲؛ وتر، جی. ای. ۱۹۵۸.

فونه فهو

### ىي نوشت

از میانهی دههی ۱۹۸۰، در پی سیاست پروسـتریکا و گلاسنوست بستر فرهنگی مارکسیسم شوروی، در جریان فزاینده یی که دارای دو ویژگی اصلی است، عميقاً ديگرگون شده است. نخست، پژوهندگان و روشن فکران شوروی توانستهانند بنا جریبان های غیرمارکسیستی اندیشه در فلسفه، علوم اجتماعی و علوم انسانی تماسهای نزدیک تمری برقرار سازند و شناخت کامل تری از آن به دست آورند. دوم، در برابس پیشینهی این گسترهی فراخدامن تر اندیشهها، اکنون می توانند با روحیه پی انتقادی تیر به بررسی برخیی موضوعهای مناقشهانگینز در نظریهی مارکسیستی بیردازند، در مسایل مربوط به سازمان و کارکرد جامعه شوروی کامل تر و واقع بینانه تر پژوهش کنند، و نتایج این تحلیلها و پیژوهشها را منتشر سازند. از این جاست که جامعه شناسان أغاز به انتشار بررسی های خبود در زمینه های گوناگون مسایل اجتماعی کردند و پرسش هایی را دربسارهی سیاستهای اجتماعی مطرح ساختند؛ اقتصاددانان به بررسی انواع گوناگون مسایل مربوط به شکلهای آتی محتمل مالكيت عمومي و خصوصي منابع و ذخايز تولیدی، توسعهی بازارها در ارتباط با انواع جدید برنامهریزی، و اصلاح مدیریت اقتصادی پرداختند؛ و رشد و گسترش مباحثه دموکراتیک ملازم با پیدایش جنبشهای سیاسی جدید بررسیهایی در زمینهی افکار عمومی، نگرشهای سیاسی و ساختار حکومت را تشویق کرده است. در فلسفه، چنین مینمایید که ماترياليسم ديالكتيكي ديگر سلطهي بلامنازع ندارد، بلکه دیگربرداشت های فلسفی، و از آن میان خاصه برداشت رئالیسم علمی، آن را به چالش کشیده یا محدود ساختهاند

نتیجهی نهایی این دگرگونیهای بنیادی را هنوز نمی توان بهروشنی پیشبینی کرد، ولی چنین مینماید که جهتگیری دوبارهی اندیشههای مارکسیستی در جهات متعدد اجتنابناپذیر است. در

وهلهی نخست، مارکسیسم شوروی تقریباً بی گمان خصلت ویژهیی را که خاصه استالین به آن بخشیده است به دور خواهد افکند، و بیش از پیش از نو در یک سنت مارکسیستی عام تر، با همهی گوناگونی های اش، ادغام خواهد شد. این امر همچنین مستلزم بازارزیابی انتقادى تمامعيار تاريخ انديشهى ماركسيستى است که در آن نوشتههای مکتبها و اندیشهوران گوناگون با بیطرفی بیش تری مورد بررسی قرار خواهد گرفت. درعین حال، نقش مارکسیسم شوروی به عنوان ایدئولوژی دولتی کاستی خواهد گرفت، همچنان که در بیشتر کشورهای اروپای شرقی این امـر روی داده است، و این فرایند بحث و گفتوگو دربارهی ارتباط کلی میان نظریهی اجتماعی و عمل سیاسی، و دقیق تر از آن رابطه ی میان مارکسیسم همچون نظریهی جامعه و سوسیالیسم همچون آموزه، جنبش یا شکلی از جامعه را احیا خواهد کرد. از این میان، در بهترین صورت، می تواند شیوه ی تحلیل مارکسیستی تروتازه و نیروبخشی سر برآورد.

تام باتامور

# مارکسیسم غربی (Western Marxism)

در دههی ۱۹۲۰ مارکسیسمی فلسفی و سیاسی که از اروپای مرکزی و غربی سرچشمه میگرفت مارکسیسسم شیوروی را به چالش طلبید که دستاوردهای انقلاب روسیه را تدوین و تنظیم میکرد. این نگرش که بعدتر «مارکسیسم غربی» نام گرفت تأکیدهای مارکسیسم را از اقتصاد سیاسی و دولت به فرهنگ، فلسفه و هنیر تغیییر جهت داد. مارکسیسم غربی، که هرگز چیزی بیش از مجموعه یی آزادانه از فراد و جریانها نبود، شامل گرامشی در ایتالیا، و لوکاچ و گرش در اروپای مرکزی میشد، درعینحال لوکاچ و گرش در اروپای مرکزی میشد، درعینحال که از دههی ۱۹۳۰ مکتب فرانکفورت نقشی اساسی در حفظ این شیوه ی اندیشه بازی کرد. پس از جنگ جهانی دوم، گلدمن و محافیل پیرامون مجله جنگ جهانی دوم، گلدمن و محافیل پیرامون مجله عصر جدید (سارتر، مراوپونتی) و آرگیومنت

(لوفهور) یک مارکسیسم غربی فرانسوی تشکیل دادند (→ کلی ۱۹۸۲). تحت تأثیر لوکاچ، گرامشی و مکتب فرانکفورت، نسلهای تازهی مارکسیسم غربی، بهوییژه در آلمان، ایتالیا و ایالات متحد آمریکا سر برآوردند. البته، به مفهومی گسترده تر، شکلهای تأثیرگذار متعدد دیگری از اندیشهی مارکسیستی در اروپای غربی وجود داشت که روایت شوروی از نظریهی مارکس را مردود میشمرد، که از جمله می توان از مارکس را مردود می شمرد، که از جمله می توان از مارکسیسم اتریسشی و مارکسیسم «هلندی» مارکسیسم اتریسشی و مارکسیسم «هلندی»

انقلاب روسیه اعتبار عظیمی به لنینیسم و مارکسیسم شوروی ارزانی داشت، و از همین جاست که نخستین مارکسیستهای غربی ادعا، و باور، داشتند که در چارچوبی لنینیستی کار میکنند. هنگامیکه لوکاچ و گرش کتابهای بنیادی خود، تاریخ و آگاهی طبقاتی و مارکسیسم و فلسفه را منتشر کردند، نظریه بردازان وفادار حزب کمونیست بودند. بااینهمه، مارکسیستهای بینالملل سوم به کار آنها با دشمنی واكنش نشان دادند، و حزب كمونيست آلمان سرانجام گرش را اخراج کرد، درعین حال که لوکاچ یک رشته «انتقاد از خود» به قلم آورد که در آن از دیدگاههای نخستین خود فاصله گرفت. بااین حال، ارتباط دقیق میان مارکسیسم غربی به طورکلی و لنینیسم سنتی هم چنان با شور و حرارت محل مناقشه است. راههای پیچیده و پیچدرپیچی وجه نمایان ارتباط بسیاری از مارکسیستهای غربی، از جمله گرامشی، لوکاچ و سارتر با حزب کمونیست است.

مارکسیسم غربی شکلی فلسفی به خود گرفت، ولی سیاستورزی فلسفه ورزی را به بند کشید. تقابلی که مارکسیسم غربی پدید آورد تنها از تفاوتهای متافیزیکی سرچشمه نمی گرفت؛ سوگیری فلسفی مارکسیسم غربی به تلویح، و گاه به تصریح، بر اصول سازمان دهی سیاسی دلالت داشت که با لنینیسم در تضاد قرار می گرفت. مارکسیستهای غربی بیش تر به سوی شوراها و دیگر شکلهای خودگردانی کشش

داشتند تا به سوی حزب پیشتاز. نظریدها و اصول مارکسیستهای غربی مُهر پیآمدهای یک واقعیت تاریخی ویژه را خورده بود، و آن شکست همآهنگ انقلابیهای اروپای غربی در سدهی بیستم بود، و مارکسیسم غربی را شاید بتوان تاحدودی میانجییی فلسفی در این شکستها شمرد.

مارکسیستهای غربی با توجه ویژه به مقولههای فرهنگ، آگاهی طبقاتی و ذهنیت به بازخوانی مارکس پرداختند. آنها از مراجع مارکسیستی سنتی از کائوتسکی گرفته تا بوخارین و استالین به شدت گسستند که مارکسیسم را نظریه یی ماتریالیستی تلقی می کردند که قوانین تکامل را تدوین می کند. مارکسیستهای غربی در نوشتههای خود مارکس بیش تر به تحلیل ساختارهای «ذهنی» بی بتواره گی کالایی، بیگانگی یا ایدئولوژی به گرایش داشتند تا تحلیل ساختارهای «عینی» بی مثلاً امپریالیسم یا نباشت سرمایه.

جایگاه مارکسیسم به منزلهی علم، مارکسیستهای غربی را اغلب به زحمت میانداخت. متنهای اساسی بینالملل دوم و مارکسیسم شوروی از مارکسیسم به عنوان علم كلى تاريخ و طبيعت هواخواهي ميكرد. در نظر مارکسیستهای غربی، ایس تعریفها به پوزیتیویسم، یعنی فروکاست نظریهی اجتماعی به علم طبیعی، نزدیک بودند؛ و رویکرد پوزیتیویستی بایهی مقوله های انتقادی ذهنیت و آگاهی طبقاتی را، که با طبیعت ناب بیگانه بودند، سست می کسرد. هم لوکاچ (۱۹۲۵) و هم گرامشی (۳۵- ۱۹۲۹) به دلائسل مشابه به انتقاد از ماتریالیسم تاریخی بوخارین پرداختند؛ به این معنی که کتاب بوخارین ماركسيسم را به جامعه شناسي علمي فرومي كاهد. همهی مارکسیستهای غربی هم داستان بودند که مارکسیسم به نظریه یی در باب فرهنگ و آگاهی نیاز دارد؛ و برای تأکید بر این ابعاد مارکسیسم را به واقعیت اجتماعی و تاریخی محدود کردند. در نظر أنها ماركسيسم علمي كلي نببود بلكه

نظریه یی در باب جامعه به شمار میآمد.

مارکسیسسم از پوزیتیویسسم و ماتریالیسسم زمخت مارکسیسسم از پوزیتیویسسم و ماتریالیسسم زمخت استدلال کردنسد کسه مسارکس صرفاً نظریسهی اصلاحشده یی در باب اقتصاد سیاسی به دست نمی دهد. مارکسیسم در وهله ی نخست نقد است. لوکاچ در اوتوپیایی ترین ضابطه بندی های خود \_\_ و بسیاری از مارکسیستهای غربی در انگیزه ی اوتوپیایی شریک بودند \_ مارکسیسم را متعهد به برانداختن اقتصاد سیاسی سا رهایی از قاعده ی اقتصاد می شمرد. مقوله های اقتصاد سیاسی خود سلطه ی اقتصادی را باز می نمایند که مارکسیسم در پی واژگون ساختن آن

كُرش يادآور مىشود كه عنوان تمامى آثار اصلى مارکس «نقد» است. مارکسیسم بنا کشف قنوانین تازهی تکامل اجتماعی به پایان نمی آید؛ نقد همچنین نیازمند درگیری فکری با آگاهی و فرهنگ بورژوایی است. مارکسیستهای عامیانه به اشتباه باور دارند که مارکسیسم به معنای مرگ فلسفه است، ولی طبیق نظر ماركسيستهاى غربى، ماركسيسم حقايق فلسفى را تا تبديل انقلابي اين حقايق به واقعيت حفظ می کند. مارکس طرحی کلی از نقش اساسی فلسفه در متن محبوب مارکسیستهای غربی به دست داد، و آن «گامی در نقد فلسفهی حقوق هگل. درآمد» است، که در آن میگوید که پرولتاریا قلب رهایی است، ولى فلسفه مغز آن است. هر دو اساسى اند: «فلسفه نمی تواند بدون نفی و انحلال پرولتاریا خود را متحقق كند، و پرولتاريا نمي تواند بدون تحقق فلسفه خود را نفی و منحل کند». نوشتههای دورهی آغازین مارکس ــ برخوردهای او با هگل، هگلیان جوان و فویرباخ \_\_ هـستهی فلسفی مارکسیسم را آشکار میسازند، و روحیه یی اوتوپیایی و اختیار گرایانه میپراکننید کیه در نوشیتههای دورهی بعیدی مهار میشوند. به این تعبیر، مارکسیسم غربی تقریباً مرادف بازگشت به مارکس دورهی آغازین است.

متون مارکس جوان اصلاحیه یی بر عرضه ی گسترده ی ماركسيسم همچون ماترياليسم ضدفلسفي به شمار مى أيد. ماركسيسم ماترياليستى است، ولى از نقد مارکس بر فویرباخ، که دقیقاً به همین نکته برمی گردد، پیداست که او از ماتریالیسمی ساده سا انفصالی جانبداری نمی کند. فویرباخ از گنجاندن حقایق فلسفی ایدنالیسم آلمان در دیدگاه خود درمانده است، و چون نمی تواند نقش انتقادی اندیشه و فلسفه را به تصور درآورد، توکل و رضا بر ماتریالیسم او چیرگی مییابد. مارکس توجیهی برای فلسفه فراهم نمی آورد؛ او با قوت تمام تکرار میکند که نکته بر سبر دگرگونساختن جهان است و نه صرفاً دریافتن آن. بااین همه، کارستان فلسفی را تصدیق می کند. طبی یک سده ی بعدی، آدورنو در نخستین جملهی *دیالکتیک منفیی* به نقد مارکس از فویرباخ به عنوان توجیه گر فلسفه اشاره می کنید: «فلسفه، که روزگاری منسوخ می نمود، همچنان به عمر خود ادامه می دهد زیراک لحظه ی تحقق بخشيدن أن از دست رفته است».

واژگان و مفهومهای مارکسیسم غربی آکنده از طنین هگل است، و اندیشهوران آن کمابیش بیاستثنا أموزش ديدهي ايدئاليسم ألمان انبد. بازگشت به سرچشمههای هگلی مارکسیسم وجه مشخصهی کل این سنت است، و آثاری پدید می آورد چون هگل جوان لوکاچ، درآمدی به خوانش هگل کوژو و خرد و انقلاب مارکوزه. درواقع، مارکسیسم فقط در جایی سر برآورد که سنت هگلی زنده بود یا تأسیس شده بود. در اروپای مرکزی ویلهام دیلتهای پیژوهشههای هگلی را احیا کرد؛ در ایتالیا هگلیانیسم بندتو اسپاونتا، جُوانی جنتیله و بندتو کروچه گرامشی را پىرورش داد؛ و پىيش از پىدايش ماركسيسىم غربى فرانسوی، کوژو، ژان هیپولیت و ژال وال هگل را به مردم فرانسه معرفی کردنید. رنگ هگلی متمیایز مارکسیسم غربی (به تعبیری که در ایس جا با آن سروکار داریم) آن را از دیگر شکلهای مارکسیسم اروپای غربی مانند مارکسیسم اتریشی ممتاز میساخت

که از نوکانتیسم بهره می گرفت، و نیـز از مارکسیـسم ساختاری آلتوسـر کـه مـی کوشـید مارکسیـسم را از مفهومهای هگلی بالاید.

اگرچه بازگشت به ریشههای هگلی مارکسیسم خوشخیم مینمود، در ارزیابی از انگلس و دیالکتیک طبیعت او به پهنههای بحثانگیزتری تقسیم شد. نزد مارکسیستهای راستآیین مارکس و انگلس هر دو ماتریالیسم تاریخی را بنیاد نهادند، و بیهوده است که یاریهای فکری متمایز آن دو را از هم جدا ساخت. پس از مرگ مارکس انگلس یک رشته آثار منتشر ساخت که به عنوان یکی از روایتهای رسمی مارکسیسم محبوبیت به دست آورد و در آن انگلس استدلال می کرد که دیالکتیک صرفاً «علم قوانین کلی حرکت» است که در هر دو حوزهی طبیعت و جامعه اعتبار دارد (آنتے دورینگ، ف ۱۳). این اصل سا ماركسيسم راستأيسين سازكار درأمه زيراكه دیالکتیک را به منزلهی قانون همگانی و علمی تأیید می کرد، ولی مارکسیسم غربی خیلاف این نظر را داشت، و تاریخ و آگاهی طبقاتی لوکاچ انگلس را از بابت تحریف مارکس به باد انتقاد گرفت. با تعمیم دیالکتیک به طبیعت ابعاد مخصوص به تاریخ ــ ذهنیت و آگاهی به فراموشی سپرده میشد. «عوامل تعیین کنندهی حیاتی دیالکتیک ـــ کـنش و واكنش ذهن و عين، وحدت نظريه و عمل، دگرگونیهای تاریخی... از شناخت ما از طبیعت غایب مىشوند». لوكاچ برجىستەتىرىن منتقىدى است كە انگلس را به بندفهمی صارکس منتهم منی کنند، ولنی نخستین منتقد نیست؛ تنی جند از هگلیان ایتالیایی (کروچه و جنتیله) و سوسیالیست های فرانسوی ( شبارل آدلتر و سبورل) بير لوكناچ تقيدم داشتهانيد. بااین همه، نزد مارکسیستهای غربی میسئله بیر سیر خود انگلس نبود، گرچه این نکته مسئلهیی ناپایدار باقی ماند، بلکه بر سر دیالکتیک طبیعتی است که او به آن رسمیت بخشیده است. مارکسیسم شوروی خود را متعهد به دیالکتیک طبیعت ساخت؛ مارکسیستهای

غربی آن را کنار گذاشتند. در نظر مارکسیستهای غربی مسایل فیزیک و شیمی دیالکتیکی نیستند؛ افزونبراین، دیالکتیک طبیعت توجه را از زمینهی واقعی مارکسیسم، که همان ساختار فرهنگی و تاریخی جامعه باشد، منحرف می سازد.

مارکسیــستهـای غربـی هــر مفهـومی را کـه می توانستند از سنت مارکسیستی بگیرند به کار گرفتند تا با شکل گیری و از شکل افتادگی آگاهی اجتماعی رویاروی شوند؛ درواقع، پروژهی آنها را درگیری با نیروهای فکری و مادی فرهنگ بورژوایی مشخص می کند. مارکسیستهای غربی بر این باورند که این فرهنگ دارای زندگی و واقعیتی است که نمی توان آن را به عنوان راز آمیزی ساده رد کرد؛ و هم داستان بودند که باید از طرح های مارکسیستی سنتی در باب مبنای مادی و روبنای ایدئولوژیک دست کیشید (← زیربا و روبنا)، زیرا چنین طرحهایی نه می تواند حق حقیقت را به جا بیاورد و نه حلق کیفیت جانسخت فرهنگ غالب را. مارکسیستهای غربی به منظور توضیح و تشریح فرهنگ بورژوایی مفهومهای آگاهی کاذب، شیءواره گی و هژمونی فرهنگی را از نبو کشف یا ابداع کردنند، مفهومهایی که مرتب در عناوین آثارشان پدیدار میشود (لوکاچ ۱۹۲۳؛ گوترمن و لوفهور ۱۹۳۶؛ گابسل ۱۹۷۵). از ایسن سبوگیری پی آمیدهای چندی سرچیشمه گرفت. نخست، مارکسیستههای غربی، از گرامشی تا مارکوزه، روشن فکران را به پایهی نقشی محبوری برکشیدند. روشن فکران بهمراتب بیش از نوکران حلقه به گوش طبقهی حاکماند؛ خود مارکسیسم نیازمند اعتباری فکری و پشتیبانی روشن فکران است و بهاین ترتیب باید هم تراز فرهنگ بورژوایی بماند. مارکسیستهای غربی گسترهی پهناوری از بررسیهای فرهنگی را بر عهده گرفتند که شامل ادبیات، موسیقی و هنر می شد. آن ها همچنین بیشازپیش فرهنگ مردم پسند، توده یی و تجاری را مورد بررسی دقیق

قرار دادند؛ زیرا در نظر آنها فرهنگ توده یی همان اندازه \_ و شاید حتا بیش تر \_ جامعه ی بورژوایی را تمشکیل میدهد که فرایند کیار. برخی از مارکسیستهای غربی، به ویژه مکتب فرانکفورت، به دلائل مشابه به نظریه ی روان کاوی روی آوردند (به روان کاوی)؛ روان کاوی نه تنها لبه ی برنده ی فرهنگ بورژوایی است، بلکه هم چنین وعده میدهد که روشن کند که فرد چه گونه فرهنگ را درمی یابد.

ضابطهبندیهای فلسفی و نظری مارکسیسم غربی در ضابطهبندیهای سیاسییی ادغام شد که لنینسیم را به چالش کشید. مفهومهای فلسفی ذهنیّت، آگاهی و خودکوشی را می توان به سازمانهای سیاسی یی چون شوراهای کارگران یا کارخانه ترجمه کرد، که بـه نظـر میرسد نسبت به حـزب پیـشتاز تعبیرهای سیاسی صادقانه تبری از تعهدهای مارکسیستی به شمار مى روند. این مفهومها به صورت موضوع علاقهیى بایدار و دفاع مشروطی درآمدند که پیوستگیهایی با مارکسیـــسم گـــروه پراکــسیس فیلـــسوفان و جامعه شناسان یوگسلاوی داشت. در این زمینه ی سیاسی تر، مارکسیسم غربی با بدعت بزرگی تلاقی پیدا کرد که در دههای ۱۹۲۰ لنینیسم را به ستوه آورده بود و آن کمونیسم «چـپ» بـود. منتقـدان، بـه دلیلی موجمه، مارکسیستهای غربی را مرتب به «چپروی» متهم میکنند، و کمونیستهای «چپ» با قوّت تمام تر، گرچه به شیوه یی کم تر فلسفی، بی گمان اصول سیاسی میشابهی را بیان می کردنید. کمونیستهای چپ با همان دغدغه در باب تأثیر فرهنگ بورژوایی آغاز کردند، و به این نتیجه رسیدند که لنینیسم در روپارویی با واقعیت سلطهی فرهنگی درمانده است. این ضعف به سبب خاستگاههای لنینیسم در روسیه بود که در آن بورژوازی و فرهنگ بورژوایی از لحاظ سیاسی قدر تمند نبودند؛ از این جاست که لنینیسم به عنوان یک شکل سیاسی برای دستوپنجه نیرم کردن با سلطهی فرهنگی گسترده و شبه دمو کراتیک طراحی نشد. بر پایه ی این

اصول، کمونیستهای «چپ» به هواخواهی از شوراهای کارگران و کارخانه به منزلهی وسیلهی پرولتری واقعی برای رهایی برخاستند. رهایی فرهنگی را نمی توان از بالا رهبری کرد، زیرا سازمان سلسلهمراتبی نسخهی ثانی وابستگی فرهنگی است که هماکنون نیز پرولتاریا را فلج می کنید؛ حال آن که در گروههای خودمختار طبقهی کارگر وهلههای ذهنی و عینیی رهایی بیا هم تلاقی می کنند. در بیاب این موضوع کمونیستهای «چپ»، که شامل مکتب هلند (پانه کوک، گورتر) و نیز احتمالاً لوکزامبورگ می شود بیا لوکاچ، گرش و دیگر مارکسیستهای غربی تلاقی می کنند.

منتقدان بر آناند که مارکسیسم غربی، با نادیده گرفتن اقتصاد سیاسی و جداییاش از ماتریالیسم، در حکم ترک مارکسیسم کلاسیک است؛ و در متون مارکسیستهای غربی ایدثالیسم و دوری از واقعیتهای خشک و بیروح زندگی حزبی را کشف می کنند. بااین همه، نباید فراموش کرد که مارکس نیز اغلب از سیاست روزمره فاصله داشت. افرونبراین، استالینی کردن جنبش طبقه ی کارگر، و فاشیسم، که بسیاری از مارکسیستهای غربی را ناگزیر به تبعید کرد، مارکسیستهای غیرجزمی را بهندرت به عرصهی سیاست عملی کشید. درهرحال، مارکسیستهای غربی مجموعهی آثار بسیار جنداب و هیجان انگینزی یدید آوردند که اغلب در زمینه هایی بود که دیگران نادیده گرفته بودند؛ و این مجموعه را ضعف سنت کلاسیکی سبب شده بود که مارکسیستهای غربی گاه متهم به ترکگفتن آن میشوند.

بیرای آگیاهی افیزون تیر ← آدورنیو، تئیودور ۱۹۶۶ (۱۹۷۳)؛ اندرسن، پری ۱۹۷۶؛ آرتو، اندرو و بیرینس، پل ۱۹۷۹؛ گابل، جوزف ۱۹۷۵؛ گرامشی، ای. ۱۹۳۵ (۱۹۷۹) اولیه ورمن و لوفهور، هانری ۱۹۳۶؛ جکیوبی، راسیل ۱۹۸۱؛ کلی، مایکیل ۱۹۸۲؛ کیرش، کیارل ۱۹۲۲؛ (۱۹۷۰)؛ لوکیاچ، ج. ۱۹۲۳ (۱۹۷۰)؛ لوکیاچ، ج. ۱۹۲۳).

راسل جکوبی

## مارکسیسم قانونی (legal Marxism)

تفسیر انتقادی و دانشگاهی از مارکسیسم که به دست پی. بی. استرووه، ام. آی. توگان. بارونوفسکی، ان. ای. بردیایف، اس. ان. بولگاکف و اس. آی. فرانک پرورش یافت و بیشترین تأثیر خود را در دوره ی ۱۸۹۴ تا یافت و بیشترین تأثیر خود را در دوره ی ۱۸۹۴ تا مارکسیسسم قانونی عبسارت بود از مزایای (و نیز کاستیهای) مارکسیسم همچنون ابزاری اکتشافی و شرح موجهی از تکامل تاریخی. مارکسیسم قانونی، بمویش پیشرو سرمایهداری و اهمیت مدرن کننده و غربی کننده ی آن برای روسیه ی معاصر تأکید داشت. هدف این نگرش، آنگونه که استرووه بیان مسرمایهداری» حتا تا به حدی است که هم در نظر محالفان خلق گرای خود دوستاناش و هم در نظر مخالفان خلق گرای خود طرفدار سرمایهداری به نظر برسد.

مارکسیسم قانونی توجه اندکی به مارکسیسم همچنون ایدئولوژی بسیج کننده ی طبقه ی کارگر داشت، و کلاً از درگیـــری فعــال در ســازمانهــای سیاســی سوسیال دموکراسی روسیه پرهیز داشت. پرهیز سیاسی مارکسیستهای قانونی تا حدودی از منش دانشگاهی این گروه سرچشمه می گرفت، ولیی با محدودیت های حاکم بر انتشار قانونی اندیشههای مارکسیستی در روسیه نیز تحکیم می یافت. پس از بازداشت و تبعید بیش تر رهبران سیاسی و نظریه پردازان جناح انقلابی سوسیال دموکراسی روسیه در فاصلهی سال هبای ۱۸۹۵ تا ۱۸۹۶، مارکسیستهای قانونی به صورت مهمترین مبلغان مارکسیسم در کاربست آن در روسیه درآمدنید. مارکسیستهای قانونی از طریق کتابها و از رهگذر نشریههای تأثیرگذار خبود (*نویه اسلُو حسخن نبو*> ۱۸۹۷ ناچال حسرآغاز>، ۱۸۹۸) در بیسرون راندن پوپولیسم به عنوان جریان مسلط اندیشه در میان روشن فکران تا حد بسیار کامیاب شدند. نشریهها و مجلههای مارکسیستهای قانونی همچنین جولان گامهایی برای انتشار نوشتههای نظری

«غیرقانونیها» در زندان، تبعید یا فعالیت مخفی فراهم آوردند.

مارکسیستهای قانونی هم از آغاز نه تنها نسبت به بسیاری از نتیجه گیریهای مارکس بلکه همچنین نسبت به جنبه های مهم روش او دید و دریافت انتقادی داشتند. استرووه بسیاری از اندیشههای رویزیونیستی برنشتاین را پیشنگری کرد و در شرح نارساییهای روششناختی و تجربی نظریهی فروپاشی فاجعه آسای سرمایه داری و توانایی پرولتاریا برای يديدأوردن انقلاب اجتماعي، مسلماً بهمراتب كامل تر از برنشتاین بود. مارکسیستهای قانونی به ایس باور رسیدند که ماتریالیسم تاریخی دارای هیچ رابطهی ضروری با ماتریالیسم فلسفی نیست و بیش از پیش متوجه نیاز به شالوده یمی اخلاقی برای سوسیالیسم شدند (← اخلاق). أنها به سوى نوايدئاليسم و فلسفهی اخلاقی کانت رهنمون شدند (← کانتیسم و نو کانتیسم). فرانک، بردیایف و بولگاکف سرانجام به صحورت فیلمسوفان برجمستهی دیمن درآمدند. مارکسیستهای قانونی در زمرهی نخستین کسانی بودند که به واکاوی و پـرورش شـرحهـای مـارکس از توسعه و تکامل بازار در سرمایهداری و طرح باز تولید او پرداختند. توگان بارونوفسکی نخستین کسی بود که نظریهیی مارکسیستی در باب بحرانهای اقتصادی پروراند و در توضیح دورهمندی بحرانهای سرمایه داری بر عدم تناسب صنعت کالاهای تولیدی و صنعت كالاهاى مصرفى تأكيد ورزيد.

در روسیه شد و در ۱۹۰۳ دیگر اعضای گروه خود را در روسیه شد و در ۱۹۰۳ دیگر اعضای گروه خود را به جانب تشکیلات لیبرال مشرب «اتحاد آزادی» کشاند. از ۱۹۰۱ به این سو، گروه دستخوش پرخاش و دشنام خشمآلود لنین و پلهخانف شد که در تکامل این گروه نمونه کی کلاسیک واگشتی نمونه نما از این گروه نمونه کی کلاسیک واگشتی نمونه نما از تحلیل نظری انتقادی به التقاطی گری فلسفی و از آنجا به رویزیونیسم و لیبرالیسم تشخیص داده بودند.

بىراى آگاهی افرون تىر ← بردیایف، ان. ای. ۱۹۳۷؛ کیندرسسلی، آر. ۱۹۶۲؛ لوکزامبسورگ، آر. ۱۹۳۱؛ (۱۹۵۱)؛ مندل، ای. پسی. ۱۹۶۱؛ پایپس، آر. ۱۹۲۰؛ استرووه، پی. بی. ۵– ۱۹۳۳.

نیل هاردینگ

## مارکسیسم و جهان سوم

(Marxism and the third world)

آگاهی از مارکسیسم در بیش تر کشورهای جهان سوم عمدتاً از رهگذر پیوند استعماری دست داده است و پیوستگی تنگاتنگی با پیکار ضدامپریالیستی داشته است. امپریالیسسم مسایل اصلی را در این زمینه مشخص کرده است و مُهر تمایز خود را بر اندیشه و عمل مارکسیستی در جهان سوم و دربارهی آن زده است. مسایل محوری با این امور سروکار دارد: تأثیر سرمایهی کشورهای مرکز بر ساختارهای اجتماعی پیشاسرمایهداری، پیدایش طبقات جدید، و الگوهای حاصل از صفبندیهای طبقاتی و تضادهای طبقاتیی که شالودهی تکامل این جامعهها و اوضاع پیکار انقلابی را تشکیل میدهد.

مارکسیسم کلاسیک، و بهویژه مارکسیسم مارکس و لنین، بینشی از تأثیرهای رواج سرمایه(ی کشورهای مرکز) در «جامعه های واپس مانده» داشته اند که تحولات واقعی بر آن خط بطلان کشید. گرچه مارکس و لنین خصلت ویران گر و استثماری این سرمایه را بر آفتاب افکندند و کاویدند ولی درعین حال این دیدگاه را اختیار کردند که همین که شیوه تولید سرمایه داری در جامعه یی رواج گرفت، این شیوه منطق رشد و تحول خود را تحمیل می کند، ساختارهای پیشاسرمایه داری را درهم می شکند و پویایی انباشت و رشد سرمایه را پدید می آورد، و این همه را به همان شیوهی اروپایِ مرکز انجام می دهد. لنین در پژوهش خود توسعه ی سرمایه داری در وسیه مدلی به دست داد که چارچوبی فراهم آورد که این توسعه بر پایه ی آن مورد تحلیل قرار گرفته که این توسعه بر پایه ی آن مورد تحلیل قرار گرفته

بود. لنين مفهوم يك صورتبندي اجتماعي (صورتبندی روسی) را طرح کرد که در آن بیش از یک شیوهی تولیند وجنود داشت، و شیوهی تولیند نوخاستهى سرمايهداري شيوهي توليد فئودالي حباكم و دولت فنودالی را به چالش می کشید. تضاد اصلی در جامعهی روسیه عبارت بود از تقابل این دو شیوهی تولید که با مرگ و ازهمهاشیدگی شیوهی پیشاسرمایهداری حل میشد. این صف بندی نیروهای طبقاتی حکایت از مرحلهی انقلاب بورژوادموکراتیک داشت، گرچه در روسیه این انقلاب به جای بورژوازی ضعیف به دست پرولتاریایی مصمم انجام می گرفت. این نگرش عبارت بود از نظریهی دومرحلهیی انقلاب، زیرا مرحله ی بورژوادمو کراتیک می بایست پیش از أنكه انقلاب سوسياليستي جامهي عمل بيوشيد تکمیل شده باشد. لنین در اینباره قاطع بود، و عقاید پوپولیستی دربارهی پرهینز از سیرمایه داری از طریبق یک انقبلاب سوسیالیستی تیک مرحله یسی را باطبل مىي شمرد (← پوپوليسم). افزون براين، انقلاب بورژوادموکراتیک /زهمرپاشید گی ساختارهای پیشاسرمایه داری را در صورت بندی اجتماعی در پی می آورد. این چارچوبی است که بر پایه ی آن تحلیل دربارهی توسعه و تحول در جامعههای جهان سوم آغاز شده و ادامه داشته است و مباحثههای اخیر بدان اشاره دارد.

انسین تحلیسل خبود را از توسعه ی سرمایه داری در روسیه از جامعه های مستعمراتی استنتاج کرد، گویی سرمایه داری در جامعه های غیرمستعمراتی هم خوان با جامعه های مرکز است؛ این موضوعی است که در مباحثه های اخیر مورد بحث بوده است. بنیا بر نظر لنسین، بیا رواج سرمایه داری جنسبش دموکراتیسک قدرت مندی در «همه جا در آسیا»، هم چنان که در روسیه، روبه فزونی است. ولی در مستعمرات، به خلاف روسیه، بورژوازی است که طلایه دار پیکار برای انقلاب بورژوادموکراتیسک است، زیرا در این گونه کشورها بورژوازی هنوز از مردم حمایت می کنند. این امر بیا

جنبشهای ملی پیوند داده میشد، زیرا بورژوازی به دولت ملے نیاز داشت تا نیازهای توسعهی سرمایه داری را برآورد. تا کنگرهی دوم کمینترن در ۱۹۲۰، این تحلیل به وظایف جنبش کمونیستی و متحدان طبقاتياش پيوند نيافت. اکنون، ارجاع اختص به امبریالیسم جای ارجاعهای کلی پیشین را گرفت. ولي جز اين انديشه كه اميرياليسم نمودار سرمايهييي غیربومی است، هیچ پرسشی در این باره طرح نشد که آیا تفاوتی ساختاری میان این دو وجود دارد. پیشنویس برنهادههای لنین دربارهی «مسایل ملیی و مستعمراتی» این پرسش را طرح می کند که احزاب کمونیست در قبال جنبشهای بورژوادموکراتیک ضدمستعمراتی (و ضدفئودالی) در جهان مستعمراتی چه باید بکنند. پیشنهاد او این است که جنبش کمونیستی می بایست به جست وجوی «نزدیک تبرین اتحاد» با بورژوازی ملی این کشورها برآید و این که احزاب پرولتاریا میبایست از جنبشهای آزادیبخش ملی «حمایت» (لنین نمیگوید: «رهبری») کننـد. در أن مناظرهي تاريخي، كمونيستي هندي به نام ام. ان. روی موضع لنین را به چالش کشید: روی مخالف دعوت به هم کاری با جنبشهای بورژوایی بود، و استدلال می کرد که کمینترن می بایست توش و توان خبود را منحبصراً وقبف ایجاد و پسرورش سازمان پرولتاریای مستعمراتی و دهقانان کند، پیکار طبقاتی آنان را ارتقا بخشد و آنان را در جهت انقلاب و تأسیس جمهوریهای شورایی هدایت کند. طرح روی از این مشکل طفره میرفت که در آن هنگام پرولتاریا و احزاب پرولتری در مستعمرات چندان موجودیت نداشتند.

در بُن ضابطه یمی که لنین دو ۱۹۲۰ پیش کشید مسایل نظری حلناشده یی وجود داشت که، با توجه به پیکارهای انقلابی، تا همین امروز همچنان به صورت نقطه ی عزیمت مواضع رقیب در جنبشهای مارکسیستی باقی مانده است. ماتریالیسم تاریخی، و چارچوب تحلیلی لنین، تضادی ضروری میان

توسعهی سرمایه داری در یک صورت بندی اجتماعی و ساختار اجتماعی پیساسرمایه داری (فئودالی) حاکم پیشین را اصل موضوع قبرار مے دھید کے ہیر اثیر ازهم باشیدگی این ساختار پیشاسرمایه داری حل میشود. این امر وجود تنضادهای تعارض آمینز مینان طبقاتی را که در شیوههای خاص خود جای دارند و بيكار طبقاتي أشتي نايذير ميان أنها را ايجاب می کند. پس در این صورت چه گونه می توانیم چنین برداشتی را با اندیشهی اتحاد میان سرمایهی مرکز و فئوداليــسم بــومي در مــستعمره آشــتي دهــيم، در حالتی که دو طبقه به ترتیب در شیوه ی تولید سرمایه داری و پیشاسرمایه داری قرار می گیرنید؟ بههمین سان، هیچ توضیحی درباره ی همستیزی میان بورژوازی بومی (ملیی) مستعمره و بورژوازی حاکم مرکز وجود ندارد، گرچه همر دو در شیوهی تولیدی یکسانی، سرمایه داری، جای دارند. بااین همه، آن چه اصل موضوع گرفته می شود این است که تنضادهای میان بورژوازی ملی مستعمراتی از یک سو، و بورژوازی مرکز و طبقات فنودال از سوی دیگر، تـضادهای سـاختاری نهفتـه در بُـن انقـلاب بورژوادموکراتیک ملیی در مستعمرات را تعیمین می کند، و صف بندی های موجود در پیکار طبقاتی را معین میسازد.

در پرتو مباحثه ی ۱۹۲۰، لنین در یک مورد موضع خود را از نو ضابطه بندی کرد و پذیرفت که عبارت «جنبشهای آزادی بخش انقلابی» را (که قرار بود مورد پشتیبانی کمونیستها قرار گیرد) به جای ضابطه بندی نخستیناش، یعنبی «جنبیشهای بورژوادموکراتیک» بنشاند، و بدین قرار اذعان کرد که بحرژوازی مستعمراتی همان اندازه قادر است با امپریالیسم بسازد که به مخالفت با آن برخیرد و بدینسان رفورمیست شود و مورد حمایت کمونیستها قرار نگیرد. این به واقعیتی اذعان داشت با ولی مسایل نظری را که در بالا بدان اشاره رفیت چه بسا درهم برهم تر به جا گذاشت، زیرا به هرحال معلوم

نبود که چه شرایطی خصلت آن را معین می کند. این ضابطه بندی موضع اصلی لنین را تغییر نداد، زیرا او معتقد بود: «کوچک ترین تردیدی نیست که هر جنبش ناسیونالیستی تنها می تواند جنبشی بورژوادموکراتیک باشد» و این که او توپیایی است اگر جز این بیاندیشیم. تمایز میان «بورژوازی ملی مترقی» و بورژوازی مرفورمیست در سالیان بعدی عنوانهای درخوری شدند که دولت شوروی برای مشروعیت بخشیدن به روابطاش با دولتهای پسامستعمراتی، به اقتضای منافع شوروی به کار گرفت.

در ۱۹۲۸، سیاستی که کمینترن برای جامعههای مستعمراتي تدوين كرده بود اندكي جبرح و تعبديل شد؛ مبنای این کار شکست در چین بود که در آن کمینترن مشی هم کاری بی قیدوشرط با کومین تانگ ــ حزبی به رهباری بورژوازی ملی ـــ را بار کمونیستهای چینی تحمیل کرد، ولی بااینهمه هنگامی که چیانگ کای ـ شک حزب کمونیست چین را قلعوقمع کرد، این هم کاری در ضدانقلاب ۲۷-۱۹۲۶ به پایان آمد. در ششمین کنگرهی کمینشرن در سال ۱۹۲۸، بورژوازی ملی دیگر به عنوان رهبر انقلاب دموکراتیک ملی معرفی نشد، زیبرا غبرق در تزلزل و سازش بود. امکانی که مطمح نظر قرار گرفت رهبسری پرولتسری بسود، ولسی کسل ایسن ضابطه بندی مبهم باقی مانید. تأکید بیر انقلاب از بایین بود و این تز همچنین بر این نکته تأکید داشت که «همراه با پیکار آزادی بخش ملی، انقبلاب ارضی محسور انقسلاب بورژوادموکراتیک را در کشورهای مستعمراتی اصلی تشکیل میدهد». این نقطهی عزیمت مائوئیسم به شمار می آید (← مائوتسه تونگ). ولی هنگامی که در هفتمین کنگرهی کمینترن در ۱۹۳۵ سیاست «جبههی خلق» پیش گرفته شد، بار دیگر خط کمینترن تغییر جهت داد، و برای جهان استعمارزده ایمان به «بورژوازی ملیی» از نو جان گرفت.

در دههی ۱۹۷۰ برداشت یک سر تازهیی مورد

پشتیبانی حزب کمونیست اتحاد شوروی و احزاب کمونیست متمایل به آن قرار گرفت که مفهوم پوپولیستی میانبُرزدن سرمایهداری را، به نام لنین، از نو زنده کردند، و آن را در مورد جهان سوم به کار بستند. نظریهی انقلاب دومرحلهیی دیریا جای خود را به شعار «راه رشد غیرسرمایهداری» داد که استدلال می شد به دلیل وجود یک بلوک سوسیالیستی نیرومند در جهان امروز امکانپذیر است. نظریهی «راه رشد غیرسرمایهداری» برداشتی دولتسالارانه از انقلاب از بالا است؛ شاید درست تر آن باشد که بگوییم این نظریه بیشتر برداشتی تکاملی و تدریجی است تا انقلابی. استدلال میشد که در جهان سوم بهطور کلی، بورژوازی ضعیف است و طبقهی کارگر هنوز به صورت نیرویی رهبری کننده درنیامده است. درعوض، امکاناتی برای ایجاد یک «دولت دموکراسی ملی» با کمک شوروی، وجود دارد که «جبههی متحد دموکراتیک ملی» بر آن حاکمیت دارد و رهبیری آن به دست هر طبقهی دموکراتیک است، خواه کارگران یا دهقانان، خردهبورژوازی شهری، روشنفکران، افسران نظامی انقلابی و خواه بورژوازی (ملی). ملاک عمدهی «دولت دموکراسی ملی» مخالفت أن با امپریالیسم و همکاری با بلوک سوسیالیستی است. گفته میشد که «چارچوب کلی این انقلاب در جریان تحقق خود از چارچوب سرمایهداری فراتر می رود»، گرچه روشن نمیشد که چرا یا چهگونه. این برداشت، مسایل و پرسشهای مهمی را دربارهی نظریهی طبقاتی دولت از دیدگاه مارکسیستی و مسایل مربوط به صف بندی های طبقاتی و تضادهای طبقاتی پیش کشید.

در برابر این برداشت، و نیخ دیگر برداشتها برای رسیدن به انقلاب دموکراتیک ملی به رهبری بورژوازی ملی از راه پارلمانی مسالمتآمیز، «خط مائوئیستی» نمودار تعهدی به پیکار انقلابی از پایین است. برچسب مائوئیست عنوان خودخواستهی جنبشهایی است که لزوماً مورد پشتیبانی یا تشویق

دولت چسین نیسستند. ایسن یکسی شسمردن از سخن پردازی یی سرچشمه می گیرد که چین در زمینه ی جدلهای چین و شوروی در پیش گرفت، و تنها بهویژه در کشورهایی چون هند و اندونزی است که خود چینی ها کمونیستها را به درپیش گرفتن استراتژی پیکار مسلحانه برانگیختند؛ و نه در دیگر موارد مانند پاکستان که چینی ها با حاکمان شان از قضا روابط دوستانه یی داشتند. خط مائوئیستی بر اهمیت پیکار مسلحانه با امپریالیسم و فئودالیسم تأکید دارد، بر انقلاب ارضی تأکید بسیار می ورزد و انقلاب ارضی را نیسروی عمده ی انقلاب دموکراتیک می می می ایست مقدم بر انقلاب سوسیالیستی باشد.

مواضع متفاوتی که در بالا خلاصهیی از آن به دست داده شد در چارچوب تئوریکی تدوین شد که لنین طرح کرده بنود و همتراه بنا رشند و توسعهی سرمایه داری /زهم میاشید کسی ساختارهای پیـشاسرمایهداری را پـیشبینــی مــیکــرد. مارکسیست های کنونی که با جامعه های عصدتاً کوچک دهقانی سروکار دارند (که آنها را پیشاسرمایه داری می شمارند)، مانند بخش هایی از افریقا، دریافتهاند که، بارعکس، رشاد و توسعهی سرمایه داری به جنای آن که این گونه جامعه های دهقانی پیشاسرمایه داری را ازهم بپاشاند، به نظر میرسد آنها را حفظ و تابع نیازهای خود می کند. جامعههای دهقاتی بازارهایی برای تولید صنعتی به شمار می روند، و به صورت تولید کنندگان کالاهایی معین برای بازار درمی آیند؛ بهویره، آنها بازتولیدکننسدگان نیسروی کسار ارزان مهاجر بسرای استخدام در بنگاههای سرمایه داری بزرگ اند. استدلال میشود که در جهان سوم که در آن سرمایهداری از درون این جامعهها رشد و توسعه نمی یابد، بلکه از بیرون تحمیل می شود به جمای ازهم پاشیدگی شیوههای پیشاسرمایهداری، حاصل این کار «حفظ \_ فروپاشیدگی» جامعههای پیشاسرمایهداری است. این

نظریهی «پیوند شیوههای تولید» (همزیست) اکنون از پذیرشی گسترده برخوردار است.

برداشت دیگرگونه یی (علوی ۱۹۸۲) که مفهوم پیوند را همچون مفهومی کارکردگرایانه و ارادهگرایانه سه جالش می کشد که برداشت محوری ماتریالیسم تاریخی را ترک می گوید (یعنی اندیشهی تیضاد میان شیوههای تولید را که محور تاریخ است)، این دیـدگاه است که ساختارهای پیشاسرمایهداری درواقع در جهان سوم از هم پاشیدهاند و آنچه وجود دارد سرمایه داری است. ایس دیندگاه ایس نظیر را میردود میشمارد که روابط اجتماعی تولید بر روی زمین دیگر بههیچرو فئودالیاند. به همینسان، استدلال می شود که جامعه های دهقانی کنونی دیگر قادر نیستند، مانند دورهی پیش از دگرگونی مستعمراتی، خبود را به شیوهی جامعههای پیشاسرمایهداری بازتولید کنند. این جامعهها که به دایرهی تولید كالايى عموميت بافتهى اقتصاد سرمايه دارى كشيده شدهاند دیگر نمی توانند مانند گذشته بر پایهی خودکفایی محلی گذران کنند و بپایند. صدور نیبروی کار مهاجر نیسز پی آمد دیگرگونی ساختاری ایس جامعه ها است. این جامعه ها به تابمیت در ذیل سرمایه درآمدهاند. ولی این ضابطهبندی مسئلهیمی را پیش می آورد. برداشت مارکسیستی از سرمایه داری بر پایهی جدایی تولیدکننده از وسایل تولید استوار است. ولی در مورد این جامعههای دهقانی روشن است که تابعیتشان ذیل سرمایه (اگر مورد قبول باشد که این تابمیت دست میدهد) بدون این جدایی انجام می گیرد، زیرا دهقانان همچنان به دراختیارداشتن وسایل تولید خود ادامه میدهند.

گونه ی دیگری از ایس دیدگاه عبارت از برداشت نظارت بر تولید است که به طرح ایس موضوع میپردازد که سرمایه داری در جهان سوم دارای ویژگی های ساختاری ویژهیی است، به نحوی که هم خوان و هم ساخت با سرمایه داری مرکز نیست. در مرکزها، با توجه به تولید کالاهای سرمایه داری و

کالاهای مصرفی، شکل «یکپارچه»یی از تقسیم کار وجود دارد، حالآن که شکل تقسیم کار در جهان سوم ازهـمگسیخته و بـیبهـره از توسسعهی متعادل دو شاخهی اقتصاد و متکی بر صادرات و واردات است. در بازنمود روابط میان جهان سوم و مرکز، گونههای بیشمار وجود دارد که گستره یی را در بر میگیـرد از: مواضع افراطی نظریههای «وابستگی» کـه کشورهای مواضع افراطی نظریههای «وابستگی» کـه کشورهای میآورد تا ضابطهبندیهای دیگر از گونهی «توسعهی وابسته» و «دولت پسامستعمراتی» کـه بـه میزانـی از خودمختاری اقتصادهای جهان سوم و دولتهای خودمختاری اقتصادهای جهان سوم و دولتهای دارد. (→ نیز استعمار؛ نظریهی وابستگی؛ مار کسیسم در افریقا؛ مار کسیسم در هنده مار کسیسم در آمریکای در افریقا؛ مار کسیسم در هنده مار کسیسم در آمریکای در افریقا؛ مار کسیسم در هنده مار کسیسم در آمریکای

برای آگاهی افزون تر← اگویلر، ال، ئی. ۱۹۶۸؛ علوی، ایسچ. ای. و دیگران ۱۹۸۲؛ ایسچ. ای. و دیگران ۱۹۸۲؛ اسپخ. ای. و دیگران ۱۹۸۲؛ امسین، ای. ۱۹۷۶؛ کاردوسو، اف. ایسچ و فالتو، یسی. ۱۹۷۹؛ کاریه دانکوس، ایسچ و شرام، اس. آر. ۱۹۶۵ (۱۹۶۹)؛ کان، جی. و للوبرا، جی. آر. ۱۹۸۱.

حم*زه علوی* 

## ماركسيسم، تكامل

#### (Marism, development of)

اصطلاح «مارکسیسم» در طول عمر مارکس ناشناخته بود. بنا بسر گزارش انگلس این گفتهی مارکس که «همهی آنچه من میدانم این است که مارکسیست نیستم» با اشاره به عبارتهایی پرداخته شد که دامادش پل لافارگ به کار برده بود. البته غیرممکن است که بتوان از این عبارت استنتاج کرد که مارکس در اصل تصور سربرآوردن دستگاهی نظری را از کار خود مردود شمرده است، ولی آشکار است که او مدعی بهدستدادن یک جهانبینی فراگیر و جمامع نیست. بهدستدادن یک جهانبینی فراگیر و جمامع نیست. طی دورهی بینالملل دوم پرورده شد. از اینجاست که طی دورهی بینالملل دوم پرورده شد. از اینجاست که

پلخسانوف (۱۸۹۴) نوشت کنه «مارکسیسم یک جهان بینی تام است» و برای توصیف آن اصطلاح ماتریالیسم دیالکتیکی را باب کرد؛ و حال آن که نزد کاثوتسکی کار مارکس و انگلس در حکم نظریهی فراگیر تکامل بود که هم طبیعت را در بر می گرفیت و هم جامعه ی انسانی را، و اخلاقی طبیعت گرایانه و جهانبینی ماتریالیستی (زیستشناسانه) بخشی از آن را تشکیل میدادند. انگلس، بنا به درخواست رهبران حزب سوسیال دموکرات آلمان (اس پی دی)، با نوشتن آنتی دورینگ (۱۸۷۸)، خوذ نخستین گام را در ایس خطسیر برداشته بود، و این اثر (که مارکس در تألیف آن تا حدود اندکی همکاری کرده بود) تأثیری بهمراتب بیش تر در آگاهی اعضای احزاب سوسیالیست داشته است تا اثر بزرگ خود مارکس، سرمایه، که فقط جلد نخست آن در زمان حیات او منتشر شد (۱۸۶۷)، و دو جلید دیگیر را انگلیس از روی دستنوشیته هیا و یادداشتهای مارکس ویراستاری و منتشر کرد (۱۸۸۵،

چنین مینماید که خود مارکس کار نظری خویش را در وهلهی نخست، اگر نه منحصراً، در حکم نقد اقتصاد سیاسی از دیدگاه پرولتاریای انقلابی، و نیز در حكم برداشتي ماترياليستي از تاريخ مي شمرد؛ ماتریالیست به این تعبیر که شیوه یی که بر پایه ی آن تولید مادی انجام میگیرد (فن تولید به معنای فراخ کلمه) و سازمان می باید (در اصطلاح شناسی مارکس «روابط تولیدی» و در متون پیشین تبر همچنین «روابط مسراوده»)، عامل تعیمین کننمده در سمازمان سیاسی و در بازنمودهای فکری یک عصر است. این برداشت در مخالفت آگاهانه بنا دیندگاه ذهنی ـ ایدئالیستی هگلیان جوان بسط و پرورش یافت که هدف خود را دیگرگونساختن اوضاع اجتماعی و سیاسی از طریق ایجاد دگرگونی محض در آگاهی قرار داده بودند. دیدگاه هگلیان جوان در کار ماکس اشتیرنر، اندیشهور آنارشیست، به مفرطتبرین جلوهی خود دست یافت که از همشهریان خود مصرآنه

میخواست که «دولت و مالکیت را از ذهبن خود بیرون برانند» و در یک «اتحادیهی آزاد» گرد هم آیند. مارکس، در نقطهی مقابل این دیدگاه، نشان میدهد که دولت و مالکیت (پول و مانند آن) بههیچروی فقط خیالهای ذهنی نیستند که اگر نادیده شان بگیرند از جهان محو شوند، بلکه بازتاب اوضاع واقعیاند که با همهی این احوال نباید آنها را به عنوان امور جاودانی و دگرگونی ناپذیر پذیرفت.

«نقد اقتصاد سیاسی» \_\_ طبیق این برداشت ماتریالیستی از تاریخ ـ نه تنها نقدی از «بازنمودهای کاذب» بلکه همچنین نقدی از اوضاع عینی (مادی، اجتماعی) را در بر میگیرد که به حکم ضرورت این بازنمودها (ی اقتصاد سیاسی کلاسیک بورژوایی) را پدیند می آورد. تنا این حندود، نظرینه ی اقتنصادی کلاسیک صرفاً «کاذب» نیست، بلکه بازتاب مناسب (اگر نه کامل) پدیدههای شیوهی تولید سرمایهداری و روابط درونی آن است. ارزش، پول، سود، ارزش اضافی و مانند آن شکلهای پدینداری ضروری (مقولههای عینی) این شیوهی تولیدیاند که بنابراین فقط همراه با آن از میان میروند. در اصل این نظریهی انتقادی را (مانند هر نظریهی علمی) هر فرد می تواند اختیار کند. اما كل طبقه فقط به شرطى مى تواند أن را اختيار كند که حیاتاش منوط به نیاز به ناآگاهماندن از این نظام پیچیدهی روابط نباشد. تنها طبقهیی که می تواند بدون گزندرساندن به خود نقد اقتصاد سیاسی را جذب کند يرولتاريا است؛ و درواقع جذب اين نقد پيششرط لازم رهایی آن است. گرچه اعضای منفرد بورژوازی (برای نمونه، مانند انگلس) می توانند از محدوده های جایگاه طبقاتی خود فراگذرند، نزد مارکس گمان ناپذیر است که کل یک طبقه بتوانید به این طریق دست به خودکشی بزند. می توان گفت که این امر سدی وجودی است که طبقهی سرمایهداری را از پذیرفتن نظریهی مارکس بازمیدارد، و برعکس، نفعی وجودی در نادیدهانگاشتن یا ابطال آن دارد.

در مقابل نظریه های انقلاب باکونین یا بلانکی (←

بلانکسیم)، که بر «عامل ذهنی»، و تعهد محض به انقلاب تأکید داشتند و بر آن بودنید که انقلاب (در اصل) در هر زمان ممکن است، مارکس بر آن بود که پیش از آن که انقلاب بتواند به پیروزی برسک شرایط عینی انقلاب میبایست پخته و آماده شود. راست است که او نمیتوانست بگوید که این شرایط عینی دقیقاً چیست. گاه می گوید که تا پیش از آن که نیروهای تولیدی به کامل ترین حد ممکن خود در شکل موجبود جامعه رشد و تکامل نیافته باشند انقالاب روی نخواهد داد. در این مورد، رکود پیششرط انقلاب خواهد بود؛ و «گرایش نرخ نزولی سود» که در سرمایه، ج ۳ (فهای ۱۳ و ۱۴) صورتبندی شده است، می گویند که نظام سرمایه داری سرانجام به چنین نقطهی رکودی خواهد رسید. انگلس («جامعهی روسیه»، در فولکس اشتات، شمارهی ۴۳، ۱۸۷۵، ص ۳۴۸) میگویند که انقبلاب اجتماعی که سوسیالیسم مدرن در پی آن است شه تنها پرولتاریایی را برای انجامدادن این دیگرگونی، بلکه همچنین بورژوازییی را» لازم میآورد «که در دستان آن نیروهای تولیدی اجتماعی به چنان حدودی باليدهاند كه برانداختن قطعي اختلافهاي طبقاتي را امكان يذير مي سازند».

در جنبش کارگری آلمان، که به رغم سرکوب حکومتی، پس از ۱۸۷۵ به سرعت بالید، ناممکن بودن واقعی دگرگونی های انقلابی و ضرورت تحکیم فرهنگی سازمان های طبقه ی کارگر نیاز به یک «جهان بینیی» متمایز را پدیند آورد؛ نیازی که مقتضیات تعلیم و تربیت طبقه ی کارگر و محرومیت طبقه ی کارگر و محرومیت طبقه ی کسارگر از فرهنگ مسلط بسورژوایی (و بازمانده ی فرهنگ فئودالی) آن را تقویت و تحکیم کرد. این امر به تکامل مارکسیسم هم چون آموزه یی فراگیر درباره ی جهان انجامید که اغلب به طورمستقیم فراگیر درباره ی جهان انجامید که اغلب به طورمستقیم بیه جای مفهومهای دینی نشست. درنتیجه اندیشه و ران اصلی مارکسیسم، کسانی چون کائوتسکی و پلخانوف، عناصری از ایدئولوژی ماتریالیستی همه فهم رایج را در آن وارد کردند. انگلس و دیگران،

برداشت مارکس را از تاریخ در مورد جامعههای پیشاسرمایه داری به کار بستند، و آن را دستاوردی علمی همسنگ نظریهی تکامل داروین شمردند. داروین با طبیعت همان کرد که مارکس با جامعهی انسانی. چون جهانبینی مارکسیستی بدینگونه بسط و پرورش یافت، در جنبش کارگری ــنه فقط در آلمان ــاین آگاهی را پدید آورد که همراه با یک فرایند عینی خللناپذیر تکامل به پیش برده می شود، و به این طریق خودآگاهی آن را تحکیم بخشید. برای این جهان بینی، هکل (۱۸۴۳ - ۱۹۱۹) همه فهم کننده ی داروینیسم، بهمراتب مهمتر بود تا هگل و دیالکتیکاش. ناهمسازی میان قدرت عددی فزایندهی اس پی دی ــ نخستین حزب کمابیش کاملاً مارکسیست ـ و ناتوانی سیاسیاش را تکوین خُردهفرهنگی از آن خود ایس حزب پنهان و جبران می کرد که شالوده ی ایدئولوژیک آن مارکسیسم بود.

ناهمسازییی بهمراتب عمیقتر از آلمان امپراتوری، با أن مشروطه خواهي نصفه نيمه اش، ناهم سازي ميان امیدهای انقلابی مارکسیستی و واقعیتهای اجتماعی ــ سیاســی در روسـیهی پیـشاانقلابی بـود. در آنجـا مارکسیسم به اقلیت کوچکی از جمعیت ابلاغ شد که پیشتر نخبهیی روشنفکر آن را در صنعت بـزرگ بـه کار گرفته بود. نظریهی حسزب لنین ایس رابطه را بسیار روشن بیان می کند. مارکسیسم عبارت بود از جهانبینی و نظریهی سیاسی فراگیری که قرار بود به دست سازمانی که بهویژه به همین منظور پدید آمده بود از بیرون به درون پرولتاریا انتقبال یابید ـــ یعنی «حزب طراز نوین». ایدئولوژی ــ نامی کـه بعـدتر، در دوران استالین، این برداشت نظری از مارکسیسم همچون جهانبینی، بدون نگرش انتقادی به خود گرفت ـ به این نیّت به کار گرفته شد تا انتصباط و انعیصاری بودن حیزب متشکل از کادرها و دعوی سی چون و چرای آن را برای رهبری تضمین کنید. بدینسان، رابطهی میان طبقهی کنارگر و آگاهی طبقهی کارگر وارونه شد: نخست حزب کادرها، به

یاری روشن فکران که به آن تعلق داشتند، این آگاهی طبقاتی را پروراند که «جهانبینی مارکسیستی» هستهی آن را تشکیل میداد؛ و سیس این آگاهی به طبقهی کارگر انتقال یافت، که بس از انقلاب بهسرعت رشد کرد. گرچه لنین همچنان آماده بود که، بر پایهی اوضاع تجربی، بازنگریهایی را در نظریهی خود بپذیرد، در دوران ساختمان سوسیالیسم دولتی دیوان سالار در حاکمیت استالین، آموزهی جهانبینی به جزمی منجمد مبدل شد. مارکسیسم به صورت آموزهی دولتی و حزبی رسمی درآمد که بـرای همهی شهروندان شوروی حکم نوعی جهاننگیری اجباری را داشت. از همین دوره است، به تقریب از پایان دههی ۱۹۲۰، که جهانبینی مارکسیستی به صورت تنگنایی درآمد که در آن نه تنها تمامی شهروندان بلکه علیم و هنار نیاز محادود و محاصور شدند. «زبان شناسی مارکسیستی»، برداشت مارکسیستی از اخترشناسی، ژنتیک، شیمی و مانند آن هم وجود داشت. هنگامی که پس از مرگ استالین و در حاکمیت رهبری جدید آشکار شد که قیمومت تنگنظرانهی ایدئولوژیستهای حزبی بر علوم طبیعی، علم و فنّاوری شوروی را، در قیاس با غیرب، دستخوش خسارت هنگفت کرده است، این قیمومت را از آن حوزه کنارگذاشتد؛ ولیی قیمومت در علوم اجتماعی و فرهنگی، هنر و ادبیات، گرچه با درجاتی از آزادسازی، همچنان بر جا ماند.

یاریهای فکری مارکس به نظریه ی انتقادی بهبود نیافت، بلکه با گنجاندن آنها در یک جهانبینی مارکسیستی، از ارزششان کاستند. روشین است که مارکس آتهایستی پُروپاقرص بود، ولی دینن را فرآورده ی لازم اوضاع اجتماعی ناآزاد میشمرد و یقین داشت که با ایجاد جامعه ی آزاد تولیدکنندگان (در کمونیسم) دین یکسر از میان خواهد رفت. او بههیچروی از این حمایت نمی کرد که «ایدئولوژی ماتریالیستی» باید جای دین را بگیرد؛ شعار محبوب ماتریالیستی» باید جای دین را بگیرد؛ شعار محبوب او \_ de omni bus dubitandum حر هر چیزی شک

گن>داو را در این باب شکاک میکرد. برعکس، پیدایش و دیرپایی ایدئولوژی یی از این دست، و باز از این هم بیشتر، چنین جهانبینی تحمیلی دولتی و اقتدارطلبانه یی را میتوان، به پیروی از خود مارکس، به صورت جلوه ی اوضاع اجتماعی و سیاسی ناآزاد تفسیر کرد؛ و جهانبینی جزماندیشانه ی مارکسیسم شوروی بهشرطی به نحودل خواهانه از میان خواهد رفت که بتوان از ساختارها اجتماعی و سیاسی سلطه ی دیوانسالارانه، که این ایدئولوژی صرفاً به کار آن میآید، فراگذاشت.

در مقابل جهانبینی فراگیر مارکسیسم شوروی، نحله یی فکری موسوم به مارکسیسم غربی بالیده است و با آثار دوره ی آغازین لوکاچ و گرش شروع می شود \_ که به ویژه گنجانیدن دیالکتیک طبیعت را در مارکسیسم، آنسان که از انگلس به این سو به آن دست یازیدهاند، مردود می شمارد، و بر اهمیت «عامل ذهنی» و سبعه ی صدر در برابر انتقاد تأکید دارد. افزون براین، نزد این مارکسیسم «غربی» یا «انتقادی» کاربرد نقد مارکسیستی در مورد خود مارکسیسم، که نخستین بار مورد حمایت گرش (۱۹۲۳) قرار گرفت، نیز مهم شمرده شده است. با وجود منابع مالی هنگفتی نیز مهم شمرده شده است. با وجود منابع مالی هنگفتی که مارکسیسم شوروی برای پژوهش در دست رس داشته است، ناتوانی از برعهده گرفتن خود تصحیح گری انتقادی به سترونی آن انجامیده است.

از دههی ۱۹۲۰ مارکسیسمی غیرجزمی در بسیاری از زمینه ها عمیقاً در اندیشه ی غربی تأثیر گذاشته است. در کیمبریج، پییرو سرافا، جون رابینسن و موریس داب طی دهه های متمادی نقدی مارکسیستی را از قتصاد سیاسی استمرار بخشیدهاند که در آن، درواقع، عناصری از نظریه ی نوریکادویی را گنجاندهاند (به داب: ریکاردو و مارکس؛ مسرافا). در ایالات متحد داب: ریکاردو و مارکس؛ مسرافا). در ایالات متحد آمریکا، پل باران (۱۹۵۷) روی کرد مارکسیستی انتقادی به مسایل توسعه نیافته گی و توسعه را در جهان سوم رواج داد. نفوذ مارکسیسم در زمینههای جامعه شناسی و تاریخ به طرزچشم گیسری گسترش

یافته است، و با کار ماکس وبسر، و مورخان فرانسوی مكتب أنال درآميخته است كه بهويژه بهنحوي گسترده و ثمربخش از روی کردی مارکسیستی بهره گرفتهاند (← مکتب آنال؛ جغرافیای تاریخی). برخی از ایس يسارى هاى فكرى غربسى سخت مبورد انتقاد مارکسیستهای «راستآیین» قرار گرفته است، ولی کار خود این گونه مارکسیستها از زمان مبرگ لنین، به جز چند استثنا (برای نمونه، پرآبراژنسکی، وارگا) نمودار هیچگونه دستاورد درخور توجهینی نیست. تا أنجاكه فلسفه و نظريهى اجتماعي شوروي اكر هم پیشرفتی داشته است، این پیشرفت به جای آن که بر شالودهیی مارکسیستی استوار باشد، بهرغم آن و بهویث در زمینه های بسیار تخصصی مانند منطق ریاضی و سایبرنتیک بوده است که درعین حال دارای کاربردهای بسيار مهم فناورانه (ازجمله كاربرد نظامي) است. يكي از دلایل اصلی سرزندگی و اصالت بسیار بنیش تر اندیشهی مارکسیستی در غرب، بی گمان، در این است که این مارکسیسم در برابر نفوذ پیشرفتهای دیگر و غیرمارکسیستی در علسوم اجتمساعی، فلسسفه و دیگررشتهها گشوده مانده است.

برای آگاهی افزون تر← بوخارین، نیکالای ۱۹۲۱ (۱۹۲۵)؛ فسچر، ایرینگ ۱۹۷۰؛ هابسباؤم، اریک چی. و دیگران (– ۱۹۸۸)؛ کولاکوفسکی، لِشک ۱۹۷۸؛ کرش، کارل ۱۹۲۳ (۱۹۷۰)؛ ۱۹۲۹؛ لیشتهایم، جورج کرش، کارل ۱۹۲۳ (۱۹۷۰)؛ ۱۹۲۳ (۱۹۷۱)؛ مارکوزه، هربرت ۱۹۵۸؛ (۱۹۶۳)؛ استالین، چِین وی. ۱۹۳۸؛ ورانیکی، پریدراج ۱۹۷۲، ۱۹۷۴،

#### ایرینگ فسجر

## مارکوزه، هربرت (Marcuse, Herbert)

زادهی ۱۹ ژوئیهی ۱۸۹۸ در برلین؛ درگذشتهی ۳۰ ژوئیسهی ۱۹۷۹ در مسونیخ. مسارکوزه خسدمت نظاموظیفهی خود را طی جنگ جهانی اول به پایان آورد و اندکزمانی پس از آن در یکی از شوراهای سربازان در برلین درگیر سیاست شد. پس از مدت

زمان کوتاهی عضویت در حزب سوسیال دموکراتیک در ۱۹۱۹، در اعتراض به سیاست خیانت به جنبش شورایی این حزب را ترک گفت ( $\rightarrow$  شوراها). مارکوزه در برلین و فرایبورگ فلسفه خوانید و میدت کوتناهی هم شاگرد هایدگر و هم هوسرل بود. او که هم از آغاز دغدغهی رابطهی دوسیویهی فلیسفه و سیاست را داشت، در ۱۹۳۳ (سالی که «مؤسسهی پیژوهش اجتماعی» مجبور به ترک آلمان شد) به این مؤسسه پیوست و سپس به صورت یکی از چهرههای اصلی مکتب فرانکفورت درآمد. او پس از جنگ جهانی دوم در ایالات متحد آمریکا ماندگار شد. گرچمه بسیاری از آرایاش با آرای دو عضو شاخص دیگر ایس مكتب \_ هوركهايمر و أدورنو \_\_ مشابهت داشت، کامل تر از آنها درگیر علایق مارکسیسم کلاسیک شد. تعهد صریح و بی ابهاماش به سیاست و پیکار اجتماعی، او را به یکی از سخن گویان و نظریه پردازان برجستهی چپ نو در دههی ۱۹۶۰ و اوایل دهه ۱۹۷۰ مبدل کرد. از رهگذر کار مارکوزه است، بهویژه در آمریکای شیمالی، که نقدهای مکتب فرانکفورت از فرهنگ معاصر، قدرت پرستی و دیوانسالاری آوازه گرفت.

دوره ی کاری مارکوزه نمودار کوششی مداوم برای وارسی و بازسازی کارستان مارکسیستی است. دغدغه ی سرنوشت انقبلاب، امکان بالقوه برای سوسیالیسم و دفاع از هدفهای «اوتوپیایی» (و ظاهراً دستنیافتنی) در سراسر کار او هویدا است. هدفهای روی کرد انتقادی او به جامعه عبارتاند از خودرهایی، پرورش یک جنبش سیاسی نامتمرکز و آشتی بشریت و طبیعت. گرچه هورکهایمر و مارکوزه به اهمیت نوشتههای «مارکس دوره ی آغازین» اذعان داشتند، مارکوزه است که بر این نوشتهها و، بهویش، بر بیش تری میورزد. نظریه یی عام در باب کار و بیگانگی بسرزمینه ی تمامی نوشتههای او را فراهم می آورد. پسرزمینه ی تمامی نوشتههای او را فراهم می آورد. ادغام سنجیده ی این نظریه با کار فروید، شاید بهویژه، تمایز مارکوزه را برجسته می سازد.

مهاترین یاریهای فکری مارکوزه به نظریه ی اجتماعی و سیاسی شامل این اقلام است: کوششی در دوره ی آغازین کار خود برای ترکیب پدیدارشناسی هایدگری و مارکسیسم (۱۹۲۸)، وارسسی درباره ی اهمیت و معنای نظری و سیاسی مجموعه ی آثار هگل اهمیت و معنای نظری و سیاسی مجموعه ی آثار هگل (۱۹۴۱)، پژوهشی دوباره در باب رابطه ی میان فرد و جامعه از ره گذر ترکیب مارکس و فروید (۱۹۵۵)، تحلیلی انتقادی از سوسیالیسم دولتی و سرمایهداری صنعتی (۱۹۶۴–۱۹۵۸)، ارزیابی بحثانگیزی از علم مدرن همچون شکلی از سلطه (۱۹۶۴) و کلیاتی در باب یک زیبایی شناسی نوین (۱۹۸۷).

برای آگاهی افرون تر ← برینیس، پل ۱۹۷۲؛ هابرماس، یروگن ۱۹۶۸؛ لیس، ویلیام ۱۹۷۴؛ مـارکوزه، هربرت ۱۹۲۸ (۱۹۶۹)؛ ۱۹۴۱؛ ۱۹۵۸؛۱۹۵۵؛ ۱۹۶۸؛ رابینسن، پل ۱۹۶۹؛ دیوید هلد

# ماشینآلات و تولید ماشینی

(machinery and machinofacture)

در تولید کارگاهی / مانوفاکتور ابزارهای تولید: وسایل و آلات دستی کارگران اند و استفاده از آنها محدود و مقید به نیرو و چالاکی انسانها است؛ و حال آن که با توسعه ی صنعت بزرگ یا مدرن که وجه مشخصهی آن استفاده از ماشین آلات است، همهی این گونه قیدها و محدودیتها از میان برمی خیرد. ماشین ترکیبی است از سازوکار موتور، سازوکار انتقالی و آلتی که می تواند عملیاتی را اجرا کند که کارگران انجام میدهند، ولی یک سر مستقل از محدودیتهای اندامواری است که عملیات ابزار و آلاتِ کارگرِ صنعتِ دستی را محدود و مقید می سازد. بااینهمه، در عمل کردهایی که تقسیم کار در تولید کارگاهی آن را پیشتر ساده کرده است، ماشین بهسادگی جای کارگر را نمی گیرد: وابستگی تقسیم کار تولید کارگاهی به تخصص و مهارت انسان (آنچه مارکس آن را اصل ذهنی مینامید) جای خبود را به

فرایندی یکسر عینی میدهد که وجه ممین آن روابط عینی میان تعداد، اندازه و سرعت ماشینها، و ازاینرو تداوم تولید و تحقق اصل خودکاری است (بخودکساری / اتوماسسیون). صیعت مسدرن سرمایهداری ماشینها را به کار میگیرد تا ماشین تولید کند، و تنها با انجامدادن این کار است که برای خود بنیاد فنی مناسب، و یک سازمان تولید یکسر عینی، پدید میآورد که در آن خصلت همیارانهی فرایند کار به صورت ضرورتی فنی درمیآید، و این که با کارگر به صورت شرط مادی از پیشبودهی تولید روبهرو میشود. تولید با ماشین آلات، گاه برای متمایزساختن آن از ساخت تولید صنعت دستی، متمایزساختن آن از ساخت تولید صنعت دستی، میشود.

افزایشها در بارآوری حاصل از همکاری و تقسیم کار عبارت از نیروهای کار اجتماعی است که سرمایه داری می تواند به رایگان به تصرف درآورد. همین امر در مورد ابزارهای کار صدق نمی کنید. ارزش ماشین در سراسر عمر اقتصادي ماشين به فرآورده منتقل میشود (که میبایست آن را از «تنزل اخلاقی» ناشی از تفاوت میان عمر اقتصادی و جسمی ماشین متمایز ساخت) و در قیاس با ابزار در شکل ساخت کارگاهی تولید، در تولید ماشینی بخشی از ارزش فرآورده که از ماشین به آن منتقل میشود نسبت بزرگتری از کل ارزش فرآورده است، گرچه این دومیی بهطورمطلق کوچک تر است. بنابراین، بارآوری ماشین را می توان برحسب نیروی کار انسان که ماشین جای آن را می گیبرد انبدازه گیبری کبرد: بنه طبورکلی، عرضه ی ماشین آلات به منظور کاستن از قیمت فرآورده، لازم می آورد که در تولید ماشین کاری بهمراتب کمتر از أن صرف شود که پیش از جای گزینی این ماشین صرف میشده است. ولی از آنجاکه سرمایهداران به جای پرداخت به کار به نیروی کار پرداخت میکنند، محدودیتهای استفادهی سرمایهدار از ماشین آلات را تفاوت میان ارزش ماشین و ارزش نیروی کار که ماشین جای آن را می گیرد معین می کند. از این جا

برمیآید که گستره کاربرد ماشینآلات در جامعه ی کمونیستی بسیار فراختر از جامعه ی بورژوایی است. و درحالی که در جامعه ی کمونیستی عرضه ی ماشینآلات برای کاستن از بار کار از گرده ی مردم به کار میآید، در جامعه ی سرمایه داری، ماشینآلات صرفاً برای افزایش بارآوری کار در نظر گرفته می شود و ازایس روی نیروی انگیزاننده ی تولید ارزش اضافی نسبی است (←) ارزش؛ ارزش اضافی؛ انباشت).

ولی ماشینها خود نمی توانند ارزش اضافی تولید کنند. ارزش اضافی را فقط بخش متغیر سرهایه می تواند تولید کند، و مقدار تولیدشده بسته به نرخ ارزش اضافی و منوط به شمار کارگرانی است که به استخدام درآمدهاند. استفاده از ماشین برای هر طول مدت معین روز کار می تواند فقط نرخ ارزش اضافی را از طریق ارزان کردن کالاها افزایش دهد و بدین گونه با کاستن از شمار کارگرانی که با مقدار معینی از سرمایه به استخدام درآمدهاند از ارزش نیروی کار بکاهد. به سخن دیگر، سرمایهی متغیر می بایست تبدیل به سرمایهی ثابت شود. این اجبار در قلب بویایی شناسی سرمایهداری از نگاه مارکسی است، و مارکس بر آن است که این اجبار پی آمدهای چندی در بر دارد.

نخست، ماشین آلات \_ یعنی نیرومندترین وسیله برای کاستن از زمان کار ـ در سرمایهداری به صورت وسیله یی درمی آید که از طریق آن کل خانواده ی طبقه ی کارگر به زمان کار ساده مبدل میشود و برای قیمتگذاری خود در اختیار سرمایه قرار میگیرد. نیروی کار با شدت بیش تری استثمار میشود؛ کارگران مهارتزدایی میشوند و وادار میگردنید که بیر طبق دستورهای ماشین کار کنند؛ کارخانه صحنه ی انتضباط دقیق و شدید و هیمچون یک دولت سرمایهداری یکهسالار در اندازه ی کوچک است که تنظیم اجتماعی فرایند کار را کژنمایی می کنید؛ علیم، طبیعت و کار اجتماعی، که در نظام ماشین آلات تجسم می یابنید، و قدرت سرمایهداری را تشکیل می دهند، در فرایند کار با

کارگر به صورت سلطهی کار مُرده بر کار زنیده رویهرو میشوند. در هر فراینید کار که درعین حال فراینید قیمتگذاری نیز هست، واقعیت عینی این است که «کارگر نیست که شرایط کار خود را به خدمت می گیرد، بلکه به وارونهی آن، شرایط کار است که کارگر را به خدمت می گیرد» (سرمایه، ج ۱، ف ۱۵). دوم، هنگامی که ماشین آلات جای گزین کارگران میشود، تودهی کارگران اضافی، یعنی ارتش ذخیرهی کار، را پدید می آورد که نوسانهای آن بهنوبه ی خود دست مزدها را تنظیم می کنید و در شرایط عادی تصرف ارزش اضافی به دست سرمایهداران را تنضمین می کند. سوم، گرایش به افزایش سیرمایهی ثابت به بهای سرمایهی متغیر همانچیزی را پدید می آورد که مارکس آن را «تناقضی ذاتی» در قلمرو تولید میخواند، زیرا فقط کار زنده اصلاً هرگونه ارزش را تولید می کنید، بااینهمه، از مقدار کار زنده میبایست کاسته شود تا بتوان نرخ ارزش اضافی را افرزایش داد. این امر برای تحلیل حرکتهای گرایشمند در ترکیب سرمایهدارای پی آمدهای معینی است (← ترکیب انداموار سرمایه ترکیب ارزشی سرمایه) و برای تحلیل نرخ سود (← نرخ نزولی سود بحرانهای اقتصادی).

سايمن مون

## مالكيت (property)

در نظریهی اجتماعی مارکسیستی مفهوم مالکیت و پاره بی مقولههای مرتبط (روابط مالکیت، شکلهای مالکیت) دارای اهمیت محوریاند. مارکس مالکیت، یا فقط امکانی برای مالک جهت اعمال حق مالکیت، یا موضوع چنین فعالیتی به شمار نمی آورد، بلکه آن را رابطه بی اساسی می داند که دارای نقش محوری در نظام پیچیدهی طبقات و قشرهای اجتماعی است. در چارچوب این نظام مقولات مالکیت وسایل تولید اهمیت نمایان دارد. لانگه (۱۹۶۳) می گوید که بنا بر نظریسهی مسارکس چنسین مسالکیتی «"اصسل نظریسهی مسارکس چنسین مسالکیتی «"اصسل سازمان بخش"ی است که هم روابط تولیدی و هم

روابط توزیع را معین می کند».

مارکس و انگلس بر آنانید کنه دگرگونی ها در شکل های مالکیت است که عمیقاً توالی صورتبندی های اجتماعی داقتصادی را میشخص می کنند. این اندیشه به دورهبندی دقیقی از تاریخ بشریت (کمونیسم ابتدایی، بردهداری، جامعهی آسیایی، جامعهی فئودالی، سرمایهداری، سوسیالیسم، کمونیسم) می انجامد که در روایت های راست آیین مارکسیسم چه بسا سادهانگارانه تر می شود (→ اویزرمان ۱۹۶۲، ق ۲، ف ۱؛ مرحله های تکامل). بااینهمه، یک ویژگی ارزشمنید طبقهبندی اصیل مارکس و انگلس این است که با این پیشفرض که در آن زمان در غرب معمول بوده است به معارضه برخاسته است که شکلهای بورژوایی مالکیت باید در همهجا هنجار شمرده شود، و بندین سان موجبات پژوهش تاریخی فراوانی را، برای مثال، در حقوق ارضی در اروپای سدههای میانه یا در هند پیشابریتانیا، و نینز پژوهش انسانشناسانهیی را فراهم آورده است که نبود مالکیت خصوصی را، دست کم در مورد زمین، در میان بسیاری از مردمان قبیله یمی نشان داده است (→ كمونيسم ابتدايى؛ جامعهى قبيلهيي).

در اندیسه ی مارکسیستی میدرن ایس طرح کلی تاریخی صلب، در بسیاری از موارد، آغاز به زایل شدن می کند. بدین سان، بحث وجدل های دهمه ی ۱۹۶۰ بر سر جامعه ی آسیایی (ب توکی ۱۹۷۹) این فرایند را تقویت کرد، و مجموعه ی کوشش ها برای تحلیل روابط مالکیت در جامعه های رومی و ژرمانیک به شیوه یی واقع نگرانه تر تأثیری همانند در بر داشت. مارکس پیش از این، بارها، این شکل های متنوع و گوناگون مالکیت را مورد بحث قرار داده بود؛ برای نمونه: «پس، مالکیت در اصل بدر شکل آسیایی، اسلاوی، کلاسیک باستان و ژرمانیک به معنای رابطه ی سوژه ی کارکننده (تولید کننده یا خود برای تولید کننده) با شرایط تولید یا باز تولید خود است. بنابراین، مالکیت دارای شکل های متفاوتی است که بنابراین، مالکیت دارای شکل های متفاوتی است که

وابسته به شرایط این تولید است» (گروندریسه، ص ۴۹۵). کسانی که از مدرنسازی اندیشهی مارکسیستی جانبداری میکنند بر نیاز به تحلیل کافیووافی روابط و شکلهای مالکیت در کشورهایی تأکید خاص میورزند که در آنها مالکیت خصوصی وسایل تولید از میان رفته است. بر طبق استالینیسم، با به مالکیت دولتی درآوردن وسایل تولید در بیشتر شاخههای اقتصاد، و با اشتراکی کردن کشاورزی، صنعت کوچک و تجارت کوچک، مسئلهی مالکیت واقعاً حل شده است؛ و تنها باز مىمانىد تبىدىل مالكيت تعاونى بــه مالکیت عمومی (دولتی). به منظور پاسخ به ایس پرسش که آیا مسئلهی مالکیت در این کشورها همچنان بر جا خواهد ماند یا نه، لازم است مفهوم دارایی را طرح کنیم، که به معنای حقوق دارندگی و مالكيت به تفكيمك از دارندگي حقوقي است (→ هجدیوش ۱۹۷۶). اگر موقعیت واقعی به یاری این مفهوم تحلیل گردد، دو جدل بنیادین آشکار میشود: الف) اعمال امکانات دارندگی از جانب دولت در برابر اعمال حقوق مالکیت از سوی کیل جامعه قرار می گیرد. این امر عمدتاً مسئلهی مالکیت دولتی را لازم می آورد، ولی دوراههی مشابهی در سطح محلی نیز سر برمی أورد. که مربوط به اعمال امکانات دارندگی از طریق ادارهی حرفهیمی محلی در برابر اعمال حقوق مالكيت از طريق اجتماع محلى است. ب) اعمال امکانات دارندگی از جانب دستگاه حرفهیی بنگاههای اقتصادی در برابر اعسال حقوق مالکیت از جانب اشتراکیهای بنگاهی قرار میگیرد. این مسئله نخست در مؤسسههای کوچیک و متوسط، هم در دولت و هم بخشهای اشتراکی سر برمی آورد. در همین چارچوب، در صنعت کوچک و تجارت، امکانی وجود دارد براى توسعهى انجمن هاى نسبتاً مستقل تولیدکنندگانی که می توانند شکل تازه یی از دارندگی سوسیالیستی را معمول کنند.

این شکل مالکیت شبهسوسیالیستی در اروپای شرقی و اروپای شرقی مرکزی با فروپاشی ساختارهای قدرت

یک پارچه ی استالینیستی به ورشکستگی افتاده است. گرایشهای عمده ی دگرگونی در روابط مالکیت در این زمینه اکنون خصوصی سازی و خصوصی سازی دوباره است. صورت نخست عمدتاً مالکیت خصوصی قشرهای ثروت مند و صاحب نفوذ را افزایش می دهد، حال آن که صورت دوم به دارندگان پیشین ثروت اشتراکی شده یا ملی شده شان را بازپس می دهد. گذشته از این گرایشها، هیم چنین می توان گرایشهایی را مشاهده کرد که حاکی از پیدایش دارندگی سوسیالیستی اصیل اند. چنین است، در وهله ی نخست، آن چه در پی می آید:

۔ اشتراکی هایی که داوطلبانه به دست دارندگان کوچک، عمدتاً در کشاورزی، شکل میگیرند؛

ب انتقال بخشی از سهام در بنگاههای بزرگ تر به کارگران؛

\_ انجمنهای مالکیت که از طریق آن خود کارگران امور بنگاهها را می گردانند؛

ـ سازمانهای کارگرانی سر برمی آورند که وظیفه ی خود را اِعمال نظارت کارگران بر دیوانسالاری اقتصادی می دانند.

همه ی این تجربه های تاریخی ضرورت بازنگری در نظریه ی مارکسیستی مالکیت را تصدیق می کنند. برای آگاهی افزون تـر→ برنستاین، ادؤدارد ۱۸۹۱ برای آگاهی افزون تـر→ برنستاین، ادؤدارد ۱۸۸۷ هجدیوش، اوندراش ۱۹۷۶ کاثوتسکی، کارل ۱۸۸۷ (۱۹۱۲) برای ۱۹۶۳ اویزرمان، تـی. آی. ۱۹۶۲ اســتالین، چــی. وی. ۱۹۲۴ (۱۹۴۵) توکی، اف. ۱۹۷۹ (۱۹۲۹)

## اوندراش هجديوش

## مالکیت ارضی و بهرهی مالکانه (landed property and rent)

نظریه ی مارکس را در باب بهره ی مالکانه ی یا اجاره بها یا رانت کشاورزی سرمایه داری باید در کتباب سرمایه ج ۳ و نظریه های ارزش اضافی (عمد تأ در ب ۲) یافت. آغازگاه مارکس، و این آغازگاه چینزی

است که نظریهی او را تقریباً از تمامی دیگر نظریهها متمایز میسازد، این است که بهرهی مالکانه عبارت است از شکل اقتصادی روابط طبقاتی نسبت به زمین درنتیجه، بهرهی مالکانه مالکیتی بر زمین نیست، گرچه میتواند از کیفیستهای گونساگون و دسترس پذیری آن متأثر شود، بلکه مالکیتی بر روابط اجتماعی است.

مارکس میان انواع بهروی مالکانه، بهروی مالکانه ی تفاضلی و بهرهی مالکانهی مطلق تمایز قابل میشبود. بهرهی مالکانهی تفاضلی خبود دربردارنیدهی دو نبوع است. تفاوت از جهت حاصلخیزی و محل زمین به این میانجامد که سرمایه های مساوی بازدههای متفاوتی در بخش کشاورزی به دست می آورند. این تفاوتها شالودهي بهرهي مالكانهي تفاضلي نوع اول (DR I) به شمار می آید. هنگامی که سرمایه هایی در اندازههای متفاوت در زمین به کار میافتنید باز هم بازدههای متفاوتی به دست می آید. بااینهمه، برخلاف صنعت بهطوركلي، سودهاي اضافي پيوسته عايد سرمایه دار منفردی نمی شود که سرمایه اش بزرگتر از سرمایهی متعارف است. این سودها ممکن است تا حدودی به صورت بهرهی مالکانه به تصرف درآیند، و این بار از نوع دوم (DR II). نتیجهگیری مارکس این است که تا آنجا که در این بخش مالکیت ارضی سر راه دسترسی به زمین مانع ایجاد میکنید، توسیعهی فشردهی کشاورزی از حرکت بازمیمانید. توانایی و انگیزهی سرمایهداران برای کسب سودهای اضافی در این بخش تا آنجا با مانع روبهرو می شود که بهرهی مالکانه بتواند به تصرف درآید.

بهرهی مالکانهی تفاضلی با رقابت میان سرمایه در بخش کشاورزی سروکار دارد، حال آن که بهرهی مالکانهی مطلق از رقابت میان بخشهای اقتصاد در تکوین ارزش و قیمت تولید سرچشمه می گیرد. هنگامی که سرمایه در کشاورزی جریان می باید، آیا با توجیه به بهرهی مالکانیهی تفاضلی نیوع دوم به طورفشرده سرمایه گذاری می شود یا روی زمین تازه

سرمایهگذاری می شود. در مورد اخیر در برابر مالکیت ارضی که امکان استفاده ی آزادانه از زمین را نمی دهد، می بایست بهره ی مالکانه ی مطلق پرداخت. ولی اندازه ی این بهره ی مالکانه نامحدود نیست. مارکس بر آن است که این امر دست بالا حاصل تفاوت میان ارزش و قیمت تولید کالاهای کشاورزی است، و این مقدارِ مثبت ارزشِ اضافی به سبب ترکیب انداموار سرمایه ی پایین تر در کشاورزی است.

به تازگی در پی تحلیل هایی درباره ی نقش مالکیت ارضی در بحرانهای شهری (← شهرنشینی) علاقه به نظریهی بهرهی مالکانه در مارکسیسم از نو برانگیخته شده است. بسیاری از نوشته های حاصل از این تحلیلها نظریهی بهرهی مالکانهی مطلق مبارکس را مردود می شمارند و به جای آن بهرهی مالکانهی انحصاری را مینشانند که بر پایهی آن هیچگونه محدودیتی در مبورد سبطح بهبرهی مالکانیه بالاتر از قیمت تولید وجود ندارد. افزونبراین، دلیلی ندارد که ترکیب انداموار سرمایه در کشاورزی بایین تر باشد. فاین (۱۹۷۹) بر آن است این نوعی سوءتفسیر نظریهی مبارکس اسبت و ثابت میکنید که محدودیتهای بهرهی مالکانهی مطلق را باید از توسعهی فشرده کشاورزی به عنبوان بندیلی در برابنر بسط آن به زمینهای تازه استنتاج کرد. بال (۱۹۷۷) بر آن است که هیچ نظریهی کلی در باب بهرهی مالكانه نمى توانيد وجبود داشيته باشيد مكر رابطهى تاریخی ویژهی بالنده یعی میان سرمایه و زمین که میبایست شالوده ی نظریه قرار گیرد. افزون براین، نباید ترکیب ارگانیک را با ترکیب ارزش سرمایه خَلط کرد. مارکس بهرهی مالکانهی مطلق را از مانعهای سر راه انباشت فشرده در کشاورزی استنتاج میکنید و این امر با <ترکیب> انداموار پایین تر مربوط است و نه ترکیب ارزش سرمایه. رهیافتی متفاوت با این را موری (۱۹۷۷) اختیار میکند که در عین آنکه از آراء مارکس پشتیبانی میکند، فرض میگیرد که این آراء در مورد مالکیت ارضی بهطور کلی به کار می رونید.

بنابراین، وجود و نقبش بهرهی مالکانهی تفاضلی و مطلق را می توان مستقل از شکل مالکیت ارضی فرض گرفت.

باید پذیرفت که ایس تفسیرهای متفاوت از تحلیل مارکس و نیز گسست از این تحلیل، پاره یی نتیجه ی وضع نامساعد زمینه سازی برای تحلیل مارکس چه در وضع نامساعد زمینه سازی برای تحلیل مارکس چه در ۳ سرمایه و چه در نظریه های ارزش اضافی است. مواد و مصالحی که عرضه می شود اغلب صفحه هایی از جدول های قیمت های فرضی و بهره های مالکانه ی تفاضلی فرضی را در بر دارد. فاین بر آن است که این جدول ها دقیقاً از آن رو عرضه می شوند که قیمت ها و بهره های مالکانه را نمی توان از روابط فنی مفروض تولید میان سرمایه، کار و زمین است که این امر بسته به ایس است که چه چیز سرمایه ی متعارف و زمین متعارف را در تعیین ارزش تشکیل می دهد و در ایس جا رابطه ی تاریخی و اجتماعی میان ایس دو باید وارد تحلیل تاریخی و اجتماعی میان ایس دو باید وارد تحلیل تاریخی

مارکس در ج ۳ سرمایه همچنین به بررسی توسعهی بهرهی مالکانهی زمین پیشاسرمایهداری می پردازد. او بهرهی مالکانهی فئودالی را به سه سنخ دورهبندی می کند که زنجیره یی منطقی را تیشکیل میدهند. این سنخها عبارتاند از بهرهی مالکانهی کار، بهرهی مالکانهی جنسی و بهرهی مالکانهی پولی. این سه شکل بهرهی مالکانه با مرحلههای گوناگون توسعهی جامعهی فئودالی پیونید دارنید، و برای نمونه آخرین مورد رشد تولید کالایی معینی را پیشفرض می گیرد که به واسطهی آن برای پرداخت نقدی بهرهی مالکانه می توان پول به دست آورد. بااینهمه، بهرغم تولید کالایی شیوهی تولید هم چنان فئودالی می ماند. اما در مورد انباشت خصوصی، در این جا تحلیل مارکس برای تحلیلهای مدرن از **توسعه نیافته کسی** معتبر است، زیبرا شكلهاى پولى بهرهى مالكانهى فئودالى هرجا ك جامعه های پیشاسرمایه داری با سرمایه رویاروی

میشوند همچنان سرسختی نشان میدهند.

مارکس در نظریههای ارزش اضافی موضع خود را در قبال مسئلهی بهرهی مالکانه بسط می دهد و به انتقاد از دیگر نویسندگان می پسردازد. بسرای نمونیه، ریکساردو مفهسومی از بهسرهی مالکانسهی تفاضلی بسه تنهایی، به تفکیک از اجارهی انحصاری دارد که می تواند در هر بخش از اقتصاد به دست آید. نیزد ریکاردو، بهروی مالکانه دقیقاً عبارت است از مالکیتی بر زمین و طبیعت، و همهی آنچه مالکیت ارضی انجام میدهد این است که معین میکنید چه کسی باید آن را دریافت کند. اسمیث در پذیرش امکان بهرهی مالکانهی مطلق تا آنجا پیش میرود که سر نظریهی اجزای متشکلهی قیمت صحه می گذارد که بر پایهی آن قیمت از بخشهای مستقلاً معینشدهی دستمزد، سود و بهرهی مالکانه تشکیل می یابد. ولی این نظریه خود فاقد انسجام است، زیرا این سه شکل درآمد نمی تواند مستقلاً معین گردد زیرا که منحصر به مجموع تولید خالص است. مارکس با نقد این نویسندگان و دیگرنویسندگان می کوشد ثابت کند که فقط با وارسی رابطهی اجتماعی سرمایه و زمین می توان چنان که باید و شاید بهرهی مالکانه را درک کرد. این رابطه عبارت از رابطه یی ارزشی است که، در قیاس با صنعت بهطورکلی، بر اثر شرایط دسترسی به زمین، قلب می شبود. درنتیجه ارزش اضافی به شکلهای گوناگون بهرهی مالکانه (که فقط می تواند به لحاظ تحلیلی متمایز گردد) تصاحب میشود و صرفنظر از این که سطوح بهرهی مالكانه چه باشد، مالكيت ارضى بر توسعهى أن صنایعی تأثیر دارد که بهوینژه نسبت به زمین به عنوان ابزار توليد حساساند.

بیرای مطالعه ی افیزون تیر ← بیال، ام ۱۹۷۷؛ ۱۹۸۰؛ ۱۹۸۰؛ کلارک، اس. و گینزبیرگ، ان ۱۹۷۶؛ایدل، ام ۱۹۷۶؛ فاین، بین و هیریس، فاین، بین و هیریس، لارنس ۱۹۷۹؛ موری، آر ۱۹۷۷؛

بِن فاین

#### مبادله (exchange)

«شروت جامعههایی که در آن شیوه ی تولید سرمایه داری حکم فرماست به صورت مجموعه ی انبوه کالاها پدیدار می شود.» مارکس کتاب سرمایه را بدین گونه آغاز می کند و از آن چنین برمی آید که مبادلیه بسی واسطه تسرین رابطه ی اقتیصادی در سرمایه داری است. تمامی افراد کلیه ی طبقات، برای نمونه برخلاف تولید، به حکم ضرورت در مبادله شرکت می جویند. ولی مبادله فقط عنصری در کل شرکت می جویند. ولی مبادله فقط عنصری در کل است به شیوه یی تحلیلی به فراسوی آشکار ترین آثار و پی آمدهای آن راه یافت و روابط طبقاتی یی را آشکار ساخت که مبادله بر پایه ی آن استوار است.

در بی واسطه ترین سطح، مبادله خود را به صورت گردش کالایی ساده نشان میدهد که عبارت باشد از C1-M-C2 (← سرمایه ج ۱، ف ۳، ب ۲۵). کالاهای Cl با پول M مبادله میشوند که بهنوبهیخود در قبال کالاهای متفاوت C2 مبادله می شبود. انگیزهی مورد نظر این است که یک مجموعه از ارزشهای مصرفی C2 جایگزین مجموعه یی دیگر C1 شود. در اصل، ارزشهای مورد نظر در رنجیرهی مبادلهها مى توانند تفاوت داشته باشند: آنچمه يىك تاجر به دست می آورد، تاجر دیگر از دست می دهد. اما درمجموع کل ارزشی که مبادله میشود میبایست بى تغيير بماند. براى جامعهى بورژوايي آنچه اصل است این است که باید در مبادله تساوی برقرار باشد، و در این اندرز خلاصه می شود: مبادله منصفانه دزدی نیست. بنابراین، مارکس در برابر خود این وظیف را قرار میدهد که نشان دهد که استثمار چه گونه مى تواند حتا در شرايط مبادلهى منصفانه وجود داشته باشد.

مبادلههای مورد نظر در ضابطهبندی عام سرمایه -M را (سرمایه ج ۱، ف ۴) در نظیر بگیرید. در این جا پول در قبال کالاهایی مبادله میشود که بهنوبهیخود پول بیشتر و لذا ارزش اضافی پدید

می آورند. این امر فقط در صورتی میسر است که یکی از کالاهایی که خریداری می شود منبع ارزشی بیش تر از آن باشد که برای آن هزینه می شود. کالای مورد نظر نیروی کار است و هستی آن به شکلی که این نیرو می تواند در قبال سرمایه ی پولی مبادله شود به ریشه های روابط تولیدی طبقاتی سرمایه داری بازمی گردد. اید تولوژی بورژوازی این است که بر آزادی مبادله، قداست مالکیت و جست وجوی نفع شخصی تأکید ورزد. همین خصیصه های ویژه ی مبادله است که روابط طبقاتی زیرین را پنهان می سازد. مبارکس این موقعیت را با لحنی ریشخند آمیز به این صورت خلاصه می کند:

قلمسرو گسردش با مبادلهی کسالا کسه در چارچوب مرزهای آن فروش و خرید نیسروی کار روی میدهد، درواقع بهشت عدن حقوق ذاتى انسان است. اينجا قلمرو أزادى، برابری، مالکیت و بنتهم است. آزادی است، زیرا هم خریدار و هم فروشندهی کالا، بگذارید بگوییم نیروی کار، تنها با ارادهی آزاد خود تصميم مي گيرند. آنها به عنوان اشخاص آزاد که در برابر قانون برابرند قرارداد مى بندند. قرارداد أنها حاصل نهايي است كه بر پایهی آن ارادهی میشترکشیان بیان حقوقی مشترکی می یابد. برابری است زیرا هرکدام با دیگری، انگار که با صاحب سادهی کالاها، رابطه برقرار میسازد، و معادل را با معادل مبادله مى كنند. مالكيت است، زيرا هركدام فقط از أنجه مال خود اوست خبرج می کند. و بنتهم است، زیرا هر کدام فقط در پی سود خویش است. یگانه نیرویی که آنها را گردهم می آورد و در ارتباط با یک دیگر قرار میدهد خودخواهی، سود و نفع شخصی هرکدام است. هر یک فقط پروای خود دارد، و هیچیک نگران دیگران نیست. و دقیقاً به همین دلیل، خواه بنا بر هم آهنگی پیشین

بنیاد چیزها و خواه در ظلل حمایت مشیّت الهی، همگی با هم برای سود متقابلشان، برای رفاه مشترک و منفعت مشترک کار می کنند. (سرمایه، ج ۱، ف ۶).

روشن است که مبادله رابطهیی میان تولیدکنندگان (و غیرتولیدکنندگان) را لازم می آورد. بدین گونه، مبادله میان انواع مختلف کار نوعی معادل بودن پدید می آورد و کار مجسرد را به عنوان مادهی ارزش تشکیل میدهد. این شکلگیری ارزش رابطه یی میان ارزشهای مصرفی کالاها است، و به صورت این رابطه بیان میشود، و درنتیجه به صورت بتوارهگی کالایی وصف می شبود. این رونند بنا نقش پنول در مبادله که حکم میکند هرچینز بایند قیمت خبود را داشته باشد به منتها درجهی خود می رسید. روابط اجتماعي ميان توليدكنندگان همانا روابط مادي ميان چیزهاست، و به صورت این روابط مادی بیان میشود. این امر ملازم ضروری روابط اقتیصادی سیرمایهداری است. اما مطلب چه بسا فراتس از ایس میرود. ایدئولوژی و نفوذ بازار در مطابقت با «ثروت عظیم کالاها» چنان نیرومند است که کل روابط اجتماعی را مطابق تصویر خود شکل می دهد. برای نمونه، این امر در خصوص دیگر شکلهای مبادله که مبادلهی کالاها نیستند صدق می کند. از دید ذهن تُنکمایه و عاملان اقتصادی درگیر، خرید و فروش بهرهیی که سرمایه را، مثلاً به شکل اوراق بهادار یا اجارهی مالکیت ارضی در بر دارد، موردهای ویژهی مبادله در عمل به نظر میآید. برعکس، در نظیر مبارکس این موردها شکلهای وینژهیی هستند که بر پایهی آن ارزش اضافی را می توان تصاحب کرد. این شکلها مستقیماً پای کالاها را به میان نمی کشند، گرچه به اجاره و بهره می انجامند که به نظر می رسد قیمت باشند.

به بیان کلی تر، نفوذ و تأثیر مبادله به فراتر از روابط اقتصادی، و چه بسا به روابطی گسترش می یابد که خود بازار به طورمستقیم در آن درگیر نیست. برای نمونه، ازدواج بیش از پیش به صورت شکل پوشیده ی

قرارداد میان شریک ها در صی آید. به بیان عام تر، اتمیزه شدن افراد در جامعه ی بورژوایی سبب می شود که روابط مالکیت خصوصی حتا در جایی قرار بگیرد که مبادله خود در آن حضور ندارد. از این جاست که روابط اقتصادی بتواره شده به کل روابط اجتماعی انتقال می یابد. این امر به بیش ترین در جه در سطح اید تولوژی نمایان است که در آن از دریچه ی ذهن بورژوایی تصورناپذیر است که در آن از دریچه ی ذهن بورژوایی تصورناپذیر است که در آن از دریچه ی ذهن بورژوایی تصورناپذیر دست مزد، سود و مبادله ی کالایی ببیند.

از آنجا که مبادله بیواسطه ترین صورت روابط اقتصادی است، به آسانی می توان آن را علت تحولات اقتصادی شمرد. همان گونه که محسنات آزادگذاری به آزادی و همآهنگی مبادله نسبت داده می شود، بحرانهای اقتصادی نیز شکست سازوکار بازار شمرده می شود. چنین است هستهی اصلی کینزیسم و نیز این اندیشه که اتحادیههای کارگری دستمسزد را به بالای سطحی سوق میدهند که در آن می توان به همآهنگی میان عرضه و تقاضای کار دست یافت. از دید **توسعهنیافتگی و توسعه،** برخی کسان در مبادلهی نابرابر به چشم عاملی علّی مینگرند، هرچند که از نظر مارکس لازم است پدیدارهای کلی سرمایه داری را بر پایهی *برابری* در مبادله توضیح داد. تا حدودی، ایس گونسه برابسری گرایسشی در درون سرمایه داری به شمار می آید، و حال آن که رقابت به عنوان ملازم ضروری مبادله مایل است نمودها را به صورت وجه متضاد واقعیت زیرین نشان می دهد. برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  گردش

بنفاين

## مبادلهی نابرابر (unequal exchange)

نظریه یی فوق العباده تأثیر گذار در دهه ی ۱۹۷۰ که نخستین بار در ۱۹۶۹ ایمنوئل (۱۹۲۲) آن را طرح کرد تا توسعه ی ناموزون را در مقیاس جهانی توضیح دهد (به امپریالیسم و بازار جهانی). عنصر محوری در

این نظریه عبارت است از سازوکاری که به وسیله ی آن نسبتهای مبادله ی بینالمللی معین می شود. در این تحلیل، سرمایه داران در تمامی کشورها، صرف نظر از سطح توسعه ی نیروهای تولیدی در هر کشور، چنان در نظر گرفته می شوند که امکانات تولیدی فنی یکسانی در دسترس دارند. این رویکرد همانند نظریه ی تجارت نوکلاسیک است، که پیشفرض کارکرد تولید یکسان حاکم در هر کشور را پیش می کشد. با این پیشفرضِ افزوده که سرمایه در سطح بینالمللی کاملاً متحرک است، نتیجه می شود که هزینه های تولید وسایل تولید در هر کشور یکسان خواهد بود به شرط آن که وسایل تولید در گردش را نادیده بگیریم.

بر پایهی این پیشفرضها هزینهی واحد در کشورهایی که در آن دستمزدها پایین است نبازل تبر خواهد مگر آن که دستمزد پایین تر بر همین مقیاس با سطح پایین تر بارآوری کار پیوند نداشته باشد. ایمنوئل فرض می گیرد که بارآوری کار همیای سطح دستمزد تغییر نمی کند، بنابراین کلیت این نظریه صرفاً با فرض بارآوری برابر کار در هر کشور آسیبی نمی بیند. اگر هزینه های غیر کار در سراستر کشورها یکسان است، و کار جاری (زنده) همان ارزش را در هر دوره از زمان پدید می آورد، جایی که دست مزدها پایین تر باشند نرخ سود بالاتر خواهد بود. مبادلهی نابرابر بر اثر حرکت سرمایه در طلب نرخ سود بالاتر دست میدهد. قیمتهای کالا در کشور با دستمنزد بالا، همچنان که سرمایه (بهطور نسبی) فرار میکند، بالا می رود، و قیمت های کالا در کشورهای با دستمزد باین أفت میکند. در نتیجهی یکسانشدن نرخ سود از طریق این حرکتهای قیمت، مبادلهی بین المللی با نرخهایی روی می دهد که برابر با زمان کار مجسم در کالاها نیستند. بهویسژه، نسبت قیمتهای کشور پیشرفته با قیمتهای کشور وایسمانده بیشتر از نسبت زمیان کیار در کالاهای کشور پیشرفته به زمان کار در کالاهای کشور

واپسسمانده است، و ایسنجسا «پسیشرفتسه» و «واپسسمانده» صرفاً بر پایهی سطح دستمسزد در هسر کشورهای کشور تعریف مییشود. بنهایسنترتیب، کشورهای پیشرفته، از طریق مبادله، زمان کاری بیش از آنچه در تولید به وجود میآورند در مبادله تصرف میکنند. مازادی از کشورهای واپسمانده انتقال مییابند و بنه سبب فقدان مازاد کامل سرمایه گذاری کافی، از نسرخ انباشت در این کشورها میکاهد.

این نظریه بهطورگسترده مورد انتقاد قرار گرفته است. این نظریه در سطح تجربی بسر آن است که گرایش عمده این است که سرمایه گذاری خارجی بیه سبوی کشورهای واپسمانده جریان یابد، ولی ایین درست نیست (ب شرکتهای چندملیتی). از این گذشته، این نظریه با برابرساختن نیرخ سبود تلویحاً پیشبینی میکند که بدترین اتفاقی که ممکن است روی دهد این است که مازاد نسبی در کشورهای پیشرفته و واپسمانده یکسان خواهد بود: یعنی که در بدترین حالت، میازادی که در کشورهای واپسمانده باقی میماند برای همسنگی با نیرخ انباشت کشورهای پیشرفته تکشورهای

از دیدگاه مارکسیستی ایبراد نظری اساسی به کار ایمنوئیل ایبن است که او در بحث خود در باب دستمزدها از تمییز میبان ارزش مصرفی و ارزش مبادله یی درمیماند. کارگران میبایست حجم معینی از ارزشهای مصرفی را مصرف کنند تا بتوانند نیبروی کار را درحال حاضر و در نسلهای بعدی بازتولید کنند. این حجم ارزشهای مصرفی سطح زندگی یک کارگر را تشکیل میدهد، و سطح زندگی طبقه ی کارگر در بین کشورها بهشدت با هم فرق میکند. دستمزد نمودار ارزش مبادله یمی ایبن ارزشهای مصرفی است (به دستمزدها). بادرنظر گرفتن حجم ارزشهای مصرفی (سطح زندگی)، آنچه دستمزد را تعیین میکند این است که کالاهایی که کارگران مصرف می کنند تا کجا بنا کارآیی تولید می شوند. موقدر بارآوری کار بیش تر باشد ارزش کالاها پایین تر هرقدر بارآوری کار بیش تر باشد ارزش کالاها پایین تر

است، و ارزش مبادلهیی نیز پایین تر است. همچنان که سرمایهداری میبالید، بارآوری فزونی می گیسرد، ارزش کالاها أفت مي کند و منزدي که مي بايست پرداخت شبود تا حجیم معینی از ارزش مصرفی را (سطح زندگی معینی را) در بر گیرد نیز نزول می کند. مارکس این فرایند را افزایش ارزش اضافی نسسی مینامد. از آنجا که در کشورهای سرمایهداری توسعه یافته است که بارآوری کار بالا است هیچ روشن نیست که سطح زندگی بالای کارگران در چنین کشورهایی حاکی از این باشید که ارزش مبادلهیی کالاهایی که این سطح زندگی را فراهم می آورند نیز بالاتر از کشورهای وایسمانده است. چنین میهنماید که نمی توان از دیدگاه نظری اثبات کرد که نمود چیزها (تفاوتها در سطح زندگی) به ضرورت حاکی از تفاوتها در ارزش مبادلهیی نیـروی کـار اسـت، و دربارهی نرخ سود در کشورهای پیشرفته در قیاس با كشورهاى واپسمانده هيچ نتيجهى كلي نمي توان گرفت (بتلهایم ۱۹۷۲). نقدهایی که از دیدگاه اقتصاد نوکلاسیک صورت گرفته نیز یکسسر کوبنده از کار

نوشته های اخیر ثابت کرده اند که مبادله ی نابرابر از درون متناقض است (دور و ویکس ۱۹۷۹)؛ می توان تمامی پیش فرض های مبادله ی نابرابر را پذیرفت و نشان داد که هیچ انتقال مبازادی در این مبدل روی نمی دهد. باید به یاد آورد که برهان مبادله ی نابرابر فرض می گیرد که عناصر سرمایه ی ثابت (ماشین آلات، کالاهای بینابینی و مواد خام) در سطح بین المللی دادوستد می شوند. این پیش فرضی ضروری برای این نظریه است تا به نتیجه ی انتقال مبازاد برسد، که نظریه است تا به نتیجه ی انتقال مبازاد برسد، که چنان که دیدیم بر آن است که این انتقال روی می دمی در غیاب تجارت، بالاتراند.

اگر نرخهای سود در کشورهای توسعه نیافته بالاتر نبودند، هیچ انتقالِ سودی انجام نمی گرفت، یا این که انتقال در مسیر دیگری قبرار می گرفت. اگر عناصر

سرمایه ی ثابت در سطح بین المللی معامله نمی شوند، پس باید این امکان را پذیرفت که این عناصر در کشورهای توسعه یافته ارزان تراند، خواه به سبب این که همان ماشین آلات و درون دادهای جاری ارزان تراند و خواه به سبب این که فنون پیشرفته تری به کار گرفته می شوند (با هزینه همای پایین تر) که در کشورهای توسعه نیافته در دست رس نیستند. از این رو، اگر این عناصر در سطح بین المللی دادوستد نمی شوند (که به قیمت عمومی در دست رس همه ی تولید کنندگان قرار دارند) منطقاً نمی توان نتیجه گرفت که در کشورهای دارند) منطقاً نمی توان نتیجه گرفت که در کشورهای توسعه نیافته نرخهای سود بالاتر خواهند بود، نتیجه یی که سنگ بنای نظریه ی مبادله ی نابرابر است.

افزون بر این، امین (۱۹۷۷)، ضمن دفاعی آشکار از مبادله ی نابرابر، ثابت کرده است که این نظریه لازم می آورد که اقلام مصرف انبوه می بایست در سطح بین المللی دادوستد شود. لازم است این فرض نقد بتلهایم را پاسخ گوید (بنگرید به بالا)؛ زیرا اگر چنین اقلامی در سطح بین المللی دادوستد نشوند این امکان را نمی توان رد کرد که در کشورهای توسعه نیافته، به رغم سطح زندگی پایین تر، نرخ استثمار پایین تر است. رابطه ی متناقض میان ارزش نیروی کار و ارزش های مصرفی است که سطح زندگی را فراهم می آورد. چنین می نماید که تجارت بین المللی در کالاهای مصرفی اساسی این مسئله را برای نظریه ی مبادله ی نابرابر حل می کند.

بااینهمه، مبادله ی نابرابر برای کالاهای دادوستدشده محال است. مبادله ی نابرابر لازم می آورد که نرخ سود در سراسر کشورها برابر گردد، حال آن که تجارت آزاد لازم می آورد که قیمت کالای مبادله شده در سراسر کشورها یکسان باشد. از این رو فرایندی که نرخهای سود را برابر می سازد (و میازاد را منتقبل می کند) هم چنین قیمتها را نیز برابر می سازد. ولی اگر هزینههای کار در کشورهای توسعه نیافته پایین تر باشد (با درنظر گرفتن این امر که هزینههای

غيركاري مي بايست يكسان باشد) منطقاً محال است که هم نرخهای سود و هم قیمتها برابر شوند. اگر نرخهای سود برابر شوند، آنگاه قیمت یک کالای معین در کشور توسعه یافته می بایست بالاتر باشد، که البته با این پیشفرض لازم تناقض دارد که کالاها در سطح بینالمللی تجارت میشوند. اگر قیمتها، همآهنگ با این پیشفرض تجارت، برابر شوند، آن گاه در کشورهای توسعه نیافته نرخ سبود می بایست بالاتر باشد، کشورهایی که در آن هزینه های کار پایین تر است، و هیچ انتقال مازاد روی نمی دهید. از این جاست که نیرخ سود تنها می تواند برای کالاهای دادوستدنشده برابر گردد یا برای کالاهایی که منحصراً در یک کشور تولید میشوند. چنین کالاهایی نسبت کوچکی از کل تولیند جهان را در بنر میگیرنند و از این رو این نظریه، حتا با ملاکهای خود در بهترین حالت به یک کنج کاوی منطقی خُرد فرو می کاهد.

برای آگاهی افزون تر ← امین، سمیر ۱۹۷۳ b (۱۹۷۷)؛ بتلهایم، سی. ۱۹۷۲؛ دو ژانوری، ای. و کریمسر، اف. ۱۹۷۱؛ دور، الیزابت و ویکس، جسان ۱۹۷۹؛ ایمنوئل، ای. ۱۹۶۹ (۱۹۷۲).

جان ویکس

# مدرنیسم و پسامدرنیسم

#### (modernism and postmodernism)

مدرنیسم به عنوان اصطلاحی کلی در تاریخ فرهنگی، مجموعه متنوع گسترده یسی از گسستهای زیباشناسانه از سنت رئالیستی اروپایی را در بسر می گیرد. برای متن مدرنیستی (شعر، رمان، نقاشی، معماری، آهنگسازی) دیگر چنین نیست که شکل زیبایی شناسانه بدون مسئله آفرینی جهانِ اجتماعیِ بیرونی پسیشداده یسی را «بازتاب» کند، بلکه بهخودی خود به صورت موضوع توجه، نگرانی یا افسون درمی آید درواقع تا به جایی که به نظر می رسد متن «واقعیت»ی را تشکیل می دهد که

زمانی ادعا میشد که آن را منعکس می کند. تاریخهای مورد توجه برای تعیین خاستگاههای ایس جنبش ۱۸۴۸ است، هنگامی که پس از سرکوب وحشیانهی انقلابهای آن سال نگارش کلاسیک یا رئالیستی در آثبار شبارل ببودار و گوستاو فلبویر دستخوش بحران شد؛ یا دههی ۱۸۸۰، هنگامی که سلسلهی درازآهنگی از آزمایش گریهای زیبایی شناسانه ی شتابناک آغاز شد: از ناتورالیسم تا سمبولیسم و کوبیسم، اکسپرسیونیسم، فوتوریسم، کانستراکتیویسم، ورتیسم، سوررثالیسم و دیگرها. بنا بر اجماع عمومی، اوجگاه مدرنیسم سالهای ۱۹۱۰ تا ۱۹۳۰ است، و پس از آن هنرمندان مدرنیست را در آلمان نازی و روسیهی استالینی خاموش کردند یا آزار و شکنجه دادند، و جایی دیگر در اروپا واکنش در برابر زيبايي شناسي رئاليستي ـ بيش تر مسئوليت اجتماعي تا آزمایش گری فردگرایانه در هنر ـ همچون پاسخی به قطببندی سیاسی فزاینده در قاره حی اروپا> آغاز

این که آیا هیچ گونه ویژگی معرف و عمومی واحدی را بتسوان از گسترهی حیسرتانگیسز نسوآوریهسای زيبايى شناسانهى اين سالها بيرون كشيد محل ترديد است: پارەيى مدرنيسمها، آينىدەيىي حاوى فناورى، سرعت و پویایی شهری را ستودند، و دیگران به گذشته یی بدویت گرای دارای پیوندی (Gemeinshaft) ثابت و هم آهنگی شهودی با «طبیعت» گریز زدند؛ پارهیی کوشیدند شکلهای زیباییشناسانهی خود را به اندازهی زندگی معاصر، که چارچوب کارشان بود، بهطرزى داير قالمعارف وار ولنگوواز كنند، حال آنكه دیگران کوشیدند از این فرایند پهناور و شتابان نـوعی کمال صوری مینیمالیستی بیرون بکشند ــ شهودی زودگذر، هایکویی دوخطی و ایماژگرا، نمایشنامهیی از سميوئل بكت كه همهاش بيست ثانيه به درازا می کشد، پردهی نقاشی یی تقریباً سفید. افترون براین، مدرنیستهای یک اردوگاه واحد به سوی هدفهای سیاسی بهغایت مختلفی رفتند: از فوتوریسم،

ولادیمیسر مایاکوفسسکی بسه بالشویسسم روی آورد، حال آن که فیلیپو مارینتی به حمایت از موسولینی برخاست؛ از اکسپرسونیسم، گوتفرید بین از هیتلر پشتیبانی کرد، حال آن که ارنست تولر به سوی چپ انقلابی رفت. شاید فقیط توجیه شدید بیه شکل زیبایی شناسانه (کیه خبود از مواضع ایدئولوژیک گوناگون و اغلب ناسازگار توجیه می شبود) در مبورد همهی هنرمندان این دوره مشترک است. عرضهی هرگونه ویژگی خاص و ممییز دیگر از مدرنیسم در معرض این خطر است که جنبیشی را از دل بحرانی معرض این خطر است که جنبیشی را از دل بحرانی ویژگیهای اصلی آن از جمله ظهور فرهنگ توده یی، پیکسارجویی طبقسه ی کسارگری و فمینیسستی، فناوری های نوین انقلاب صنعتی دوم، و تجربه ی نفس گیر مرکزهای امیریالیستی جدید است.

در سراسر این سالها در میان مارکسیستها بحث و جدلی داغ و هیجان انگیز دربارهی اهمیت مدرنیسم درگرفت و در «مباحثهی اکسپرسیونیسم» معروف در دههی ۱۹۳۰ به اوج رسید. مارکسیستهای جریان اصلی، از جمله جورج لوکاچ، مدرنیسم را محکوم شمردند به دليل: دستشستن ايدناليستي از معرفت شناسی بازتاب گرا، به دلیل «فورمالیسم» خودجویانه و پیچیده، پرسیتش روان شخصی و تجربهی درونی ژرف در برابر تصویرگری کامل انسان ـ در \_ جامعـه کـه، بنـا بـر ادعـا، رئاليـسم آن را رنگ آمیزی می کرد و رجحان اسطوره بر تاریخ. دیگر ماركسيستها، از جمله والتر بنيامين، برتولت برشت و تئودور آدورنو به درجات مختلف و به دلایل گوناگون به پیشباز جنبشهای جدیند رفتند؛ و ما ممكن است مايل باشيم كارشان را نه دقيقاً «نظر مارکسیسم دربارهی مدرنیسم» بلکه «مارکسیسم مدرنیستی» متمایز بشماریم. به تازگی، استدلال شده است که تأکید شدید بر شکل در فرهنگ مدرنیستی خود در تکامل ماتریالیسمی «غربی» یا دیالکتیکی در مقابل ماترياليسم «شرقى» يا مكانيكي نقش قاطع

داشته است ـ طرفه آن که مورد نخست تاریخ و آگاهی طبقاتی لوکاچ (لون ۱۹۸۵) را نیز در بر می گیرند.

در بیستواندی سال واپسین، با ظهور پسامدرنیسم 🕳 در آغاز در معماری ولی سپستر در سراسر گسترهی زمینههای فرهنگی ـ احساس ما نسبت به مدرنیـــم باز هم دیگرگون شد. «مدرنیسم» ـ که پسامدرنیسم نخست خود را در برابر آن تعریف میکند، گرچه گزیدهی محدودی از کل طیف تجربه گری طی دورهی پیشین به شمار می رود ـ به همین سان بر تعریف های اخیر ما از زیباییشناسی پیشتاز اوایل سده ی بیستم چیرگی می یابد. اکنون معماری کارکردگرای بی پیرایه و عبوس لوکربوزیه و «سبک بینالمللی»، یا معماری والتبر گروپینوس و باؤهناؤس است که بنه صنورت مدرنیسم نمونه درآمده است ــ یعنی معماری بیبهره از آذین و همهی امتیازدادن ها به فردیت انسان، خطوط راست قاطع در ساختمان و «حالت هنری» مصممانه در فنون و مواد ساختمانی (فولاد و بُتون مسلح مواد دل پسند خیاص می شوند). بدین سان، زیبایی شناسی مدرنیستی را می توان بر پایهی بخشبندی دوشقی شدید و نخبه گرایی میان «هنر والا» و «فرهنگ تودهیی» قرارداد یعنی: نماهای سفید تابناک و سقف مسطح مجسمهی معمارانهی کوربوزیه در برابر ساختمان شبهری توسیری خبورده و «انبیوه» پیرامون آن؛ و این تعریف از مدرنیسم (یا آنچه برخی از نظریه پردازان «مدرنیسم پیشرفته» نامیدهاسد) آنقدر انعطاف پذیر هست که از برخی تجربه گریهای معاصر پیش بیافتد ــ برای نمونه، شعر بنا بر مـشهور «دشوار» و کنایی تی. اس. الیوت ــ که در بیش تبر موارد دیگر درواقع وجه اشتراک بسیار اندکی با معماری «سبک بینالمللی» دارد. بدینسان، پسامدرنیسم از اواخر دهمهی ۱۹۶۰، در آغاز خود را همچون مردم پسندی یا پوپولیسم، بازگشت به سنتهای عامیانه، بومی و حتا سنتهای تجاری تودهیی، پس از انحراف مسیری طبولانی در راستای

نخبه گرایی پیش تاز سازش ناپذیر، جلوه گر ساخت؛ بیانیه های آن عناوینی چون آموختن از لاسوگاس و از ب*اؤهاوس تا خانهی خودمان* را بر خود داشت. دیگر مضمون مرتبط و کلیدی تاریخ گرایی بود، یعنی که بازگشت آسوده به سبکهای گوناگون گذشته هم چون سرچشمه ی الهمام در اکنون، و نمه محكومشمردن غيرارادى وخودكار أنها زيسر عنوان فناوری پیش رفته و عقلانیت کارکردگرا. معادل چنین تحولات معمارانهیی در زمینهی ادبیات داستانی آن چیزی است که لیندا هاجسن آن را «زبرداستان تاریخنگارانه» اصطلاح می کند و نمونه های اعلای آن نویسندگانی چون گابریل گارسیا مارکز، گونترگراس، جان فاؤلز، ئى. ال. داكترو و سلمان رُشدى اند. رمانهایی از این دست به مسایل مربوط به طرح داستان، تاریخ و ارجاع بازمی گردند که روزگاری به نظر میرسید که دغدغهی داستان مدرنیستی نسبت به خودمختاری متنی و خوداگاهی، این عناصر را از اعتبار انداخته است، ولي بي أن كه به سادكي از اين دلمشغولیهای «زَبرداستانی» دست شسته باشند؛ حاصل گونهی ادبی ناسازهواری است که در آن تاریخ، در آن واحد، هم قدرتمندانه مورد دفاع قرار می گیرد و هم مسئلهساز می شود.

پسامدرنیسم، بهطورکلی، بهطرزجذابی نسبت به
«دگرباشی» فرهنگی، سبکهای واپسرانده ی گذشته،
اما همچنین نسبت به صداهای به حاشیه رانده ی
اکنون: زنان، هم جنس گرایان، سیاهان و جهان سوم
باز و آزاد است. این ارزیابی مثبت از صداها، تجربهها و
روایتهای دیگر، در فلسفه، شکل بدگمانی نسبت به
«کلان ژبرروایتها» را به خود گرفته است که
شناخت در گذشته بر پایه ی آن استوار بوده است.
کلان روایتهای روشن گری، با عقل همگانی و
جهان روایی که بیش از پیش بر خرافه پرستی وحشیانه
پیروز می شود، و کلان روایت مارکسیسم با دیدگاهاش
از پرولتاریا به منزله ی طبقه ی انقلابی همگانی و
جهانی، مشابه جعبههای سفید هندسی، سیاده و

عبوس گروپیوس یا لوکربوزیه شمرده می شوند که عقلانیت تمامت خواهی را تجسد می بخشند که هیچ قضاوت، ناخرسندی یا کشرتگرایی را برنمی تابد. فلسفهی پسامدرنیستی بهوینژه در کبار ژانفرانسوا ليوتار، به جاي تأكيد بر «عقل»، «حقيقت» يا «کلیّت» بر نسبیت شناخت، و وابستگی متنی آن تأکید دارد و ترجیح میدهد از «بازی زبانی» محلی و ویتگنشتاینی سخن بگوید. از دیدگاه پسامدرنیسم، مار کسیسم به نحواصلاح نایدیری اسپیر طرح سرکوبگرانهی مدرنیته است، و تاریخهای واقعی را با فساوت به «تاریخ» بی رحمانه ی پیکار طبقاتی پا شیوههای تولید فرو می کاهد. مارکسیستها ضربه را این گونه پاسخ می دهند که پسامدرنیسم را متهم میکنند به: پرستش «بهینه گزینی» و «روان پارگی»، امحای تاریخ در بازی محض سطحهای بی ژرفا یا مرکززدایی از سوژه یا فاعل به جنان شیوهی بنیادینی که سوژه یا فاعل را از عمل سیاسی (یا هرگونه) عملی ناتوان جلوه میدهد. چنان که از این اتهامها و اتهامهای متقابل برمی آید، مباحث های میان مارکسیسم و پسامدرنیسم در بسیاری وینژگیها با رویارویی پیشین سیاست مدرنیستی و مارکسیستی وجه اشتراک دارد؛ و امروزه این مباحثهها با همان فوریت و آشفتگی دنبال می شوند که مباحثههای مبورد نخست در دهههای ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰. گرچه جالب ترین تحول آن دههها نیز جدلهای تلخ و صلب نبود بلکے ظهرور «مارکسیے مدرنیے ستی» انعطاف پندیری در ناکجایی میان اردوگاهای جنگجویان بود، بههمینسان، همچنین امروز نیز ما أغباز به احساس لمس شكلي از تركيبي ممكن کردهایم که همان «مارکسیسم یسامدرنیستی» است که شاید بتوان از هماکنون نیشانهی آن را در محوریت ناگهانی جغرافیا در پژوهشهای فرهنگی مارکسیستی مشاهده کرد، زیرا گنجاندن مقولههای فیضا و مکان در نظریهی مارکسیستی مسئولیت تأکید پسامدرن بر مکانیّت یا زمینه را بدون قربانی کردن دغدغههای

سیاسی سنتی مارکسیسم بر عهده میگیرد.

بسرای آگاهی افسزون تسر ← هساروی، دیویسد ۱۹۸۹؛ هاچسن، لیندا ۱۹۸۸؛ جیمسن، فردریک ۱۹۸۴؛ لون، یسوجین ۱۹۸۵؛ لیوتبار، ژان فرانسسوا ۱۹۷۹ (۱۹۸۴)؛ ویلیامز، ریموند ۱۹۸۹.

#### تونی پینکنی

#### مرحلههای تکامل (stages of development)

مارکس و انگلس با تقسیم تاریخ جهان به مرحلهها، هر مرحله با ساختار اجتماعی \_اقتصادی خاص خود، و هر مرحله از پی مرحلهیی دیگر در الگویی منطقی، اندیشهی سدهی هجدهم را دربارهی چهار «شیوهی معاش» ــ شکار، شبانی، کشاورزی، بازرگانی ــ بـه میراث بردند که معمولاً زنجیرهیی واحد شمرده میشود. نخستین طرح أنها در اید تولوژی آلمانی (ج ۱، ب ۱) تقریباً ساده است و به تاریخ اروپا محدود میشود: این طرح جهار دوران را ممتاز میسازد: نخست دوران اشتراکی نخستین یا قبیله یعی، دوم دوران باستان یا کلاسیک مبتنی بز برده داری، سوم دوران فنودالی، و سپس سرمایه داری. در پیشگفتار بر نقد اقتصادی سیاسی به نظر میرسد مارکس این زنجیره را مسلم میگیسرد، منتها در ایس اثر عصر نخست «آسیایی» نام میگیرد. ولی یادداشتهای منتشرنشدهی دو سال پیش از این تباریخ او دربارهی صورت بندی های اقتصادی پیشا سرمایه داری (در گروندریسه، صص ۵۱۴ – ۴۷۱) نشان میدهد که مارکس در حال کلنجاررفتن با پیشینه یمی تکاملی است که به گمان او بسیار پیچیده تر است. کوشش مارکس بیشتر متوجه این بود که تصامی سنخهای نظام تولیدی را تشخیص دهد تا این که آنها را بهترتیب منظم کند، یا آنکه توضیح بدهد که یکی چه گونه جای دیگری را می گیرد. بااین حال او اهمیت بسیار برای کیفیت توانمندی و ابتکار عمل فردی قایل است، عاملی که فقط در یک یا چند گام اقتصادی است، که ظاهراً در نظیر او بخشی از دلیل

تکامل یافتن اروپا و ناکام ماندن آسیا در فراسوی نقطه یی معین است. مارکس دو سرچشمه بیرای این قضیه یافت: شهر کلاسیک مدیترانه یی، مهد زندگی مدنی که برای آسیا ناشناخته است، و نوعی مالکیت در اروپای غربی دورهی آغیازین کیه او آن را «ژرمانیک» میخواند در تقابل با «اسلاوی» یا شرقی. و زمین که به باور او مالکیت آن به جای آن که اشتراکی باشد فردی است. در گروندریسه، نمونه یمی که او بیش ترین علاقه را به آن نشان می دهد نمونه ی رُم است که بر یک جهان مدیترانه یی چیرگی می یابد که زیر سلطهی رقابت برای زمین است. مارکس متوجه شد که تودهیی دهقانی بر اثر اضافهجمعیت و جنگهای حاصل از قهر و غلبه به اقتیصاد بیردهداری جرگهسالارانه مبدل شد. این که چیرا این علت یابی سادهی مالتوسی پیآمدهای مشابهی در جاهای دیگر، بهویژه در آسیا، نداشت مسئلهیی است که مارکس سه طرح آن نمیپردازد.

انگلس در آنتی دورینگ (ق ۲، ف ۴) برده داری را به شیوه یی مستقیم تر از زندگی نخستین استنتاج کرد و آن را گامی به پیش شمرد. بعدتر، او که شریک اشتیاق مارکس به بررسی مورگان (۱۹۷۷) در بیاب طایفهی ابتدایی شده بود، از آن بهره گرفت تا به تحلیل انقسراض جامعهی «کیافر» یا طایفهیی، و پیدایش دولت بر روی ویرانههای آن در آتن بیبردازد؛ او علت این تغییر را مبادله ی فزاینده ی کالاها میدانست که بر بازارهای سیازندگان خود برتبری می یافتند، سازندگانی که وقتی پول به گردش درآمید بسیاری از آنها تا خرخره در قرض فرورفتند. با این انگیزه، همراه با تقسیم کار فزاینده و ظهور طبقهی بازرگان، «مرحلهی بالاتر»ی از توحش به آستانهی تمدن رسید (خاستگاه خانواده، فها ۵، ۹). لافارگ با عامه فهم کردن هیجان انگیز این نظریه راه انگلس را پی گرفت و پیشینهی اعتصار پیاپی تاریخ را از کمونیسم ابتدایی تا سرمایهداری، که رسالتاش پیریزی بنیادهای کمونیسم نو و پیشرفته تری بود،

دنبال کرد. به گمان او همه ی جامعه ها همان مسیر را می پیمودند، همان گونه که همه ی انسان ها از زادن به مرگ گذر می کنند (۱۸۹۵، ف ۱).

خود مارکس با شوروحرارت هرگونه باور به زنجیرههای ثابت را که در همهجا بتوان انتظار آن را داشت باطل شمرده بود (پیشنویسنامه به سردبیر *آتچستونییه* ژاپیسکی ایادداشتهای میهنی، نوامبر ۱۸۷۷)؛ و نزدیک به پایان عصر خود، با درنظرگرفتن شرایط مطلبوب اروپا، با تردید و احتیاط امکان پیشرفت مستقیم از کمونیسم ابتدایی دیریاز میر یا کمون روسی را به سوسیالیسم محرن مورد بررسی قرار داد. مارکسیستهای پس از او و انگلس با معیضلات فیراوان روبـهرو شـدند. پلخـانوف چرخـهی اروپـایی را بـسط و پرورش داد، ولی آسیا را به گونه یی توصیف کرد که ... به دلیل اوضاع واحوال جغرافیایی و آبوهوایی که قدرت دولتی را بر پایهی نظارت بر آب بنا نهاده است ــاز آغازگاههای مشترکشان < با اروبا> در مسیری متفاوت دور میشود. بااینهمه، در ۱۹۳۱ پژوهشگران شوروی در پایان بازنگری موشکافانهیی در مسایل دورهبندی (دیرلیک ۱۹۷۸، صبص ۱۸۱ – ۱۸۸، ۱۹۸ ۱۹۶؛ انتـین ۱۹۷۸، ص ۱۶۵ و صفحههای بعـدی) مفهوم شیوهی متمایز آسیایی (ب جامعهی آسیایی) را مردود شمردند. همراه با این میتوان معمای سکون و ایستایی درازآهنگ آسیا را که مارکس کوشیده بود دلائل آن را بیابد از ذهن بیرون راند. استالین اعلام کرد (۱۹۳۸) که شیوهی تولید «هرگز به مندتی طبولانی در یک نقطه توقیف نمی کنید» و همواره در وضعی از دگرگونی و تحول است که در آن تودههای زحمتکش نیروی محرک اصلی اند. اکنون زمینه برای فرضیهی الگویی واحد و همگانی گشوده بود. این الگو را می شد بهاین ترتیب ساده کرد که بردهداری را جزء ضروری این طرح به شمار نیاورد که به این طریق میان طایفه و كارخانهى سرمايه دارى هيچچيز جـز فنوداليـسم بـاقى نمی گذاشت. ولی کتاب درسی ویراستهی کوسینن (۱۹۶۱) بردهداری را نیسز در ایسن طسرح گنجانسد، و

قاطعانه به طرح این نکته پرداخت که بهرغم تفاوتهای محلی «همهی مردمان راهبی را مبیپویند که اساساً مسیری واحد است» زیبرا تکامل تولید همیشه «از قوانینِ درونیِ واحدی پیروی مبیکنید» (ص ۱۵۳). در اینجا، تاحدودی به شیوه یبی نامنسجم، جایی ببرای «دورههای متعدد رکود و پُسرفت»، و فروپاشی تمدنهایی نه چندان معدود در نظر گرفته شد (ص ۲۴۵).

گلزرمان، دیگر نظریهپرداز شوروی، بر سـر ایـن نکتـه اتفاق نظر دارد که قوانین تاریخ را نمی توان ابطال کرد و نظمی که مرحلهها بر پایهی آن روی میدهد دگرگونی ناپذیر است، ولی بر امکان مرحله هایی، چون برده داری، انگشت می گذارد که می تواند از قلم افتاده باشد، و گمان دارد کمه آموزهی زنجیرههای تغییرناپذیر با دادن این مجوز به بینالملیل دوم که اعلام کند امپریالیسم با زورچپان کردن سرمایه داری به مستعمرات وظیفه یی لازم را انجام می دهد به این بينالملل زيان زده است (۱۹۶۰، صـص ۲۰۲، ۲۰۶). مى توان يادآور شد كه لنين هر نظرى را كه حاكى از این بود که چین بدون سپریساختن یک دورهی طولانی تدارک سرمایه داری می تواند به سوسیالیسم جهش کند به ریشخند می گرفت («دموکراسی و ناردونیسسم در چسین»، ژوئیسهی ۱۹۱۲). ولسی مارکسیسم غربی در سالیان اخیر متمایل بوده است کمه زنجیسره های بسیش از پسیش انعطاف پذیرتر و تغییر پذیرتری را در نظر آورد. از این جاست که گوردون چایلد به موارد «جستزدنها» مانند جستزدن اروپا در آموختن فلزشناسی یا متالورژی از خاورمیانه بدون برداشتن گامهای مقدماتی، بسیار اهمیت میدهد (برای نمونه ← ۱۹۵۰؛ نیز باستانشناسی و پیشاتاریخ، حال آن که گارودی بر آن است با به کاربستن خشک و بی روح مارکسیسم این اندیشه پوچ و بیاثر میگردد، و «پنج مرحله» برای همهی بشریت «حقیقت مطلق و کامل» گرفته می شود (۱۹۶۹، ص ۴۶). ملوتی در ایتالیا کس

دیگری است که طرح تکخطی را امپریالیستی می یابد، ولی درعین حال فرض پیشین دو خط تکامل جداگانه و نابرابر اروپایی و آسیایی را نیز که به عقیده ی او از مونتسکیو، هگل و اقتصاددانان کلاسیک بریتانیایی سرچشمه می گیرد مردود می شمارد (۱۹۷۲، صص ۴۶، ۱۵۶). به جای آن، نمودار پیچیده یی از پنج خط موازی ولی متضمن کنش متقابل را می گذارد که همگی از کمون ابتدایی نشأت می گیرند (صص ۲۶ – ۲۵).

با همهی این احوال، سازوکار تغییر و این مسئله که چرا به نظر می رسد تغییر مسیرهای گوناگونی را دنبال میکند، یا این که به هیچروی طبی دوران های بسیار دراز آهنگ روی نمی دهد، به راههای گوناگون همچنان گریزان و دستنیافتنی مانده است. فکر بسیار صرف پیدایش فئودالیسم سدههای میانه نه از نیایی واحد بلکه از آمیزهی پیچیده سی از رم بسین و رُم بَرِبَرصفت شده است. مبارکس و انگلیس دربیارهی سبرمایهداری نوشتند که از فتودالیسم سرچشمه می گیرد، یعنی از شکل ویدهی اروپایی آن، و عنصر شهری مهماش؛ ولی حتا در اینجا نیز اغلب گفته شده است که مارکس و انگلس دربارهی تفیصیل این فرایند یا دربارهی تیضادهای درونی فئودالیسم که موجبات این فرایند را فراهم می آورد حرف زیادی برای گفتن ندارند. گذار اروپا از سدههای میانه به دوران مدرن همچنان یکی از دشوارترین و جالب توجه ترین همهی مسایل برای مورخان مارکسیست است (← گذار از فتودالیسم به سرمایهداری).

این مسایل اکنون بسیاری از کسان بیبرون از اروپا را نیز، با دیدگاههای خاص خود، در بر میگیرد. در هند، این کسان تصویر رکود دیریاز مارکس را مبردود شمردهاند و به جای آن این فرض را (که تا این جای کار شواهد کافی در دست ندارد) گذاشتهاند که دست کم شکل نخستین سرمایهداری در هند در حال جوانهزدن بود که فتح هند به دست بریتانیا رشتهی پیشرفت را گسست (← مارگسیسم در هند). نزد

برخی مارکسیستهای آسیایی، زنجیره کلی و جهان روا بیآن که به هیچروی به عنوان تحمیلی غربی مایه ی رنجش باشد، جذابیت ادعای همسنگی با اروپا را در بر داشته است. این نکته در ۱۹۳۰ در چین مورد بحث قرار گرفت، و فکر «جامعه ی آسیایی» جداگانه اندک پذیرشی یافت. اما از جمله دشواری هایی که پیش آمده دشواری کشف دوران برده داری در چین باستان است که با دوران یونانی برده داری تطبیق می کند. (نیز ← ماتریالیسم تاریخی؛ شیوه ی تولید؛ پیشرفت).

برای آگاهی افزون تر ← دیرلیک، اریف ۱۹۷۸؛ انتین، جورج ام. ۱۹۷۸؛ اوانز، ام. ۱۹۷۵؛ گلزرمان، گریگوری ۱۹۶۰؛ هیلتون، آر. ایسچ. ۱۹۷۶؛ کوزینن، او. ۱۹۶۱؛ لافارگ، پـل ۱۸۹۵ (۱۹۷۲)؛ ملوتی، اُمبرتو ۱۹۷۲) (۱۹۷۲)؛ پلخانوف، جی. وی. ۱۸۹۵ (۱۹۵۴).

وي. جي. کيرنن

# مرکزیت دموکراتیک(democratic centralism)

احزاب کمونیست این اصطلاح را در وهله ی نخست برای تعیین شکلهای غالباً بسیار متنوع سازمانهای درون حزبی به کار بردهاند که اداره ی آنها را بر عهده دارند. همچنین اتحاد شوروی و دیگر حکومتهای کمونیستی مرکزیت دموکراتیک را اصل سازمان دولتی خود اعلام میکنند (چنان که در بند ۳ قانون اساسی شوروی آمده است).

گرچه این اصطلاح را نمی توان در مارکس و انگلس یافت، «مقررات اتحادیهی کمونیستها» در ۱۸۴۷ که با مشارکت این دو تنظیم شد، هم عناصر دموکراتیک و هم مرکزیت مداری را به هم آمیخت که ادعا می شود مرکزیت دموکراتیک سنتز دیالکتیکی آن را به دست می دهد (← پیوستهای ۱ و ۱۰ بر مجموعهی آثار مارکس و انگلس، ۱۹۷۵، ج ۶ ، صص ۵۸۵ تا ۸۸۸ مارکس و انگلس، ۱۹۷۵، ج ۶ ، صص ۵۸۵ تا ۸۸۸ بین المللهای مارکس و انگلس در فاصلهی سالهای بین المللهای مارکس و انگلس در فاصلهی سالهای با ۱۸۷۷ تا ۷۲ کوشیدند قدرت «شورای عمومی» را

افزایش دهند و اعمال آن را تمرکز بخشند. بااینهمه، این دو، «سازماندهی "سختگیرانه"یی» را که جسی. بی. فون شوایتزر بر «مجمع عمومی کارگران آلمان» تحمیل کرده بود به باد انتقاد گرفتند (۱۸۶۸ نامهی انگلسس به مسارکس، ۲۴ سسپتامبر ۱۸۶۸)، یعنسی سازماندهی سختگیرانه یی که روزنامهی شوایتزر از آن بسه عنسوان «تمرکسز دموکراتیسک» دفساع می کرد (روزنامهی سوسیال دموکرات، برلین، ۷ اکتبر می کرد (روزنامهی سوسیال دموکرات، برلین، ۷ اکتبر این تعبیر را می توان یافت). انگلس در چندین نامه در سالهای پایانی عمر خود، بر نیاز به آزادی بیان برای گرایشهای متفاوت در احزاب نوخاستهی کارگران تأکید می ورزد.

مرکزیت دموکراتیک نخست بهویاژه به عنوان اصل سازمان بخش حزب مار کسیستی هم از جانب جناح بالــشویک و هــم جنـاح منــشویک حــزب سوسیال دموکراتیک کارگران روسیه (آر اس دی ال پی) در کنگیرههای جداگانههان در پایان ۱۹۰۵ تدوین شد و در کنگرهی وحدت حزبیشان در سال بعد بهاتفاق آرا به تصویب رسید. دورهی زودگذر آزادی به دست آمده در انقلاب ۱۹۰۵ تا ۱۹۰۷ روسیه ثابت کرد که اکنون می توان اصول دموکراتیک سیازمانی را به کار بست، حال آنکه، همانگونه که لنین در ۱۹۰۲ در «چه باید کرد؟» گفته بود، این کار در شرايط خشن غيرقانونى بودن دورهى پيشين محال بود. لنین در ۱۹۰۶ تصریح کرد که اکنیون در آر اس دی ال پی بر سر «تضمینهایی بـرای حقـوق همـهی اقلیتها و برای تمامی جناحهای مخالف وفادار، بر سر خودفرمانی هر سازمان حزبی، بر سر پذیرش این امر که تمامی کارگزاران حزبی میبایست انتخاب شوند و در برابر احضار پاسخگو و مطیع باشند» اتفاق نظر وجبود دارد. لنين رعايت اين اصبول را در حكم «تضمین» این امر میشمرد «که مبارزهی ایدئولوژیک در حزب می تواند و می بایست به تمامی با وحدت تشكيلاتي سفتوسخت تجانس داشته باشد، و با

اطاعت از تمامی تصمیمهای کنگرهی وحدت همراه باشد» («درخواست از سوی نمایندگان کنگرهی وحدت»، *مجموعهی آثار*، جلـد ۱۰ ص ۳۱۴) و ایـن كنگرهيي است كه در آن بالشويكها در اقليت بودنند. لنین بهطرزیموجز مرکزیت دموکراتیک را به عنوان «آزادی بحث، وحدت عمل» خلاصه کرد (گنزارش دربسارهی کنگسرهی وحسدت آر اس دی ال پسی، *مجموعهی آثـار* ج ۱۰، ص ۳۸۰). در ایـن سـالهـا، لنین مرکزیت دموکراتیک را با موجودیت جناحها کاملاً سازگار می شمرد (ویراست انگلیسی ۱۹۷۰-۱۹۶۰ مجموعهی آثار لنین، هرجا که لنین به مشروعیت جناحها در آر اس دی ال پی اشاره میکند، از روی عمد ترجمه یعی ضعیف از کلمه ی fraktsia به معنای بخش، جناح یا گروه به دست می دهد). هنگامی که بالشویک ها در ۱۹۱۲ خود را به عنوان حزبی جدا از منشویکها سازمان دادند و آنها را به عنوان «انحلل طلبان» تشكيلات حزب غیرقانونی مورد حمله قرار دادنید، از این برداشت سستگیرانه از مرکزیت دموکراتیک دست کشیدند. لنین در ۱۹۱۴ نوشت که باید «اصل فدراسیون، یا اصل برابری برای همهی "گرایشها" را بهصراحت مردود شمرد» («گیزارش به کنفرانس بروکسل» مجموعهی آثار ج ۲۰، ص ۵۱۸).

در دوره ی پس از انقلاب فوریه ی ۱۹۱۷، بالشویکها، در شرایط تازه یی از قانون روایی، به حزب انقلابی توده یی گسترده تری بدل شدند. حزب در نخستین سالهای پس از انقلاب اکتبر همچنان خطمشی خود را ضمن کنگرههایی تعیین می کرد که در آن برنامهها و خطمشیهای مختلف آزادانه مورد بحث قرار می گرفتند و درباره ی آنها رأی گیری می شد. بااین همه، در کنگره ی دهم در ۱۹۲۱، لنین، نگران از موقعیت بحرانی که روسیه ی شوروی در آن هنگام در آن گرفتار آمده بود، از تصویب قطعنامه یی مبنی بر ممنوع ساختن جناحها در حزب حمایت کرد. غرض از این کار پایان بخشیدن به بحدهای دموکراتیک

افزون تر در حزب نبود. بااین همه، در چارچوب نظام تک حزبی (← حزب) که در آن هنگام تثبیت یافته بود، دست آویز آماده و سودمندی در اختیار استالین گذاشت تا آن را برای تحکیم قدرت خویش به کار گیرد. در اواخر دههی ۱۹۲۰، بحث و جدل سیاسی جای خود را به «وحدت یک پارچه»یی داد که از بالا تحمیل می شد.

در هفدهمین کنگرهی حزب کمونیست اتحاد شوروی (سی پی اس یو) در ۱۹۳۴ مقررات حزبی تازهیی اختیار شد که مرکزیت دموکراتیک را در قالب جهار نکته تعریف می کرد که بسیاری از حنزبهای کمونیست در سراسیر جهان می بایست آن را در مقررات حزبي خيود بگنجانيد: انتخباب تمامي هیأتهای رهبری حزب؛ باسخگویی دورهیی آنها در برابر سازمانهای حزبی مربوط؛ انضباط شدید حزبی و تابعیت اقلیت از اکثریت؛ الزامآور بودن تصمیمهای گروههای بالاتر بیرای گیروههای پایین تیر و همهی اعهضای حیزب. در جنیب تنصفیه همای تبوده گیسر دل بخواهی استالین و کنگرههای نمایشی و انتخابات بلامنازع، عنصر دموكراتيك اين مقررات هيچ ارزش و اعتباری نداشت. گورباچف اذعان کرده است که نه فقط در دورهی استالین بلکه درست تا دههی ۱۹۸۰، مرکزیت دموکراتیک در حزب کمونیست اتحاد شوروی «عمدتاً جای خود را به مرکزیت بوروکراتیک داده بود» که «رشد و گسترش مفرط نقش دستگاههای حزبی را در همهی سطوح» در پی داشته و به «سوءاستفاده از قىدرت و فىساد اخلاقى» انجامىده است (گورباچف ۱۹۸۸، صص ۲۴ تا ۲۵).

در بحثهایی که به کنگرهی بیستوهشتم حزب کمونیست اتحاد شوروی در ژوئیهی ۱۹۹۰ انجامید، برای نخستین بار از دههی ۱۹۲۰ به این سو، برنامهها و خطمشیهای مخالف در مطبوعات حزبی منتشر شدند. یکی از ایس برنامه، پلاتفورم دموکراتیک، مرکزیت دموکراتیک را، به عنوان مانعی بر سر راه انتقاد از تصمیمها و اقلیتهایی که اندیشههای

نوآورانه طرح می کنند، مورد حمله قرار داد. این پلاتفورم خواهان احیای آزادی جناحها و ساختاری فدرال برای حزب در مطابقت با ساختار دولتی فدرال اتحاد جماهیر شوروی سوسیالیستی شد. درخواستها برای خودمختاری تمامعیار، یا در پارهیی موردها کناره گیری از حزب کمونیست شوروی، آن گونه که در مورد اکثریت اعضای حزب کمونیست لیتوانی سابق روی داد، بیشاز پیش در حزبهای کمونیست در جمهوریهای اتحاد شوروی نیز بر زبان آمد.

كنگرهى بيستوهشتم حيزب كمونيست شوروى مقررات حزبی بازنگریسته را پذیرفت. بنا بر پیشنهاد گورباچف تصمیم گرفته شد که اصطلاح «مرکزیت دموکراتیک» را حفظ کننید، با این شرط که «تصمیمی که اکثریت می گیرد برای همگان الزام آور باشد». بااینهمه، سپس مقررات تازهیی افزوده شد: «اقلیت حق دارد که در گردهم آییها، کنفرانسها و کنگرههای حزبی، گردهمآییهای ارگانهای اجرایی و نظارتی، در رسانههای همگانی حزبی از مواضع خود دفاع کنید، [و] گزارشهای مشترک تبدارک ببیند.» گرچه تصمیم گرفته شد که اجازهی ایجاد جناحها داده نشود، اكنون اين مقررات «حقوق کمونیستها را برای متحدشدن گرد برنامهها و خطمشیها در جریان بحثها» می بذیرفت. گرچه ساختار حزبی فدرال پذیرفته نمی شبود، حـزبهای کمونیست جمهوریهای متحد «مستقل» توصیف میشوند، هرچند که بر پایهی «اصول برنامهیی بنیادین و قانونی حـزب کمونیـست شـوروی» عمـل می کنند. بیانیهی خطمشی حزب، «پیش به سوی سوسیالیسمی انسانی و دموکراتیک»، اظهار می دارد که «حزب کمونیست شوروی مرکزیت دموکراتیک را به آن شکلی که در شرایط نظام دستوری اداری و تمركز خشك و صلب درآمده بود قاطعانه رد می کند.» در واکنش به فیشارها، تعهد به «احیای اصل مرکزیت دموکراتیک» که در پیش نویس بیش کنگره آمده بود حذف شد.

بینالملل (کمونیستی) سوم (۱۹۴۳–۱۹۱۹) که خود را «حزب کمونیست واحد سراسر جهان» می شمرد، اجرای مرکزیت دموکراتیک را به شکلی بهویژه خشن در دستور قرار داد که «انضباط آهنین» را به عنوان یکی از ۲۱ شرط پذیرش عضویت مصوب کنگرهی دوم بینالملل در ۱۹۲۰ لازم می آورد (دگراس ۱۹۷۱، ۱۹۷۱).

پس از انحلال بینالملل سوم در ۱۹۴۳، حزبهای کمونیست دیگر به مرکزیت دموکراتیک در سطح بینالمللی متعهد نبودند. بااینهمه، کاربست آن در درون هر حزب تحت تأثیر مدل استالینی اتحاد شوروی بود، گیرم طبعاً با تفاوتهای اساسی میان حزبهایی که قدرت را به دست داشتند و دیگرانی که در قدرت نبودند. تنها از ۱۹۵۶ به این سو، به تأثیر از انتقادهای خروشچف از استالین در کنگرهی بیستم حزب کمونیست شسوروی، شمار فزاینده یی از عزبهای کمونیست از دیدگاه نظری و عملی آغاز به بازنگری در این روایت از مرکزیت دموکراتیک کردند و به این تشخیص رسیدند که «خطایی جدی با تأکید فوقالعاده زیاد بر مرکزیت و تأکید ناکافی بر دموکراسی» انجام گرفته است (حزب کمونیست (بریتانیای کبیر) ۱۹۵۷، ص ۳۶).

گرامشی از «قواعد انعطاف پذیر» مرکزیت دموکراتیک سخن می گوید (گرامشی، گزینه یی دفترهای زندان، ۱۹۷۱، ص ۱۸۹۹، طیف گسترده یی از مجموعه ها و گروههایی که پیوندی هم با سنت لنینستی نداشته اند، در عمل نوعی ترکیب دموکراسی و مرکزیت را نیز به نظر آورده اند. مطلوبیت یا مناسب بودن شکلهای سخت تر یا ملایم تر انضباط مزبی هم در سازمان های کمونیستی و هم در سازمان های غیر کمونیستی و هم در روبرت میکلس پیش از جنگ جهانی اول می نویسد که «مناقشه بر سر مسئله ی تمرکز در برابر عدم تمرکز در درون احزاب دموکراتیک مدرن دارای اهمیت علمی فراوان است» (میکلس ۱۹۵۹، ص

۱۹۹). میکلس در میان احزاب سوسیال دموکرات، که به ویژه موضوع پژوهش او بودند، به «گرایشهای فوق العاده نیرومند تمرکزبخش و سلسله مراتبی» پی برد (ص ۴۳). تصادفی نبود که چنین گرایشهایی در دولتهای تک حزبی مانند روسیه ی استالینی به اوج خود رسیدند، کشوری که در آن تعهد صوری به انتخابات دموکراتیک در عمل جای خود را به «انتصاب سلسله مراتبی» داد که مارکس به صراحت آن را مردود شمرده بود (جنگ داخلی در فرانسه، آن را مردود شمرده بود (جنگ داخلی در فرانسه، به ۳).

طغیانهای اروپای شرقی در ۱۹۸۹ به شدتگیری بحث دربارهی این مسایل در بسیاری از حزبهای کمونیست جهان منجر شد. بسیاری از ایس حزبها که از تکهپارههای حزبهای کمونیست اروپای شرقی سابق سر برآوردند اصطلاح مرکزیت دموکراتیک را به عنوان اصلی بی اعتبار مردود شمردند، مانند حزب کمونیست ایتالیا که اکسون حـزب دموکراتیـک چـپ (ہے دی اس) نامیدہ مےشود دیگر حزبھای کمونیست این اصطلاح را نگاه داشتند، و بر آن اند که آنچه از دیدگاه تاریخی از اعتبار افتاده است نه مرکزیت دموکراتیک به معنای دقیق کلمه، بلکه نفی و سرکوب جزء دموکراتیک آن است. اکثریت رهبری حزب کمونیست فرانسه از این اصطلاح در برابر چالش بىسابقەيى از درون صفوف خود دفاع مىكند. مفهوم و عمل مرکزیت دموکراتیک، همراه با خبود اصطلاح، امروزه بیش از هر وقت دیگیری سرچیشمهی بحث و گفتوگوی شدید است. (نیز ← بالشویسم؛ لنین؛ استالينيسم).

برای آگاهی افزون تر ← حزب کمونیست (بریتانیای کبیر) ۱۹۵۷؛ دگراس، چیی ۱۹۶۵–۱۹۵۶ (۱۹۱۷)؛ گورباچف، ام. ۱۹۸۸؛ هانت، آر. ان. ۱۹۷۴؛ جانستن، ام. ۱۹۸۰؛ لیبمن، ام. ۱۹۷۳ (۱۹۷۵)؛ مکنیل، رابرت ایچ (ویراستار کل مجموعه) ۱۹۷۴؛ مارتوف، وای. او و دان، اف. آی ۱۹۲۶؛ والر، مایکل ۱۹۸۱.

مانتی جانستن

### مرینگ، فرانتس (Mehring, Franz)

زادهی ۲۷ فوریه ی ۱۸۴۶ در شهلاوه، در پومرنیها؛ درگذشتهی ۲۸ ژانویهی ۱۹۱۹، در برلین. مرینگ در نخستين سالهاي كارخود روزنامهنگار ليبرال مشهور و منتقد سیاست امپراتورانهی بیسمارک بود، ولی از ۱۸۹۰ سوسیالیست شد، و در مقام ویراستار لایپ تسيگرفولکس تسايتونگ با جناح جب حزب سوسیال دموکرات (اس پ د) پیوند گرفت. طی جنگ جهانی اول بر سیاست اس پ د در همکاری با حکومیت با قبوت تمنام حملته بنرد و در ایجناد اسپارتاکوس بوند به رزا لوکزامبورگ پیوست و هنگام یایه گذاری حزب سوسیال دموکرات مستقل (یو اس پ د) در ۱۹۱۷ از اعضای مهم آن شد. اخبار مربوط به قتل لیبکنشت و لوکزامبورگ در ژانویهی ۱۹۱۹ مرگ او را تسریع کرد. پاریهای فکری اصلی مرینگ به مارکسیسم در زمینهی تاریخ و ادبیات بود. مرینگ در کتاب خود تاریخ سوسیال دموکراسی آلمان (۹۸-۱۸۹۷) پژوهشی گسترده دربارهی شکوفایی سیاسی، اجتماعی و فکری آلمان در سدهی نوزدهم فراهم میآورد، و کتاب دیگر او در باب زندگی مارکس (۱۹۱۸) \_ نخستین زندگینامهی پُرپیمان مارکس \_ گذشته از دیگر امور، از جهت دفاع عینیاش از لاسال و باکونین در برابر پارهیی از انتقادهای مارکس درخور توجه است. برجسته ترین اثر او، افسانهی لسینگ (۱۸۹۳) به ایجاد جامعه شناسی مارکسیستی ادبیات و تاریخ فکری یاری رساند، و او این نوع پیژوهش را در مقالههای خود در باب ادبیات مدرن پی گرفت. مرینگ در شرحهای کلیاش دربارهی ماتریالیسم تاریخی (برای نمونه در پیوست بر اسینگ) به روی کرد «فروکاست گرا»ی کمابیش زمختی گرایش یافت که انتقاد ضمنی انگلس را (در نامهی میورخ ۱۴ ژوئیهی ۱۸۹۳) سبب شد، که معتقد بود «یک نکته از نظر افتاده است»، یعنی این تشخیص که مارکس و او (انگلس) تأکید را بر اشتقاق مفاهیم ایدئولوژیک از واقعیتهای اقتصادی گذاشتهانید، و «جانیب جنیهی

صوری را فرو گذاشته اند \_ یعنی راهها و وسایلی که این مفهومها و مانند آنها از طریق آنها فراهم می آیند و همین امر به معارضان ما فرصت مساعد ایجاد سوء تفاهم و تحریف را داده است».

برای آگاهی افزون تر ← مرینگ، فرانتس ۱۸۹۳ (۱۹۳۸)؛ ۹۸- ۱۸۹۷؛ ۱۹۱۸ (۱۹۱۸).

تام باتامور

#### مسئلهی ارضی (agrarian question)

از هنگامی که مارکسیستها در اواخر سده ی نوزدهم مفهوم «مسئله ی ارضی» را تشخیص دادند این مفهوم لایههای معنایی گوناگون به دست آورده است. هر دلالت مفهومی همچنان جزیبی مهم از گفتمان مارکسیستی کنونی به شمار می آید. هر یبک از ایس دلالتها با واپسماندگی اقتصادی مرتبط است.

مسئله ی ارضی حل نشده ویژگی اصلی واپس ماندگی اقتصادی است. مسئله ی ارضی را، در فراخ ترین معنای آن، می توان به صورت تداوم موانع اساسی در مناطق روستایی کشوری فقیر در برابر نیروهایی تعریف کرد که می توانند، هم در درون و هم بیرون کشاورزی، توسعه ی اقتصادی پدید آورند. مسئله ی ارضی که در اصل با توجه به گذار سرمایه دارانه ی ناکامل، و پاره یی پی آمدهای سیاسی این ناکاملی ضابطه بندی پاره یی پی آمدهای سیاسی این ناکاملی ضابطه بندی گذار سوسیالیستی ممکن در کشورهای فقیر به شمار می آید.

در اواخر سده ی نوزدهم، مفهوم مسئله ی ارضی دلالت ضمنی ویژه یی در بر داشت. از همین طرح آغازین است که کاربرد گسترده تر کنونی ما بالیده است. سه برداشت متمایز از مسئله ی ارضی را می توان به این صورت از هم تمیز داد: الف) برداشت انگلس، ب) برداشت کاثوتسسکی لنسین، و ج) برداشت پر آبراژنسکی.

ضابطهبندی آغازین از دغدغهیی آشکارا سیاسی مایه میگرفت: چهگونه باید قدرت سیاسی را در کشورهای

اروپایی فراچنگ آورد که در آنها سرمایهداری توسعه یافته است اما هنوز روابط اجتماعی پیشاسرمایهداری به صورت واقعیت ارضی قاطع و چشمگیر جای خود را به تقابل سخت و خشک قابل پیش بینی کشاورز، سرمایه دار و کار مزدی نداده است. اگر سرمایه داری کار خود را به انجام برساند، استراتژییی همانشد آنچه در مناطق شهری دنبال می شود، و سازگار با پرولتاریای روستایی، پیشنهاد میشود. در آن صورت، «مسئله یی ارضی» وجود دارد. به این تعبیر است که انگلس در «مسئلهی دهقانی در فرانسه و آلمان»، که در ۱۸۹۴ نوشته شد و نخستین بار در ۵-۱۸۹۴ انتشار یافت، به این مسئله مینگرد. از نظر انگلس، و دیگر مارکسیستهای روزگار او، «مسئلهی ارضی» عبارت است از «مسئلهی دهقانی»: وجود ادامه یافتهی دهقانان در سراستر اروپا. آنچه در متورد ایت «مسئلهی دهقانی»، و مشکلات سیاسی ملازم آن، جنبهی محوری داشت، دهقانانی بودند که با هم فرق داشتند، و تابع نیروهایی بودند که این فرق و تبعیض را تسریع می کردند (← دهقانان و ساختار طبقاتی روستایی). پس، مسئلهی ارضی / دهقانی به صورت مسئلهی تصمیم گیری بر سر این نکته درآمد که نظر مساعد کدامیک از بخشها یا قشرهای دهقانان را می توان جلب کرد. این امر برای تحلیل فوری و دقیق به صورت مسئله یی حاد درمی آمد و موضوع بحث و گفتوگوی سیاسی شدید قرار گرفت (حسین و ترایب ۱۹۸۱، ج۱) و همچنان مسئلهیی حاد در کشورهای فقیر عصر کنونی است. بااینهمه، حل نهایی مسئلهی ارضی را در این عوامل دیدهاند: توسعه و سلطهی کشاورزی سرمایهداری و روابط تولیدی سرمایهداری کاملاً توسعه یافته ی ملازم آن، و نیز پرولتاریای روستایی آزاد بنا به مفهوم دوگانه ی مارکس، یعنی آزاد از وسایل تولید و آزاد بـرای فـروش نیـروی کـار

در ۱۸۹۹، دو تحلیل مارکسیستیِ تمامعیار و چشمگیر منتشر شد: *مسئلهی ارضی* کائوتسکی و

توسعهی سرمایه داری در روسیهی لنین. در کار کائوتسکی و لنین مسئلهی ارضی به اجزای سازندهی خود تجزیم می شود، و همین امر مایمی نوعی جابهجایی معنایی میشود و یکی از اجزای سازنده به صورت کانون روشن توجه درمی آید. اکنون دغدغه ی خاطر اصلی دامنهی توسعهی سرمایهداری در مناطق روستایی و نیز شکلهایی که به خود گرفته و موانعی است که می تواند سد راه آن شود. اکنون این شیوهی ارائهی مسئلهی ارضی از برداشت آشکارا سیاسی تر انگلس جدایی میگیرد و محوری میشود. این برداشت است که امروز بهطرزی گسترده مورد قبول است. ولی از دیدگاه انگلس، مسئلهی ارضی مسئلهی دهقانی است. واقعیت یک قشر دهقانی متمایز و تمایزبخش واقعیتی تعیین کننده است. ایس مسئله در قلب بررسی لنین جای دارد. به نظر لنین، این نکته کلیدی برای فهم سرشت مسئلهی دهقانی در روسیه به شمار می آید. مسئلهی دهقانی به این معنا مسئلهیسی است که در کشورهای فقیر کنونی دارای اهمیت بسیار و مورد بحث و گفتوگوی درازدامن است: بـرای نمونـه بنگرید به مباحثه دربارهی هنـد، پـات نایـک ۱۹۹۰؛ دربارهی آمریکای لاتین، دوژانوری ۱۹۸۱؛ دربارهی آفریقا، ممدنی ۱۹۸۷.

لنین دو راه کلی برای رسیدن به سرمایهداری ارضی تمیز میدهد: سرمایهداری از بالا (راه روسی) که در آن طبقه ی کشاورزانِ سرمایهدار از طبقه ی زمیندارانِ فئودال سر برمی آورد؛ و سرمایهداری از پایین (راه آمریکایی) جایی که منبع سرمایهداریِ ارضی دهقانانِ متمایزاند. درواقیع، گونه گونی تاریخیِ این گونه سرمایهداریِ ارضی چشم گیبر ببوده و شکلهای شگفتانگیزی به خود گرفته است (بیرز ۱۹۹۱).

سومین برداشت از تجربهی سوسیالیستی سرچشمه می گیرد. در اتحاد شوروی، پس از انقلاب، جوهر مسئلهی ارضی، با توجهی که به نقش اخلال گرانهی احتمالی کولاکها (دهقانان ثروتمند) مبذول می شد، همچنان به صورت مسئلهی دهقانان متمایز و تمایزبخش

بر جا ماند این امر دارای پیامدهای سیاسی مهم بود، یعنی برداشتی انگلیسی از مسئلهی ارضی در زمینهیسی سوسياليستي. مسئله يي ارضي هم چنين متضمن برداشتي كالوتسكى ـ لنيني است، يعنى شيوهها و شكلها و نيز موانع سر راه توسعهی سوسیالیسم در مناطق روستایی. اما این امر بهویژه به توسعهی سوسیالیسم در کشاورزی محدود نمیشد. این دلمشغولی تازه از نیازهای دگرگونی سوسیالیستی همه سویه سرچشمه می گرفت: نیازهایی که مشکلات تأمین انباشت از بیسرون از کشاورزی تحمیل می کرد این امر بهویژه با انباشت مورد نیاز برای صنعتى كردن سوسياليستى بيونىد داشت نقش تأمين منبع اساسی برای مازاد لازم بر عهدهی روستا گذاشته شد. مسئلهی ارضی، تا حدودی، به صورت مسئلهی میزانی که کشاورزی می توانست این مازاد را تأمین کند، وسیله یی که به مدد آن دولت سوسیالیستی بی تجربه می توانست این مازاد را تصاحب کند و سرعت و یک دستی این انتقال درآمد.

استوارترین و خوش فکرترین نماینده ی این موضع پرآبراژِنسکی است که کتاب مشهورش عامر اقتصاد جدید در ۱۹۲۶ منتشر شد. اکنون این لایهی معنایی جدید بخش محوری گفتمان در باب مسئلهی ارضی و گذار به سوسیالیسم به شمار می آیند. امنا این لاینه همچنین بهنحوی ثمربخش مفهوم مسئلهی ارضی را در پیوند با سرمایهداری گسترش بخشیده است. در مورد حگذار> سوسیالیستی، در هر یک از سه شیوهی ذکر شده، اشتراکی کردن شیوهی حلوفصل مسئلهی ارضی شمرده شده است (دربارهی گذار سوسیالیستی → سیث ۱۹۸۵، بهویژه به جستار عالی خود سیث). پس، مفهوم گستردهی مسئلهی ارضی، هیم در میورد سرمایه داری و هم سوسیالیستی، دگرگونی شهری/ صنعتی و نیز روستایی/ کشاورزی را در بس می گیرد. هنگامی که گذار ارضی را با این دامنه ی گسترده تعبیر و توضیح کنیم می توانیم دگرگونی های لازم برای توسعهی همهستویه را، ختواه به صورت سرمایه داری و خواه سوسیالیستی، در مناطق

روستایی کشوری فقیر و سلطهی نهایی یکی از ایس شیوههای تولیدی را در یک صورتبندی اجتماعی ملی پیش چشم مجسم کنیم. غرض رد طرح انگلس يا طراح كاثوتسكى ـ لنين نيست. برعكس، كاوش بسیار دقیق در مسئلهی ارضی در هر یک از این برداشتها به صورت امری اساسی همچنان به قبوت خود باقی میماند. بااینهمه، در مورد سرمایهداری باید این امکان مهم را یادآور شویم که مسئلهی ارضی به این معنای گسترده می توانید تیا حدودی، و حتیا بهتمامی، بدون سلطهی روابط تولیندی سرمایهداری در مناطق روستایی حل شبود (دربارهی غیباب چشم گیر کار مزدی در کشاورزی آمریکای شمالی و ژاپن، و بنیه و طاقت دهقانان در فرانسه، بـرای نمونـه ← بیرز ۱۹۹۱). همچنین کسانی نیز هستند که اغلب استدلال مىكنند سوسياليسم بدون كشاورزى جمعی امکانپذیر است: برای نمونه این نکته را طرح مى كنند كه مسئلهى ارضى به مفهوم وسيع كلمه مى تواند بدون روابط توليدى سوسياليستى در روستا حل گردد (برای نمونه نولان ۱۹۸۸).

برای آگاهی افزوتر ← بیسرز، تی. جِئ ۱۹۸۶؛ ۱۹۹۱؛ دوژانوری، آلن ۱۹۸۱؛ حسین، عطار و ترایب، کیث ۱۹۸۱؛ کاثوتسکی، کارل ۱۸۹۹؛ لنین، و. آی ۱۸۹۹. (۱۹۶۰)؛ مصدانی، محمود ۱۹۸۷؛ پاتنایسک، اورتسا ۱۹۹۰؛ پرآبراژنسکی ۱۹۲۵ (۱۹۲۵)؛سیث، آشوانی ۱۹۸۵.

تى. جى. ئيوز

مسئلهی تبدیل (Value and Price) ← ارزش و قیمت

## مسیحیت (christianity)

مارکس در مقالهی دورهی آغازین کار خود زیر عنوان «دربارهی مسئلهی یهود» مینویسد در جامعهی مدرن انسانها با انتقال دین به قلمرو شخصی و کوتاهکردن دست آن از معرکهی عمومی رقابت، خود را از بختک آن رهانیدهانید. مارکس در این جدایی

شاخصی از بیگانگی انسان از انسان میبیند که برای فرد امری مُحال میسازد که بتواند انسانی تمامعیار باشد. بااینهمه، این مرحله گام ضروری رو به پیش شمرده میشود، و جنبش اصلاح دین که آغازگر آن است پیشرفتی انقلابی به شمار می آید («نقد فلسفهی حقوق هگل»: درآمد). مارکس مسیحیت را، با آن تمرکزش بر انسان و روح، و بهویژه روایت پروتستانی و بورژوایی آن را اصول عقایدی میشمرد که به بیش ترین میزان درخور یک اقتصاد مبادله ی کالایی بینامونشان است (سرمایه، ج ۱، ف ۱، بخش وایسین). انگلس نیز هنگامی که آیسین لوتری را در مقام مقایسه با مذهب کالونی نیاکان خود قرار میداد همین معنا را در نظیر داشت، و منذهب کالون را یخته تر، به تمامی شهری تر و به لحاظ خوی و خیم جمهوریخواه تر می شمرد (فویرباخ، ب۴). انگلس بـر آن است که مذهب کالون درخور جسورترین و پرشورترین گروههای بورژوا یا سرمایهدار روزگار خود بود؛ انگلس جزمیات قضا و قدری این مذهب را چون چیزی تفسیر می کند که از پیشبینی ناپذیری کامیابی یا شکست در عرصهی تجارت و کسبوکار سرچشمه می گیرد (درآمد بر ویراست انگلیسی سوسیالیسم اوتوپیایی و علمی).

در ۱۸۴۷ مارکس این عقیده را که آمیوزه ی مسیحی می تواند بدیلی در برابر کمونیسم عرضه کند سخت به باد انتقاد گرفت؛ ایس عقیده جنز به معنای تسلیم جبونانه نیست؛ آن هم هنگامی که طبقه ی کارگر به شجاعت و عزت نفس نیاز دارد (مارکس و انگلس، درباره ی دیسن، ص ۸۳). در بیانیسه ی حسزب کمونیست (ب ۳) سوسیالیسم مسیحی به عنوان حقه ی محافظه کارانه ی فئودالی یی مردود شمرده می شود که کارگران به آسانی دست آن را می خوانند. اما چندی نگذشت که مارکس دریافت که در کشور عصدتاً دهقانی یسی مانند فرانسه تأثیر روحانیت عمدتاً دهقانی یسی مانند فرانسه تأثیر روحانیت هم چنان می تواند بسیار ژرف باشد؛ از این جاست دخالت مسلحانه ی حکومت فرانسه برای بازآوردن

حاکمیت دستگاه پاپی در رُم (پیکارهای طبقاتی حدر فرانسه >، ب ۲). چندین سال بعد، طی سفری به راینلند، مارکس احساس کرد که نمی توان ایس نکته را نادیده گرفت که کاتولیسیسم اجتماعی و نمایندهاش اسقف کتهار نفوذی موذیانه در کارگران دارند (نامه به انگلس، ۲۵ سپتامبر ۱۸۶۹).

انگلس جنبش اصلاح دین را جریانی میداند که بسر اثر توسعه ی اقتصادی آلمان و سهم فزاینده ی کشور در تجارت بین المللی امکان پذیر شده است. او در اثر خود درباره ی جنگ دهقانی سالهای ۱۵۲۴ تا ۱۵۲۵ میانی سالهای ۱۵۲۴ تا انقلاب ملی بورژوایی یا ضدفئودال میداند که به دلیل درنیامیختن بورگرها و دهقانان عقیم میماند، درهمان حال که لایههای پایین تر، یعنی محرومان، که بیرون از جامعه قرار می گیرند، فقط می توانند در رؤیاهای تحقیق ناپذیر جهان آرمانی آینده، و در حال وهوای عنصر هزاره یی مسیحیت آغازین غرق حال وهوای عنصر هزاره یی مسیحیت آغازین غرق شوند. آنابا پتیسم اینان نخستین بارقه ی کمفروغ سوسیالیسم مدرن به شمار می آید (ف ۲).

انگلس در واپسین سالهای عمر خود بارها به مسئلهی خاستگاه و رشد و گسترش أغازین مسیحیت بازگشت ــ او در مقالهی خود دربارهی برونو بائر، کـه خود در این زمینه پیشگام بود، نوشت که دینی را که نقشی چنین مشترک در تاریخ جهان بازی کرده است نمی توان به عنوان فریب محنض مردود شمرد؛ آنچه بدان نیاز است این است که شرایطی را درک کرد که مسیحیت از بستر آن سر برآورده است. فلاکت توده گیر در امپراتوری روم، بی هیچ امیدی به آسایش مادی، به اندیشههای رستگاری روحیانی روی آورد؛ آموخت که گناه کاری خود را سرزنش کند که گناهشویان مسیح فلاح و رستگاری از آن را عرضه می کرد. انگلس در آنتی دورینگ بسر آن است که اعتقاد به گناه نخستین یگانه اصل برابسری مسیحی است (ق ۱، ف ۱۰)، و سازگار بـا دینـی موافـق حـال بردگان و ستمدیدگان است. اما انگلس می بایست

فراتر از این برود، و در سالیان نزدیک به پایان عصر خود میان مسیحیان نخستین و جنبش طبقه ی کارگرِ روزگار خبود به مشابهتی قایل شد: هر دو جنبش در میان تبوده های ستم دیده پا گرفتند، بااین همه مسیحیت سرانجام به صورت دین دولت درمی آید، و او شک نداشت که سوسیالیسم اکنون بهیقین به پیروزی سریع دست می یابد (دربارهی دین، ص ۱۳۳). در اظهار نظری فرجامین در پایان مقدمهاش بر ویراستی از پیکارهای طبقاتی مارکس در ۱۸۹۵، سپاسی به جا می آورد از مسیحیان نخستین به عنوان «حزب خطرناک شورش» که با نخستین به عنوان «حزب خطرناک شورش» که با آماده اند که از فرمان سر برتابند و پایه های قدرتشان را سست کنند.

تنی چند از مارکسیستهای نسل بعید به موضوع خاستگاههای مسیحیت جلب شدند. کائوتسکی از کسانی بود که به وجه تمام به کاوش در خاستگاههای مسیحی پرداخت، و افسزون بر آن در پارهیمی از نوشتههای خود تاریخ دورههای بعدی مسیحیت را نیز به بررسی گرفت؛ برای نمونه به ردگیری تأثیر انقلاب فرانسه در الاهيات آلمان در پذيرش اخلاق كانتي به عنوان مبنای مبارزه با ماتریالیسم پرداخت (← کائوتسکی، ۱۹۰۶، صب ۷-۶۶). هم او بسود که تزلزلناپذیرترین دیدگاه را در برابر مسیحیت نخستین اختیار کرد. کائوتسکی بر سودمندی آیینی مبتنی بر تسلیم و رضای بردهوار برای بردهدارانی تأکید داشت که جز در این صورت برای حفظ قدرت خود فقط مى توانستند به زور متوسل شوند. او از پـذيرفتن ايـن نظر سر باز میزد که مسیحیت، همچنان که امکانات و جایگناهاش بهبنود منی یافت، هنیج گوننه تأثیر تلطیف کننده یا کاهش دهنده یی در خشونت جامعه ی رومی داشته است، و ترجیح میداد هرگونه بهبودی را به علتهای عینی، سیاسی یا اقتصادی نسبت دهد (۱۹۲۵، صص ۷-۱۶۵). مارکسیسم رسمی بعدی اغلب به حکمی همانند این روی آورد. به گفتهی پژوهندهی

شوروی پروکوفیف «آموزهی مسیحی کفاره حاکی از ناتوانی، احساس ویرانی، و درماندگی تودههای کارگر ستمدیده است.» (۱۹۶۷، ص ۴۶۴). ولی لوگزامبورگ افزون بر آنکه تحت تأثیر تسلایی است که ایمان فقرا به آنان میبخشد، فقرایی که در این جهان چیزی ندارند که بدان امید ببندند، تحت تأثیر عنصر اشتراک در مالکیت در میان مسیحیان نخستین نیز هست، مرچند که این اشتراک فقط می توانست معنای محدودی داشته باشد، زیرا که کمونیسم در توزیع بود نه در تولید. لوگزامبورگ در گیرودار ناآرامیهای انقلاب نه در تولید. لوگزامبورگ در گیرودار ناآرامیهای انقلاب سوسیالیستها به وسیلهی آن مورد هتاکی کشیشها قرار گرفته بودند شکایت داشت.

از آن هنگام به این سو، مینزان فراوانی از اندیشهی مارکسیستی در اروپای غربی در باب مسیحیت در زمینههای تباریخی و سیاسی گونیاگون طبرح شده است. در کشورهای کاتولیکمذهب که در آن قدرت کلیسا به منزلهی تکیهگاه محافظه کاری همچنان نیرومنید است، این اندیشه بهضرورت و ناچار در راستای خطوط عملی حرکت کرده است، همچنان که در مورد گرامشی در ایتالیای تحت حاکمیت مشترک فاشیسم و کلیسا شاهدیم. در انگلستان که در آن مورخان مارکسیست یکی از ثمربخش تصرین مضمونهای خود را در ستیزههای سدهی هفدهم یافتهاند، برای دین نقشی مثبت و یویا، گو که نه نقشی مستقل، قایل شدهاند، آیین کالون را ایدئولوژی طبقات زمیندار نوخاسته و شاخههای فرعی آناباپتیسم را ایدثولوژی طبقات ندار شمردهانید. مسئلهی دیگری که بسیار در کانون توجه قرار داشته است، مسئلهی پیوند میان فرقهی متدیسم و انقلاب صنعتی است. بسیاری در این نتیجسه گیسری همداستان اند که گرچه متُديسم به طبقه ي کارگر نوپا پارهیی درسهای سودمند داد، تأثیر کلیاش ایس بود که «بالندگی سیاسی» کارگران را «به تأخیر افکند» (تامسن ۱۹۴۹، ص ۲۳).

اما همین نویسنده بر آن است که هـر جنـبش دینـی هم دارای انگیزشی پیشرو و هم وایس گرا است. «دو مسیح وجود دارد»، یکی مسیح حاکمان، یکی هم مسیح زحمت کشان (تامسن ۱۹۴۹، ص ۴). در دهههای اخیر در دشمنی دیرین کلیساها با کمونیسم، دست کم در سیر وقفهناپذیر دشمنی میان این دو، شکافهایی افتاد، و هر دو سو جایی برای «گفتوشنود» یافتند که مارکسیستهایی چنون گارودی در فرانسه و کلوگمن در بریتانیا در تقویت آن فعال بودند. مسیحیان و کلیـساها نیـز بـه حمایـت از آرمان های ترقی خواهانه از جمله بستیبانی از شورشهای ضداستعماری، برخاستند. ممکن است مارکسیستها ناگزیر باشند از خود بپرسند که آیا در گذشته بیش از حد قاطعانه به این واقعیت پشت نکردهانید که سوسیالیسم خبود از بسیاری جهات زاییدهی مسیحیت بوده است.

برای آگاهی افزون تر ← گارودی، روژه ۱۹۷۰؛ هیل، کریستوفر ۱۹۶۴؛ کائوتسکی، کارل ۱۹۰۵ (۱۹۱۸)؛ کریستوفر ۱۹۲۵؛ لوکزامبورگ، رُزا ۱۹۰۵؛ مسکالات، دیویسد ۱۹۸۷؛ پروکوفیسف، وی. آی ۱۹۵۹ (۱۹۶۷)؛ تامسن، جورج ۱۹۸۹.

وي. جي. کيرنن

# مصرف (consumption)

مصرفِ فرآوردههایِ کارِ انسان (ارزشهای مصرفی) عبارت از شیوه یی است که بر پایه ی آن انسانها خود را هم به عنوان افراد و هم به عنوان افراد اجتماعی حفظ و بازتولید می کنند، یعنی هم به مفهوم جسمانی \_ ذهنی (به عنوان موجودات انسانی با شخصیت معین) و هم در یک چیارچوب اجتماعی \_ تاریخی مشخص (به عنوان اعضای یک صورت بندی اجتماعی میرمایه داری، یعنی تولید کالایی گسترده و رایج سرمایه داری، یعنی تولید کالایی گسترده و رایج («اقتصاد بازار»)، مصرف اساساً شکل مصرف کالاها را به خود می گیرد، با دو استثنا عمده که یکی مصرف

اجناسی است که در داخل خانه ها تولید می شود و دیگری مصرف در زراعت معیشتی. مصرف به دو مقوله ی بزرگ تقسیم می شود: مصرف تولیدی که هسم شامل مصرف کالاهای مصرف ابزار تولید در تولیدکنندگان می شود و هم مصرف ابزار تولید در فرایند تولید؛ و مصرف غیر تولیدی که شامل تمامی مصرف کالاهایی می شود که به فرایند باز تولید وارد نمی شوند و به دور بعدی تولید یاری نمی رسانند. مصرف غیر تولیدی اساساً شامل مصرف کالاهای مصرف کالاهای مصرف غیر تولیدی (طبقه ی حاکم، کار مصرف توسط طبقات غیر تولیدی (طبقه ی حاکم، کار غیر مولد و مانند آن)، و مصرف هم کالاهای مصرفی و هم کالاهای سرمایه یی توسط بخشهای غیر مولد دولت (بخش اداری دستگاه نظامی و دولت) است.

منصرف هم بُعندي فيزيولوژينگ دارد و هم بُعندي تاریخی. ایس بُعدها با آن چیزی پیوند دارند که مارکس آن را «نظام نیازهای انسان» می خوانند، که همچنین در همین دو مقوله می گنجید. نیازهای فیزیولوژیک اساسی را میبایست از نیازهایی متمایز ساخت که از لحاظ تاریخی تعیین می شوند و از تحسولات تسازه در نیروهسای تولیسدی و رابطسهی تغيير يافتهى نيروها ميان طبقات اجتماعي سرجشمه می گیرند (پیش از این «رواج» کالاها و خدمات مصرفی به طبقه ی حاکم اختصاص داشت؛ ← ارزش نیروی کار). ولی با رشد و گسترش صنعت بزرگ، ماشینی شدن عمومی و فراگیر کار، تصایر و تفکیک دایمی کالاها، و فرسایش فزاینده ی فیزیولوژیک و عصبی نیروی کار، کالاهای مصرفی را بیشازپیش نوآوریهای فنی و دگرگونیها در قلمرو تولید تعیین می کنند. بنابراین، مصرف سرمایه داری بیش ازپیش به تولید سرمایه داری وابسته می شبود. این امر هم گسترش بخشی به قلمرو مصرف را لازم می آورد و هم رو به تباهی رفتن بالقوهی کیفیت آن را. و در هر صورت مستلزم آلت دست قرارگرفتن مصرف كننده توسیط شرکتها و مؤسسههای سرمایهداری در عرصهی تولید، توزیع و تبلیغات است.

بسرعکس، در سوسیالیسسم، و حتا بسیش از آن در کمونیسم، تولید را بیشازپیش مصرفکننده تعیین می کند. نیازهای آگاهانه بیانشدهی مصرفکنندگان (و اولویتهای بهنحودموکراتیک تعیینشدهی آنها) بیشازپیش الگوی تولید را معین می کند. تولید برای سود، به حداکثررساندنِ درآمد یا برای خاطر تولید جای خود را به تولید برای برآوردنِ نیاز می دهد، و همین که نیازهای اساسی برآورده شود، انباشت بیشازپیش کالاهای مادی (که کمتر و کمتر سودمنداند) دیگر هدف اصلی مصرف نخواهد بود. مصرف به صورتی انسانی تر آفریننده می شود، یعنی افریننده ی شخصیت انسانی عموماً بالیده و شکفته، و نیز آفریننده ی روابط دوسویه ی پُربار میان انسانها.

برای آگاهی افزون تر ← هلر، آگنس ۱۹۷۶. ارنست مندل

### مكتب أنال (Annales school)

چرا باید در فرهنگ اندیشهی مارکسیستی به مکتب آنال پرداخت؟ هیچیک از نامهای بزرگ این مکتب وسین فور، مارک بلوخ، فرنان برودل خود را مارکسیست نمیدانستند. و بسیاری از مارکسیستها، مکتب آنال را به عنوان مکتبی ضدمارکسیستی مردود شمردهاند. و بااینهمه، به نظر میرسد بحث در این باره مناسب باشد. زیرا همانگونه که خانهی مارکس اتاقهای متعدد دارد، به همینسان در سنت آنال نیز اتاقهای متعدد هست، و نقطههای همگرایی و همپوشی مهمی وجود دارد.

اگر بتوان پیشینه ی اندیشه ی مارکسیستی را در گذشته تا دهه ی ۱۸۴۰ دنبال کرد، می توان سنت آنال را در گذشته تا حدود ۱۹۰۰ با هانری بیر و مجله ی ترکیب تاریخیاش پی گرفت. از ۱۹۰۰ تا پایان جنگ جهانی دوم عملاً هیچ پیوند فکری مستقیم و به یقین هیچ پیوند سازمانی، میان مکتب اندیشه ی آنال وجود

نداشت. از یسکسو، در آن هنگام، اندیشهی مارکسیستی عملاً به جهان دانشگاهی راه نداشت؛ و جایگاهاش در جنبش، یا به عبارت درستتر، جنبشهایی بود که خود را مارکسیست میخواندند. مکتب آنال، برعکس، بیشتر گرایشی روشنفکری در جهان دانشگاهی، و البته بهویژه در فرانسه به شمار میآمد. این دو جریان با هم تلاقی نداشتند؛ شاید مایهی شگفتی باشد که بدانیم روشنفکران دو طرف چه میزان از کار جریان دیگر را میخواندند یا از آن خبر داشتند.

بااینهمه، این دو جریان در خصوص مسایل کلیدی معینی به موازات هم پیش می فتند و در این دیدگاه شریک بودند که در پس برخورد آشکار و بی واسطهی نیروهای سیاسی، نیروهای اقتصادی و اجتماعی ژرفتر و بنیادین دراز آهنگی هست که شیوهی کارکردش را می توان تحلیل کرد و روشن ساختن آن برای کنش عقلانی جنبهی اساسی دارد. هر دو نگرش در معرفت شناسی کُل نگرانه یمی شریک بودند که هم زمان در برابر رویکرد تجربه گرایانه و فردنگرانه به شناخت و رویکرد قانون گذار کلیت بخش فراتاریخی استادگی می ورزید. به این تعبیر، هر دو نگرش از بستادگی می ورزید. به این تعبیر، هر دو نگرش از شریک بودند که شورشیانی بر ضد دم و در این نکته شریک بودند که شورشیانی بر ضد دم و دستگاه های فکری جهان مدرن اند.

تا جنگ جهانی دوم این دو جریان حکم کشتیهایی را داشتند که شبهنگام از کنار هم میگذرند، ولی در فردای دوران پس از جنگ به دشمنان رودرروی هم بدل شدند و برای نخستین بار بهطرزی متناقض نما به طرف یک دیگر رانده شدند. در فضای آغاز جنگ سرد، هنگامی که هر کس می بایست از طرفی جانب داری کند، هم تاریخ دانان کمونیست در اتحاد شوروی و هم در غرب، تاریخ نگاری آنال را آشکارا مردود شمردند. (این امر البته بهویژه در مورد فرانسه و ایتالیا صدق می کرد که در آنها هم مکتب آنال نیرومند بود و هم احزاب کمونیست. برای واکنش متفاوت تاریخ دانان

بریتانیا بنگرید به هابسباوُم ۱۹۷۸). بااینهمه، برعکس، تاریخ دانان آنال متعادل تر بودند. فرنان برودل می گفت که آنال «[مارکسیسم] را در فاصله یمی بعید نگه نمی دارد» (۱۹۷۸). دقیقاً از آن جهت که روشن فکران فرانسوی در برابر فشارهای مقتضیات جنگ سرد پایداری می ورزیدند، مکتب آنال بر نظرگاهی متعادل و متوازن پا می فشرد. (برای شرح و تفصیل ایس فرآیند پیچیده بنگرید به وارستاین ۱۹۸۲).

و در دورهی پس از ۱۹۶۸، که کمتر از گذشته نشان از جنگ سرد دارد، به نظر می رسید این دو جریان باز گریبان یک دیگر را رها می کنند. از یک سو، مارکسیسم کمتر با یک روایت جنزماندیشانهی خناص یکسان انگاشته می شود. ما وارد عصر هزار مارکسیسم حگوناگون> شدهایم، و بسیاری از ایس مارکسیسمها سودی هنگفت در کار تباریخدانان آنال می بابند. از سوی دیگر، بسیاری از تاریخدانان *آنال* وارد حالوهوایی «پسامارکسیستی» می شوند. این امر مستلزم روی برتافتن از تاریخ اقتصادی یا کیماهمیت شیمردن آن، و تأكيدي نوآيين بر ذهنيتها و روحيهها يا بازنمودهايي است که با رویآوری مشابهی به قلمبرو نمادین در میان انسان شناسان و کسانی پیوند دارد که به فرهنگ سیاسی دل بستگی دارند. به یک تعبیر تجربی، نوشته های بسیاری از مارکسیست ها «جهانی» تر میشد، حال آن که نوشته های بسیاری از کسانی که با بهاصطلاح «نسل سوم» مکتب آنال پیوند داشتند «محلی» تر می شد.

درحالحاضر با توجه به آهنگ شتابان بازاندیشی روشن فکری، ممکن است این پایان داستان نباشد. اگر «مارکسیسم» و «تاریخ نگاری آنال» در دهههای آتی همچنان جریانهای مشخص اندیشه بر جا بمانند، با توجه به تاریخ گذشته شان، راههاشان باز هم می تواند به یک دیگر نزدیک تر گردد.

بسرای آگساهی افسزون تسر ← بسرودل، فرنسان ۱۹۷۸؛ هابسباؤم، اریک ۱۹۷۸؛ ولر ستاین، آی.

أي. ولرستاين

# مكتب فرانكفورت (frankfurt school)

تكوين مكتب فرانكفورت، كه طي دهــهـهــاي ١٩٢٠ و ۱۹۳۰ در آلمان سر برآورد، از بحث بر سر ایس نکته جداییناپذیر است که چه چیز مارکسیسم، یا گسترهی نظریهیی را تشکیل میدهد که به نیتی عملی طراحی شده است تبا به نقیادی و برانیداختن سلطه در همهی شکلهای آن بپردازد. برای دریافتن محورهایی که اندیشهی ایس مکتب گرد آن بالیدن گرفته است لازم است به ارزیابی روی دادهای پُرآشوبی بپردازیم که زمینهی آن را فراهم آورد: شکست جناح چپ جنبشهای طبقه ی کارگر در اروپای غربی پس از جنگ جهانی اول، فروپاشی احزاب تودهیی چپ در آلمان و تجزیهی آن پیا به جنبش رفورمیستی یا جنبش زیر سلطهی مسکو، انحطاط انقلاب روسيه در حاكميت استالينيسم و ظهور فاشيسم و نازيسم. اين روىدادها مسايل بنیادینی را در برابر کسانی طرح کرد که درعین حال که از مارکسیسم الهام می گرفتند آماده بودند بیذیرند که آرای کسانی که سوسیالیسم را بخشی نباگزیر از «طرح تاریخ» میشمردند یا بر آن بودنید کیه کیش اجتماعی «درست» صرفاً از اعلان خط حزبی «درست» نتیجه میشود تا چه اندازه گیمراهکننیده و خطرناک است.

مکتب فرانکفورت را می توان مستقیماً با رادیکالیسمی بالشویکستیز و مارکسیسمی باز یا انتقادی پیوند داد. نوشتههای این مکتب که هم نسبت به سرمایه داری و هم سوسیالیسم شوروی دشمنی می ورزید، می کوشید امکان راه بدیلی را برای شکوفایی اجتماعی زنده نگه دارد؛ و بسیاری از کسانی که در دهههای ۱۹۶۰ و دارد؛ و بسیاری از کسانی که در دهههای ۱۹۷۰ و مشیری نظرگیر از نظریهی مارکسیستی یافتند و هم تأکیدی بسر موضوعها و مسایلی (بسرای نمونه، تأکیدی بسر موضوعها و مسایلی (بسرای نمونه، دیوان سالاری و قدرت پرستی) که به ندرت مورد کاوش رویکردهای راست آیین تر به مارکسیسم قسرار گرفته بود.

به اندیشههای مکتب فرانکفورت عموماً ذیل عنوان «نظریهی انتقادی» اشاره می رود (جی ۱۹۷۳؛ جکوبی ۱۹۷۴). ولی باید بر این نکته تأکید کرد که نظریهی انتقادی پیکری یگانه را تشکیل نمی دهد؛ و در مورد همهی پیروان آن چیزی یکسان معنسی نمیدهد (دوبیـل ۱۹۷۸؛ هلـد ۱۹۸۰). سـنت تفکـری کـه بـا مسامحه با این برچسب می توان به آن اشاره کرد، به دو شباخه تقبسيم ميهشود. شباخهي نخبست گيرد «مؤسسهی پژوهش اجتماعی» متمرکز میگیردد که در ۱۹۲۳ در فرانکفورت تأسیس می شبود و در ۹۳۳ کیویی از آلمان به تبعید می رود و چندی بعد تر از نو در ایالات متحد آمریکا مستقر می شود و در اوایل دهه ی ۱۹۵۰ بار دیگر در فرانکفورت استقرار میهاید. چهرههای اصلی مؤسسه عبارتانید از ماکس هورکهایمر (فیلسوف، جامعهشناس و روانشناس اجتماعی)، فریدریش پولاک (اقتصاددان و کارشناس مسایل برنامهریزی ملی)، تئودور آدورنو (فیلسوف، جامغهشناس، موسیقیشناس)، اریش فروم (روان کاو، روانشناس اجتماعی)، هربرت مارکوزه (فیلسوف)، فرانتس نویمان (دانشمند علوم سیاسی، با تخصص ویژه در حقوق)، اوتو کریشهایمر (دانشمند علوم سیاسی، با تخصص در حقوق)، لئو لوونتال (پژوهشگر فرهنگ و ادبیات میردمیسند)، هنریک گروسمان (اقتصاددان سیاسی)، آرکادیویژ گورلند (اقتـصاددان، جامعـهشـناس)، و والتـر بنیـامین (مقالهنویس و منتقد ادبی) بهعنوان عضو «بیرون از جرگه»ی مؤسسه. اغلب به اعضای مؤسسه به صورت عضو مكتب «فرانكفورت» اشاره مى رود. ولى ايان برچسب عنوانی گهراه کننده است، زیرا کار اعضای مؤسسه همیشه یک رشته طرح کاملاً درهم تنیده و تکمیلی را تشکیل نمیدهد. تا آنجا که می توان بهدرستی از یک «مکتب» سخن گفت، فقط می توان با اشاره به این کسان از مکتب سنخن به میان آورد: هورکهایمر، آدورنو، مارکوزه، لوونتال و (در نخستین دورهی مؤسسه) فروم؛ و حتا در میان این افراد نینز

اختلاف نظرهای بسیار مهم وجود داشت. شاخه ی دوم نظریه ی انتقادی از کار اخیر یورگن هابرماس در زمینه ی فلسفه و جامعه شناسی سرچشمه می گیرد که مفهوم نظریه ی اقتصادی را به شکل دیگری درمی آورد. دیگرانی که به ایس کارستان یاری رسانده اند شامل این کسان می شوند: آلبرشت ولمر (فیلسوف) و کلاؤس ادر (انسان شناس) (→ ولمر ۱۹۷۴).

شرحی که در پی میآید به اعضای برجستهی مکتب فرانکفورت (هورکهایمر، آدورنو، مارکوزه و هابرماس) اشاره دارد، نویسندگانی کلیدی که تا امروز به پروراندن و بسط نظریه یمی انتقادی در باب جامعه یاری رساندهاند. مفهوم چنین نظریهیی را می توان در شماری از رگههای عام در آثار آنها مشخص ساخت. بسط و گسترش مفهوم نقد، از دغدغه ی خاطر در مورد شرایط امکان عقل و شناختن (کانت) تا تأمل در پدینداری روح (هگیل)، و آنگیاه تمرکیز توجیه بسر شکلهای تاریخی ویژه ـ سرمایهداری، فرایند مبادله (ماركس) ـ به همت اين كسان فراهم أمد. أنها کوشیدند در بحث از همهی کردارهای اجتماعی چشماندازی انتقادی بپرورانند، یعنی چشماندازی که دغدغهی نقد اید ثولوژی را دارد ـــ و نیـز دغدغهی شرحهای منظماً تحریف شده یعی از واقعیت که می کوشند روابط قدرت نامتقارن را پنهان سازند و مشروعیت بخشند. أنها دلمشغول شیوهیی بودند که ضمن آن منافع اجتماعی، همستیزی ها و تضادهای اجتماعی در اندیشه بیان میشوند، و این که این اقلام در نظامهای سلطه چهگونه تولید و بازتولید مییشوند. اعضای مکتب فرانکفورت امیدوار بودنید که از رهگذر وارسبی ایس نظامها آگاهی از ریشههای سلطه را گسترش بخشند، بنیاد ایدئولوژیها را سست کنند و به ایجاد دگرگونی در آگاهی و کنش یاری رسانند.

تمامی نظریهپردازان انتقادی که در وهلهی نخست به عنوان فیلسوف آموزش دیده بودند ارزیابیهای مهمی درباره میراث فلسفی آلمان به قلم آوردند. این آثار هم

تحلیل و هم دخالتگری حملی> به شمار می آمد، زيرا هدفاشان درهمشكستن همهى نظامهاي بستهي فکری و سست کردن بنیاد سنتهایی بود که راه شکوفایی طرح انتقادی را سد کرده بود. تمامی این جهار متفكر بسيارى از دغدغههاى ايدتاليسم ألماني \_ برای نمونه، سرشت عقل، حقیقت و زیبایی \_ را نگه داشتند ولی شیوهیی را که کانت و هگل بر پایهی آن این مفهومها را درمی یافتنید از نبو به عبارت درآوردند. آنها به پیروی از مارکس تاریخ را در مرکز رویکرد خود به فلسفه و جامعه قبرار دادنید (بیرای نمونه، مارکوزه ۱۹۴۱). ولی گرچه هریک از آنها بسر أن بود كه تمامي شناخت تاريخاً مشروط است، ايس نکته محل مناقشه بود که می تبوان مستقل از منافع اجتماعی (یعتی طبقاتی) در مورد مدعاهای حقیقت به لحاظ عقلی حکم صادر کرد. آنها از امکان یک عنصر خودمختار انتقادى دفاع مىكردند (هوركهايمر ۱۹۶۸؛ آدورنو ۱۹۶۶).

بخش عمده ی کار نظریه پردازان انتقادی گرد یسک رشته گفتوشنود انتقادی با فیلسوفان و متفکرانِ اجتماعیِ مهمِ گذشته و معاصر می گردد. چهرههای اصلی مکتب فرانکفورت کوشیدند در کار کسانی چون کانت، هگل، مارکس، وبر، لوکاچ و فروید در گیر شوند و جنبههایی از کار آنها را ترکیب کنند. در نظر هابرماس سنتهای معینی از اندیشه ی انگلیسی ماهیرمانی نیز، بهویژه فلسفه ی زبان و فلسفههای علم اخیر، مهماند. به نظر میرسد انگیزه ی این کارستان برای هریک از نظریه پردازان مشابه باشد: هدف نهادن بنیادی است برای کاوش، بر زمینه یی از پروهش بنیادی است برای کاوش، بر زمینه یی از پروهش بنیادی است برای کاوش، بر زمینه یی از پروهش بنیادی است برای کاوش، بر زمینه یی از پروهش بنیادی است برای کاوش، بر زمینه یی از پروهش بنیادی است برای خاوش، بر زمینه ی مسایل مربوط به شرایطی نسبت میان فرد، جامعه و طبیعت را امکان پذیر می ساند.

اذعان به این که مارکسیسم در نمود استالینی خود به صورت یک ایدئولوژی سرکوبگر درآمده است ـ و لذا تصدیق این که آموزههای آن لزومناً کلیدی برای

راهیابی به حقیقت به دست نمی دهد ــ یکی از مقدمات تعیین کننده ی نظریه ی انتقادی را تشکیل میدهد. این نگرش نه تنها امکان تشخیص این واقعیت را میدهند که مفهنومهای مارکسیسم «کلاسیک» برای توضیح مجموعهیی از پدیدهها (از جمله استالینیسم، فاشیسم و جز اینها) ناکافی است، بلکه همچنین اندیشهها و نظریههایی، برای نمونه، وبر و فروید، کلیدهایی حیاتی برای مسایلی فراهم میآورد که پیشاروی مارکسیستها قبرا دارد: چبرا انتظار میرفت که در غرب انقالاب روی دهد و چیرا روی نداده است. دغدغههای نظریهپردازان انتقادی در خصوص ارزیابی اندیشهی غیرمارکسیستی و، در صورت لزوم، بسط و پرورش آن؛ نمودار کوشش بـرای سستكردن بنياد ماركسيسم نيست. برعكس، کوششی است برای نیروبخشیدن و شبکوفاندن آن. بنابراین، گرچه آنها اهمیت محوری یاری فکری مارکس به اقتصاد سیاسی را تصدیق دارند، این باری فکری شالودهیی ناکافی بیرای درک جامعیهی معاصیر شمرده میشود. گسترش دولت به حیطههایی که دمبه دم رو به فزونی است، درهم تنیدگی فزایندهی «زیربنا» و «روبنا»، گسترش دامنه ی آنچه آنها «صنعت فرهنگ» مینامند، رشید و توسیعهی قدرت پرستی، همه نشان از آن دارد که می بایست اقتصاد سیاسی را با دیگر دغدغهها تلفیق کرد. از این رو، جامعهشناسی سیاسی، انتقاد فرهنگی، روان کاوی و دیگر رشته ها جایگاهی در چارچوب نظریه ی انتقادی پیدا میکنند. مکتب فرانکفورت با طرح موضوعهایی دربارهی تقسیم کار، دیوانسالاری، الگوهای فرهنگ، ساختار خانواده و نیز مسئلهی محوری مالکیت و کنترل، قاطعانه چارچوب ارجاع نقد را گسترش بخشید و به دگرگونساختن مفهوم امر سیاسی باری رساند.

کار اعضای این مکتب به آشکارساختن روابط و میانجیهای پیچیده یی آغازید که مانع از آن می شد که شیوههای تولید به شاید محوری ترین مرجع

جوهرمایهی مارکسی ــ صرفاً به صورت ساختارهای عینی و همچون چیزهایی باشند که «از فراز سر» عاملهای انسانی بالیدن می گیرند. فرانکفورتیان، بهویسژه مطلب را با تفسیر «دترمینیستی» و «پوزیتیویستی» ماتریالیسم تاریخی پیش کشیدند که بر مرحلههای تغییرناپذیر تکامل تاریخی (که ظاهراً بر اثر «مبنا»ی اقتصادی خودمختاری به پیش رانده میشود) و شایستگی شیوهی روششهناختی علوم طبیعی برای فهم این مرحله ها تأکید داشت. فرانکفورتیان بر آن بودند که این تفسیر از مارکس همخوان با شکلی از اندیشه است که خود مارکس آن را مصردود شمرده است \_\_\_ یعنیی «ماتریالیسم درون نگرانه »ی ماتر بالیسمی که اهمیت محوری ذهنیت انسان را نادیده میانگارد. دیدگاه سنتی مارکسیسم راستآیسین (یعنی آموزهای حزب كمونيست آلمان) هم از درك اهميت وارسى شرايط عینی کنش درمیماند و هم از وارسی شیوههایی که این شرایط بر پایهی آن درک و تفسیر میشوند. برای نمونه، تحلیلی از عناصر سازندهی فرهنگ یا تکوین هویت ضروری است، زیبرا «تباریخ» بنر اثبر «کبردار موقعيستمند فاعلهاى شناساى جزبى ساخته میشود». تضاد میان نیروها و روابط تولیدی موجبات یک مسیر بحرانی ثابت را فراهم نمی آورد. جریان بحران، و سرشت حل آن، بسته به کردارهای عاملهای اجتماعی، و بسته به این است که این عاملها موقعیتی را که خود جزیی از آناند چهگونه درک میکنند. توجه نظریهی انتقادی معطوف به وارسى تأثير متقابل ميان ساختار و كردارهاى اجتماعی، میانجیمندی امر عینی و ذهنی در پدیدههای اجتماعی ویژه و از رهگذر این پدیدههای اجتماعي ويره است.

گرچه نظریه پیردازان انتقادی در عبارتبندی این مسایل اختلاف نظرهای مهم دارند، بااینهمه بر آناند که از رهگذر وارسی موضوعهای اجتماعی و سیاسی معاصر می توانند امکانات آینده یی را روشن سازند، که

اگر تحقق بابد، عقلانیت جامعه را گسترش می بخشد. بالينهمه، أنها نه صرفاً دغدغهي توضيح آنچه را ینهان است دارند و نه، همانگونه که هورکهایمر و آدورنو اغلب گفتهاند، دغدغهی «بهخاطرسیردن» یا «بهیادآوردن» گذشتهیی را که در رهگذر خطر فراموشی است \_ بلکه دغدغهی پیکار بـرای رهـایی، دلیلهایی برای این پیکار، سرشت خود اندیشیدن انتقادی را دارند؛ آنها همچنین در برداشت خود از نظریه و عمل تأکیدها و اندیشههای تبازهیمی طرح کردند. برای نمونهها، دفاع مارکوزه از کامروایی و ارضای شخصی (در مقابل آن دسته از انقلابیانی که دیدگاهی ریاضت کشانه و زاهدانه اختیار می کردند)؛ دفاع از خودرهایی فردی (در مقابل کسانی که بهسادگی بر آن بودند که آزادی در پی دگرگونیهایی در روابط و نیروهای تولیدی به دست می آید)؛ و دفاع از بدیلهای بنیادین برای روابط موجود میان نوع بشر و طبیعت (در مقابل کسانی که تقابل شکل های موجود فنّاوري را شبتاب مي بخشيدند): اين همه، جدايي مهمی از آموزههای سنتی مارکسیستی به شمار مى آيند (ماركوزه، ١٩٥٥). بااين همه، هوركهايمر، آدورنو و مارکوزه هرگز مجموعهی انعطافناپذیری از درخواستهای سیاسی طرح نکردند. زیرا این از اصول محوری اندیشهی آنها، و نینز هابرماس است که فرایند آزادی روندی از خودرهایی و خودآفرینی را لازم مى آورد. بنابراين، سازمانهاى پيشتاز لنينيستى مورد ارزیابی انتقادی قرار می گرفتند، زیرا کمان می رفت که این سازمان ها نبوعی تقسیم کار، دیبوانسالاری و رهبسری قیدرتپرست همیشگی و دامن گیر را بازتولید می کنند. گرچه نظریه پردازان انتقادی نظریهی سیاسی پایندار و مستمری پدیند نیاوردند، بر سنت کسانی قرار داشتند که به یگانگی سوسیالیسم و آزادی باور داشتند و بر آن بودند که هدفهای یک جامعهی عقلانی میبایست در وسایلی جلوه گر و با آن همساز باشد که در دستیابی به این جامعه به کار گرفته می شود.

در سراســر دهــههـای ۱۹۳۰ و ۱۹۴۰، مؤسسهی پژوهش اجتماعی، به مدیریت هورکهایمر، پیژوهش و تحلیل در شماری از حیطههای گوناگون را پی گرفت که از جملـه شامل تکـوین هویـت فـردی، روابط خانوادگی، دیوانسـالاری، دولـت، اقتـصاد و فرهنـگ میشود. گرچـه آنچـه بـه عنـوان نظریـهی انتقـادی «فرانکفـورت» شـهرت دارد اغلـب از اصـول بنیـادین آشــنای مارکــسی آغــاز مــیشــود، بــسیاری از نتیجهگیریها بر خلاف نظریهی مارکسیستی سـنتی است، همچنانکه یافتههای آنها بسیاری از موانعی را برجسته میسازد که بر سر راه دگرگونی اجتمـاعی در برجسته میاند که بر سر راه دگرگونی اجتمـاعی در آیندهی قابل پیشبینی قرار دارد. مجموعهی عناصـری که در پی میآید بـرای شـرح ایـن نظریـهپـردازان از تحـولات معاصـر در جامعـهی سـرمایهداری جنبـهی محوری دارد.

نخست، آنها روندی را در راستای ادغام فزاینده ی امر اقتصادی و سیاسی تشخیص دادند. انحصارات سر برمی آورند و در همان حال دولت دخالت می کنند، و در همان حال دولت دخالت می کنند، و قتصادی را محافظت و نگهداری کند.

دوم، گرهخوردگی فزاینده ی اقتصاد و حکومت تابعیت ابتکار عملهای محلی را از تأمل و احتیاط دیوانسالارانه، و تابعیت تخصیص منابع مبتنی بر بازار را از برنامهریزی متمرکز تضمین میکنند. جامعه را دستگاههای اداری قدرتمند (خصوصی و عمومی) هم آهنگ میکنند که بیشازپیش خودبسنده میشوند اما مصممانه در راستای تولید سوگیری میکنند.

سوم، همراه با گسترش دیوانسالاری و سازمان، بسط و گسترش توجیه عقلانی زندگی اجتماعی از طریق عقل ابزاری در پی میآید بیعنی دغدغه ی کارآیی وسایل نسبت به هدفهای از پیش معینشده.

چهارم، بسط مداوم تقسیم کار وظایف را بخش بخش میکند. همچنان که وظایف بیش از پیش ماشینی میشوند کم تر مجالی برای کارگر میماند تا دربارهی

کار خود بیاندیشد و آن را سازمان دهد. شناخت از کل فرایند کار کمتر قابلدسترس میشود. بیشتر شغلها به صورت واحدهای اتمیازه و تکافتاده درمی آیند.

پنجم، همراه با تکهتکه شدن وظایف و شناخت، تجربه ی طبقاتی رو به کاستی میگذارد. سلطه بیش ازپیش غیرشخصی می شود. مردم به صورت وسایل اجرای مقاصدی درمی آیند که به نظر می آید دارای هستی مستقلی است. الگوی ویبژه ی روابط تولیدی اجتماعی که این فرایندها بینیی روابط تولیدی سرمایه داری برا مشروط می سازد، شیءواره می شود. هم چنان که حیطه های هرچه بیش تری از زندگی اجتماعی ویژگی های کالاهای محض را به خود اجتماعی ویژگی های کالاهای محض را به خود اجتماعی دم به دو روابط اجتماعی دم به دم ترکیم می شود (← اجتماعی دم به دم به دارک می شود (← اجتماعی دم به دارک می شود (← به به دارک می شود که دست به مسایلی حاشیه یی متمرکز می شود که دست به ترکیب بنیاد جامعه نمی زند.

تحلیل مکتب فرانکفورت از ایس روندها می کوشد شالوده ی اجتماعی ویژه ی سلطه ی به ظاهر ناشناخته را بر آفتاب افکند و بدین گونه آنچه را آشکار ساز که مردم را از «رسیدن به آگاهی بر خودشان همچون فاعلها»یسی که توانا بر خودانگیختگی و کنش مثبتاند، بازمی دارد. در پی گیری این مضمون، توجه معطوف به ارزشیابی شیوه بی است که بر پایه ی آن اندیشه ها و باورها به واسطه ی «روابط فرهنگ عامه پسند» انتقال می بابد بشیوه بسی و خصوصی را شسالوده ی قلم روز شخصی و خصوصی را اجتماعی کردن بیرونی (برون خانوادگی) من سست می کند.

هورکهایمر و آدورنو بر آن بودند که فرآوردههای هنرمندان بزرگ عصر بورژوایی، و نیز فرآوردههای قرونوسطایی مسیحی و رنسانس، خودمختاری معینی را از جهان منافع صرفاً عملی و پراگماتیک محفوظ نگه میداشتند (هورکهایمر و آدورنو ۱۹۴۷).

آثار این هنرمندان تجربههای فردی را از طریق شکل یا سبک به شیوه یی به نمود درمیآورند که معنای خود را آشکار میسازند. هنر «خودمختار»، نامی که آدورنو اغلب بر آن مینهاد، تصویرهایی از زیبایی و نظم یا تضاد و ناهمسازی پدید میآورد \_\_قلمرویی زیباییشناختی که در آنِ واحد هم واقعیت را ترک میگوید و هم آن را برجسته میسازد (ب زیباییشناسی؛ هنر). جهانِ موضوع یا ابژهی این هنر از نظم پابرجا سرچشمه میگیرد، ولی این هنر این نظم را به شیوه یسی غیرقراردادی تسمویر میکند. را به همینسان، هنر دارای خصیصه یی شناختاری و ویرانگر است. «محتوای صدق» آن در توانایی آن برای بازسازی الگوهای قراردادی معنا جای دارد.

نظریهبردازان مکتب فرانکفورت بسر آن بودند که در روزگار آنها، اغلب چیزهای هناری به صورت کالا درآمدهاند، درعین حال که خود فرهنگ به صورت «صنعت» درآمده است. در اینجا، اصطلاح «صنعت» به «یکدستسازی»، و «شبهفردیت بخشی» یا تمایزگذاری حاشیه یی ساخته های فرهنگی (برای نمونه، وسترنهای تلویزیونی یا موسیقی فیلم) و به توجیه عقلانی شگردهای تبلیغ و توزیع اشاره دارد. صنعت فرهنگ بی اعتنا به یک پارچگی شکل هنری دغدغهی «چیرگی تأثیر» را دارد. صنعت فرهنگ در وهلهی نخست ایجاد و ابداع سرگرمی و مشغولیت را هدف خود قبرار میدهد، و گرینزی موقت از مستولیتها و کار شاق زندگی روزمره را فراهم مى أورد. زيرا استراحت و تفريحي كه فراهم مي أورد ــ فارغ از درخواستها و كوششها ــ تنها بـ كار انصراف خاطر مردم از فشارهای اساسی زندگی خود و به کار بازتولید ارادهی کارکردن می آید. آدورنو در تحلیل خبود در باب تلویزیسون، هنسر، موسیقی عامه پسند و طالعبینی، بهویژه می کوشید نشان دهید که فرآوردههای این «صنعت» چهگونه بهسادگی ساختار جهانی را تقلید و تحکیم میکنند که مردم می کوشند از آن بیرهیزند. این فرآوردهها این باور را

تقویت میکنند که عامیل های منفی در زندگی به سبب علتهای طبیعی یا تصادفاند، و بدینسان احساسی از تقدیرگرایی، وابستگی و اجبار را تقویت میکنند. صنعت فرهنگ نوعی «ساروج اجتماعی» برای نظم موجود پدید می آورد. (آدورنو بر آن نیست که این سرنوشت تمامی هنر و موسیقی است. بسرای نمونه، او هرگز از تأکید بر این نکته خسته نمی شبود که موسیقی فاقد مایهی شونبرگ کارکردی انتقادی و منفی را نگاه میدارد). مکتب فرانکفورت از رهگذر وارسی هنر و موسیقی مدرن کوشید به ارزیابی سرشت پدیده های فرهنگی گوناگون بپردازد. فرانکفورتیان در این جُستایو کوشیدند نشان دهند که جهگونه بیشتر فعالیتهای حبوزهی فراغت هدایت میشوند و تحت نظارت قرار دارند. هم قلمرو تولید و هم مصرف تأثیرهای تعیین کننده بر اجتماعی کردن فرد دارند. نیروهای غیر شخصی نه تنها بسر باورهای افراد نفوذ دارند بلکه در انگیزههای آنیان نینز تاثیر میگذارند (← فرهنگ).

این مکتب با به کارگرفتن بسیاری از مفهومهای روان کاوی به وارسی شیوه یی پرداخت که بر پایهی آن جامعهٔ فرد را تشکیل میدهد، و نمونههای شخصیت اجتماعی پدید میآورد. فرانکفورتیان دریافتند که در روند اجتماعي كردن، اهميت والدين كاستى مي گيرد. همجنان که خانوادهها در برابر فیشار مقاومتناپذیر جهان بيرون دمبهدم حمايت كمترى فراهم مى أورند، بنیاد مشروعیت قدرت پدر سستی می گیرد. نتیجه آنکه، برای نمونه، فرزند ذکور دیگر نمیخواهد ماننید يدرش بشود بلكه بيشازبيش خواهان تصويرهايي میشود که صنعت فرهنگ بهطورکلی (یا فاشیسم در آلمان نازی) عرضه می کند. پدر قیدرت معینی را نگاه میدارد، ولی خواسته ها و منع و تخدیرهای او، در بهترین حالت، بهطرزناجوری درونی میشبود. بنبابراین، قدرت پدر دلبهخواهی جلوه میکند. در این موقعیت کودک مفهومی مجرد از قهر و قندرت را در خنود نگه میدارد، و به جستوجوی «پدر» نیرومندتری برمی آید

که تکافوی این تصویر را بکند. حالتی کلی از پذیرندگی نسبت به نیروهای بیرونی ــ برای نمونه پذیرندگی نسبت به عوامفریبان فاشیست ــ پدید می آید.

پژوهش کلاسیک شخصیت قیدرت پرست (آدورنو و دیگران، ۱۹۵۰) تحلیل این پذیرندگی را برحسب یک نشانگان شخصیتی که زیر فشارهایی از این دست متبلور میشود، هدف خود قرار داد. این پژوهش کوشید پیوندهای دوسویهیی میان ویژگیهای شخصیتی معین و عقاید سیاسییی برقرار سازد که می توان آن را بالقوه فاشيـستى شــمرد، ماننــد ناسيوناليــسم ســتيزهجــو و تعصبنژادی (← نژاد). این پژوهش فرد «یکدستی» را آشکار ساخت که اندیشهاش انعطاف ناپذیر است، آمادهی به کارگرفتن کلیشه ها و باسمه ها است، کورکورانه فرمان بردار ارزشهای سنتی و قبراردادی و قبدرت، و خرافاتی است. این پژوهش نشان میدهد که ایدئولوژی چهگونه عمیقاً ریشهدار است، و چرا مردم می تواند نظامهای عقیدتی بی را بپذیرند که «خلاف منافع عقلانی شان» است. نمونهی شخصیت قدرت پرست در برابر فرد خودفرمانی نهاده میشود که توانا بسر داوری انتقادي است.

شرحهای مکتب فرانکفورت از فرهنگ معاصر، الگوهای قدرت پرستی و غیره به این نیت فراهم آمد تا به پیشبرد پیکار برای رهایی یاری رساند، گرچه باید افزود که معنای دقیق این طرح در میان اعضای این مکتب در معرض بحث و مناقشه بود. بااینهمه، روشن است که کار آنها نصودار ناسازهیی است، و بهویژه از آن رو مشکل آفرین است که آنها معتقداند که امکانات دگرگونی انسانی و اجتماعی میبایست از بنیاد تاریخی برخوردار باشد؛ فرانکفورتیان نظریهیسی در باب اهمیت دگرگونی اجتماعی بنیادی به دست میدهند که اندک پایهیی در مبارزهی اجتماعی دارد. گسترش چارچوبهای ارجاع نقد و مفهوم امر سیاسی از جانب آنها گامی مهم در انسجامبخشیدن به کشاکشهای موضع آنها به شمار می آید. دقیقاً از آن رو که فرانکفورتیان به دگرگونی ناگزیر سرمایهداری

نظر نداشتند این همه دغدغهی نقد ایدئولوژی و لذا یاریرساندن به پدیدآوردن آگاهی از امکان گسست از ساختارِ موجودِ سلطه را داشتند. ولی این کشاکشها عمدتاً از تزی تردیدانگیز برمیخیزد ــ تزی که آنها را هم به ناچیزشمردن اهمیت سنخهای معینی از پیکار سیاسی کشاند و هم به دستِکمگرفتنِ اهمیت کارشان برای این پیکارها.

یکی از دغدغههای اصلی اعضای مکتب فرانکفورت توضیح این نکته بود که چرا انقبلاب، آنگونه که مارکس گمان داشت، در غرب روی نداده است. فرانکفورتیان در توضیح غیبت انقبلاب پیچیدگی رویسدادهای سیاسی را دست کیم گرفتنید. ایسن پیش فرض فرانکفور تیان که دگرگونی می بایست از رهگذر گسست قاطعانه از نظم موجود روی دهد آنها را بر آن داشت که برای قدرت نیروهایی بیش اندازه اهمیت قایل شوند که دستاندرکار ثبات بخشیدن سه جامعهاند. در کوشش برای توضیح این که چرا آنچه آنها انتظار داشتند حضور ندارد، در توانایی «سیستم» برای جذب نیروی مخالف به گزاف رفتند. درنتیجه، نظریهی انتقادی گسترهیی از پیکارهای اجتماعی و سیاسی در غرب و در فراسوی آن را نادیده انگاشت ــ پیکارهایی کـه جهـرهی سیاست را دگرگون ساختهاند و همچنان نیز دگرگون میسازند (← بحران در جامعهی سرمایهداری). بااینهمه، گرچه اعتضاى مكتب فرانكفورت هميشه قنادر نبودنند مجموعهی درحال دگرگونی رویدادهای سیاسی را ارزیابی کنند، دل بستگی شان به نظریه و نقد، در تحلیل شکلهای متعدد سلطه که مانع جنبشهای سیاسی رادیکال میشوند، تأثیر عملی چشمگیری داشته است. کار آنها در این حیطهها به منزلهی جزیی مکمل و پُراهمیت از سنت مارکسیستی قد ميافرازد.

انتقادهای دیگری هم می توان از مواضع مکتب فرانکفورت به عمل آورد، هرچند که این جا محل پی گیری این نقدها نیست (اندرسن ۱۹۷۶؛ هلد

١٩٨٠؛ تامسن ١٩٨١؛ كس ١٩٨٢). جالب أنكه یاره یی از مهم ترین کاستی های این مکتب در نوشتههای نسل دوم نظریهپردازان انتقادی، بهویتره از همه مهمتر از سوی هابرماس، مورد توجه قرار گرفتیه است؛ هابرماس اندیشههای خود را در چارچوبی پروراندہ است کہ از بیخ با چارچوب ہورکھایمر، آدورنو یا مارکوزه تفاوت دارد. او بهویـژه بـیشـتـر در بنيادهاي فلسفى نظريهي انتقادي زرفانديشي كرده است، و می کوشد پیش انگارههای آن را دربارهی عقلانیت و «جامعهی خوب» توضیح دهد و شرح آن را از امکانات تکاملی جامعهی سرمایهداری به شکل دیگری بازنویسی و عرضه کنید (هابرمیاس ۱۹۶۸، ۱۹۷۳). کار او هنوز در فرایند پیشرفت است (← هابرماس)، و گواه این واقعیت که شرح و بسط نظریهیی انتقادی در باب جامعه هنوز طرحی بسیار زننده است، گیرم ما نمی توانیم در این هنگام به بسیاری از آموزههای آن بهنحوغیرانتقادی ناخنـک بـزنیم (نیـز → شناخت، نظریهی؛ مارکسیسم غربی).

برای آگاهی افزون تر ← آدورنو، تشودر ۱۹۶۶ (۱۹۷۳)؛ آدورنو، تشودور و هور کهایمر، ماکس ۱۹۴۷ (۱۹۷۳)؛ آدورنو، تشودور و دیگران ۱۹۵۰؛ اندرسن، پسری ۱۹۷۶؛ دوبیل، هلموت ۱۹۷۸؛ گِس، ریموند ۱۹۸۲؛ هابرماس، دوبیل، هلموت ۱۹۷۸؛ گِس، ریموند ۱۹۸۲؛ هابرماس، یسورگن ۱۹۶۸ (۱۹۷۳)؛ هلد، دیوید یسورگن ۱۹۶۸؛ هور کهایمر، ماکس ۱۹۶۸ (۱۹۷۲). (این مجلد شامل مقالههایی است که در دههی ۱۹۶۰ و اوایل دههی ۱۹۴۰ نوشته شده است)؛ چی، مارتین ۱۹۷۳؛ مارکوزه، هربرت ۱۹۲۱؛ ۱۹۵۸ (۱۹۶۶)؛ تامسن، جان ۱۹۷۴؛ مارکوزه،

فربرت ۱۹۲۱؛ ۱۹۵۵ (۱۹۶۶)؛ تامسن، جان ۱۹۷۲. دیوید هلد

# ملت (nation)

درخور توجه است که مارکس و انگلس در بسیاری از نوشتههای خود بر ساخت یا خصیصهی ملی بسیار وقوف دارند. ولی ملیت مضمونی نبود که نظر توجه آنها را چندان جلب کند. آنها مشتاقانه چشمانتظار اضمحلال ملیّت بودند، و درضمن بسی بیشتر

دغدغهی عناصر تشکیل دهنده ی آن، یعنی طبقات را داشتند. در نگاه آنها، بسیاری از ملیتها تا آن هنگام به تندریج از میان رفته بودند، مانند ملیت ویلز و ملتهای کوچکتر اسلاو، و آنها از ایس بابت هیچ دریغ نمیخوردند. خیلی زود این اندیشه برای آنها دست داد که صنعتگرایی ایس فراینند را شتاب میبخشد و همهی کشورهای متمدن را در یک کل اقتصادی واحد ادغام می کند؛ بورژوازی ممکن است هنوز دارای منافع جداگانهی خود باشد، ولی در طبقهی کارگر احساس ملی از میان برخاسته است الیدئولوژی آلمانی، ج ۱، ب ۲۵). در بیانیهی حزب کمونیست (ب ۲) آنها اعلام می کنند که «کارگران گشور ندارند».

سیاست عملی آنها را بر آن داشت که مسایل ملی را جدی تر بگیرند، ولی بر عهدهی جانشینان شان افتاد که دیدگاه مارکسیستی را انتظام بخشند. این کار نخست در اثر کلاسیک بائر (۱۹۰۷؛ ← مارکسیسم اتریشی) و سپس در جزوهی استالین (۱۹۱۳) شکل گرفت. استالین (تا حد بسیار با همان لحن بائر، گو که با برخی اختلاف نظرها) نوشت که ملیت پدیدهیی نژادی یا قبیلهیی نیست. ملتت دارای پنج ویژگی اساسی است: می بایست اجتماعی ثابت و مستمر، زبانی مشترک، اقلیمی متمایز، اقتصادی بههم بیوسته و منشی جمعی وجود داشته باشد. ملیت در شرایط تاریخی معین به عنوان ملت شکل سیاسی مثبتی به خود میگیرد، به عبصر ویتره پنی عبی عبصر ظهبور سرمایهداری و پیکبار بورژوازی نوخاسته بیر ضد فئوداليسم تعلق مي گيرد. استالين با وارونه كردن عقیدهی اصلی مارکس و انگلس، ظهور ملت را به نیاز صنعت به بازار ملی، با جمعیت همگون و بازار مشترک، منسوب می کند. حبه سخن استالین> ملت نخست در اروپای غربی پدید آمد، حال آن که سیس تر در شرق دولتی چندملیتی روبه تکامل گذاشت، ولی اکنون صنعت در همهجا گسترش می افت و آتش همان آرزوها را شعلهور میساخت. بنابراین مردسان

امپراتوریهای هابسبورگ و تزاری که می توانند شرایط ملت بودن را واجد باشند سزاوار آناند که دعوی استقلال کنند. ازجملهی مردمانی که مشمول این حکم نمی شوند یهودیان روسی اند که فاقد قلمروی از آنِ خویش اند. سازمان چپگرای یهودیان «بوند»، که در ۱۸۹۷ بنیاد گرفت، برای یهودیان خواهان منزلت ملسی، و بسرای خسود خواستار خودمختاری از حزب سوسیال دموکرات بود. پس از بحث و جدلهای داغ در کنگرهی دوم حزب در بحث و جدلهای داغ در کنگرهی دوم حزب در بهویژه مسئلهی یهودیان درگرفت، این خواست به بهویژه مسئلهی یهودیان درگرفت، این خواست به جدایی انجامید.

ضابطه بندی استالین مسایل گوناگونی را در باب روزگاران پیشین به حال خود وامی گذارد؛ آیا، بـرای نمونه، اسکاتلندی هایی که در برابر استیلای انگلستان مقاومت کردند، به جای آن که ملیتی ساده باشند، ملت نبودند، یا آیا می توان عنوان ملت را از رومیها دریغ داشت. این دیدگاه، دربارهی مردمانی در اروپای غربی که اکنون دارای جنبشهای خواهان منزلت ملیاند، برخبی تردیدها به جا می گذارد. انگلس یقین داشت که بروتانیها، کورسیها و دیگران از ادغام خود در فرانسه کاملاً خشنود بودنید (نقش قهر در تاريخ، ب ۶)؛ اگر هم چنين بوده، اکنون آشکار است که دیگر چندان چنین نیست، و همین سخن دربارهی باسکها در اسپانیا، اسکاتلندیها و دیگرانی راست درمی آید که در میان آنها مردمانی هستند که مارکس و انگلس باور داشتند که مقدر است منقـرض شـوند (بـهویـژه ← انگلس، «پاناسلاویسم دموکراتیک»، نویه راینیشه تــسایتونگ، ۱۵ و ۱۶ فوریـهی ۱۸۴۹). در آسیا مسایل بیش تری طرح می شود. هرچه بیش تر دشوار مینماید که دربیارهی ایران، چین، ژاپس کهن هم چون ملت نیاندیشند، یا ویتنام با آن پایداری هزارسالهاش در برابر پورش چین. در افریقا امروزه شمار بسیار اندکی از موجودیتهای سیاسی شرایط

پنجگانهی استالین را برمیآورند، و هم ملتها و هم دولتهایی با کوشش سنجیده و آگاهانه ساخته میشوند، مانند آنچه در مورد گینهی پرتغال به رهبری مارکسیستی کابرال انجام گرفت. (نیز نامیونالیسم؛ بائر؛ رینی).

برای آگاهی افزون تر ← عبدالملک، انـور ۱۹۶۹؛ بـائر، اوتــو ۱۹۶۹؛ بـائر، اوتــو ۱۹۶۹؛ کــابرال، امیلکــار ۱۹۶۹؛ چلبُوچیک، ژوزف. ۱۹۸۸؛ هاپت، ژرژ و دیگران ۱۹۷۴؛ کــان، آر. ای. ۱۹۵۰؛ اســتالین، جِــی، وی. ۱۹۱۳؛ ۱۹۳۳).

#### وي. جي. کيرنن

### منتقدان مارکسیسم (critics of Marxism)

وارسی انتقادی نظاممند نظریهی مارکسیستی در واپسین دههی سدهی نوزدهم آغاز شد. در زمینهی اقتصاد، به نظر می رسد نخستین اظهارنظرهای انتقادی، که خود مارکس بـه آن پاسـخ داد (از ۱۸۷۰ تا ۱۸۸۰)، اظهارنظرهایی باشید کیه در ویراست دوم كتاب اقتصاد عمومي يا نظريه: بخـش اول كليات (۱۸۷۹) نوشتهی آدولف واگنر آمده است. بحثهای انتقادی اساسی تر پس از انتشار ج ۳ کتاب سرمایه در ۱۸۹۴ طرح شدند؛ بهویژه باید از نقد طولانی ورنسر زومبارت با عنوان «نقد نظام اقتصادی کارل مارکس» و کتاب کارل مارکس و پایان نظام او (۱۸۹۶) نوشته بوم باورک نام برد. منتقدان نظریهی مبارکس در باب اقتصاد سرمایه داری، انسجام منطقی آن را به عنوان معیار خود گرفتند. بوم باورک نمونهی کسانی است که می کوشند به حمایت از اقتصاد نوکلاسیک نظریه را از میان بردارند، و به مدت چند نسل ماركسيستهايي چون هيلفردينگ ناگزير ميهايست با نقد او رویـاروی شـوند. اسـتدمن (۱۹۷۷) نمونـهی کسانی است که نقدشان، گرچه قوی و کوبنده است، در کوششی برای تقویت و استحکام مارکسیسم عرضه می شود؛ او چارچوبی را که سرافا تدوین کرده (به منزلهی نقدی بر اقتصاد نوکلاسیک) در مورد ارزیابی

منطق مارکس به کار میبندد، ولی حاصل این است که در جهت بهدورریختن کل ساختار نظریهی مارکس استدلال میکنند. عرصههای اصلی نقد نظریههای مارکس در باب ارزش، منبع سود و نرخ نزولی سود بوده است؛ این هدفها به سبب محوریتشان برای کل نظام، خوب برگزیده شدهاند.

مفهوم مارکس از ارزش، که از لحاظ اجتماعی آن را به کار مجرد اجتماعاً لازم مرتبط میسازد، اغلب به این انتقاد انجامیده است که تشخیص کار به منزلهی عنصری که کالاهای متناسب با مبادله را عرضه میکند اختیاری است (بوم باورک ۱۸۹۶، کاتلر و دیگران ۱۹۷۷). توجه بیشتر به حملههایی بر «مسئلهی تبدیل» معطوف شده است و به عنوان ایس دعوی مارکس تعبیر شده است که میتواند رابطه یسی را میان ارزشها و قیمتهای تولید (و ارزش اضافی و سود) نشان دهد. منتقدان قیمتهای تولید را مقوله یی مشهود در نظر می گیرند و بر آناند که اعتبار نظریهی ارزش در توضیح پدیدههای تجربی بسته به این است که آیا این نظریه می تواند (یا لازم است) که این قیمتها را به وجود آورد. بورکیهویتس (۱۹۰۷) ثابت می کنید راه حل کمی خود مارکس ناکامل است، و او و نویسندگان بعدی (دمیتریف ۱۹۰۴، سیتون ۱۹۵۷) راهحلهای بدیل به دست میدهند. استدمن بر رأی سَمیونلسن (۱۹۷۱) در این باره که ارزش «جادهی انحرافی نامربوطی» در راه رسیدن به قیمتهای تولید است صحه میگذارد، زیرا در دستگاه سرافا (بورکیهویتس یا دمیتریف) ارزشها و قیمتها هر یک مستقیماً از دادههای درونداد فيزيكي قابل استخراج است. اين ديدگاه حمايت چشم گیری به دست آورده، و مخالفت نیرومندی را از سوى ماركسيستها برانگيخته است. ( ← السون ۱۹۷۹، استدمن و دیگران ۱۹۸۱).

مفهومهای ارزش در سرمایه مارکس را قادر میسازد تا ارزشِ اضافی را به منزلهی بنیاد سود مورد تحلیل قرار دهد. بااینهمه، استیدمن نشان میدهد که در

دستگاه خود او ارزشِ اضافی مثبت شرط لازم سود مثبت نیست (به شرطی که سرمایه ی ثابت یا تولید مشترک وجود داشته باشد)؛ به پیروی از موریشیما (۱۹۷۴) مفهومی از کار مازاد متفاوت با مفهوم مارکس مورد نیاز است. اگر ارزشِ اضافی سرچشمه ی سود نباشد (یا شرط لازم آن نباشد) توضیح سود میبایست بیرون از نظریه ی مارکس قرار داشته باشد. بوم باورک در برابر مارکس استدلال می کند که سود به سبب بارآوری ابزار تولید و رجحان زمانی سرمایه داران است؛ سود پاداش انتظار است. این نظریه در قلب اقتصاد نوکلاسیک باقی می ماند. و شومپیتر (۱۹۷۶) با رد نظریه ی ارزش وجود مستمر شومپیتر (۱۹۷۶) با رد نظریه ی یکسان شمرد و مارکس را از جهت نادیده انگاشتن نقش واقعی کارفرمایی در سرمایه داری به باد انتقاد گرفت.

افزون بر نظریهی سرچشمهی سود، قانون حاکم بر حرکت آن (که در نظر مارکس مهمترین قانون به شمار می آید) استدلال هایی برانگیخته است مبنی بر این که منطق دخیل در استنتاج قانون گرایش نرخ نزولی سود نادرست است. در ترازی کلی، بسیاری از نویسندگان یادآور میشوند که پیشفرضهای مارکس برای بهدستدادن پیشبینی تجربی در باب نـزول در نرخ سود (که برحسب ارزشها ینا قیمتهای تولید محاسبه میشود) کافی نیستند، و برخی دیگر از ایس نکته این مفهوم ضمنی را استنتاج کردهاند که قانون مارکس پایسه و مایسه یسی نبدارد (هاجسن ۱۹۷۴). انتقادی باریک بینانه تر که می کوشد ثابت کند که انتخاب سرمایه داران در باب تکنیک های جدید هرگز نمی تواند به نزولی در نرخ سود بیانجامد مگر آن که دستمزدهای واقعی رو به فزونی بگذارد، ظاهراً با پیشفرضهای مارکس دربارهی تأثیر پیشرفت فنی تناقض دارد و آن را اوکیشیو (۱۹۶۱) طرح کرده و هیمل ویست (۱۹۷۴) و استدمن (۱۹۷۷) آن را در چارچوبی سرافایی قرار دادهاند ( - نرخ نزولی سود). گرچه این نقادیها با نقصهای منطقی در استدلال

مارکس سروکار دارند، بهطورکلی این نقص را می توان فقط با بهره گیری از ساختاری نظری (هم جون ساختار نظری سرافا) به اثبات رساند که روش انتیزاع مارکس را به کار نمی گیرد. ( ← فاین و هریس ۱۹۷۹). بااین همه، یکی از منتقدان، کیننز، در مورد مارکس و انگلس از خود سلب مسئولیت کرد. او که برای یافتن «سرنخی برای حل معمای اقتصادی» به جستوجوی این دو برآمده بود، می نویسد: «نتوانستم هیچچیز جز بحث و مناقشه یی کهنه و منسوخ بیابم» (نامه به برنارد شاؤ، ژانویه ۱۹۳۵). درواقع مارکس در حملهی خود بر قانون سه و نظریهی کمّی بول، کینـز را پیش بینی کرد، ولی کینزیان چپگرا در ضمن همدلی با پارهیی از جنبههای مارکسیسم، بنیاد نظری گزارههای مارکس را رد کردهاند. بیرای نمونیه، جیون رابینسن (۱۹۴۲) بر آن است که «هیچیک از اندیشههای مهمی که او حمارکس > بر پایهی مفهوم ارزش بیان می کند نمی تواند بدون ایس مفهوم بهتر بیان شود» و مفهومهای بههمپیوستهی مارکس در باب استثمار و ارزش اضافی را رد میکند. بدینسان، منتقدان کینزی، نوکلاسیک و سرافایی همگی انتقادهای خود را بسر پایهی ایس استدلال استوار میسازند که نظریهی ارزش مارکس یا زایند است یا

در جامعه شناسی، دو تن از پایه گذاران این رشته ساکس وبر و امیل دورکم ساندیشه های خود را تا حدودی در مخالفت آگاهانه با نظریه ی مارکسیستی جامعه بسط و گسترش دادند. ایسن امر در کار وبر بسیار نمایان است که نه تنها مسایلی را برای تحلیل برگزید که دقیقاً با مسایل مورد بررسی مارکس مشابهت دارد (خاستگاه و تکامل سرمایه داری غرب، اهمیت و معنای طبقات اجتماعی و جنبش کارگری، سرشت دولت مداران و قدرت سیاسی)، بلکه هم چنین سرشت دولت مداران و قدرت سیاسی)، بلکه هم چنین تاریخ» را به باد انتقاد گرفت. می تبوان مانند کارل لوویت (۱۹۳۲) استدلال کرد که هم ممارکس و هم

وبر در وهلهی نخست با سرنوشت انسانها در جامعهی سرمایهداری مدرن سروکار داشتند، یکی این جامعه را بر پایهی «بیگانگی» تفسیر می کرد، و دیگری بر پایهی «توجیه عقلاتی»؛ و این که برداشتهای خاص آنها از علوم اجتماعی با تقسیم واقعى جامعه ميان بمورژوازي و پرولتاريا تطبيق مىكنىد. انتقاد كلى وبر از ماترباليسم تاريخي از این جاست که این مفهوم فقیط یک دیدگاه ممکن دربارهی تاریخ را تشکیل میدهد و متکی بر جهتگیری ارزشی وییژه سی است، و ایس که دیگر دیدگاهها نیز به همینسان ممکناند؛ و او این نکته را با نشان دادن نقشی که اندیشه های دینی (اخلاق بروتستانتی) می تواند در تکامل سرمایه داری بازی کند روشن میسازد، درعین حال که قاطعانه تأکید دارد که بیشنهاد نمی کند که به جای یک «تفسیر اقتصادی» یک سویه، «تفسیر روح گرایانه»یمی به همینسان یکسویه بنشیند (وبـر ۱۹۰۴). وبـر در بررسیهای مفصل خود (۱۹۲۱) با تأکید بر نقش گروههای منزلتی، دیدگاه مارکسیستی در باب اهمیت برجستهی طبقه و همستیزی طبقاتی را تعدیل کرد، برداشت مارکسیستی از دولت را محل مناقشه قرار داد و در مفهسوم خسود از قسدرت سیاسسی بسه نظریه بردازان نخبه باور نزدیک شد، در عین حال که بهویژه بر نقش مستقل دولت ملی تأکید می ورزید. او هم چنین اهمیتی ویژه برای رشد دیوان سالاری قایل می شد و بخشی از انتقاد خود را از سوسیالیسم مارکسیستی بر این دعوی استوار میساخت که محتمل تر است که جنبش سوسیالیستی بیش تر «دیکتاتوری کارمندان» بدید آورد تا «دیکتاتوری یرولتاریا» (۱۹۲۴).

گرچه دورکم با این وسعت به مسایل مارکسیستی و نپرداخت (شاید از آن رو که اندیشهی مارکسیستی و جنبش سوسیالیستی در فرانسه کیمتر از آلمان نشوونما کرده بود)، بااینهمه در موقعیتهای متعدد با نظریهی مارکس در باب جامعه رویاروی شد: از

جمله در نقدهایی بر آثار مارکسیستی در س*ال نامه*ی جامعه شناسی و دیگر جاها، در بحثاش در باب «شکل های نابه هنجار تقسیم کار» (۱۸۹۳)، و در درس گفتارهایش دربارهی سوسیالیسم (۱۹۲۸)، هرچند این بررسی ها پیش از پرداختن به وارسی نظام مند سوسیالیسم (مارکسیستی) آلمان به کنماری نهاده شد. او (۱۸۹۷) مزیت ویشرهی نظریهی مارکسیستی را در این می دانست که این نظریه زندگی اجتماعی را «نه بر پایهی عقاید کسانی که در آن شرکت میکنند، بلکه براساس علتهای ژرفتیری که به واسطهی آگاهی ادراک نمی شوند» توضیح مے دھد (ص ۶۴۸)، ولی درعین حال به طور کلی بسر ایس گمان بود که این نظریه اهمیت بسیار زیادی برای عاملهای اقتصادی و بیکارهای طبقاتی قایل است. از این جاست که استدلال می کنید (۱۸۹۳، ۱۸۹۷) کیه همستیزی طبقاتی پدیده پی ثانوی است که از فقیدان سامان بخشی به نوع تازهی جامعهی صنعتی و تقسیم کاری سرچشمه می گیرد که در اروپا سر برآورده است؛ و نیز او با مفهوم مارکسیستی دولت، و بـهطـورکلی بـا اندیشهی دولت به منزلهی «عقل» و عامل اخلاقی جامعه به مخالفت می پردازد. (۱۹۵۰).

طی همین دوره در درون مارکسیسم، ادؤارد برنشتاین از (۱۸۹۹) به نقد نظریسه ی مارکس پرداخت. یکی از دعویهای اصلی برنشتاین این بود که به سبب سطح رو به فزونی معاش و رشید طبقسه ی متوسط، قطببندی طبقاتی انجام نمیگیرد؛ و از آن هنگام این مضمون هم در بازتفسیرهای نظریه ی مارکسیستی (برای نمونیه، مفهوم رنس (۱۹۵۳) از «طبقه ی خردهبورژوازی» در سرمایهداری کنونی) و هم در بخردهبورژوازی» در سرمایهداری کنونی) و هم در برجسته بوده است. بحث درباره ی طبقه در سالیان اخیر هم موجب پدیدآمیدن مفهومهایی در باب طبقه ی کارگر جدید» (ماله ۱۹۷۵) یا ساختار طبقاتی جدید (تورن ۱۹۷۱) (مه طبقه ی کارگر)

شده است و هم پرژوهش در جنبشهای اجتماعی غیرطبقاتی چون جنبشهای قومی (← نیژاد) یا جنبش زنان (← فمینیسم) در ارتباط با همستیزی طبقاتی. این بحث همچنین بررسیهای تازهیی در باب قسربندی اجتماعی و پیدایش احتمالی ساختارهای طبقاتی تازه در جامعههای سوسیالیستی را پدید آورده است (برای نمونه، کونراد و سزلنی ۱۹۷۹).

نقد جامعه شناختی مهم بعدی از مارکسیسم را باید در کار کارل مانهایم (سهوییژه اید تولوژی و اوتوییا ۱۹۲۹) دریافت که میکوشد به مدد یک جامعهشناسی شناخت کلی تر از نظریهی ایدئولوژی مارکس فراگذرد. انتقاد و بازنگری او سه ویژگی اصلی دارد: یک) پیوند مستقیم میان آگاهی و منافع اقتصادی را به سود هم بستگی میان «اسلوب اندیشه» و مجموعه یی از نگرشهایی که به طورغیرمستقیم با این منافع مرتبطاند، رد می کند؛ دو) خود مارکسیسم را ایدئولوژی یک طبقه میشمارد و بسر آن است که تمامی اندیشهی اجتماعی خصلتی «رابطه یمی» دارد و نمی توان مدعی شد که «حقیقت» علمی را مجسم میسازد؛ سه) دیگر گروههای اجتماعی را در کنبار طبقات (بىراى نمونىه گروههاى نسلى) بىه عنوان گروههایی که تأثیر مهمی بسر آگاهی دارند در نظر می گیرد. در سالیان اخیرتس، نقید جامعه شناختی از نظریهی مارکسیستی از سوی دو جامعهشناس مهم دیگر انجام گرفته است. ریمون آرون از دیدگاهی که سخت زیر تأثیر وبر است، این مدعا را که «تفسیر اقتصادی» عبارت از علم تاریخ است رد می کند و بر استقلال سیاست از اقتصاد تأکید دارد؛ و در پژوهشی کلی تر به وارسی انتقادی مارکسیسم سارتر (که خود از پارهیمی جهات منتقد مهم مارکسیسم است) و آلتوسر (آرون ۱۹۷۰) میپردازد. سی. رایت میلــز نیــز که زیر تأثیر وبر است، گرچه موضع انتقادی بسیار ملایمتری نسبت به کل مارکسیسم دارد، در خصوص جدایی میان حوزههای اقتصادی و سیاسی دیدگاهی

مسشابه در پسیش گرفت، و اصطلاح «نخبگان قدرتمند» را بر طبقه ی حاکم (که گمان داشت تطابقی میان قدرت اقتصادی و قدرت سیاسی را پیشفرض می گیرد) ترجیح داد.

درواقع، بخش زیادی از انتقاد از نظریهی مارکسیستی توجه خود را به مسئلهی دولت و سیاست معطوف کسرده است. بسیاری از منتقدان که از دیدگاه «تکثرگرایی دموکراتیک» آغاز کردند (برای نمونه لیبست ۱۹۶۰) کوشیدند نشان دهند که نظریهی سیاسی مارکسیستی تصویری دروغیین از نظامهای سیاسی غرب به دست می دهد: هیچ «طبقهی حاکم»ی وجود ندارد که بتوانید ارادهی خبود را بیر دولت تحمیل و آن را به «ابزار» خود مبدل کند. به هرسان، سرشت نظامهای سیاسی غرب، با رقابت سیاسی و انتخاباتی که امکانپذیر ساختهاند، دولت را از دنبال کردن سیاستهایی، برای هر مدت زمانی، که به حد افراط به سود هر طبقه یا گروه ویـژهیـی باشـد بازمی دارد. از دیدگاهی متفاوت، منتقدان همچنین بر آناند که مفهوم «خودمختاری نیسبی دولیت» چنان که باید و شاید کفایت نمی کند (← دولت)؛ و این که مارکسیستها از توجه کافی به این واقعیت درماندهاند که دولت، چون در زمینهیی بینالمللی قبرار بگیبرد، و با دیگر دولتها به رقابت برخیزد، دغدغههای خاص خود را خواهد داشت که بالاتر و فراتر از منافع تمامی طبقات و گروههای جامعیه است (بیرای نمونیه، اسکوسیول ۱۹۷۹).

مضمون مهم دیگر در نقد و بازارزیابی اخیر نظریه ی مارکسیستی، به جایگاه این نظریه به عنوان «علم تاریخ» مربوط است، هرچند که این بحث به وبر نیز بازمی گردد. هابرماس (۱۹۷۹) در «بازسازی» خود از ماتریالیسم تاریخی، بر پایهی نقد کلیاش از «پوزیتیویسم» مارکسیستی (ب مکتب فرانکفورت؛ پوزیتیویسم) استدلال می کند که مرحلهی نخستین تکامل اجتماعی را نه فقط باید از دیدگاه کار اجتماعی و تولید مادی، بلکه همچنین از دیدگاه

سازمان خانوادگی و هنجاریهای کنش به نظر آورد؛ و این هر دو اساساً به زبان وابستهاند. نقد همهسویه تر از نظریه ی مارکسیستی تاریخ را، از دو جهت مخالف، پوپر و آلتوسر بر پایه ی تاریخ گرایی ادعایی این نظریه طرح کردند. از سوی دیگر، «ماتریالیسم تاریخی منسوخ» ی (کوئن ۱۹۷۸) که بر تأثیر و نفوذ تعیین کننده ی رشد نیروهای تولیدی تأکید دارد، با حدت و شدت مورد دفاع برخی نویسندگان سالیان اخیر قرار گرفته است. ولی همچنین مسایل مشروح تری در نظریه ی مارکسیستی وجود دارد که بهویژه به گذرهایی از یک مارکسیستی وجود دارد که بهویژه به گذرهایی از یک شکل از جامعه به شکلی دیگر، و نقش طبقات در این جامعهها مربوط می شود.

مشکلی بزرگ بر سر راه هم آهنگ کردن جزییات واقعي پيچيده ـــ ماننـد آنچـه پـژوهش جديـد در جریانی سی پایان سر آفتاب می افکند سربا ضابطه بندی ها کلی اجمالی وجبود دارد. این امر مارکسیستها را در معرض این اتهام قرار داده است که به گزینش شواهد و مدارکی می بردازند که با طرح و شاکلهشان جور دربیاید؛ برای نمونه در پـژوهش در انقلابهای اروپایی، که یکی از شکارگاههای أنهاست، برای هر نشانهیی از مبارزهی طبقاتی ارج و منزلت بى اندازه قايل مى شوند؛ اين كه آيا مبارزهى طبقاتی بهراستی در تاریخ جریان داشته است یا این که در تاریخ تا کجا «طبقات» را می توان تشخیص داد اغلب محل تردید بوده است. به نظیر می رسید تأکید مارکسیستها بر این موردها بخشی از آن چیسزی باشسد گسه هیلبرونسسر (۱۹۸۰) آن را «غایتشناسی ضمنی آن، پیشفرضهای هزارهیی اظهارنشدهی آن» خوانده است (ص ۸۷).

مفهوم «شیوهی تولید» برای ماتریالیسم تاریخی جنبهی تعیین کننده داشته است، بااینهمه در نوشتههای مارکس «در هیچ کجا با دقت و وضوح تدوین نمی شود» (شاؤ ۱۹۷۸، ص ۳۱)؛ و هنگامی که مارکسیستها به بحث دربارهی ابهامهای آن، و از آن هم بیش تر، به بحث دربارهی این مسئله پرداختهاند

که مبنای اقتصادی چهگونه با اندیشهها، دین، و قوانین ملازم آن پیوند می یابد، به هیچرو با هم اتفاق نظر نداشتهاند. می توان آنها را متهم کرد که «میان برداشتهای سست و سخت» از پیوند میان «روبنا و زیربنا» «در نوسان»اند، چنان که خود مارکس را متهم کردهاند (اوانز ۱۹۷۵، ص ۶۷). قرون وسطاشناسی که ایرادهای دامنه دار در مورد نظریهی مارکسیستی طرح کرده است استدلال می کند که الگوهای اندیشه و رفتار می توانند آشکارا تغییر یابند، بی آن که هیچگونه تغییری ملازم آن در نظام تولید دست دهد: تفاوتهای میان اروپای شارلمانی و اروپای بارباروسا بهمراتب مهم تر از هرگونه پیوستگی بنیادین روشهای اقتصادی است (لف ۱۹۶۹، ص ۲۰–۱۳۷).

بههمین سان دشوار است بتوان بهطرزی متقاعد کننده فرایند یا فرایندهایی را تشریح کرد که بر پایهی آن یک «شیوه» یا ساختار اجتماعی اقتصادی، بهویـژه در اعصار نخستین جای خود را به شیوه یا ساختار اجتماعی اقتصادی دیگری می دهد. بسیاری از منتقدان نظریهی دگرگونی تباریخی مبارکس را در اساس نظریهیی در باب دگرگونی فنّاورانه شیمردهانید. مارکسیستها معمولاً این نظر را رد میکنند، هرچند مى توان پذيرفت كه، آن گونه كه گنىدى مى گويىد (۱۹۷۹)، مارکس گاه «با بیمبالاتی به جبرگرایسی فنّاورانه میلغزد» (ص ۱۳۱). ولی نمی توان گفت که آنها يأسخ بديلي به دست دادهانيد كيه آمييزهيي از دقت کافی و کلیت وافی است. در این بستر نیز ارج و اهمیتی که به اندیشهها و آرمانها نسبت داده می شود، و درجه ی خودفرمانی این اندیشهها و آرمانها، محل شبهه است. روبل از «تـضادی حـلنـشدنی» در اندیـشهی خـود مـارکس میـان جبرگرایی اقتصادی و اومانیسم خلاق سخن می گویند (۱۹۸۱ ص ۵۱). جانشینان مارکس غالباً از پرداختن به مسئلهی عامل اخلاقی در تاریخ پرهیز کردهاند (← اخلاق: اخلاقیات). و همهی این پیچیدگیها را امروزه این مسئله که آیا تاریخ در همهجا از «قوانین»

یکسان یا مشابه پیروی می کند تشدید کرده است. اکنون پذیرفتن این نکته که نظریهی مارکسیستی از تجربهی اروپای غربی بالیده است دمبهدم رو به فزونی است. تا همینجا نویسندگان غربی با به کاربستن نظریهی مارکسیستی در مبورد دیگر مناطق (برای نمونه در مورد کشورهایی چون هندوستان) سخت مورد انتقاد پژوهندگان خودشان، خواه مارکسیست و خواه غیرمارکسیست قرار گرفتهاند.

بهطورکلی اساسی ترین وارسی انتقادی از اندیشهی مارکسیستی در سالیان اخیسر بسی گمسان کتساب جريانهاي اصلى ماركسيسم نوشته لشك کولاکوفسکی است که میان ارزش مارکسیسم به عنوان «تفسير تاريخ گذشته» و خصلت «خيال آميز» آن به عنوان ایدئولوژی سیاسی تمایز قابل میشود، و بسر آن است که گرچه میراث فکری مبارکس وسیعاً جذب علوم اجتماعی مدرن شده است ـ بهنحوی که مارکسیسم به عنوان یک دستگاه یا روش مستقل توضیحی «مرده» است ــ به عنوان یک آموزهی سیاسی مؤثر بهسادگی «کاریکاتور و صورت تقلبی دین» است. رویدادهای اواخـر دهـهی ۱۹۸۰، کـه بـا دگرگونیهای مهمی در اتحاد شوروی آغاز شد، و با انقلابهایی در اروپای شرقی در پایان ۱۹۸۹ به اوج رسید که موجبات فروپاشی حکومتهای کمونیستی را فراهم آورد، ارزیابی دوبارهی این استدلال را مبسرم ساخت. نکته بر سبر این نیست کنه میبراث فکری مارکس تا حدودی جذب علوم اجتماعی مدرن شده است، گرچه این امر به شیوههای گونیاگون بییگمیان روی داده است. بلکه نکتهی مهیمتر این است که وارسى انتقادى مستمر مفهبومهاى ماركسيستىيى چون سرشت انسان، نقبش طبقات در دگرگونی اجتماعی، انقلاب، ساختار جامعهی سوسیال سیتی ـــ که اجزای مهم یک نظریه بسیار متمایز و نیرومند در باب جامعه به شمار می آیند ـ اکنون نیازمند آناند که مسایلی را کنه این تحبولات تباریخی تبازه و نیبز نظریههای اجتماعی بدیل مطرح ساختهاند به حساب

بگیرند ( $\rightarrow$  بحران در جامعهی سوسیالیستی). و اما در مورد مارکسیسم به عنوان آموزهیمی سیاسی، آشکار است که روایت شوروی آن در سراسـر اروپـای شرقی با شکست همراه بوده است، ولی اندک دلیلی در دست است که در این نکته شک کنیم که مارکسیسم در دیگر شکلها (و این شکلها متعدداند) درواقع توانایی آن را دارد که مجموعه یی از هنجارهای عقلانی برای جامعهی سوسیالیستی پدید آورد. در هر صورت ما این گزاره را رد می کنیم که مارکسیسم دیگر چیزی جز «صورت تقلبی دین» نیست (صورت «اصیل» کدام است؟)، هرچند راست است که در پارەيى روايتھا، ماركسيسم بـ عنـوان جهـانبينـي همه فراگیر، خصلتی فراگذرنده و جزمی به خود می گیرد. بااین همه، دیگر انواع اندیشهی مارکسیستی در چارچوب هنجارهای نظری و تجربی پژوهش علمی باقی ماندهاند و از این جهت به روح کار خود مارکس نزدیک تراند؛ و با ازمیان رفتن حکومتهای کمونیستی در اروپا و سپس افول مارکسیسم «رسمی»، راه بسرای تحول بعدى ديگر انواع ماركسيسم بسيار هموارتر

برای آگاهی افزون تر ← برنستاین، ادؤارد ۱۸۹۹) براه (۱۹۴۹) بوم باورک، اویگن فون ۱۸۹۶) ۱۸۹۶ بورکیه ویتس، ال. فون ۱۹۷۰ (۱۹۴۹). ۱۹۵۲! کاتلر، بورکیه ویتس، ال. فون ۱۹۷۰ (۱۹۴۹). ۱۹۵۲! کاتلر، ای و دیگران ۱۹۷۷! دمیتریف، وی. کسی. ۱۹۰۴! اوانسز، ام. ۱۹۷۵! گندی، دی. آر. ۱۹۷۹! هابرماس، یبورگن ۱۹۷۹! گنیدی، دی. آر. ۱۹۷۹! هابرماس، یبورگن ۱۹۷۹! هیلبرونسر، آر. ال. ۱۹۸۰! هیمل ویست، اس. ۱۹۷۴! هابرست، اس. ۱۹۸۱! کولاکوفسکی، لیشک ۱۹۷۸! لیپست، اس. ام. ۱۹۶۰! لوویت، کارل ۱۹۳۲ (۱۹۸۲)! لیپست، اس. ام. ۱۹۶۰! لوویت، کارل ۱۹۳۲ (۱۹۸۲)! موریشیما، ام ۱۹۷۴! ولیکشیو، ان. ۱۹۷۹! سیتون، اف اوکیشیو، ان. ۱۹۶۱! شومپیتر، جِنی. ای. ۱۹۷۶! سیتون، اف جون ۱۹۲۲! شومپیتر، جِنی. ای. ۱۹۷۶! سیتون، اف با دیگران ۱۹۸۱! وبر، ماکس ۱۹۷۴ (۱۹۷۶)؛ ۱۹۷۸.

# منشویکها (Mensheviks)

میان ۱۹۰۳ و ۱۹۱۲ گیرایش و جناحی در حیزب کارگر سوسیال دموکراسی روسیه، و از ۱۹۱۲ حـزب مستقلى اين نام را به خود گرفت (آر اس دى ال يي). کنگسرهی دوم آر اس دی ال پسی در ۱۹۰۳ میسان حامیان لنین، که از «شرکت شخصی در یکی از سازمانهای حزب» به عنوان شرط عضویت هواخواهی می کرد، و کسانی چون مارتوف و اکسلرود، که ضابطهیی آزادانه تر را پیشنهاد می کردند، تقسیم شد. لنین که از حزبی منضبط تر و متمرکز تر طرف داری می کرد در انتخابات هیئت رهبری حیزب اکثریت (bol'shistvo) به دست آورد، و جناح او به بالشویکها شهرت یافتند. جناح دوم منشویکها (اقلیتیها) نام گرفت و از حزبی گسترده تر برخوردار شد. با نیروی محرک انقلاب ۱۹۰۵ روسیه بر سر مسایل مربوط به ماهیت طبقاتی، اتحادها و هدفها در چنین انقلاب بورژوادموکراتیکی میان منشویکها و بالشویکها (→ بالشويكها) اختلاف نظير بيش تبرى ببروز كبرد. بالشویکها بر آن بودنید که این انقبلاب را طبقه ی کارگر باید رهبری کند و این کار را عمدتاً در اتحاد با دهقانان انجام دهد، حال آن که اکثریت منشویکها بر آن بودند که رهبری انقلاب باید به دست بورژوازی باشد و از اتحاد با لیبرالها پشتیبانی می کردند. منشویکها برداشت بالشویکها را در باب مشارکت طبقهی کارگر در دولت موقت حاصل از انقلاب بورژوا دموکراتیک مردود می شمردند، و بر آن بودند که موضع مارکسیسم کلاسیک این است که حزب کارگران باید به عنوان «اپوزیسیون انقلابی افراطی» عمل کند. طبی دورهی تاریخی بعیدی منشویکها سناریویی را در نظر داشتند که بر مدل اروپایی غریبی استوار بود، که مطابق آن سازمان و آگاهی طبقهی کارگر بزرگ تری همراه با رشد و گسترش نیروهای تولیدی و نهادهای دموکراتیک به تدریج می بالید، و پایههای عینی و ذهنی برای پیشروی نهایی به سوی سوسياليسم يديد مى آمد.

پس از شکست انقلاب ۱۹۰۵، که در آن منشویکها در سبوویتها نقش مهمیی بازی کردند، بسیاری از منشویکها سازمانهای مخفی حزب را ترک گفتند تا بر کار در سازمانهای جبههی قانونی متمرکز شوند. همین است که از ۱۹۰۸ به این سو مبنای اتهام لنین در میورد «انحلالطلبی» منشویکی در قبال حزب قبانونی و نیز تصمیم بالشویک ها برای تشکیل حزبی مستقل در ۱۹۱۲ قرار می گیرد. بااین همه، مارتوف و دوستان اش در روسیه کوشش هایی به کار بردنید تا شبکهیی از سازمان های غیرقانونی منشویکی ایجاد کنند که «گروههای ابتکار عمل» نامیده میشد. در ۱۹۱۴ بیشتر منشويكها به اتحاذ موضعي انترناسيوناليستي گراييدنيد و جنگ را به عنوان جنگی امیریالیستی محکوم کردنید، ولى جناح راست حزب، كه اكنون بلخانوف نيز به آن پیوسته بود، از جنگ متفقین بسر ضد آلمان حمایت کردنید. بااین حال، پیس از انقبلاب فوریه ی روسیه (۱۹۱۷)، اکثریت منشویکها که در سوویتها موضع اصلی را در اختیار داشتند، تحت لوای «دفاع انقلابی» به حمایت از جنگ برخاستند. جناح چپ این حزب، انترناسیونالستهای منشویک، به رهباری مارتوف، در این مورد به مخالفت با آنها برخاست، همچنانکه مارتوف به تصمیم این حزب در مه ۱۹۱۷ بسرای تبدیل شدن به شرکای درجهی دوم در کابینهی ائتلافی بورژوا ـ سوسیالیستی نیز با شدت و قبوت حمله کرد. میان ژوئین و نوامبر ۱۹۱۷ حیزب منیشویک کیه بهشکل فلیج کننده یی شکاف برداشته بود در برابر بالشویکها قدرت خود را در سوویتها بهطرزچشمگیری از دست داد. در انتخابات مجلس مؤسسان در ماه نبوامبر منشویکها در برابر کسب آرای ۲۴ درصدی بالشویکها فقط ۳درصد آرا را به دست اوردند.

منشویکها در محکوم کردن انقلاب ۱۹۱۷ به عنوان کودتای بالسویکی متحد بودند. بااینهمه، در کنفرانسی در ۱۹۱۸، اکثریت حزب، که در این زمان رهبری آن بر عهده ی مارتوف بود، نگرش خود را به حکومت شوروی اصلاح کرد و در جریان جنگ داخلی

به حمایت انتقادی از آن پرداخت. نگرش اخیر، انقلاب اکتبر را «به لحاظ تاریخی ضروری» و «شور و غلیان عظیمی که سراسر جهان را به حرکت درآورده است» تشخیص داد. این موضع را اکثریت جناح راست منشویکها محکوم شمردند، و برخی از آنها حتا در حکومیتهای ضدشیورویِ میورد پیشتیبانی امپریالیستها شرکت جستند. در گرجستان از ۱۹۱۸ به دست تا سرنگونی مسلحانهی حکومت در ۱۹۲۱ به دست نیروهای شوروی و بالشویکهای گرجیی، حکومتی منشویکی در این خطه برقرار بود.

گرچه منشویکها اغلب در معرض سرکوب بودند هم چنان به عنوان ایوزیسیون قانونی به کار خود ادامه دادند تا این که شورش کرونشتات (که منشویکها به استقبال آن رفتند، ولي در سازمان دادن آن شرکت نكردند) عملاً به سركوب همهى احزاب غيربالشويكي انجامید. لنین همچنین نگران بود که نگذارد منشویکها از بابت این قضیه برای خود سرمایه و اعتبار سیاسی دستویا کنند که به نظر می رسید بالشویک ها با طرح «سیاست نوین اقتصادی» که در آن هنگام تجارت آزاد را مجاز میشمرد عناصر مهم اقتصادی آنها را پذیرفتهاند. بازداشتهای گستردهیی از منشویکها انجام گرفت، درعین حال که شماری از رهبران برجستهی منشویک اجازه یافتند که به غـرب برونـد، و در آنجـا نخـست در «بین الملل دوونیم» و سپس در «بین الملل کارگری» و «بين الملل سوسياليست» به فعاليت پرداختند (→ بین المللها). منشویک ها از ۱۹۲۱ تا ۱۹۶۵ نشریهی منشویکی بیک سوسیالیست را در برلین، باریس و نیوپورک منتشر کردند.

در درون ا ج ش س منشویک های سابق در دهه ی ۱۹۲۰ به شهاری از مناصب موثر در دستگاه برنامه ریسزی شهوروی و دیگرنهادها دست یافتند. بیش تر متهمان «دفتر متحد» موهوم منشویکی در دادگاه ۱۹۳۱ مسکو از میان همین کسان گزین شدند. این کسان را وادار به اعتراف به خبراب کاری اقتصادی و ایجاد شکاف و تفرقه و کوشش برای

استقرار دوبارهی سرمایهداری در اتحاد شوروی با هم کاری امیر پالیستهای اروپای غربی و بین الملل کارگری و بین الملل سوسیالیست کردنید. مجرمیت آنها در این اتهامهای جعلی و موهوم تا اواخـر ۱۹۸۶ در منابع شوروی همچنان به قوت خود باقی بود. تازه در این اواخر بود که با توجه به این نکته که اکنون دادگاههای مشابه و مرتبط با این دادگاه در دههی ١٩٣٠ ابطال شده است، تعليق تجديد نظر قریب الوقوع دادگاه این کسان مورد تردید قرار گرفت. با حرکت سریع اتحاد شوروی از ۱۹۸۹ تــا ۱۹۹۰ بــه سوی نظام چندحزبی ( $\longrightarrow$  حزب)، احزاب و کانونهای سوسیال دموکرات در بخشهای گوناگون ا ج ش س شکل گرفته است. در کنگرهیی در تالین در ژانویهی ۱۹۹۰، نماینــدگان ایــن احــزاب «کــانون سوسیال دموکراتیک» را بنیاد نهادند که اکنون دارای گروهی پارلمانی در «شورای عالی» است. سازمانهای مرتبط با این کانون در جمهوری های گوساگون شوروی، از جمله حزب سوسیال دموکرات روسیه که در مه ۱۹۹۰ تشکیل شد، به درجات مختلف از میراث منشویکی در کنار دیگرسنتها ازجمله پوپولیسهم روسى بهره مى گيرد. (نيز→ بالشويسم؛ لنينيسم). برای آگاهی افزون تر ← اسچر، ایبرهٔم ۱۹۷۶؛ برووکین، وی. ان. ۱۹۸۷؛ کسار، اذوارد ایسیج ۳– ۱۹۵۰ (۱۹۶۶)؛ آیزاک، دویچر ۱۹۶۴a (۱۹۶۶)؛ گنزلر، ایسرائل ۱۹۶۷۵؛ هیمسن، لیوپولد ایچ ۱۹۷۴ (۱۹۶۷)؛ لین، دیوید ۱۹۶۹ (۱۹۷۵)؛ مارکوف، وای. او. و دان، اف. ای. ۱۹۲۶؛ ۱۹۰۴ (۱۹۷۸)؛ استرادا، ویتوریو ۱۹۷۹.

مانتی جانستن

كميت

# منطق (logic)

وجه ممیز کار مارکس و مارکسیستها بهرهگیری خودآگاهانه از مقولههایی است که از فهرست سنتی مقولههای منطقی برگرفته شده است. نقشهای مهم به نفی، کمیت، نسبیت و ضرورت واگذار می شود. روش توضیحی مارکس و مارکسیستها در چارچوب این

مقوله ها می بالد. تفسیرِ مقوله ها، تفسیری رئالیستی است؛ مقوله ها صورتهای واقعیت شمرده می شوند، که اندیشه را نیز در بر می گیرد ( بر رئالیسم).

#### مقولهها

دیالکتیک برجسته ترین ویژه گی منطق مارکسیستی از است، ولی درک دیالکتیک بر دیدگاه مارکسیستی از مقوله های سنتی تکیه دارد.

#### نف

در منطق مارکسیستی آنچه اساسی است بیشتر نفی است همچون امری درونی تا بیرونی. با جستوجوی همانندها در منطق صوری، که با صورتهای گزیده یی سروکار دارد، نفی درونی را نزدیک تر به نفی محمول در گزارهی «همه سرخ نیستند» مییابیم تا گزارهی «نه همه سرخ اند». گرچه شرحی سرراست تر میبایست از منطق صوری برگذرد.

همچنان که یک نظام میبالد، هر تعین تازه این نظام را به یکی از راههای متعدد نفی میکند. خواه این تعین خود را به نظام اضافه کند و لذا در جایی که پسیشتر وحدت بوده است کشرت قرار دهد؛ اکنون نظام و افزون برآن تعینی وجود دارد که از درون نظام میبالد. و خواه این نظام را نابود کند و لذا همچون وحدت خود را در جایی قرار دهد که پیشتر وحدتی متفاوت بوده است. پس، نفی به معنای درونی اش، عبارت از فرایند بالیدن کثرت از وحدت است. نقد مارکس از اقتصاد سیاسی خود نفی بی درونی است. این نفی، نفی بی مبتنی بر اصولی نیست که از جامعه برمی گذرد، بلکه نفی بی است مبتنی بر زاویهی دید طبقه ی کارگر در سرمایهداری (ب مکتب فرانگفورت).

ارزش مبادله یی (→ ارزش) و کار مجرد کمیتهایی هستند که در نظریه ی مارکسیستی اقتصاد جنبه ی بنیادی دارند. انتیزاع از تفاوتهای کیفی میان ارزشهای مصرفی (برای بهدستآوردن ارزشهای مبادله یمی) و میان صرف مشخص کار (برای بهدستآوردن نظریه پردازی بهدستآوردن کار مجرد) برای نظریه پردازی

مارکسیستی جنبه ی حیاتی دارد. این انتزاع و دیگر انتزاعهایی از این دست، برای خاطر فرایند معکوس توضیح دگرگونیهای کیفی بر پایه ی دگرگونیهای کمی پرورده میشوند. این قانون مبتنی بر تغییر که دگرگونیهای کیفی از دگرگونیهای کمی سرچشمه میگیرند به مارکسیسم خصیصه ی ماتریالیستیاش را میبخشد (انگلس، دیالکتیک طبیعت، ف ۲). در این جا کمیت به معنای مقدار ممتد است بیعنی اجزای غیر از اجبزا. هگل کمیت را برونستی یی اجرای غیر از اجبزا. هگل کمیت را برونستی دهد، حال آن که ماتریالیسم مارکسیستی مفهومهای دهد، حال آن که ماتریالیسم مارکسیستی مفهومهای کمی را جزیی از ساختاری نظری اساسی خود قرار میدد () ایدنالیسم).

نسبت یا رابطه

گرچه نسبتهای میان اجزای یک کمیت می توانند به طرز کاهش نایذیری بیرونی باشند، مارکسیستها بهره گیری مهمی از نسبت های درونی می کنند. بدینسان، کلهای فراگیری وجود خواهند داشت که در آن چنین نسبتهایی دارای حدهای خود هستند. روابط اجتماعی تولید نسبتهایی میان بازیگرانی در نظام اجتماعی فراگیراند. کلهای اجتماعی همچنان نقش موضوعهایی منطقی را حفظ میکنند که خود نمی توانند برای نسبتهای کثیر در نقاط خوشهیمی تجزیه و منحل گردند (زلیونی ۱۹۸۰، ف ۳). کلهای اجتماعی دارای جنبههای کثیری هستند که از درون پیوند دارنید (مبارکس، گروندریسه، درآمید). از این جاست که با اهمیتی که به روابط درونی داده میشود جهانبینی اتمیسی طرد میشود. یک پی امد این امر آن است که علت معلولهای خود را نه در انزوا بلکه همچون علتی خواهد داشت که چون جنبهیی از یک کل است قوت میگیرد. افنزون براین، هنگامی که علت و معلول هر دو جنبه های یک نظاماند، دوسویه کی یا کنش و واکنش وجود دارد، زیرا تغییری که معلول بازنمای آن است تغییری در نظامی است که علت بدان تعلق دارد.

خبرورت

گرایشها ضروتها را تعیین میکنند ولی ممکن است موانعی سر راه تحقق گرایشها وجود داشته باشد. بدینسان، برخلاف نسبتهای وجهی سنتی، ضرورت حاکی از فعلیت نیست، بلکه در بهترین حالت حاکی از امکان است. پس، اگر چیزی ضروری است، رخدادن آن مبتنی بر گرایشی است. موانع سر راه گرایشها معیشه اتفاقی نیستند؛ منفیّت کلّها پایهیی است برای گرایشهای ستیزه گریا متضاد در درون ایس کلّها. به سبب این همستیزی، ضرورت و نیز قانون علمی بیشتر متوجه تحولات آرمانی است تا تحولات علمی بیشتر متوجه تحولات آرمانی است تا تحولات فارقیی (هگل، علم منطق ویراست ۱۹۲۹، ج ۲، ب ۲، واقعی (هگل، علم منطق ویراست ۱۹۲۹، ج ۲، ب ۲، واقعی (هگل، علم منطق ویراست ۱۹۲۹، ج ۲، ب ۲،

گرایش محل کار به اجتماعی شدن به حکم ضرورت به مالکیت اجتماعی وسایل تولید می انجامد. با همه ی ایس احوال، به موازات این گرایش، گرایش منضبط کردن محل کار در میان است که به حکم ضرورت به نظارت هرچه کم تروکم تر کارگران بر فرایند کار می انجامد. همیچیک از این تحولات آرمانی که هر کدام به حکم ضرورت آشکار می شود ـ با محل کار واقعی تطبیق نمی کند.

### منطق دیالکتیکی

واقعیت دیالکتیکی است، زیبرا دگرگونیهای آن از تسفادها سرچسشمه مسیگیرند (← تسفادها). غیرمارکسیستها در تصدیق و پشتیبانی از تضادها دستخوش مشکلاند، و مارکسیستها در خصوص سرشت تضادها در میان خود بحث و درگیری دارند. تضادها

برای درک تضادها کافی است تعدادی از مقولههای بالا را گرد هم آوریم. نخست، قطبهای یک تضاد دربردارنده ی یک کلاند و ازایس رو از درون با هم پیوند دارند. دوم، تنضادها خود حاکی از منفیت واقعیتاند که بر پایه ی آن کثرت از وحدت سرچشمه می گیرد. همه ی چنین تضادهایی مانند «۵ سرخ است و ۵ سرخ نیست» تضادهایی صوری نیستند. تضادهای صوری مورد ویژه ی (۲ ما است و ۲ ما است و ۲ ما است» اند،

که نمودار کثرت ــ H و کــ در وحدت ــ هــ است و ازاینرو نوع اساسی تضاد به شمار میآید. اگر H و ک تعیّنهای بیرونی باشند، همچنان کـه در نظریـهی افلاطونی حمل، کشاکشی میان وحدت و و تعیّنهای آن وجود نخواهد داشت. ولی اینجا تعیّنها درونیاند. ســوم، کــشاکش میـان وحــدت و کشـرت از طریــق دگرگونی حل و رفع میشود. نوع ویژه ی دگرگونی را گرایشهایی پیش مینهند که بـا هـر قطـب از تـضاد پیوند دارند. کنش و واکنش این گـرایش نفـی درنفـی است؛ نفی اصیل برنهادنِ کثرت در کلـی وحـدت منـد است و نفـی بعـدی دگرگونییی است کـه بـر اثبر است و نفـی بعـدی دگرگونییی است کـه بـر اثبر است و نفـی بعـدی دگرگونییی است کـه بـر اثبر است کـه بـر اثبر است و نفـی بعـدی دگرگونییی است کـه بـر اثبر است کـه بـر اثبر است میدهد (انگلس،

منطقهاي بديل یکی از ارکانی که غیرمارکسیستها بر پایهی آن تضاد را مردود میشمارند این عقیده است که تضاد مستلزم هر چیزی است. از اینجاست که در نظام دیالکتیکی هر چینزی می توانید به اثبات برسید. بااینهمه، در نظامهای صوری که استلزام به عنوان «استلزام مرتبط» یا نسبت «ربط» تفسیر می شود، تـضادها می تواند بی آن که هر چیزی اثبات پذیر باشد جدا و منفرد شوند. حتا جالب تر این واقعیت است که یک نظام صوری كامل با استلزام مرتبط مى توان برساخت كه درون أن هم پارهیی گزارهها و هم نفیهای آنها هر دو قضیهانید و بااین همه قانون کلاسیک امتناع نقیضین ـنه ( A و نه A ) ــ یک قضیه است (روتلی و مایر ۱۹۷۶). معنا و اهمیت این نکته در این است که در منطق صوری هیچ دلیل قاطعی برای رد این نظر وجود ندارد که جهان از برخی تضادهای صوری حمایت می کند. به طریق اولی در منطق صوری هیچ دلیل قاطعی بـرای رد ایـن نظـر وجود ندارد که جهان از تضادهایی از نوع اساسی تر ولی آزادانه تر حمایت می کند که به بیان کشاکش میان وحدت و کثرت می پردازد. این کوشش برای نشان دادن این که یک جهان نامنسجم ممکن است، بر ضد این دیدگاه کانتی است که تضادها تنها به اندیشه تعلق

میگیرند. بنا بر دیدگاه کانت، دیالکتیک را میهایست به پایهی اندیشه تنزل بخشید و ازاینرو نمی تواند جزیی از جهان مادی باشد.

#### روش توضیحی

دیدگاه دیالکتیکی طرحی تمامعیار برای توضیح به دست نمی دهد، اما برای متمایزساختن روش توضیحی مارکسیستی در علوم اجتماعی از روش رقیباناش، کافی است.

#### انتزاع

هم نظریم و هم عمل اجزای وجود اجتماعیانید. گرایشهای نظریه و عمل به جدایی هرگز به تمامی به تحقق نمی رسد. نظریه و عمل به عنوان عناصر ستیزه گر وجود اجتماعی در هم تأثیر متقابل دارند. به سبب ایس واقعیت که دگرگونیهای کمتی در بُن دگرگونیهای کیفی جای دارند، این تأثیر متقابل میبایست با این دیدگاه سازگار گردد که چارچوب تونسیح مفهومها و فرضیهها عمل است. این امبر در نقطهی مقابل این دیدگاه قرار می گیرد که سرمنشأ مفهومها و قضیهها آفریده های ذهنی است، دیدگاهی که به پرسش های شکاکانه یی در این باره می انجامد که آیا واقعیتی هست که مفهومها بازنمای آن باشند مفهومهای نظری انتزاعی اند، ولی نه از آنرو که این مفهومها آفریدهی ذهناند. انتزاعی بودن مفهومها آغازینه های خود را در عمل دارد (شونرتل ۱۹۷۸، ف ۵). در عمل، جنبههای معینی از واقعیت با غفلت از کلیت سروکار دارد. یک مفهوم بازنمای جنبههایی از واقعیت است که در عمل بالفعل یا ممکن مورد تأکید قرار می گیرد.

نظریه به طور کلی، مانند اقتصاد مارکسیستی، انتزاعی است زیرا بازنمای گرایشهای فقط یک جنبه ی نسبتاً محدود وجود اجتماعی است. برای آن که نظریه یی انتزاعی در دست یافتن بر مدعاهای مشخص سودمند باشد می بایست با مدعاهایی درباره ی دیگر جنبههای وجود اجتماعی در آمیسزد. روابط اقتصادی، سیاسی، جنبههای و ایدئولوژی همه جنبههای جامعه ی ما هستند (آلتوسر ۱۹۶۹، ف ۶).

به نظر می رسد این دیدگاه که یک نظریه برای همه ی این جنبه ها وجود دارد با انتزاعی بودن نظریه ها و سرشت گزینشی عمل ناسازگار باشد. بااین همه ، بر پایه ی بُن انگاره ی ماتریالیسم تاریخی ، نظریه ی هر یک از این جنبه ها ، نظریه ی اقتصادی را چارچوب عمل کرد خود قرار می دهد.

تعين

مارکسیستها چیزها را با دریافتن این که چه چیز آنها را تعیین میکند توضیح میدهند (← اصل موجبیت). بااینهمه، در مارکسیسم حرکتی نوسانوار میان دو دیدگاه دربارهی تعیّن وجود دارد. یک دیدگاه این است که تعین بازبستهی مقدمهایی است که موقعیت را برای تالیها برمیانگیزد، پدید می آورد یا فراهم می کند. ظن در این باره که آیا این امر می تواند پایان موضوع باشد از این ملاحظه برمی آید که این دیدگاه از تعیّن چهگونه می تواند با دیالکتیک ساز کار درآید. اگر نسبتها یا روابط درونی کلهای اند و از حيث أنجه هستند به اين كلها وابستهاند، أنكاه تعین ـ همچون رابطهی انگیزش یا پدیدآوردندگی ـــ خود میبایست به واسطهی ویژهگیهای بنیادین کلها تعیین گردد. از اینجاست که دیدگاه دوم این است که تعین بازبستهی سرشتهای کلهایی است که روابط میان آنها را امکانپذیر میسازد. از آنجا که این دو دیدگاه نه سازگار بلکه مکمل اند، مهم است دریابیم که هر دو گونهی تعین جایگاه خود را در مارکسیسم دارنید (بالیبار ۱۹۶۸، ف ۱، ب ۳؛ فیسک ۱۹۸۱).

تفسیر ماتریالیستی تاریخ نقش نخستین برای نظریدی اقتصادی در توضیح قایسل است (← ماتریالیسم تاریخی). این نخستینی ایضاح را نه بر پایهی تعیّن همچون انگیزش مقدم بلکه فقط بر پایهی سرشتهای کلهایی که چنین انگیزش مقدمی را درون آنها ممکن میسازند مُجاز میشمارد. امر اقتصادی در علوم اجتماعی بیشتر به شیوهیی نخستین است که پارادایم در علوم فیزیکی نخستین است (کون ۱۹۷۰، ف ۵).

غايت شناسي

خصلت غایت شناسانهی بخش زیادی از ایضاح مارکسیستی نمی توانید محل مناقشه باشد. گاه توسعهیی در ابزار تولید تغییری را در روابط تولیندی لازم می آورد، گاه حفظ و نگاه داشت روابط تولیدی تغییری در ابزار تولید را لازم می آورد. مدعاهایی از این دست را نمی توان به سادگی بر پایه ی انگیزش مقدم بازنمود، بااین همه، انگیزش مقدم در آن ها مضمر است. فرض این است که ما رخدادی را بر ایس پایه توضیح می دهیم که اگر قبرار باشید این رخیداد روی دهد انگیختاری برای فلان اوضاع مطلوب خواهد بود (کوئن ۱۹۷۸، ف ۹). خط تولید بهاین ترتیب توضیح داده می شود که اگر خط تولیدی وجود داشته باشد کارگر تولید را آسان تر می توان به انتاط درآورد. ایضاح غایت شناسانه نیاز به تعیین کنندگی ویژگیهای بنیادین کلها را از میان نمیبرد. تنها در چارچوب نوع معینی از کل اجتماعی است ــ کلی اجتماعی که در آن استثمار به ثیروتمندان خدمت میکند ـ کنه وجبود خبط تولید به ساده گی سر برمی آورد، زیراکه به انتصباط کشیدن کارگران را آسانتر میکند.

سطوح واقعيت.

جایگاه روبنا و جایگاه نمودها در میان مارکسیستها محل بحث است (→ زیربنا و روبنا). مبنای اقتصادی روبنای آگاهی را تعیین می کند (مارکس، گامی در نقید اقتصاد سیاسی، پیشگفتبار). این نکته را می توان با ملاحظهی دو نوع تعین تفسیر کرد. این ادعا که مبنای اقتصادی همچیون انگیختباری مقدم روبنا را برمیانگیزد و علت آن واقع می شود مسایل حل ناپذیری را در این باره بر جا می گذارد که چهگونه حتا می تواند مبنایی اقتصادی بدون نظام بالیده یی از گاهی وجود داشته باشد. همین امر سبب می شود که کوششی به کار رود تا استعاره ی زیربنا ـ روبنا را بر پایه ی سنخ دوم تعین تفسیر کرد. آنگاه مبنا یا زیربنا عبارت از چارچوبی اقتصادی است که در آن آمیزه یی

نسيت

از اوضاع واحوال فرهنگی، سیاسی و نیز اقتصادی می تواند دگرگونیهای آگاهی را برانگیزد.

نمودها عبارت از دریافتههای حسی بنیادهای تجربه گرایی). تجربه گرایانهی شناخت نیستند (← تجربه گرایی). نمودها، مانند نمودهای ارزش مبادله یبی همچیون خصلتهای عینی فرآوردهها، در سرشت خود ایدئولوژیکاند. پس، تمایز نمود بود به ترتیبی تمایز اجتماعی به شمار میآید که تمایز مبتنی بر نظریهی دریافت حسی تجربه گرایی هرگز نیست آن را نداشته است. لازم است نمودها با ابزارهای نظریه مورد انتقاد قرار گیرند و نه این که به عنوان شالوده یی برای نظریه به کار آیند (سرمایه ج ۱، ف ۱، ب ۴).

منطق توضیحی فراگیر مارکسیسم عبارت است از منطق نسبیت. نظریهها و مفهومها در عمل شکل میگیرند تا آن را پیش ببرند. بدینسان، نظریهها و مفهومها نسبت به اوضاع عینی معین نسبیاند. تنها اگر همپیوندی چیزها در کلها به کناری نهاده شود، میتوان بر این عقیده رفت که مفهومها و نظریهها از عمل فرامی گذرند. افزونبراین، پیوندهای علی و غایتشناسانه نسبیاند . ازایسرو دارای گسترهیی همگانی نیستند.

آرای مارکسیستی در باب مفهومها با آرای کسانی که بر نسبیّت ارجاع به زبان تأکید دارند متفاوت است. چنین آرایی با زبان آغاز می شود و ناگزیر در دام زبان گرفتار می آید. ولی نزد مارکسیستها نسبیّت مفهومها به اوضاع اجتماعی و سرانجام به اوضاع طبقاتی راجع است که خود نظامهای فیزیکی را تجسم می بخشند. پس این نسبیّت به جای آن که نسبیّتی ایدنالیستی باشد ماتریالیستی است.

بسیاری از مارکسیستها نسبیت مضمر در وحدت نظریه و عمل را تا یکجا میپذیرند، ولی به جستوجوی گریزگاهی فراسوی عمل برمیآیند. برخیی کسان گریزگاه را از رهگذر این نظر جستوجو میکنند که ما در بیان حواس به

واقعیت آنسان که هست دست می یابیم (لنین ۱۹۲۷، ف ۲، ب ۵). دیگران گریزگاه را از رهگذر دادن جایگاهی ممتاز به دیدگاه پرولتاریا میجویند دیدگاهی که بر خلاف دیگران امکانی برای نظرگاهی تحریفشده از واقعیت فراهم می آورد (لوکاچ ۱۹۲۳، ب ۳). این دیدگاهها با این دیدگاه دیالکتیکی برخورد پیدا می کند که به مفهومها و نظریه ها خصلتی نسبی می بخشد.

برای آگاهی افزون تر← آلتوسر، لویی ۱۹۷۰؛ بالیبار، اتین ۱۹۷۰؛ کوئن، جی. ای. ۱۹۷۸؛ فیسک، میلتن ۱۹۷۸؛ لنین، وی. ۱۹۷۹؛ لنین، وی. آی. ۱۹۲۸؛ لنین، وی. آی. ۱۹۲۸ (۱۹۶۲)؛ لوکاچ، جورج ۱۹۲۳ (۱۹۷۱)؛ روتلی، ریچارد و مهیر، رابرت کی. ۱۹۷۶؛ شونرتل، آلفرد ۱۹۷۸؛ زلیونی، ژاندریش ۱۹۸۸.

می*لتن فیسک* 

# موج های بلند (long waves)

نظریهی موجهای بلندمدت توسعهی اقتصادی، که دورهای تجاری متعدد را در بر میگیرد، به دست اقتصاددانان مارکسیستی چون پارووس (هلپهند) و وَن گِلدِرِن در آغاز سدهی بیستم باب شد. ولی این نظریه بنا بر سنت با یاری فکری دو مورخ اقتصادی دانشگاهی برجسته، کُندراتیف روسی و شومپیتر اتریشی پیوند دارد. رویهمرفته به این نگرش به عنوان نظریهی «دور کُندراتیف» اشاره میرود.

کندراتیف، معاون نخستوزیر پیشین در حکومت کرنسکی در طی انقلاب روسیه در ۱۹۱۷، در زمان حکومت شوروی «مؤسسهی پیژوهشهای بحران اقتصادی جهانی (weltkontjunktur)» را بنیاد گذاشت که اگر نه نخستین نمونه از این نبوع مؤسسهها در جهان، باری یکی از نخستین نمونهها به شمار میرفت. پژوهشهای تجربی او را بهسرعت به این نتیجه رساند که در تاریخ سرمایهداری از آغاز سدهی نوزدهم به این سو می توان موجهای اقتصادی با طول مدت حدوداً پنجاهساله تشخیص داد؛ در پسی بیستوپینج سال

جهش، بیستوپنج سال کاهش به دنبال می آید. ابزار اساسی برای تعیین این دورهای درازمدت حرکت قیمت است، ولی با پی آمدهایی در زمینههای بازده و در آمد. به طورکلی او سه موج کُندراتیف از این دست را مشاهده کرد؛ یکی میان جنگهای ناپلئونی و ۱۸۴۸؛ دومی میان ۱۸۴۸ و پایان سدهی بیستم، و سومی که از آن زمان آغاز شد. سرکوب استالینی فعالیت کُندراتیف را در ۱۹۲۸ با پایانی ناگهانی و غیمانگیر روبهرو کرد. او در گولاک ناپدید گردید و سرانجام در روبهرو کرد. او در گولاک ناپدید گردید و سرانجام در

اقتصاددان اتریشی جوزف شومپیتر، که طی نخستین جمهوری اتریش به مدتی کوتاه وزیر مالیه بود، مفهوم دور کُندراتیف را در نظریهی عمومی خود در باب دورهای اقتصادی ادغام کرد و آن را در کتاب تأثیرگذاری بسط و پرورش داد که در ۱۹۳۹ زیسر همین عنوان ح*دورههای اقتصادی*> منتشر شد. ولی درحالی که نزد کُندراتیف همبستگی میان قیمتهای کشاورزی و قیمتهای صنعتی نیروی انگیزانندهی اساسی دور درازمدت است، نظریهی شومپیتر، که بسیار پیچیده تر و متوازن تر است، بر سرمایه گذاری نوآورانه در کل، با پافساری وینژه بنر سنزمایه گذاری صنعتی، تأکید می ورزد این توضیح دست کم تا حدودی در حکم بسط و گسترش توضیح مارکس در باب دورهای تجاری ۷ تا ۱۰ ساله است، کـه در آن جهش منوط به تجدید سرمایهی ثابت (ماشین آلات و ساختمانها) است که بهطورکلی نه تکهتکه است و نه، دست کم نه در دورههای پیایی متعدد، با فناوری مشابه تحقق می بابد. از این جاست که نوآوری فناورانه لازم مي آيد.

جنبهی ضعیف نظریهی دورِ درازمدت شومپیتر، که درهرحال دستاورد فکری مؤثری است، در تکیهی مفرط آن بر پیدایش شخصیتهای نوآور (کارفرمایان) در حکم نیروی آغازگر افزایش ناگهانی «کُندراتیف» است. این امر حرکت اقتصادی را وابسته به تصادفها و پیش آمدهای زیستشناختی یا زیستشناختی ـ تربیتی (محیطی)

میکند. این مسئله که آیا نوآوریهای فنّاورانه یک جا جمعاند، و آیا در دورهای کُندراتیف دوری یا ضددوریاند \_ آیا نوآوری است یا «عمومیسازی» و کاربرد توده گیر و حجیم نوآوریهای پیشین است که بهراستی موجب افزایش ناگهانی «کُندراتیف» میشود \_ طی دهه ی اخیر موضوع مباحثه ی فراوان و پـژوهش تجربی بسیار بوده است.

طی شکوفایی و رونق درازمدت پس از جنگ جهانی دوم، نظریه مسوجهای درازمدت / دور درازمدت بحران اقتصادی از رواج افتاد. گرچه برخی کارهای تجربی انجام گرفت، بهویژه به دست فورستر در ام آی تی، و باز گرچه اقتصاددانان متعدد توجه خود را معطوف به مسئلهی تعیین گرهای رشد درازمدت کردند، به مطالعه در تعیین گرهای کاهش درازمدت نپرداختند که به طورکلی برای همیشه بیرون از دایره ی بحث شمرده شد.

بار دیگر در محافل مارکسیستی بنود کنه پنژوهش در جنبشهای بحرانی بلندمدت در میانه دههی ۱۹۶۰ از سر گرفته شد، و نویسندهی این سطور نخستین اثر را در این زمینه منتشر کرد. آرای او، کنه نخست در مقاله یی در ۱۹۶۵ صورت تبدوین یافت، سپس به تفصیل در کتاب او سرمایه داری پسین (۱۹۷۲) پرورانده شد، و سرانجام به شکلی بسیار گستردهتر در موجهای بلندمدت توسعهی سرمایهداری (۱۹۷۹) مورد بررسی قرار گرفت. با آغاز بحث از ملاحظات لئون تروتسکی در جدلی با کُندراتیف در میانهی دههی ۱۹۲۰، «ملوجهای بلندملدت» از «دورهای بلندمدت» متمایز می شوند. مفهوم «دورهای بلند» حاکی از حرکتی کمابیش خودکار همانند حرکت دور تجاری متعارف است. کسادی نیروهایی را پدید می آورد که به رونق می انجامد، به همان شیوه یمی که رونسق نیروهایی را آزاد می سازد که به کسادی مى انجامد. بەھمىن سان، كُندراتىف «توسعە يابندە» نیروهایی را آزاد میسازد که به کُندراتیف «کاهنده» میانجامد، که بهنوبهیخود نیروهایی را برای یک

توسعهی بیستوپنجساله جدید آزاد میسازد.

استدلال می شود که، از یک سو، عدم تقارنی میان حرکت از موج بلندمدت توسعه یابنده به یک موج بلند کاهنده وجود دارد، و، از سوی دیگر، حرکتی از رکود بلندمدت به یک توسعهی بلندمیدت. نخستین مورد درونزاد است. دومین مورد خودکار نیست و به شوکهای سیستمی بیرونی نیاز دارد: پیک دگرگونی بنیادی در نرخ سود متوسط (و در ارزش اضافی) در نتیجهی جنگها و ضدانقلابها؛ گسترشبخشی بنیادی بازار، برای نمونه، در پی کشف میدانهای تازهی طلا و پیدایش قدرتی سلطه گر در بازار جهانی که قادر است اسکناس خود را «به خوبی طلاً» کنمد و جز اینها. غرض این است که نمی توان یک مقیاس زمانی متعارف را مسلم گرفت. مدت زمان متوسط بیستوپنجسالهی «کُندراتیف» وجود ندارد. این مدت زمان میان بیست و بیستوپنج سال نوسان دارد. ایس دلیل دیگری است برای آنکه این دورهها را به جای «دور بلندمدت»، «موج بلندمدت» بناميم.

نیروهای محرکِ نخستینِ موجهای بلندمدت نرخ سود متوسط و گستره ی بازار جهانی است. تنها هنگامی که این هر دو کمابیش به طورهم زمان گیسترش یابند، آثار یسک انقبلاب فناورانه ی «عمومی شده» توانایی خود را آشکار میسازد. این نظریه دارای این ویژه گی افزوده است که اثرات انباشته ی بلندمدت پیکار طبقاتی (اثرات دوره ی پیکار طبقاتی (اثرات دوره ی پیکار طبقاتی زادر موجهای بیکار طبقاتی نسبتاً خودمختار) را در موجهای بلندمدت توسعه ی سرمایه داری ادغام می کند.

دیگر اقتصاددانان مارکسیست، بهویسژه بوکارا اقتصاددان فرانسوی، کوژینسکی مورخ اقتصادی آلمان شرقی و منشیکوف اقتصاددان شوروی، یاریهای فکری مهمی به نظریهی موجهای «بلندمدت» کردهاند. به استثنای جزیی بوکارا، این کسان به پذیرش نظریهی «دور بلندمدت»، یعنی افرایش ناگهانی خودکار پیس از رکود بلندمدت گرایش دارند. منشیکوف به این قضیّه بیان ریاضی

پیچیده تری می بخشد. گوردون، اقتصاددان آمریکایی، بهویژه بر شرایط کلی انباشت سرمایه به عنوان عامل تعیین کننده ی مشترک حرکتهای موج بلندمدت تأکید کرده است. ایمنوئل ولرستاین و آندره گوندر فرانک کوشیدند دامنه ی «دورهای بلندمدت» را به سده ی شانزدهم، اگر نبه پیش تسر از آن، گسترش بخسند، و بسر اهمیت محوری «نباشت سرمایه ی جهانی» به هزینه ی جهان سوم تأکید ورزیدند، و کوشیدند بنه عنوان نشانههای اصلی «موجهای کوشیدند بنه عنوان نشانههای اصلی «موجهای بلندمدت» در وهله ی نخست بیش تبر بنه حرکتهای قیمت بازگردند تا حرکتهای بازده ی مادی.

بـرای آگـاهی افـزون تـر← دوپریـز، لئـون ۱۹۴۷؛ کُنـدراتیف، ان. دی. ۱۹۲۶؛ منـدل، ارنـست ۱۹۸۰؛ منـشیکوف، استانیـسلاو ۱۹۸۹؛ شـومپیتر، جـوزف ۱۹۳۹.

ارنست مندل

# مورخان مارکسیست بریتانیایی (British Marxist historians)

بهیقین تاریخنگاری مارکسیستی بریتانیایی بما خود مارکس آغاز شد که در موزهی بریتانیا پیرامون نحوهی تکوین و پویایی شیوهی تولید سرمایه داری کار و مطالعه می کرد. بااین همه، «مورخان مارکسیست بریتانیایی» بهویژه به نسلی از پژوهندگان اشباره دارد که از اواخر دههی ۱۹۳۰ یاریهای فکـری انتقـادی و قدرتمندی به زمینههای پژوهش تاریخی خاص خود کردند و با فهم آن به عنوان سنتی تاریخی و نظری، بەنحىوىچىشمگيىر نە فقىط بە شىكوفايى رشىتەي دانشگاهی تاریخ، بهویژه نگارش تاریخ /جتماعی، بلکه هم چنین به اندیشه ی مارکسیستی و آگاهی تاریخی رادیکال دموکراتیک و سوسیالیستی نیز شکل بخشیدند. این «نسل» شامل شخصیتهای سالمندتر کیمبریج از جمله موریس داب اقتـصاددان (← داب، موریس) و روزنامهنگاران و نویسندگانی چون دانا تـور و لزلی مورتن نیز میشود، ولی چهرههای محبوری آن

مورخان نسبتاً جوان تراند: رادنی هیلتون، کریستوفر هیل، اریبک هابسباؤم، جورج رودی، ادؤارد تامسن، دوروتی تامسن، جان ساویل و ویکتور کیرنن.

شکل گیری فکری و سیاسی این نسل در دههی ۱۹۳۰ تحت تأثیر بحران و رکود جهانی، پیروزی نازیسم و فاشیسم در اروپای مرکزی و اسپانیا و احتمال روزافزون وقوع دومين جنگ جهاني آغاز شد. با اطمینان به این که اتحاد شوروی نمودار الگوی توسعهی اقتصادی مترقی بدیل و مهم ترین دشمن گسترش بیشتر فاشیسم است و نینز حنزب کارگر بریتانیا فاقد صلاحیت همآوردی با بحران معاصر و ایجاد سوسیالیسم است، این مورخان سالمندتر و جوانتر (کے جےوان ترھا، در ایس دورہ در بیش تے موردھا دانشجویان دانشگاههای کیمبریج یا آکسفورد بودند) به حزب کمونیست پیوستند، با این باور که می توانند از رهگذر کارهای پژوهشگرانهی خود به پیشبرد مبارزهی طبقهی کارگر یاری رسانند. بدینسان، پـس از جنـگ و بازگشت به زندگی میدنی، اینان خبود را در «گروه مورخان حزب کمونیست» سازمان دادند تا به بسط و گسترش و تبلیغ تفسیری مارکسیستی ــ یا آنگونه کـه بهظاهر در آن هنگام باور داشتند تفسیر مارکسیستی ـــ از تاریخ انگلستان و بریتانیا بپردازند.

در دوره ی شبکوفایی و رونیق «گروه مورخان» در فاصله ی سالهای ۱۹۴۶ تا ۵۶ دایره ی اعتضای آن چندان گسترده بود که تأسیس «بخشهای مبتنی بر دورهبندی» را امکانپذیر سازد، و افزون بر کاری که اعضا شخصاً بر عهده می گرفتند، خود گروه انواع گوناگون پرژوهشهای جمعیی و گروهی و کارهای انتشاراتی را تدوین می کرد و به کار میانداخت (برای نمونه به ساویل و دیگران ۱۹۵۴). بااینهمه، در فاصله ی سالهای ۱۹۵۶ تا ۵۷، در پی سخنرانی فاصله ی سالهای ۱۹۵۶ تا ۵۷، در پی سخنرانی خروشچف در بیستمین کنگره ی حزب کمونیست نروی درباره ی استالینیسم، هجوم شوروی به مجارستان، و شکست حزب کمونیست بریتانیا در مخالفت با این هجوم و ناکامی در ایجاد روابط مخالفت با این هجوم و ناکامی در ایجاد روابط

دموکراتیک در صفوف خود، «گروه مورخان»، هنگامی که بسیاری از اعضایاش به عنوان اعتراض از حزب کناره گرفتند، تقریباً از هم پاشید.

برخی ابتکارعملهای گروه مورخان بیرون از محافل کمونیستی و مارکسیستی با موفقیت های محدودی روبهرو شد؛ گرچه باید یادآور شد که ینک کوشش خاص، یعنی پایه گذاری مجله ی گذشته و اکنون، هرچند که رسماً طرح این «گروه» به شمار نمیآمد و غرض از تأسیس آن صرفاً نشر مجلسهیمی برای بررسیهای تاریخی مارکسیستی نبود، در ۱۹۵۲ به دست باره یی از اعضای محوری ایس گروه (هیلتون، هیل، هابسباؤم، داب و جان موریس) پنا گرفت و سپس تر به صورت مهم ترین مجلهی انگلیسی زبان در زمینهی تاریخ ا جتماعی درآمد. بااینهمه، اکنون روشن شده است که بده بستانهای فکری و سیاسی و رفاقتی کمه عضویت در «گمروه مورخان» فراهم میآورد، هم در مبورد دستاوردهای فبردی و جمعیی بعدی مورخان تعیین کننده بوده است و هم بیرای پیدایش سنت تاریخی مارکسیستی متمایز بریتانیایی، بعنی برای بالندگی مسایل و دیدگاههای خاص آن، جنبهی بنیادی داشته است.

در اینجا باید به تأثیر خاص داب، مورتن و تور در تکوین این سنت اشاره کرد. بررسیهایی در تکامل سرمایهداری (۱۹۴۶) نوشستهی داب بسود که بسه مسئلهی گذار از فثودالیسم به سرمایهداری بذل توجه کرد، و افنون بر آن، هم در میان «گروه مورخان» و هم (در سطح بینالمللی) در صفحههای مجلهی آمریکایی علم و جامعه به مباحثههایی دامن در (مهلتون ۱۹۷۶ که تا به امروز نیز، برای نمونه در «مباحثهی برنر»، استون و فیلیپین ۱۹۸۵ ادامه در «مباحثهی برنر»، استون و فیلیپین ۱۹۸۵ ادامه گروه بلکه هم چنین برای کوششهای پایدار مورخان گروه بلکه هم چنین برای کوششهای پایدار مورخان در جهت پرورش همنهاده یی مارکسیستی یا «کلان روایست»ی از تاریخ انگلستان و بریتانیا معضله و چارچوبی تاریخی ایجاد کرده است. تأثیر و نفوذ

مورتن و تور را میتوان در تعهد مورخان به نگارش این روایت به عنوان «تاریخ مردم» مشاهده کرد، یعنی تاریخی که به زندگی و کار و کردارهای نخبگان یا طبقات حاکم محدود نیست، بلکه دربرگیرندهی زندگی و کار و کردار «مردم عادی» نیز هست. درواقع، تاریخ مردم انگلستان (۱۹۳۸) نوشته مورتن متنبی پیشگام در پیکار مورخان برای «دموکراتیزه کبردن» گذشته، هم به معنای گسترشبخشیدن به مرزهای این پرسش است که چه کسی باید در شرح تاریخی اساسی گنجانده شود و هم به معنای دسترس پذیرساختن و دست پاب کردن گذشته برای مخاطب مردمی و طبقه ی کارگر. و تور را نیز باید از این بابت به جا آورد که بر این نکته تأکید دارد که اعضای گروه خوانشهای اقتصادگرایانه، جبری و تقدیری از تاریخ را مردود میشمارند، و بدینسان کار مورخان جوان تر را از معنا و مفهومی از نقش آگاهی و عاملیت انسان در ساختن تاریخ سرشار میسازند.

مورخان مارکسیست جوان تر بریتانیایی که بر اثر تجربه و آمال و آرزوهای گروه مورخان شکل گرفتهاند، نوشتههای پژوهش گرانهی اصلی خود را در دهههای پس از سالهای میانی دههی ۱۹۵۰ پدیند آوردنید و زمینههای پیژوهش میوردنظر خبود را در جریان کار عملاً به شکلی تازه درآوردند: رادنی هیلتون در زمینهی بررسیهایی دربارهی سدههای میانه و دهقانان (بیرای نمونیه ← هیلتون ۱۹۷۳، ۱۹۸۴)؛ کریستوفر هیل در زمینه ی بررسیهای مربوط به سدهی شانزدهم و انقلاب انگلستان (بسرای نمونه ← هيـل ۱۹۶۴، ۱۹۷۲)؛ جـورج رودي، اريـک هابسباؤم و تسی. پسی. تامسن در زمینه ی تاریخ اجتماعی اواخر سدهی هجدهم و اوایل سدهی نوزدهم و بررسی جنبشهای توده یی (بـرای نمونـه ← رودی ۱۹۶۴، ۱۹۸۰، هابسباؤم و رودی ۱۹۶۹، هابسباؤم ۱۹۶۴، تامسن ۱۹۶۳)؛ جان ساویل و دروتی تامسن، بررسیهایی در زمینهی مسایل کارگری و چارتیسم در سندهی نبوزدهم (بیرای نمونیه ← سیاویل ۱۹۸۷،

تامسن ۱۹۸۴)؛ و وی. جی. کیرنن و اریک هابسباؤم در زمینهی تاریخ و امپریالیسم اروپایی (بـرای نمونـه 

→ کیــرنن ۱۹۷۲، ۱۹۸۲، هابـسباؤم ۱۹۶۲، ۱۹۷۷، ۱۹۸۷).

بااینهمه، گذشته از دستاوردهای مهم فردی، چهار یاری فکری سترگ نیز بهطور «دستهجمعی» به دست مورخان ماركسيست بريتانيايي برآمده است. نخستين یاری فکری بسط و پیرورش «تحلیل مبارزهی طبقاتی» است. فرض کارکردی محوری این مورخان، که برگرفته از بیانیهی حنرب کمونیست است، این بوده است که «تاریخ تمامی جامعههای تاکنون موجود تاریخ مبارزهی طبقاتی است.» بدین سان، جهان سدههای میانه به صورت سه طبقه سازمان نمی یابد بلکه مرتبه یی از مبارزه میان اربابان زمین دار و دهقانان به شمار می آید؛ همستیزی های سده ی هفندهم نبه جنبگ داخلنی محنض بلکیه «انقلابنی بورژوایی» است که محرک آن پیکارهای ردهها و طبقه های پایین تر نیز هست؛ سدهی هجدهم نه فارغ از همستیزی بلکه آکنده از ستیز و آویزها میان «پاتریسینها و پلبینها» است (برای نمونه → «مبارزهی طبقاتی بدون طبقه»، تامسن ۱۹۸۷ b)؛ و انقلاب صنعتی نه تنها دگرگونیهای اقتصادی و اجتماعی در پی آورد بلکه در جریان همستیزی های میان «سرمایه و کار» تا حد زیادی عاملیت خود کارگران فرآیند شگرفی از تکوین طبقاتی را تعیین کرد. بازنگریهایی در این داستانها انجام گرفته است اما محوریت مبارزهی طبقاتی همچنان پایدار میماند. وانگهی، چنین مبارزههایی محدود به لحظههایی از شورش یا انقلاب آشکار نبوده است. مورخان افق چیزی را گسترش بخشیدهاند که باید آن را به عنوان «مبارزه» دریافت؛ بدین گونه، با اجبار به بازبینی در مجموعه یی از کار و کردارهای جمعی توده گیر، اکنون، همراه با شورش و انقلاب، «مقاومت» را نیز به عنوان بخشی از واژگان تاریخی خود در اختیار داریم.

دومین باری فکری که بنا تناریخ منزدم پیونند دارد،

پیجویی و پرورش «تاریخ از پایین» یا از نگاه انتقادی تر، «تاریخ از پایین به بالا» بوده است. مورخان مارکسیست بریتانیایی کوشیدهاند هم تجربه و هم عاملیت ردههای پایین تر ــ دهقانان، افزارمندان و کارگران ـ را نجات بخشند یا از نو از آن خود کننـد. صورت کلاسیک این دیندگاه و آرمیان را شی. پی. تامسن به دست داده است: «من می کوشم جورابباف تهیدست، دروگر ماشینشکن، بافندگان دستگاه نستاجی دستی «منسوخ»، افزارمند آرمانشهری و حتا مرید فریبخوردهی جوانا ساوشکات را از چنگ منت و نخوت عظیم آیندگان برهانم...» (۱۹۶۳). مورخان مکتب آنال فرانسه را می توان کسانی شمرد که «تاریخ از پایین» را آغاز نهادند؛ بااینهمه، آنها این کار را، برخلاف مورخان بریتانیایی، از سر دلبستگی به مبارزهی طبقاتی و عاملیت پی نگرفتند (← مکتب آنان تاریخنگاری). باید یادآور شد که گرچه تاریخ از یایین / از پایین به بالا اغلب با تاریخ مردم همسنگ گرفته شده است، در اصل «دیـدگاهی انتقـادی» بـه شمار می آید، یعنی تعهدی به درک تاریخ از منظر سرکوفتگان و استثمارشدگان. بدین گونه، تاریخ از پایین به بالا به پژوهش در طبقات پایین تر محدود نبوده است، بلکه همچنین مقدمات پـژوهش انتقادی در طبقات حاکم و شیوههای سلطهشان را نیبز فراهم آورده است (بهوینوه در کار کیبرنن، بیرای نمونیه ← · AP / A A P / ).

سومین یاری فکری بازیابی و گردآوری یک «سنت رادیکال دموکراتیک» بوده است که مبتنی بر چینزی است که شاید بتوان آن را برداشتهای «ضد هژمونیک» از آزادی، برابری و اجتماع نامید (به هرمونی). مورخان، به سیاق گرامشی، نه به آشکارساختن تاریخ اندیشههای سیاسی نشأت گرفته از ذهن روشن فکران بلکه به برملاساختن تاریخی از ایسدثولوژی مردمسی پرداختند که در ارتبساطی دیالکتیکی با تاریخ سیاست و اندیشهها قرار می گیرد. در کنار منشور مگنا کارتا، خیزش دهقانی ۱۳۸۱ نینز

به ما عرضه می شود؛ در سده ی هفدهم، بین روبه رو صحنه ی پارلمان با لولرها، دیگرها و رنترها نیز روبه رو می شویم؛ در سده ی هجدهم نه فقط صدای چارلز ویلکس بلکه ندای توده های میردم لندن را نیز می شنویم که «حقوق مرد انگلیسی آزادزاده» را فریاد می کنند؛ و در «عصر انقلاب» به ما گوشزد می شود که در بطن «اصلِ استثناء بر قاعده» ی زندگی سیاسی انگلیسی، ژاکوبنها، ماشین شکنها و چارتیستها هم وجود داشته اند. در عین حال، مارکسیستهای بریتانیایی نیز «روشن فکران» خاص خود را داشته اند: جسان بال و رفقای کشیش رادیکال اش، میلتون و وینستنلی؛ ویلکس، پین و ولستون کرفت، وردزورث و بلیک؛ و کابت، اوون، جونز، مارکس و موریس (به موریس، ویلیم).

سرانجام، یاری فکری دیگری کمه از اهمیت درجمهی اول برخوردار است این است که از رهگذر تحلیل مبارزهی طبقاتی، تاریخ از پایین به بالا و بازیابی سنت رادیکال دموکراتیک، این مورخان بهنحوکارآمد و مؤثر هم به تضعیف «کلان روایتها»ی راست و هم چپ یاری رساندند. نوشتههای اینان روایت ویگمشربانه از تاریخ را که در آن سیر تحول و پیشرفت زندگی و آزادیهای انگلستان به صورت نوعی موفقیت تکاملی و پیشروانهی مداوم درک میشود مستقیماً به معارضه خواند. این مورخان همچنین به برچیدن این برداشت (بهظاهر) مارکسیستی از تاریخ یاری رساندند که در آن بالندگی تباریخی از دیندگاهی تبکجهشه، مکانیکی و فنی ـ اقتصادگرایانه در نظر گرفته میشود (→ جبرگرایی، ماتربالیسم تاریخی). ممکن است روایتی که خود آنها پروراندهاند به صورت روایت کتاب درسی گذشته و اکنون درنیامده باشد، ولی قطعاً به آگاهی تاریخی رادیکال دموکراتیک و سوسیالیستی در بریتانیا شکل بخشیده و بر آن اثر گذاشته است.

مورخان مارکسیست بریتانیایی بر کار رشتههای علوم انسانی و علموم اجتماعی تا ثیر گذاشتهاند: از

بررسیهای ادبی و فرهنگی تا مطالعات زنان؛ بررسیهای مربوط به کارگران، بردهداری و دهقانان؛ و حتا بررسیهای حقوقی انتقادی. بااینهمه، سنت تاریخی مارکسیستی بهوینژه هم در بریتانیا و هم ایالات متحد آمریکا به پیش برده می شود: در بریتانیا از رهگذر کار «انجمن بررسی تاریخ کار» و جنبش «کارگاه تاریخ» مورخان سوسیالیست و فمینیست؛ و در ایالات متحد آمریکا، از یک سو به دست مورخیان اجتماعی که با گروههایی چون مارهو و مجلهی تاریخ رادیکال پیوند دارند، به کار واکاوی در تجربهها و مبارزههای دهقانان (در سطح بینالمللی) و کشاورزان (در آمریکا) و افزارمندان و کارگران در کل میپردازد، و از سوی دیگر به دست مورخان اقتصادی و جامعهشناسان تاریخی که به سیر توسعهی اقتیصادی و دگرگونی اجتماعی، بهویره مسئلهی گذار از فئودالیسم به سرمایه داری علاقه منداند. درواقع، تأثیر و نفوذ سنت تاریخی مارکسیستی بریتانیا در آمریکای شمالی چنان نیرومند بوده است که دست کم یک پاسخ به این پرسش که: آیا این سنت گذشته از نسل نخست مورخان همچنان تداوم خواهید یافت یا نه، می تواند این باشد که این سنت به صورت سنتی انگلو ـ آمریکایی به کار خود ادامه میدهد.

برای آگاهی افنزون تیر ← هابسباؤم، اریک ۱۹۷۸؛ جانسن، ریچارد ۱۹۷۹؛ کی، هاروی چِی، ۱۹۸۴؛ ۱۹۸۸؛ ۱۹۸۸؛ شوارتس، بیل ۱۹۸۸؛

# هاروی جی کی

# موریس، ویلیام (Morris, William)

زاده ی ۲۴ مارس ۱۸۳۴، در والته استو در لندن؛ درگذشته ی ۳ اکتبر ۱۸۹۶، در همراسمیث در لندن. ویلیام موریس، یکی از برجسته تبرین طراحیان نیسل خود، یا هر نسلی، مؤسسه یی را در ۱۸۶۱ بنیاد نهاد که منسوجاتی با کیفیت عالی، کاغذ دیواری، فبرش، اثاثه و شیشه های رنگی برای کلیساها میساخت. او

در شورش خود بر آذینبندی بُنجُل و متظاهرانهیی که عالم تجارت عصر ویکتوریا تولید می کرد، این مؤسسه را کوششی برای اصلاح هنرهای تزیینی می شمرد. پاره یی از طرحهای او بسیار مردم پسند شدند و هنوز به فروش می روند. او همچنین صنعت گری مستعد بود و در دوازده صنعت مختلف تبحر داشت. کار او الهام بخش جنبش هنرها و صنایع بود. مؤسسه ی کِلم اسکات پرسِ او، که در ۱۸۹۰ پایه گذاری شد، در طرح حروف چاپی و در تولید کتاب ملاکهای تازه یی پدید آورد.

عشق پُرشور موریس به هنر و معماری، که بر اثر خواندن آثار راسکین در دوران نخستین عمر او تشدید شده بود، او را به سوی جنبش سوسیالیستی در دههی ۱۸۸۰ کشید. موریس در مقام هنرمندی که بر «عوامانگی بی چشم»، «آشفتگی نکبتبار، بسی هدف و زشت ب «تمدن مدرن» شورید، سوسیالیست شد.

موریس در ۱۸۷۷ «انجمن نگهداری از بناهای کهـن» (اس پ ای بی ـ که هنوز فعال است) را بنیاد نهاد و نخستین دو سخن رانی عمومی خود را ایراد کرد: خطابه یی در مقام خزانه دار «انجمن مسئلهی شرق» بر ضد سیاستهای جنگی دیزراییلی در بالکان؛ و خطابه یی با عنوان هنرهای تزیینی. این نخستین سخن رانی او از سلسله خطابه های عمومی متعددش دربارهی هنر و جامعه بود. پس از یک دوره فعالیت در جناح رادیکال حزب لیبرال، رفتهرفته از آن نومید شد و در ۱۸۸۲ سوسیالیست شد، یا همانگونه که خود ترجیح میداد خود را بنامد، کمونیست شد و کتاب سرمایه را به فرانسه خواند. در بقیهی عمر خود تمامی فعالیتهای یک «سوسیالیست اهل عمل» را بر عهده گرفت: در «فدراسیون سوسیال دموکراتیک»، سپس در «جمعیت سوسیالیست»، سسردبیری نـشریهاش کامونویل و سرانجام در «انجمن سوسیالیستی همراسمیث». او با استراتژی رفورمیسم پارلمانی و آنچه «سوسیالیسم دولتی»اش میخواند و

مورد حمایت فابیان ها بود به مخالفت برخاست. دگرگونی را باید خود کارگران پدید آورند: «به دست خودمان، نه برای ما» باید شعار کارگران باشد. او فعالیت سیاسی اصلی خبود را کوشش بیرای «سوسیالیست کردن کسان» می شمرد. او خواهان «آموزش به منظور انقلاب» بود.

دیدگاههای ویلیام موریس در باب هنر، معماری، کار و جامعه در بسیاری از درسگفتارهای او چون هنر و انقلاب، کار مفید در مقابل زحمت بی فایده، زیبایی زندگی و هدفهای هنر بسط و پرورش یافت. او به پیروی از راسکین بر آن بود که هنر جلوهگاه لذت انسانها از کار خویش است. در شرایط درست، که فقط می تواند در سوسیالیسم، با آن برابری و «رفاقت»اش، به دست آید، همه کس می تواند اثر هنری تولید کند. سرشت کار می بایست در سوسیالیسم دیگرگون گردد به به نحوی که کارگران قادر باشند در کیار تخیل آفریننده ی خود را بیان کنند.

شناخت او از سدههای میانه این اندیشهها را تأیید می کرد، سدههایی که کار صنعتگران و پیشهوران اغلب آفریننده و لذتبخش بود، و پدیدآورندگان بر گار خود نظارت و تسلط داشتند. موریس در آغاز زنیدگی خود، که سخت تحتتاثیر «جنیش رومانتیک» و «پیشارافائلیان» بود، تخیل تاریخی نیرومندی را پرورش داده بود که او را قادر میساخت تصویری زنیده و شاداب از انگلستان دورهی قرون تصویری زنیده و شاداب از انگلستان دورهی قرون وسطا به دست دهد در قالب جامعه یی که، در تعارض شدید با جامعه ی دوره ی ویکتوریا، دارای ارزشها و هنر است.

این ارزشها در شعر او جلوه گر شد. نخستین کتاب شعر او، دفاع از گینیور (۱۸۵۸) مضامین کهن را به کار می گیرد. در فاصله ی سیالهای ۱۸۶۸ تیا ۱۸۷۰ شعر روایی بلند او بهشت زمینی، که افسانههای کهن، نوردیک و عربی را بازپرداخت می کند، او را به عنوان شاعر بر سر زبیانها انداخت. موریس در جست وجوی خود در پی ارزشهای جای گیزین،

داستان نامههای ایسلندی را کشف کرد و به ستایش از کیفیت دلاوری، اتکا به خود و ورحیهی اجتماعخواهی متبلور در این داستان نامهها پرداخت. او بسیاری از این داستان نامهها را به انگلیسی برگرداند و افسانهی سیگورد فولسنگی را به صورت یکی از زیباترین شعرهای روایی انگلیسی درآورد (۱۸۷۶). سپستر، به منظور هواخواهی از سوسیالیسم، مهارت شاعرانهاش را به کار گرفت تا زایران امید را، در گرامی داشت کمون پاریس، و نغمههایی برای سوسیالیستهای مشهورش را تصنیف کند.

آرای موریس در باب سرشت جامعه ی سوسیالیستی آینده در درسگفتارهایاش در باب هنر و معماری و در بسیاری از دیگرنوشتههای او همچنون جامعهی راستین و دروغین، جامعهی آینده، چهگونه میزییم و چه گونه می تبوانیم بنزییم، کارخانسه یمی آن گونسه کسه مى تواند باشد بسط و پرورش يافت. كارخانه مى توانـد ساختمانی زیبا باشد که کارگراناش آذین بندیاش کنند و در باغهای بزرگ و دلگشا بنیا شده باشد. کارخانه یی که آراسته به کتابخانه و کارگاه باشد، مرکزی خواهند بنود بنرای خودآمنوزی و خبودپروری کودکان و بزرگسیالان. کارهای بی آجرومقدار مانند پاییدن دستگاهها کوتاهمدتانید و به نوبت انجام می گیرند. مردم دست کم باید سه فن یا حرفه بیاموزند زیرا «هدف کمونیسم همان اندازه تنوع زندگی است که کیفیت شرایط». هیچگونه «سلسلهمراتب اجبیاری» در کار نخواهد بود، مردم بر کار خویش نظارت خواهند کرد. در حوزهی سیاست، جامعه به صورت فدراسیون كمونها اداره خواهد شد.

این درسگفتارها شالوده ی دو رومانس سوسیالیستی او را پی ریخت. موریس در رؤیای جان بال (۱۸۸۶) تخیل تاریخیِ خود را به کار گرفت تا به توصیف شیوه ی متناقضی بپردازد که بر پایسه ی آن جامعه ی انسانی از رهگذر تناوب کامیابی و شکست، «تغییر از پس تغییر» میبالد.

ژرفاندیشی های موریس دربارهی جامعه ی آینده

زیباترین جلوه ی خود را در خبرهایی ناکجا (۱۸۹۰) یافت، که به شکلی داستانی جامعه یی کمونیستی را وصف می کند که در آن زنان و مردان مستقل شادمانه با یک دیگر زندگی می کنند و در آن کار به صورت ضرورت و لذت درآمده است، و در آن فقر، شهرهای کثیف و نکبتزده، استثمار و پول از میان برخاسته است. غرض او از نوشتن او توپیای انگلیسی اش الهام بخشیدن به امید مردم برای آینده و برانگیختن تخیل آنها دربارهی سرشت سوسیالیسم بود. جایگاه او توپیسم در مارکسیسم فراوان محل بحث است؛ موریس نشان داد که او توپیسم می تواند عنصری مهم در مارکسیسم باشد و نظریه را با تخیل تکمیل کند.

عشق موریس به طبیعت، که در طرحها، شعرها و نوشتههای او جلوه گر شد، و رنج و دل تنگی او از بابت نابودی روستاهای انگلستان به سبب «نکبت سبعانه»ی شهرهای صنعتی، او را به هیئت پیش تاز جنبش حفاظت از محیط زیست درآورد. کار او برای «انجمن نگهداری از بناهای کهن» حاکی از این دیدگاه اوست که یک ساختمان کهن زیبا همان اندازه جزوی از طبیعت است که کشتزاران و درختان. نوشتههای او در باب رابطهی میان شهر و روستا او نوشتههای او در باب رابطهی میان شهر کهای دارای میخواست که شهرها «سرشار از زیبایی روستا باشند» او را طلایهدار جنبش شهرکهای دارای فضای سبز کرد. تأکید بر سادگی شیوهی زندگی نیبز مهم است. صوریس در نوشتههای خود و نیز در خبرهایی از ناکجا یاری فکری یگانهیی به دفاع از محیط زیست رادیکال کرد.

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  کولمن، اس. و اوسالیوان، پی. ۱۹۹۰؛ فاکنر، پیتر ۱۹۸۰؛ مک کیل، چی: دابلیو. ۱۸۹۹؛ مهیر، پل ۱۹۷۲ (۱۹۷۸)؛ میوریس، ویلیام ۱۸۹۰؛ مهیر، پل ۱۹۷۲؛ ۱۹۷۴ (۱۹۸۴)؛ ۱۹۸۸ (۱۹۸۴؛ ۱۹۷۴؛ ۱۹۷۳؛ ۱۹۸۴؛ تامسن، ئی. پی. ۱۹۵۵ (۱۹۷۴)، ویراست دوم کوتاه شده با پینوشت؛ واتکینسن، ری ۱۹۶۶ (۱۹۹۰).

راجر سايمن

# میانجی مندی (mediation)

میانجی مندی یا وساطت مقولهی محوری دیالکتیک است. میانجیمندی به معنای دقیق کلمه به ایجاد پیوندهایی از طریق میبانجی یا واسطه اشاره دارد. بدین گونه است که میانجی مندی بهنجوی مشهود در معرفت شناسی (→ شناخت، نظریمی) و منطق به طبور کلی نمودار می شود، و به مسایل شناخت بی میانجی / میانجی مند از یک سو، و مسایل قیاس \_ یا «استدلال قیاسی میانجیمند» ــاز سوی دیگر می پردازد. بدین گونه، شکلها و انواع گوناگون شناخت را می توان بر پایه ی قواعد معین و روندهای صوری ارزیابی کرد که، درهرحال، میبایست توضیح و توجیه خود را در پژوهش هستی بیابند، و نه در فلان ارجاع دوری به چارچوب طبقهبندی خود و اعتبار مصرحشان. هم ازاینروست که مقولهی میانجیمندی معنا و اهمیت کیفیتاً متفاوتی در دیالکتیک مارکسیستی بیه دست میآورد کسه از خودمختاری بخشیدن به هیچیک از شاخههای سنتی فلسفه تن مي زند و با مسايل آن ها ـــ و ازاين رو هــمچنــين بــا مــسايل ميـانجىمنــدى، كــه از معرفت شناسی و منطق گذشته، و به معنایی خاص (هم چنان که «بینابینی» یا «حد وسط» را) از اخلاق ارسطو به ارث برده است ــ همچون پارههای تام و یک پارچه ی پژوهشی کافی ووافی در هستی اجتماعی برخورد می کند، همراه با کلیّت تعینهای عینی، پیوندهای همهسویه و میانجیمندیهای همتافتهی آن.

در میان پیشگامان چنین دریافتی، ارسطو جایگاه بسیار مهمی دارد. زیرا در تعریف فضیلت به عنوان «نوعی حد وسط، چونکه... آنچیزی را هدف قرار میدهد که بینابینی است» همچنین بر ویژگی اجتماعی/ انسانی اصطلاح کلیدی خود نیز تأکید میورزد: «غرض من از بینابینی در موضوع آنچیزی است که با هر یک از نهایتها در یک فاصله قرار دارد، که برای همهی انسانها یک و همان است؛ غرض

از بینابینی به نسبت با ما آنچیزی است که نه بسیار زیاد است و نه بسیار کم ــ و این برای همه نـه یک است و نه همان» (ارسطو، ویراست ۱۹۵۴، صبص ۸- ۳۷). در معرفت شناسی این مسئله خبود را به صورت ضرورت میانجی مندی میان فاعل شناسایی و جهانی نشان میدهد که شناخت شخصی به آن ارجاع می دهد، یعنی «باید حقیقت، یعنی واقعیت و قدرت، این سویگی/ این جهانگی [Diesseitigkeit] اندیشهاش را اثبات کند» (برنهادهها دربارهی فویرباخ، برنهادهی دوم). ازاین رو، در اثبات آنچه در دست رس شناخت است و نیز راهها و شکلهای تأمین انجام پذیرفتن موفقیت آمیز آن، مفهوم «عمل» انسان هم چون واسطهی راستین میان آگاهی و موضوع اهمیتی روزافزون به دست آورد. بدین گونه، درست پیش از آن که گوته بتواند از «آزمایش به عنوان میانجی میان سوژه و ابژه» سخن گوید (در مقالهیی که همین عنوان را دارد)، ویکو ابراز «حیرت کرد از ایس که فیلسوفان باید همهی همت خود را صرف پیژوهش در جهان طبیعت کنند، که، چون پروردگار آن را ساخته است، تنها هم اوست که آن را میشناسد؛ نیز حیبرت از این که فیلسوفان پژوهش در جهان ملتها، یا جهان مدنی را فرومی گذارند، که، چیون انسانها آن را ساختهاند، انسانها هم میتوانند آن را بشناسند» (ویکو ۱۷۴۴، ص ۵۳).

مارکس، در پیوند با ایس سنت فلسفی که در دیالکتیک هگلی به اوج میرسد بیواسطه گی یک سویه ی «تصامی ماتریالیسم تاکنون موجود» و برداشت محدودش از عمل را که «فقط به شکل جلوه ی کثیف یهودی اش محدود می کند» مردود می شمارد (برنهاده ها درباره ی فویرباخ برنهاده ی یکم). گرچه مارکس به انتقاد از شیوه ی کاربرد مفهوم میانجی مندی نزد هگل در فلسفه ی حقوق می پردازد سکه در ضمن آن هگل «تبوعی جامعه ی آشتی متقابل» به دست میدهد و ایسن کار را از طریق «نهایتهای» موهومی انجام دهد که «به جای طریق «نهایتهای» موهومی انجام دهد که «به جای

یک دیگر نقش نهایت را بازی می کنند و گاه نقش حد وسیط را»، به نحوی که «هر نهایت گاه شیر ستیزهجویی و گاه بیشهی امن وساطت است»، بهرغم این واقعیت که «نهایتهای واقعی را نمی توان واسطه یک دیگر قرار داد دقیقاً ازآن رو که نهایت های واقعی اند» (تقد فلسفه ی دولت هگل، ب. B) \_\_ همچنین به دستاورد راهگشای هگل در دریافت ایس نکته اذعان دارد که «ذات کار و دریافتن انسان عینی \_انسان راستین، زیراکه انسان واقعی \_ را هـم چـون حاصل کار خود انسان» درمی یابید (مارکس، *دستنوشتههای اقتصادی و فلسفی*، دستنوشتهی سوم). درهمین حال وهواست که مارکس به کار (یا «صنعت») به عنوان میانجی میان انسان و طبیعت اشاره می کند، و بدین سان در فعالیت مولد «هستی طبیعی خصود میانجی مند» شرط حیاتی خویشتنسازی بشر را تشخیص می دهد. ولی نزد هگل میانجی گری خارجیت بخش فعالیت مرادف با «بیگانگی» است، حال آن که مارکس میانجی های مرتبهی دوم پول، مبادله، و مالکیت خصوصی را که از نظر تاریخی خاص و پذیرای فراگذاشتن اند (و خود را به معنای دقیق کلمه بر فعالیت تولیدی تحمیل می کنند) سببساز کژراهی خودمیانجی مندی تولید می شمارد (← بیگانگی). به همین سان، توضیح «راز بتوارهپرستی کالایی» (سرمایه ج ۱، ف ۱، ب۴) بر پایهی این واقعیت انجام می پذیرد که تولید ارزش مصرفی باید توسط تولید ارزش کالایی میانجی گری شود و تابع أن باشد، و اين كار مطابق مقتضيّات مجموعهی معینی از روابط اجتماعی انجام می گیرد (→ بتواره كى كالايى).

لنین بهویژه بر کارکردِ پویایِ فراگذارِ میانجی مندی تأکید داشت؛ «همه چیز میانجی مندی = Vemittelt است، در یکی به هم گره خوردهاند، با گذارهایی به هم پیوند یافتهاند... نه تنها وحدت اضداد، بلکه گذار هر تعیّن، کیفیّت، ویژگی، سویه، خصوصیت در هر چیز دیگری» (لنسین، ۱۶- ۱۹۱۴ صص ۱۹۰۳، ۲۲۲).

او همچنین نگران آن بود که بر بنیاد عملی شکلهای منطق، آنسان که در قیاس هگلی مرتب و بیان شده، تأکید ورزد.

نزد هگل کنش، عمل عبارت از هیاسی» منطقی، و شکلی از منطق است. و این راست است! البته نه به این معنا که شکل منطق هستی دیگر خبود را در عمل انسان (= ایدئالیسم مطلق) در ببر دارد، بلکه، به وارونهی آن: عمل انسان، که خبود را هزارانمیلیون بار تکرار می کند، از راه شکلهای منطق خبود را در آگاهی انسان شکلهای منطق خبود را در آگاهی انسان تحکیم می بخشد. دقیقاً (و فقط) به دلیل این تحکیم فرارمیلیون تکرار است که این شکل دارای ثبات و پابرجایی تعصب و خصیصهی اصل شوضوع است. مقدمهی نخست: هدف نیک موضوع است. مقدمهی نخست: هدف نیک

خارجی»). مقدمه ی دوم: وسیله ی خارجی (ابزار)، (عینی). مقدمه ی سوم یا نتیجه: همرویدادی نهنی و عینی، آزمون اندیشه های ذهنی، ملاک حقیقت عینی (همان، ص ۲۱۷).

در ایسنجا نیسز مانند هر جای دیگری در منابع مارکسیستی، یگانگی نظریه و عمل از طریق کانون میانجی مند فعالیت عملی و ابزارمندی ضروری آن بیان میشود (

بیان میشود (

براکسیس). دیگرجنبههای مهم میانجی مندی مستلزم نفسی و روابط پیچیده ی «میانجی مندی های مشخص» یا «کلیت مشخص»

برای آگاهی افنزون تسر ← ارسطو ۱۹۵۴؛ لنین ۱۶-۱۹۱۴ (۱۹۶۱)؛ لوکاچ، جروج ۱۹۲۷۵؛ ویکسو، جیاباتیستا ۱۷۴۴ (۱۹۶۱).

ايشتوان مساروش

# ناسيوناليسم/ ملّى كرايي (nationalism)

ناسیونالیسم/ ملّی گرایی موضوعی است که عموماً به نظر میهرسید منارکس و انگلیس، پیه سیب دست کم گرفتن مفرط نیرویی که در شبرف رشدی انفجار آمیز بود، در نخستین سال های کبار خبود، به چشم گیرترین نحو در باب آن به بیراهه افتاده باشند. در نظر مارکس و انگلس که مهاجرانی در سرزمینی بیگانه، و دارای دیدگاهی عقبل گرایانیه بودنید، بسیار طبیعی بود که درک اندکی از تبوتاب میهن پرستانه داشته باشند. آنها که به پیکار طبقاتی امید بسته بودند، اندک دل بستگی به احساسی داشتند که به فراگذاشتن از اختلافها و شکافهای اجتماعی و كُندكردن لبهي تيز آگاهي طبقاتي داشت. وليي سير رویدادها بازشناسی اهمیت مسایل ملی را ناگزیر ساخت، و آنها در مقام سازمان دهندگان عملی چندان نمی توانستند این نکته را درنیابند که محیط و سنت ملی اموری هستند که جنبش طبقه ی کارگر نمی تواند آنها را نادیده بگیرد.

هیچ بخش از گفته های مارکس و انگلس در باب مسایل ملی آنقدر موجب انتقاد نشده است که شور و حرارتی که این دو در محکوم شمردن مردمان کوچک اسلاوِ امپراتوری هابسبورگ به خرج دادند که طی انقلابهای ۴۹ - ۱۸۴۸ به دشمنی با اتریشی های المانی زبان نیرومند تر و مجارها برخاستند، و المانی زبان نیرومند تر و مجارها برخاستند، و بدین سان به محافظه کاری یاری دادند تا دوباره زمام امور را به دست بگیرد. مارکس و انگلس کوشیدند همه ی نیروهای ناهمگونی را که در آن سالها در جوش و غلیان بودند در قالب سیاه و سفید، ارتجاعی و مترقی جای دهند؛ و از عینک آنها اتریشی ها و مجارها صرفاً لیبرال بودند، گرچه درواقع، آنها، مجارها صرفاً لیبرال بودند، گرچه درواقع، آنها، داد، هم چنان که نگرششان به اقلیتهای ملی نشان داد،

دست کے بعدمان انبدازہ قویاً ناسیونالیست با شووینیست بودند. برهه یی هست که در آن انگلس با بلندنظری دربارهی «چکهای دلاور» مینویسد که از قرنها ستم ألمانيها تلخ كاماند، ولى هيچ أيندهيي برای آنها نمیبیند، خواه ببرند و خواه ببازنید (نویه راینیشه تسایتونگ، ۱۸ ژوئن ۱۸۴۸)، و پس از آن که نبرد به پایان آمد به زبانی بسیار تندتر سخن خود را مکرر کرد. مقدار فراوانی از این تندی و حرارت را می توان به پای این سوءظن گذاشت که پان اسلاویسم که پارهیی از رهبران را زیر تأثیر خود داشت در حکم حمایت از روسیه بود که متحد نیرومند ضدانقلاب به شمار می آمید. لنمین (۱۹۱۶) در دورهی بعیدی ایس دشمنی را با این استدلال توجیه کرد که دعویهای اسلاوها در ۱۸۴۸، هرچند بهخودیخود توجیـهپـذیر است، در آن هنگام نابههنگام بود، و خواست تبعیت آنها از مقتضیات بزرگتبر پیشرفت درست بود («انقلاب سوسیالیستی و حق ملل در تعیین سرنوشت خویش»، مجموعهی آثار، ج ۲۲، صص ۵– ۱۴۹).

لهستان کشوری بسیار بزرگ تر از آن بود که بتوان درباره ی آن به همین گونه اندیشید، و کوششهای آن برای بازیابی آزادی اش نه تنها گیرایی رومانتیک بلکه همچنین جاذبه ی سیاسی داشت. استقلال آن پایههای حکومت تزاری را سست می کبرد، و سدی میان روسیه و آلمان برقرار می ساخت، و آلمان را قادر می کرد که بدون مداخله توسعه یابد. درواقع، مارکس باره یی تردیدها داشت که آیا لهستان به خودی خود می تواند بر پای خود بایستد (درباره ی مسئله شرق، فقره ی ۵۹). ایراد جدی این بود که آزادی لهستان به سبق، سبب بی مسئولیتی اشرافیت سرف دار ببر باد رفته است، و این همان طبقه یی است که، تا اواخر سده ی نوزدهم، دست در دست کلیسای کاتولیک، پیش قراول

جنبش ملی است. در بخش فرجامین بیانیهی حزب كمونيست حمايت در مورد جناح پيشروتري اعلام میشود که بر آن است که انقبلاب ارضی شبرط لازم رهایی ملتی است. سیس تر انگلس مسئله را به گونه ی دیگر مطرح کرد: رهایی ملی لهستان میبایست در وهلهی نخست قبرار بگیبرد تیا هرگونیه پیشروی اجتماعی میسر گردد؛ هیچ ملتی تا گریبان خود را از حاکمیت بیگانه رها نسازد نمی توانـد ذهـن خود را بر هیچگونه هدف دیگری متمرکز سازد، و جنبش بین المللی کارگران فقط می تواند بر پایهی هـمآهنگـی ملـتهـای آزاد شـکوفا گـردد (نامـه بـه كائوتسكى، ٧ فوريـه ١٨٨٢). باز، بـمراتـب بـيش از مورد لهستان، او و مارکس استقلال ایرلند را امری حیاتی میشمردند، البته نه از بابت هیچگونه احترامی برای ناسیونالیسم یا رهبری آن، بلکه از جهت منافع پیش رفت در کل جزایر بریتانیا.

جنگ های آزادی بخش ملے شایسته حمایت سوسیالیستها بودند؛ ولی این جنگها وادی لغزان بودند، زیرا هر جنگ ناگزیر دارای انگینزههای بسیار جورواجور بود که برخی از برخی دیگر تردیدانگیزتر بود. این جنگها همراه با خاطرات همستیزیها، یا ستم دیرینه تر، در پس پشت خود تلخ کامی یی بـر جـا می گذاشتند که امر تقویت پیوندهای برادرانه میان کارگران را دشوارتر میساختند. همهی طبقات تحت تأثیر قرار می گرفتند، و حکومت ها شایق بودند که احساسات ضدبیگانه را به عنوان وسیلهی انتصراف خاطر از نارضاییهای داخلی زنده نگه دارند. انسعاب میان جناحهای مارکسیست و باکونینیست جنبش سوسیالیستی بیارتباط با ابراز وجود اسلاوپرستها بر ضد آنچه می توانست در هیئت استیلای آلمان با غرب پدیدار گردد نبود. باکونین بـرای فدراسـیونی از مردمان اسلاو امیدهایی را در دل میپرورد که منزلتی برابر برای آنها تضمین می کرد (دیویس ۱۹۶۷، ص ۴۲). کسانی که میکوشیدند اندیشههای مارکسیستی را در جنبش کارگری فرانسه القا کنند، مانند لافارگ

داماد مارکس، اغلب با ناراحتی بر احساسات ناجور بهجامانده از شکست ۱۸۷۰، و بیاعتمادی به ماركسيسم هم جون أموزهيي «ألماني»، وقوف داشتند. در ۱۸۹۳ لافارگ، گوسده و دیگران خود را ناگزیر دیدند که دست به انتشار بیانیهیی بزنند که بر اتهامهای ضدمیهن پرستی خط بطلان بکشد، اتهامهایی که، به سبب سخنان سست و نادقیق آنارشیستها، به آسانی بر ضد همهی چپ اقامه میشد (نامهی لافارگ به انگلیس ۲۳ ژوئین ۱۸۹۳). ژوروس، سوسیالیستی که کم تر به تمامی متعهد به مارکسیسم بود، و از وابستگی تمامی مردمان به سرزمین مادریشان دریافتی نیرومند داشت، سخنان بیانیهی حزب کمونیست را در اینباره که کارگران میهن ندارد به این معنا تعبیر کرد که کارگران به ناحق از جایگاه خود در زندگی ملی محروم شدهاند، و می بایست این جایگاه را بازیابند.

ایتالیا و آلمان کشورهای تقسیمشده یی بودند که برای اتحاد می کوشند؛ بر عهدهی مردمان بود که بکوشند از اتحادهای ناخواسته یی بگسلند کمه نسل لنین معمولاً بر آن تکیه داشت. خود لنین از پیچیدگیهای امپراتوری تزاری با انبوه ملیتهایاش، که همه به درجات گوناگون از سلطهی تزاریسم و روسیهی کبیـر ناخرسند بودند، بهشدت آگهاهی داشت. استراتژی او مستلزم تعادلی ظریف بود \_ که در عمل به آسانی به دست نمی آمد ـ میان وظیف ی سوسیالیست ها در کشورهای سلطه گر برای کارکردن در جهت رهایی ملتتهای زیر ستم، و وظیفهی سوسیالیستها در قبال دیگرانی که مخالف ناسیونالیسم تنگنظرانه و خودبینانیه بودنید. آنچیه ضابطهی متعیارف آرای بالشویکی قرار گرفت جزوهی «مارکسیسم و مسئلهی ملی» است که استالین در ۱۹۱۳ آن را به احتمال بسیار به هدایت لنبین به قلم آورد، و درهرصورت چنان که باید و شاید با نهایت وفاداری منطبق بر آرای مشاور اوست.

رهایی ملی نیز مانند بسیاری از احکام اصول

مارکسیستی به مقدار معتنابه با اوضاع و احوال معاصری گره خورده است که موجب پدیدأمدن آن شده است. استالین با این سخن آغاز می کنید که از هنگام شکست انقلاب ۱۹۰۵، و با گسترش افـزونتـر صنعت در امیراتوری روسیه که موجب غلیان اجتماعی می شبود، چرخشی گسترده به سبوی ناسیونالیسم محلی وجود داشته است؛ خطری که وجود دارد این است که این امر کارگران را مستلا و آلوده کند، و تکلیف سوسیالیستها است که در برابر این امر ایستادگی کنند، وظیفه یی که پاره یی کسان در مناطق اقلیتنشین بهنحودرخور از عهدهی آن برنیامدهاند. ولی ناسیونالیسم اقلیت را تنها می توان با التزام سوسياليستي به تأمين تاموتمام حقوق تعيين سرنوشت خویش خنثا کرد. استالین سیس به نقید مشروح برنامهى مبورد قبول رهبيران سوسياليست اتریشی (← مارکسیسم اتریشی) به سبب درگیرشدن با این مسئله در امیراتوری هابسبورگ می بردازد که اکنیون به سلطنت دوگانهی اتریش ـ هنگیری، با همهی ملیّتهای دیگری که میکوشیدند خود را رها سازند، مبدل شده بود. کوشش آنها بـر آن بـود کـه أمال و آرزوهای این ملیّتها را با اعطای خودمختاری فرهنگی تمامعیار برآورند، ولی استالین بر آن بود که این کار یکسر ناکافی است؛ این کار از تقسیم جنبش سوسیالیستی و جنبش اتحادیههای کارگری به بخشهای ملی ناهمساز اجتناب نمی ورزد.

برای روسها مسئله ی بزرگ لهستان بود. در لهستان طغیان پیشین ثروتمندان زمیندار فروکش کرده بود، و طغیان تازه یی هنوز جای آن را نگرفته بود. برخی از سوسیالیستهای لهستانی، که لوکزامبورگ زبان[ورترین آنها بود، این دیدگاه را اختیار کردند که اکنون حمایت از ناسیونالیسم در حکم واپس گرایی است، و ایس که اتحاد کارگران لهستان و روسیه متضمن مطالبات بسیار بالاتری است. لنین در برابر این موضع عقیده دارد که هیچ پیوند سالمی بدون شناسایی حق لهستان برای برخورداری از آزادی

نمی تواند وجود داشته باشد. در ۱۹۱۶ طبی جنگ بزرگ، هنگامی که همه ی سوسیالیستها در مورد اصل حق تعیین سرنوشت خویش تغییر رأی دادند، لنین از نبو تکرار کبرد که هدف سوسیالیسم متحد کردن ملتها و یگانه کبردن همه ی مردمان در یک خانواده ی واحد است، ولی این مهم نمی تواند دست دهد پیش از آن که به هر ملت فرصت انتخاب مسیر داده شود («انقلاب سوسیالیستی و حق ملل در تعیین سرنوشت خویش»، مجموعه ی آثار، ج ۲۲، ص تعیین سرنوشت خویش»، مجموعه ی آثار، ج ۲۲، ص

یک عاصل مهم در اندیشهی مارکسیستی پس از ۱۹۱۷ این بود که این اندیشه آموزهی رسمی یک دولت بسیار بزرگ چندملیتی به شمار می آمد، با میراثی از بسیاری از دشمنیها از گذشته، هرچند که فنلاتد و استانهای بالتیک و نیز لهستان از آن جدا شده بودند. اقدامهای پیچیده یی در پیش گرفته شد تا هر اجتماع قومی را از درجه یی از استقلال سیاسی برخوردار سازند که پاسخگوی وسعت و تاریخ آن و نیز آزادی کامل خودپرورانی فرهنگی باشد. اما با سطوح توسعه یمی بسیار متفاوت، و خاطراتی اغلب بسیار دردناک، اصطکاک اجتنابناپذیر بود. استالین در گزارش خود به شانزدهمین کنگرهی حزب بر تهدید «کژرویهای خزنده»یی از دو گونهی مختلف انگشت گذاشت: جدایی خواهی منطقه یعی، و تکبیر روسیهی كبير كه به هيئت انترناسيوناليسم تغيير چهره داده بود و حرکتهای زودرس به سوی ادغام ملتِتها را تشويق مي كرد. بااينهمه، فشارهاي ساختن اقتصاد، آن هم زیر بار تهدید پورش خارجی تازه، توسل به میهن پرستی توده ها را به دنبال داشت که اکنون مى توانست كمان رود كمه مشروع است زيرا از نابه هنجاری ها و کژروی های جامعه ی طبقاتی پیراسته بود. این وضع در «جنگ کبیر میهنی» ۴۵- ۱۹۱۴ به اوج رسید، زیرا در این هنگام نمیشد به ارتشی عمدتاً متشکل از دهقانان به نام دفاع از سوسیالیسم بەنجومىۋىرى توسىل جىست. «انجمىن سىووروف»ى

تأسیس یافت، و فیلمی تهیه شد که این قهرمان امپریالیسم تزاری را ستایش می کرد. این همه به هیچروی با عقل گرایی شکاکانهی مارکس خوانایی نداشت.

أميختن سوسياليسم با شورش ناسيوناليستي حاصل کوشش جیمز کانالی بود که در قیام ۱۹۱۶ دابلین جان خود را از دست داد. در ایرلنید این تجربه با موفقیت بسیار اندکی همراه بود. ولی جنبشهای جدایی خواه، مانند سابق در اروپای شبرقی، در غبرب فزونی گرفتند؛ و در برخی از ایس جنسبشها، مانسد جنبش «ناسيوناليست اسكاتلند»، عنصر سوسياليستي و مارکسیستی نیز خود را بر منصهی ظهور رسانید. احزاب کمونیست متمایل بودهاند که این جنبشها را به چشم عوامل بازدارندهی ناخوشآیند، یا واگشت، و درهمشکنندهی همبستگی طبقهی کارگر بنگرنـد. در بیرون از اروپا نیز بارها چنین بوده است. بسیاری از کشورهای آسیایی، و عملاً همهی کشورهای افریقایی، اقلیتهای قومی سی را شامل می شنوند که آمال و أرزوهاشان مي تواند مسايل أزاردهنده يي را طرح كند. هم در ایران و هم در پاکستان دیدگاه کمونیستی، که نسبت به اقلیتهای بلوچ نظر ناخوشایندی دارد، ایس بوده است که این اقلیتها باید به جای کوشش برای ایجاد ملیتی مستقل با نیروهای پیشرو دیگر استانها همکاری کنند.

ولی جایی که پیکاری مستقیم با امپریالیسم به راه افتاده است، آمیختگی با پیوند سوسیالیسم با ناسیونالیسم توفیق بسیار به دست آورده است. لنین پیش از ۱۹۱۴ شورش آسیا را به عنوان امبری که برای موقعیت سوسیالیسم در همه جا بسیار مطلوب است پاس داشت، و بینالملل سوم، که سخت برخلاف رقیب خود بینالملل دوم به تمامی از جنبش های آزادی بخش ضداستعماری پشتیبانی کرد. (شاید جالب باشد به یاد آوریم که مارکس هنگام نوشتن تفسیرهای خود در باب «شورش هندیان» در ۱۸۵۷ نمی توانست همدلی وافر خود را

با شورشیان پنهان کند، هرچند که میفهمید که جنبش آنها زودرس و فقط تاحد بسيار ناقصي مليي است). در آسیا، در مقابل اروپا، ناسیونالیسم مدرن و سوسياليسم ماركسيستي كمابيش همزمان أوازه گرفتند، و سوسیالیسم مارکسیستی با سازمان دهی بهتر و نظریهی روشن تر خود می توانست رهبری را به دست گیرد، مانند چین در جنگ بر ضد تجاوز ژاپن، یا ویتنام بر ضد حاکمیت فرانسه. هند استثنا بود؛ در هند، که در آن پیوند با غرب بسیار دیرین بود، و فعالیت سیاسی تحمل میشد، جنبش ملی بر پایهی خطوط ليبرال أغازي درازأهنگ داشته است. بحث وجدلی همیشگی در میان مارکسیستهای هندی جریان داشته است که آیا باید با این خطوط همفکری کرد، و بر چه مبنا و شرایطی؛ شکست مارکسیستهای هندی در بهدست آوردن پایهی بیش تر تا حد بسیار به این سبب است که به نظر میرسد از پیکار ملی برکنار ایستادهاند.

اظهار نظر در اینباره شاید بسیار زود باشد که در برخی از دیگرکشورها، بهویاژه چین، نیرویی که سيرانجام موفيق خواهيد شيد سوسياليسسم است ينا ناسوسیالیسم. در اروپا، انحالال کمینتسرن در ۱۹۴۳ نقطهی عطفی بود که نشانهی پایان آن چینزی به شمار مى أيد كه عصر تماماً «بين الملل»ى ماركسيسم خوانده شده است (نارکیهوییچ ۱۹۸۱، ص ۸۴؛ از آن یس، نزاع میان ا ج ش س و چین گرایش همر حمزب ملی برای جست وجوی راه خویش به پیش را تحکیم کسرده است. در خسود اج ش س، در پسی کساهش نظارتهای مرکزی در اواخر دههی ۱۹۸۰، احساسات ملی بهطرزینمایان از نو رواج گرفته است، و ایس با تبلیغ و شورافکنی جدایی خواهانه در جمهوری های بالتیک و کشاکش در ماورای قفقاز میان دشمنان دیرین، ارمنیان و آذربایجانیان همراه بوده است. (نیـز ملت انقلاب).

بــرای آگــاهی افــزون تــر ← کــامینز، ایــان ۱۹۸۰؛ دیویدســـن، بَزیــل ۱۹۶۷ (ویراســت بازنگریــسته)؛

دیویس، هـوراس بنکرافت ۱۹۶۷؛ دان، جـان ۱۹۷۰. رایس، هـوراس بنکرافت ۱۹۸۱؛ لنــین، وی. آی. (۱۹۸۹)؛ هــاجکین، تــامس ۱۹۷۱؛ لنــین، وی. آولگـا ای. ۱۹۲۸؛ استالین، جِـی. وی. ۱۹۱۳ (۱۹۳۶)؛ تــور، دونا ۱۹۲۰؛ توزمحمدوف، آر ۱۹۷۳.

وي. جي. کيرنن

#### نخنگان (elite)

نظریههای مربوط به نخبگان را بهویژه ویلفردو پارهتو و گایتانو موسکا در مخالفت آگاهانه با مارکسیسم پایهریزی کردند، و از دو جهت با دیدگاه مارکسیستی در تضاداند. نخست، آنها بر این نکته یا فیشردند که تقسیم جامعه به گروههای فرمان روا و فرودست یک واقعیت همگانی تغییرناینذیر است. به سخن موسکا (۱۹۳۹، ص ۵۰): «در میان واقعیتها و گرایشهای ثابت و پابرجا که باید در تمامی انداموارههای اجتماعی یافت، یکی چنان روشن است که نزد سرسری ترین نگاه نیز آشکار است. در همهی جامعهها ـــ از جامعههایی که به میزان بسیار اندکی توسعهیافتهاند و تازه به خطوط کلی تمدن دست یافتهانید تیا پیسشرفته تبرین و نیرومندترین جامعه ها ــدو طبقه از مردم پدیدار میشوند: طبقه یی که فرمان رواست و طبقه که فرمان بر است.» دوم، آنها طبقهی فرمیان روا را به شیوه یمی یکسر متفاوت تفسیر می کنند؛ پاره تو بیش تر بر پایه ی کیفیتهای برتر پارهیمی افراد که موجب پدیدآمدن نخبگان در هر قلمروی از زندگی میشوند، و موسکا بـر بایهی فرمان روایی ناگزیر «اقلیتی سازمان یافته» یا «طبقهیی سیاسی» بر اکثریت سازماننیافته، هرچند که او همچنین به خصیصههای «بهغایت احترامانگیز و بسیار تأثیرگذار» شخصی این اقلیت نیز اشاره می کنید. ولی موسکا همچنین شرایط متعدد دیگری نیـز در کـار می آورد، و سرانجام کلیاتی از نظریه یی پیچیده تر (نزدیک تر به مارکسیسم) به دست می دهید که در آن خود طبقهی سیاسی تحت تأثیر طیفی از «نیروهای اجتماعی» قرار میگیرد و محدود می شود (نیروهایی

که نماینده ی منافع متفاوت اند) و با زیر دنجبه ی فراخ دامنی پیوند می گیرد که عنصری حیاتی در تضمین ثبات سیاسی به شمار می آید. همین نکته گرامشی را (۱۹۴۹) بر آن می دارد که بگوید «طبقه ی سیاسی موسکا معمایی است... از بس کنه این مفهوم پرنوسان و انعطاف پذیر است»، گرچه در جایی دیگر، هم او نتیجه می گیرد که غرض از این مفهوم صرفا بخش فکری گروه فرمان رواست.

تأثیر این دیدگاه را بر مارکسیسم مورد میکلس بهخوبی روشن میسازد که پژوهشاش در حزبهای سیاسی (۱۹۱۱) بنه منزلنهی «کتار کنسی کنه از مارکسیسم انقلابی به اردوگاه نظریهی نخبگان گذر کرده است» (بیتهم ۱۹۸۱، ص ۸۱) توصیف شده است. میکلس که از رهبری حزب سوسیال دموکرات آلمان مأيوس شده بود، اين پرسش را طرح كرد كه چرا حزبهای سوسیالیست به سوی رفورمیسم منحرف میشوند و نتیجه گرفت که رهبران به حکم ضرورت از اعضا جدا می شوند و جذب نخبگان اجتماعی موجود می گردند. «قانون آهنین اُلیگارشیی» او ـ که از اندیشههای پارهتو و موسکا و تا حدودی ماکس وبر گرفته شده ـــ شرایطی را ضابطهبندی میکند که بر پایهی آن این جیدایی روی می دهد و رهبران نخبهی مسلطی را در حزب تشکیل میدهند. این امر تا حدودی به سبب ناهمسازی میان توانایی و تصمیم گیری رهبران، که با تعلیم و تربیت و تجربه پرورش بیش تری می یابد، و «تا توانی توده ها» است؛ و تا حدودی به سبب آن که اینان به منزلهی یک اقلیت بهتر سازمان می بابند و همچنین دستگاه دیوانسالاری را زیر تسلط و نظارت خود دارند.

بوخارین (۱۹۲۱) با گفتن ایس نکته که ناتوانی و بی کفایتی تودهها فرآوردهی اوضاع اقتصادی و فنی کنونی است و در جامعهی سوسیالیستی از میان خواهد رفت به بخشی از استدلال میکلس پاسخ گفت؛ از این رو هیچ قانون همگانی آلیگارشی وجود ندارد. در میان مارکسیستهای متأخر، پولانتزاس

(۱۹۷۳) بهطورفشرده به وارسی نظریههای مربوط به نخبگان پرداخت و باز به شکلی فشرده تر آنها را رد کرد، زیرا این نظریه ها توضیحی در باب شالوده ی قدرت سیاسی (که اصولاً بهندرت درست است) به دست نمی دادند. دیگر مارکسیستها یا هماندیشان بیش تر به گنجاندن عناصری از نظریمی نخبگان در برداشتهای خود، و یقیناً به بازشناختن مسایل دشوار (ولو نه ضرورتاً پاسخناپذیر) طرح شده، بهویژه از سوی میکلس، متمایل بودند. اندیشهوری کمه در پذیرش نظریهی نخبگان بسیار پیش تر رفت (و سخت تحت تأثير مفهوم قدرت وبر بود) ميلز (۱۹۵۶) است كه بــه جای «طبقهی حاکم» اصطلاح «نخبگان قدرت» را به کار گرفت، زیرا از دید او طبقهی حاکم «عبارتی با بار زیان آور» است که طبقه یی اقتصادی را پیش فرض می گیرد که از لحاظ سیاسی حکومت می کنید و «به نظم سیاسی و عاملاناش چنان که باید و شاید امکان خودفرمانی نمیدهد.» او در ادامهی سخن سه گروه نخبگان عمده را حد نخبگان اقتصادی، سیاسی و نظامی ـ در جامعه ی آمریکا متمایز می سازد، و آنگاه با مشکل اثبات این امر روبهرو میشود، ولی آن را حل نمیکند، که ایس سه گروه درواقع نخبگان قدرت واحدی را تشکیل میدهند، و این که چه گونه به یک دیگر وابستهاند. دیگران (برای نمونه میلی بند ۱۹۷۷) نخبگان را عمدتاً بر پایسی دیوانسالاری دولتی، و بهویژه در پیوند با ایس مسئله صورد بحث قرار دادهاند که آیا اتحاد شوروی و دیگر کشورهای سوسیالیستی را می توان کشورهایی وصف کرد که زیر سلطهی «نخبگان قدرت» دیوانسالاراند. این امر مسایل دشواری را در تحلیل قدرت سیاسی در چنین جامعههایی طرح می کند، و بهویژه در این باره که آیا گروه حاکم را می توان به شیوه یسی درخور تر با ملاکهای مارکسیستی، نخبگان یا طبقه یی شمرد که وسایل تولید را عملاً در «تملک» دارد. ( $\rightarrow$  طبقه) به بیان کلی تر، نظریهی سیاسی مارکسیستی هنوز

نیاز بدان دارد که مفهوم دقیق تری از نخبگان

بپروراند، و به شیوه یی فراگیرتر و دقیق تر رابطه ی میان نخبگان و طبقات را، بهویژه در پیوند با حکومتهای سوسیالیستی و در خصوص تمایز میان رهبران و پیروان نه فقط در کل زندگی اجتماعی بلکه در خود حزبهای سوسیالیستی نیز مورد بررسی قرار دهد.

برای آگاهی افزون تر ← بیتهم، دیوید ۱۹۸۱؛ باتامور، تی. بسی. ۱۹۶۶؛ مسیکلس، روبر تو ۱۹۱۱؛ میلنز، سسی. رایت ۱۹۵۶.

تام باتامور

## ندانم گرایی / لاادری گری (agnosticism)

چنین مینماید که انگلس نه فقط کوششهای پرزحمت و تنوانفرسا بنرای ابطال وجنود خندا را نیذیرفتنی، بلکه اتلاف وقت میداند (آنتی دورینگ، ق ۱، ف ۴). در نظر او و مارکس، دین جز به عنوان پدیداری تاریخی و اجتماعی چندان بهتر از اعتقادات خرافی نیست؛ و موضع ندانمگرایسی و بازنگاهداشتن ذهن در برابر این موضوع یا پذیرفتن خدا به عنوان امکانی اثبات نشده، موضعی نبود که محتمل باشد مارکس و انگلس آن را جدی بگیرند. ایسن دو حجنبش> اصلاح دین را به دو دلیل جنبشی «انقلابی» میشمردند: یکی به این دلیل که این جنبش نمودار چالش طبقه یی نو در برابر فئودالیسم بود و دیگر آن که در درازمدت سرنگونی کلیسای قدیم راه را بر دنیوی کردن تدریجی اندیشه در میان طبقات باسواد و فرهیختم میگشود و بدینسان دیس بیشازییش به صورت دغدغهیی صرفاً شخصی درمي آمد.

مارکس در ۱۸۵۴ در جستاری درباره ی «انحطاط اقتدار دینی» مینویسد که از جنبش اصلاح دین به اینسو فرهیختگان «بهانفراد آغاز به گسستن پیوند خود از همهی باورهای دینی کردهاند»؛ در فرانسه و نیز در کشورهای پروتستان هنگامی این امر دست میدهد که در سده ی هجدهم، فلسفه به جای آن

تأثیرگذار است. از نگاه مارکس خداشناسی تعقلی همان جایگاهی را داشت که ندانمگرایی، و شیوهییی درخور برای بهدورانداختن جزمهای کهنه و پوسیده به شمار میآمد. انقلاب فرانسه با بهوحیشتانداختن طبقات بالا تغییری بـزرگ امـا ظـاهری پدیـد آورد، و موجب اتحادی ظاهری میان این طبقات و کلیساها شد که درگیریهای ۱۸۴۸ آن را احیا کبرد؛ اما ایس اتحاد اكنون لرزان بود، و حكومتها فقط تا أنجا به اقتدار کلیسایی اذعان داشتند که مفید و بسیدردستر باشد. مارکس این نکته را با اشاره به این موقعیت روشن میکند که در جنگ کریمه، که در ۱۸۵۴ روی داد و در آن بریتانیا و فرانسه در کنار ترکیه قرار داشتند، روحانیت پروتستان و کاتولیک را واداشتند که برای پیروزی کافران بر برادران مسیحی دعا کنند؛ در نظر مارکس این امر روحانیت را باز هم بیشتر به آلت دست سیاستمداران در آینده بدل کرد.

بنا به گزارش انگلس خارجیان فرهیختهیمی که در میانهی سده در انگلستان اقامت میگزیدند از خشکی و جمود مندهبی که در میان طبقات متوسط مىيافتند دچار شگفتى مىشدند؛ اما اكنون تأثيرات جهانوطنانه به درون راه مییافتند و آن چینزی را در بر داشتند که او آن را تأثیر تمدن بخش میخواند (*دربارهی ماتریالیسم تاریخی*). زوال ایمان که شاعرانی چون تنیسن و آرنولد با آهنگی رقتانگیز بر سر آن مویه میکننید در پرتیوی خندهآور انگلیس را تحت تأثیر قرار میدهد. هم او در ۱۸۹۲ مینویسد که ندانمگرایی اکنون تقریباً همان اندازه درخور احترام است که کلیسای انگلستان، و بسیار بیش از آن سپاه رستگاری؛ ندانمگرایی، درواقع اگر بخواهیم اصطلاحی لنکسشایری را بسه کار گیسریم، همانا ماتریالیسم «شرمگین» است (درآمد بر سوسیالیسم اوتوپیاپی و علمی). انگلس به بحث دربارهی ندانمگرایی به تعبیر فلسفیِ بییقینی و شکآمینزی آن در باب واقعیت ماده، یا علیّت ادامه می دهد؛ و به همین شیوه است که این اصطلاح اغلب مورد

استفاده ی مارکسیستهای بعدی قرار میگیرد. لنین، بهویژه در جدل خود با آمپیریوکریتیسیسم (۱۹۰۸)، کوشش بسیار به کار میبرد تا ثابت کنید که اندیشههای نوآیین ماخ و مکتب پوزیتیویسماش درواقع تفاوتی با اندیشههای دیبرینِ نشأتگرفته از هیوم ندارد، هیومی که انگلس به عنوان ندانمگرایی زیانآور بر او حمله برده بود. در نظر لنین، پذیرفتن اینکه دریافتههای حسی ما خاستگاهی فیزیکی دارد، ولی وارسی آن به عنوان مسئلهیسی مفتوح به این مضمون که آیا این دریافتههای حسی اطلاع درست مضمون که آیا این دریافتههای حسی اطلاع درست درباره ی جهان فیزیکی به ما میدهند، بازی محض با واژهها است. (همان، ف ۲، ب ۲). ( به فلسفه). برای واژهها است. (همان، ف ۲، ب ۲). ( به فلسفه). برای

#### وي.جي.کيرنن

## نرخ نزولی سود (falling rate of profit)

قانون نرخ نزولی سود به بیان نتایج تحلیل مارکس از نیروهای بنیادینی ملی پسردازد که موجسات ضرب آهنگهای درازمدت انباشت سرمایهداری را فراهم می آورند: دورههای دراز آهنگ رشید تُنید آهنگ که به ضرورت دورههای مشابهی از رشد کُنـدآهنگ و تشنجهای اقتصادی گستردهی بعدی را در پی دارنید. «بحران بزرگ» دههی ۱۹۳۰ یک نمونه از چنین دورههایی به شمار میآیند، و از دیند برخنی از مارکسیستها جهان سرمایه داری بار دیگر به لبهی پرتگاه سوق خواهد یافت. باید یادآور شد که این قسم بحران اقتصادی عمومی (← بحران های اقتصادی) یکسر با نوسان های دوری کوتاه مدت هم چون دورهای تجاری، یا بحرانهای جزیبی که بر اثر رویدادهای خاصی چون اُفت محصول، اختلال های پولی و مانند آن دست میدهد فرق دارد. علت دورهای تجاری و بحرانهای جزیی را عاملهای مشخص تری توضیح میدهند و ضربآهنگهاشان گویی، بر ضرب آهنگهای درازمدت بار می شود (مندل ۱۹۷۵). این واقعیت که هنگامی که شرایط بنیادی آماده شود

این بحرانهای جزیبی و دورهای تجاری می توانند موجب بحران عمومی شوند فقط بر اهمیت این امر تأکید دارد که نخست باید خود حرکتهای بنیادی را تحلیل کرد.

نیروی انگیزاننده ی فعالیت سرمایه داری میل به کسب سود است، و همین امر هر سرمایه دار منفرد را بر آن می دارد که در دو جبهه بجنگد: در فرایند کار در برابر کار بر سر تولید ارزشِ اضافی؛ و در فرایند گردش در برابر دیگر سرمایه داران بر سر تحقق ارزشِ اضافی به شکل سود. در رویارویی با کار، ماشینی کردن به صورت شکل مسلط افزایش بخشی به تولید ارزشِ اضافی سر برمی آورد، و حال آن که در رویارویی با دیگر سرمایه داران کاهش هزینه های واحد، تولید (قیمتهای هزینه ی واحد) است که به صورت سلاح اصلی رقابت سر برمی آورد.

در یک کلام، مارکس استدلال میکند که روشهای پیش رفته تر تولید، ماشین آلات و کارخانههای بزرگ تر و سرمایهبرتری را لازم میآورد که در آن در صورت بهرهبرداری از ظرفیت عادی، هزینههای واحد تولید پایین تر خواهد بود. مقادیر بزرگ تر بازده هر واحد سرمایهی ثابت وسیلهی اصلی یی است که از طریق أن صرفه جوبي اقتصادي به دست مي آيد. از آنجا كه دستگاهها و کارخانههای بزرگتر شمار معینی از کارگران را قادر میسازد تا مقدار بیش تری از مواد خام را، بر همین قیاس، به صورت مقدار بیشتری فرآورده عمل أورند، هم منواد خنام و هنم هنر واحد بازدهی کار با همدیگر رو به افزایش میگذارند. درعین حال، مقدار بیش تر بازده هـ ر واحـ د سرمایهی ثابت حاکی از کاهش بیش تر هزینه ها و هزینه های مواد جنبی (برق، سوخت و مانند آن) بازده هر واحد است. بدینسان، برای روشهای پیشرفته تر، تبدیل سرمایهی بیشتر (سرمایهی پیشریختهی بازده هر واحد) حاکی از هزینههای بیشتر واحد غیرکار است (نشانهی واحد سرمایهی ثابت c است)، و حال آنکه بارآوری بیش تر حاکی از هزینههای پایین تر واحد کار

است (نشانهی واحد سرمایهی متغیر ۷ است). در حالت تعادل، هزینهی واحد تولید ۲+۷ میبایست رو به نزول بگذارد، بهنحوی که تأثیر اولی میبایست بیش از جبران دومی باشد. در شرایط فنی معین، چنان که محدودههای دانش و فنّاوری موجود بدان میرسد، افزایشهای بعدی در سرمایه گذاری هر واحد بازده موجب کاهشهای هرچه کوچکتر در هزینههای واحد تولید میشود. میتوان نشان داد که این امر حاکی از نرخهای سود موقت پایینتر برای پایینترین روشهای هزینه و از این رو (بنا بر قضیّهی اوکیشیو) نزول نرخ عمومی سود است.

مى توان نشان داد كه الگوى بالا حاكى از اين است كه روشهای پیشرفتهتر، هزینهی پایینتر واحد تولید را به بهای نرخ سود پایین به دست میآورد. بااینهمه، رقابت، سرمایهداران را بر آن میدارد که ایس روشها را اختیار کنند، زیرا سرمایه داری که از هزینه های واحد پایین تر برخوردار است می تواند قیمتهای خود را پایین بیاورد و به بهای رقیبان خویش گسترش یابد ــ و بدینسان نرخ سود پایین تر خود را به مدد سهم بیشتری از بازار جبران کند. چنانکه مارکس یادآور میشود، «هر سرمایهی منفرد میکوشد بیشترین سهم ممکن بازار را به چنگ آورد و جای رقیبان خود را بگیرد...» (نظریههای ارزش اضافی، ق ۲، ف ۱۷). بر پایهی مقولههای مارکسیستی، می توان نیشان داد که فرایند بالا حاکی از این است که ترکیب انداموار سرمایه تندتر از نرخ ارزش اضافی فزونی میگیرد، حتا هنگامی که دستمزدهای واقعی و نیز طول مدت و شدت روزکار ثابت است، بهنحویکه نیرخ عمیومی سود مستقل از هرگونه محرکی از جانب کار نزول میکند (شیخ ۱۹۷۸، ۱۹۸۰).

مارکس یادآور می شود که تأثیرهای خنثی گر متعدد عمل می کنند تا روند نرخ نزولی سود را کُند کنند و حتا موقتاً آن را وارونه سازند. شدت استثمار بیش تر، دست مزدهای پایین تر، سرمایه ی ثابت ارزان تر، رشد صنایع با ترکیب انداموار نسبتاً پایین، واردات کالاها یا

وسایل تولیدی با دستمزد ارزان و مهاجرت سرمایه به مناطق کار و منابع طبیعی ارزان، همه می توانند عمل کنند تا از راه افزایش نرخ استثمار و / یا پایین آوردن ترکیب انداموار سرمایه، نرخ سود را افزایش دهند. ولی دقیقاً از آن رو که این پادگرایشها در درون حدود و مرزهای دقیق عمل می کنند، نزول دیرپا در نرخ سود به صورت گرایش چیره پدیدار می شود.

نرخ نزولی سود به واسطهی تأثیر خود بسر انبوه سود به بحرانی عمومی می انجامید. در سرمایهی تاکنون سرمایه گذاری شده، هرگونه تنزلی در نرخ سود از انبوه سود می کاهد؛ از سبوی دیگر، انباشت به ذخیرهی سرمایهی پیشریخته میافزاید و لنذا مادام که نرخ سود سرمایهی جدید مثبت است به انبوه سود می افزاید. بنابراین، حرکت کل انبوه سود بسته به قدرتهای نسبی دو تأثیر است. ولی تنزل نـرخ سـود بیش از پیش انگیزهی انباشت را ضعیف می کند، و هنگامی که انباشت کُندی می گیرد، تأثیر منفی آغاز به پیشی گرفتن از تأثیر مثبت می کند، تبا آن که در نقطهیی کل انبوه سود آغاز به رکود میکند. در ایس مرحله است که بحران آغاز میشود، گو که البته شکل ویژهی این بحران مشروط به عاملهای نهادی و تاریخی مشخص است. در ضمن باید پادآور شد که فرایند بالا حاکی از «موج بلند»ی در انبوه سود است که در آغاز تندی می گیرد و سپس کُند می شود، رو به رکود میگذارد و سرانجام در بحران فرو میرینزد. بنابراین، پدیدههای «موجهای بلند» را در انباشت سرمایه داری می توان از راه تنزلی دیر پا در نرخ سود، در نقطهی مقابل (مثلاً) نرخ سودی فزاینده ـــ و ـــ کاهنده مانند نمونهی مندل (۱۹۷۵) توضیح داد.

مخالفان این نظریه عموماً استدلال میکنند که، در مفهوم اقتصادیِ بورژواییِ «رقابت کامل»، چنین فرایندی منطقاً راه ندارد، و این که در هر صورت شاهد تجربی مقومِ این نظریه نیست. در هر دو مورد آسان است نشان داد که همین که نظریهی اقتصادی نوکلاسیک و ایا دادههایی که خود را بر پایه ی آن استوار می سازند از

دیدگاه انتقادی مورد وارسی قرار گیرند، نتیجه گیری سر پای خود نمی ایستد. (شیخ ۱۹۷۸، ۱۹۷۸؛ پرلو ۱۹۶۶، گسوردون ۱۹۷۱، پرلو مارکسیست است و گسوردون اقتصاددانی کلاسیک؛ هر دو دریافتند که روش قراردادی محاسبهی حجم سرمایه به جد سرمایه را کم تر از اندازه محاسبه می کند، و این به نوبه ی خود حاکی از بیش از اندازه محاسبه کردن جدی نرخ سود است.)

اگر همهچیز همچنان باشد، مزدهای بالاتر و شرایط کار بهبودیافته به طورمستقیم سودها را پایین تسر می آورند و نیز ماشینی کردن بیش تر را تشویق می کنند، و بدین گونه گرایش ذاتی به سوی تنزل نرخ سود را دوچندان تشدید می کنند. بااین همه، چنان که مارکس تأکید دارد، ایسن کشمکشها و دیگر معطوف می کنند به حکم ضرورت در درون مرزهای معطوف می کنند به حکم ضرورت در درون مرزهای دقیقی عمل می کنند که از سودآوری، تحرک سرمایه، و رقابت (جهان گستر) سرچشمه می گیرند، و بنابراین در قید پویایی اساسی انباشت سرمایه داری باقی می مانند. استدلال مشابهی را مورد محدوده های دخالت دولتی می توان اقامه کرد.

هر بحران نابودی فراگیر سرمایههای ضعیف تر را شتاب می بخشد و حمله بر کار را تشدید می کنید. اینها سازوکارهای «طبیعی» نظام برای بهبود است. هر بهبود پیاپی بهنوبه یخود به تمرکز و تراکم بیش تر می انجامد، و بهطور کلی نرخ سود و رشد درازمدت را پایین می آورد. بدین سان، گرچه در طی زمان تضادها رو به وخامت می گذارد، هیچ بحران نهایی وجود ندارد مگر آنگاه می گذارد، هیچ بحران نهایی وجود ندارد مگر آنگاه برخوردار شوند و سازمان یابنید تا خود نظام را برخوردار شوند و سازمان یابنید تا خود نظام را سرنگون کنند. (کوئن ۱۹۷۸ صص ۴-۲۰۱). (نین به منتقدان مار گسیسم؛ بحرانهای اقتصادی)

برای آگاهی افزون تر ← گـوردون، آر. ۱۹۷۱؛ منـدل، ثــی. ۱۹۷۲ (۱۹۷۵)؛ پرلــو، وی. ۱۹۶۶؛ شــیخ، ای. ۱۹۷۸؛ ۱۹۸۰؛ ۲۹۸۸

نژاد (race)

مفهسومهای نیزاد و روابط نیزادی ناگزیر نیزد جامعه شناسان مارکسیست محل شبههاند. از یک سو، چنین می نماید که این مفهومها حاکی از توضیحهای زیستشناسانه، یا دستِ کیم فرهنگگرایانه، از پدیدههای اجتماعی و نهادیناند. از سوی دیگر، به نظر می رسد که به شکلهایی از بستگی اجتماعی در بسترهای سیاسی اشاره دارند که به رقابت با مفهومهایی می پردازند که از صورتبندیهای طبقاتی سرچشمه می گیرند. بنابراین، تبیین مارکسیستی از نواد همچون عاملی در سیاست می بایست به این دو امر بپردازد: روابط میان آن چه می توان آن را روابط نهادین به هنجار و صورتبندی طبقاتی شمرد و سنخهای موقعیتی که به نظر می رسد با «روابط طبقاتی» سروکار دارد.

درواقع، این مفهوم که رفتار سیاسی و روابط سیاسی را باید چون اموری شمرد که دارای خاستگاهی تکوینی اند چه در میان زیستشناسان و چه در میان دانشمندان علوم اجتماعی از بشتیبانی بسیار اندکی برخوردار است و چنین مینماید که طبقهبندی فراگیر نوع انسان به نژادها برای توضیح تفاوتهای سیاسی اندک سودمندی یا اعتباری دارد، و حتا مفهوم محدودتر «جمعیتها»ی زیستی همراه با خزانهی ژن مشترک بهخودیخود نمی تواند گروه بندی های تجربی واقعی را توضیح دهمد که دست به عمل سیاسی میزنند و به رقابت بـر سـر منابع و ذخایز برمی آیند. چنین گروهبندی هایی بهوضوح دارای خاستگاههای متفاوت اند، که بهویتره شامل گروهبندیهایی میشوند که از رابطه یی تفاضلی سرچشمه می گیرد که گروهها با وسایل تولید دارا هستند. گاه با اطمینان بیشتری استدلال میشود که پیوندهای قومی، که معمولاً گمان میرود از فرهنگ یا دین سرچشمه می گیرد، سهمی بنیادی در تکامل صورتبندیهای اجتماعی و سیاسی دارد. بااینهمه، جامعه شناسي ماركسيستي مي تواند هم چنان استدلال کند که به حکم این واقعیت که گروههای قبومی

مختلسف دارای کارکردهسای اقتسسادی و سیاسسی مختلفاند در روابط همیاری، همزیستی یا همستیزی جای میگیرند.

از آنجاکه مارکسیسم نخستین بار در زمینهیی اروپایی بالید و در مورد تحلیل مناسبات با وسایل تولید و صورتبندی طبقاتی در جامعهای سرمایه داری صنعتی به کار بسته شد، همواره محتمل است که هنگامی که مفهومهای طبقه و پیکار طبقاتی آن در مبورد دیگیر جامعهها و بهوییژه پیرامون مستعمراتی به کار بسته میشوند نیازمنید گسترش باشند. این امر اکنون در حال رویدادن است و این نوع بسط و گسترش تحليل طبقاتي ماركسيستي است که در ارتباط با مسایلی که عموماً گمان مسیرود مسایل مربوط به نژاد و قومیت باشند تأثیر و نفوذ دارد. مارکسیسمی بسیار محدود و تنگنظرانه است که پیکار طبقاتی را برخاسته از واحدهای ملی محدود و از لحاظ قبومی هم گون به شمار می آورد. سرمایه داری همواره در این جهت حرکت میکند که پدیده یمی جهان گیر گردد و نظام سرمایه داری را همواره باید چون یک نظام اقتصادی جهانی دریافت. در این چارچوب، واحد سودمند تحلیل امپراتوریهای جهانی هستند که همراه با توسعهطلبی ماورای بحار برخی قدرتهای اروپایی، هم از لحاظ سیاسی و هم اقتصادی، از سدهی شانزدهم تا سندهی نیوزدهم سنر برمی آورند. در چنین واحدهایی هیچگونه تقسیم سادهی جمعیت به بورژوازی منفرد و پرولتاریای منفرد وجود ندارد، بلکه تکامل روابط متنوع و متفاوت همهی انواع گروههای قومی و نژادی با نظام اقتصادی و سیاسی در میان است، گروهایی که خود را دارای منافع متمایز و جداگانه میشمارند.

این مفهوم که آن دسته از نظامهای اجتماعی که دارای ویژگیهای ممیز جامعههای سرمایهداری پیشرفته نیستند «فئودالی» یا «شرقی»اند در ایام اخیر در میان بسیاری از پژوهشگران مارکسیست جای خود را به این نظر داده است که همراه با تکامل

کلاسیک سرمایه داری و پیکار طبقاتی در مرکزهای اروپایی شمال خرب از سده ی شانزدهم به بعد، دو پیرامون نیز بسط و گسترش یافته است: از یک سو «سرف داری ثانوی» که در درون آن نهادهای کهن در سرمایه داری جهانی نقش تبعی تازه یی به خود گرفتند، و از سوی دیگر شکلهای تازهی مستعمره نشینی در آمریکای شمالی و جنوبی، آسیا و آفریقا. در این موقعیتهای اخیر است که شکل ویژه ی کنش متقابل سیاسی گرچه عمدتا از سوی مارکسیستها به عنوان موضوعی مربوط به روابط نژادی در نظر گرفته می شود.

تحليل طبقاتي جامعه هاى استعماري بينهايت بیجیــده اســت (← جامعــهی استعماری و پسااستعماری). این تحلیل همواره دارای یک هستهی مرکزی است که از شکل بنیادی استثمار اقتصادی سرچشمه می گیرد که می تواند شکل هایی چون کشاورزی کشت ستانی به خود بگیرد که از بردگان وارداتی یا کارگران قراردادی، وابستگی اجباری دهقانان، و شکلهای گوناگون اجارهی مقطوع مالیات بهره میگیرد. بااینهمه، تراکم افنزونتبر گبروهها در جامعههای استعماری بی انجام می گیرد که به تازگی تشکیل یافته یا از نو تشکیل یافتهاند و این گروهها را در بر میگیرد: انسانهای آزادشده، مردم رنگینپوست و سفیدهای تهیدستی که نه به گروه استثمارگر تعلق دارند و نه به گروههای استثمارشده، بازرگانان دست دوم از کشورهای جهان سوم، ساکنان سفیدپوست از کشورهای مرکز که در هیئت كشاورزان آزاد به اين مناطق أمدهاند، كارفرمايان سرمایه داریا صنعت گران آزاد، و هیشت های متمایز روحانیان میسیونر مذهبی و کارگزاران حکومتی. در كنش متقابل ميان اين گروهها، هم پيكار طبقاتي به شکلهای متعدد در ساختارهای بنیادی استثمار وجود دارد و هم پیکار میان جایگاههای استعماری در دفاع از منافع ویارهی خود. از آنجاکه گروههای متفاوت درگیر در قضیه معمولاً به استخدام درآمدهاند

و گاه از پیشینههای نژادی، قومی و ملی متفاوتی به منطقه آورده شدهاند، پیکار میان آنها اغلب پیکاری نژادی با قومی شمرده میشود.

با اینهمه، بر روی چنین صورتبندیهای اجتماعی استعماری گرایشهای دیگری قرار می گیرنید که از تحبول بعندي أنهنا سرچشمه مني گيرنند. شنكل استعماری محض، که اغلب به صورتی وصف میشود که ماکس وبر آن را «سرمایه داری چپاولی» مینامد، جای خود را به شکلهای اقتصاد آزادگذار کلاسیک تری می دهد که از جمله، مستلزم آزادی بردگان وئ اصلاحات ارضی است. گروههای گوناگون در حرکت به سوی استقلال استعماری به صعود سیاسی دست می یابند؛ نظام اقتصادی استعماری کمابیش، گو که همواره بهطورناقص، در نظام سرمایهداری جهانی روبه توسعه ادغام میشود؛ نیروهای دگرگونی و انقلاب میان مبدل های ملی و طبقاتی انقلاب تقسیم میشوند. در این نظم طبقاتی در حال دگرگونی، زبان تفاوت نژادی اغلب به صورت وسیلهیی درمیآید که از طریق آن انسانها یک دیگر را به جایگاههای اجتماعی و اقتصادی متفاوتی تخصیص می دهند. گاه این فرایند تخصیص شکل سادهی طبقهی بندی همهی افراد در این یا آن گروهبندی را به خود می گیرد، به نحوی که «سفید» یا «سیاه»بودن در ایالات متحد آمریکا یا هند شرقی یا آفریقایی مکارائیبیبودن در گینه اصل ساختاربخش بنیادین، یا شکلی را فراهم می آورد که به موجب آن نظم نژادی سیال تری حاکی از تمایزگذاری جایگاهی است، چنان که در بسیاری از بخشهای آمریکای لاتين يا كارائيب شاهديم.

در یک معضل مارکسیستی در باب «طبقهی در خود» درخود»ی که به صورت «طبقهی برای خود» درمیآید، دیرپایی گروهبندیها بر پایهی نژاد و قومیّت گاه می تواند شکلی گذرا از آگاهی کاذب شمرده شود که در موقع مناسب از جانب آگاهی طبقاتی راستین نفی می گردد. بااین همه، آگاهی

نژادی و قومی نسبت به این دگرگونی سرکش به نظر میرسد. این سرکشی می توانید به هیچروی نه بر آگاهی کاذب بلکه بر این درک واقعنگرانه استوار باشد که ارتباط یک گروه هم با نظم سیاسی و هم نظم اقتصادی ارتباطی متمایز است و ایس که گروه دارای منافع خاص خود است که باید از آن دفاع کند. پارهیی از موقعیتهای روابط نیزادی کلاسیک را در جهان مدرن باید در ایبالات متحد آمریکا، جمهوری آفریقای جنوبی، و در انواع جامعه های کشرت گرای بسااستعماری یافت. در ایالات متحد آمریکا اخلاف بردگان باید با کارگران مهاجر آزاد در یک مرکز سرمایه داری به تازگی ایجاد شده به رقابت برخیزند و ناچاراند برای جایگاهی در نظم سیاسی مبتنی بر این کارگران مهاجر آزاد مبارزه کنند. در آفریقای جنوبی، اقتصاد «سفید» همراه با فرایندهای درونی پیکار طبقاتی خاص خود همچنین به استثمار کار بومی از طریق مؤسسات مجتمع کار، محلات شهری و ذخیرهی روستایی میپردازد. در جامعههای پسااستعماری چیون مالزی و گینه اخلاف کارگرانی که دارای خاستگاههای قومی متفاوتاند برای منابع و ذخایر و قدرت سیاسی و نفوذ با هم به رقابت میپردازند.

بااینهمه، خود پیکار طبقاتی کشور مرکز از این فرایندها مصمون نمی ماند. مهاجرت هم کارفرمایان و هم کارگران برای استفاده از فرصت هایی که در جایی دیگر عرضه می شود شکافهایی در جامعه مرکز به جا می گذارد که آن را کارگرانی از کشورهای فقیرتر، و به به به بویژه از پیرامون استعماری پُر می کنند. این بخش اخیر از کارگران به دلیل تجربه ی گذشته ی نظم دارد، اجتماعی استعماری، و پیوندهایی که با این نظم دارد، ار شمول کارگران عادی کنار گذاشته می شوند. در شرایطی که طبقه ی کارگر کشور مرکز به میزانی از شرایطی که طبقه ی کارگر کشور مرکز به میزانی از ادغام در نظم حاکم در قالب شهروندی یا حقوق رفاهی دست یافته است، کارگر مستعمراتی ممکن است خود دار در موقعیت تعلق به زیر طبقات بیابد. ایس ممکن است، همان گونه که در ایالات متحد آمریکا ابراز شده،

به معنای گروهی از توده یمی مأیوس نباشد که در فرهنگی از فقر و دام چاله یی از آسیب ها گرفت از آمده است، بلکه به معنای ظهور پیکار طبقاتی مستقل باشد که گرد ایدئولوژی های ملی، قومی و نیژادی بسیج میشود. از سوی دیگر، از هم پاشیدن اتفاق آرا بر سر نظام رفاه اجتماعی ممکن است به نیازی محسوس از جانب کارگران مرکز برای اتحاد با کارگران مستعمراتی فوق استثمارشده، یا به سیربلاکردنِ نژاد پرستانه یمی بیانجامد که به موجب آن کارگران مرکز از بابت از دستدادن حقوق خود در شرایط بحران اقتصادی، کارگران مستعمراتی را مورد سرزنش قرار دهند.

بنابراین، کاربرد مفهوم نژاد و روابط نژادی را نباید به فرضیه یی ثانوی محدود کرد که بر پایه ی آن عنصری مستقل به چشم امری نگریسته مسیشود که فرایندهای به هنجار تکامل سرمایه داری و پیکار طبقاتی را برمی آشوبد، هرچند که چنین فرضیه ی ثانوی یی می تواند کاربردهای خود را داشته باشد. آن چه از نوع تحلیلی که در این جا به کار گرفته شد برمی آید این است که استثمار گروهای آشکارا نشان دار به انواع شیوههای گوناگون جزء جدایی ناپذیر سرمایه داری است و این که گروههای قومی متحد می شوند و با هم عمل می کنند زیراکه در معرض می خود و با هم عمل می کنند زیراکه در معرض سنخهای متفاوت و متمایز استثماراند. روابط نژادی و همستیزی نژادی ناگزیر بر اثر عاملهای سیاسی و اقتصادی تعمیم یافته تری شکل می گیرند.

برای آگاهی افزون تر← برنر، رابـرت ۱۹۷۷؛ کـاکس، اُليور کرامول ۱۹۴۸ (۱۹۷۰)؛ ميـسن، فيليـپ ۱۹۷۰؛ رکس، جان ۱۹۸۸؛ وَندِنبرگ، پير ۱۹۷۸؛ ولرستاين، ايمنوئل ۱۹۷۴؛ زوبيدا، سامی ۱۹۷۰.

جان رکس

## نظام جهانی (world-system)

اندیسته ی نظام جهانی هم از آغاز در اندیسه ی مارکسیستی حضور دارد و درعین حال حضور ندارد. در بازنگری، آنچه می توانیم بگوییم این است که از آنجا

که مارکس، بهویژه در کتاب سرمایه، چنانکه باید و شاید از نظر تاریخی دقیق و مشخص نبوده است از احکام روششناختی خود تخطی کرده است. با درنظرگرفتن این نکته، نوشتههای او درخصوص مفهوم نظام جهانی به تفسیرهای مبهم، و چه بسا متفاد، میدان میدهد، و نظام جهانی اصطلاحی است (که باید گفت) نه مارکس و نه انگلس هرگز از آن استفاده نمیکنند.

در بحثهای انتزاعی تر درباره ی سرمایه داری در سرمایه مرزهای جغرافیایی یی که این تحلیل درباره ی انها به کار می رود مبهم است. جمله ی آغازین حکاب سرمایه > حاکی از آن است که مارکس از «جوامعی که بر آنها شیوه ی تولید سرمایه داری حاکم است» سخن خواهد گفت، و معنای ضمنی این سخن (که وجه مشترک بیش تر اندیشه وران سده ی نوزدهم است) «دولت»اند. بنابراین، همچنین حاکی از این است که «جوامعی» وجود دارند که بر آنها سرمایه داری حاکم است و جوامع دیگری که سرمایه داری بر آن حاکم است و جوامع دیگری که سرمایه داری بر آن حاکم است.

بااینهمه، البته، پارهگفتارهای دیگری وجود دارند که دارای جغرافیای متفاوتی هستند. نخستین بنید از ج ۱، پ ۲، ف ۴ حکتاب سرمایه > دربردارنده ی عبارتی است که بارها نقل شده است «تاریخ میدرن سرمایه از ایجاد تجارت جهانگیر و بازار جهانگیر در سده ی شانزدهم آغاز میشود». در اینجا نیز با عیدم تصریح دقیق آنچه دقیقاً از «جهان» اراده میشود روبهرو هستیم.

جلد سوم حاوی پاره یی گفتارهای به مراتب نیرومند تر درباره ی نظام جهانی است: مارکس «رقابت در بازار جهانی...» را «شالوده و عنصر حیاتی تولید سرمایه داری» می نامد (ج ۳، ق ۱، ف ۶، ب ۲). مارکس «ایجاد بازار جهانی» را به صورت یکی از «سه واقعیت اصلی تولید سرمایه داری» درمی آورد که هم پایه ی «تمرکز وسایل تولید در دست معدودی کسان» و

«سازمان دهی خود کار در کار اجتماعی» است (ج ۳، ق ۳، ف ۱۵، ب ۱۴). و شاید نیرومند ترین صورت چکیده ی دیدگاه های او تصریح این نکته است که «تولید برای بازار جهانی و تبدیل بازده به کالا، و از این رو تبدیل آن به پول، لازمه و شرط تولید سرمایه داری» است (ج ۳، ق ۶، ف ۴۷، ب ۱). مارکس پیش تر در گروندریسه گفته بود: «گرایش به ایجاد بازار جهانی مستقیماً در مفهوم خود سرمایه مفروض است» (دفتر ۴).

بااینهمه، در سرمایه هیچ تحلیل مشخصی از عمل کرد «بازار جهانی» وجود ندارد. محتمل است که این نکته در جلد ششمی مورد بحث قرار می گرفت که، مطابق طرح نخستین، از آن به «جلدی دربارهی بازار جهانی و بحران» تعبیر شده است و احتصالاً هرگز نوشته نشد. باری، آیا اشارههای متعدد به «بازار جهانی» حاکی از این دیدگاه است که «نظام جهانی سرمایه داری» وجود دارد؟ ما هیچ پاسخ سرراستی نداریم. بااین حال، در خوانش دقیق پیکارهای طبقاتی در فرانسه و هجدهم برومر درهرحال چنین تفسیری برمیآید. مارکس کنشهای سیاسی مشخص و متفاوت بورژوازی بریتانیا و فرانسه را مکرر بر مبنای این واقعیت توضیح می دهد که این بورژوازیها نقشهای متفاوتی در بازار جهانی بازی می کنند. مارکس در توضیح محدودیتهای بورژوازی صنعتی فرانسه در فاصلهی سالهای ۱۸۴۸ تـا ۱۸۵۰ مىنويسد:

بورژوازی صنعتی تنها در جبایی می تواند حکومت کند که صنعت مدرن تمامی روابط مالکیت را به تنهایی شکل می دهد، و صنعت تنها هنگامی می تواند این قدرت را به دست آورد که بر بازار جهانی چیرگی یافته باشد، زیرا مرزهای ملی برای رشد و گسترش آن چندان پهناور نیستند (گزیده ی آشار، ج ۲، حص ۴ - ۲۰۳).

با وجود این استدلالها و دیگر استدلالها در

مجموعه ی کار مارکس، هنگامی که احیزاب مارکسیستی در بین الملل دوم و سوم تثبیت شدند، احزاب ملی بودند. و تحلیلهای طبقاتی این احیزاب در مورد همه ی نیات و اهداف منحصراً در بستری ملی دنبال شد. مفهوم بازار جهانی، که به طریق اولی هرچیزی است که با نظام جهانی مشابهت داشت باشد، مسلماً نه یکی از «سه واقعیت اصلی تولید سرمایه داری» بلکه عمدتاً پی پدیدار شمرده شد. به نظر می آید که این نکته در مورد تمامی روایتهای مارکسیسم که در آن هنگام وجود داشتند صدق می کند.

غرض این نیست که ابعاد «بین المللی» نادیده گرفته شد. همهچیز به کنار، بین المللها بنیاد نهاده شدند. و در پی توسعه طلبی استعماری واپسین ربع سدهی نوزدهم، «امپریالیسم» موضوع تحلیل قرار گرفت ... البته بهویژه از جانب لنین. بحث لنین را دربارهی امیریالیسسم بایسد بخسشی از آگساهی گسسترده از «ساختارها»ی جهانی یا نظام جهانی و مباحثه بر سر آن شمرد. این بحث مسلماً شامل انباشت سرمایهی رزا لوکزامبورگ، نوشتههای گوناگون کائوتسکی و اميرياليسم و اقتصاد جهاني بوخارين نينز مي شود که لنین بر کتاب اخیر مقدمه یی ستایش آمیز نوشت. کتاب بوخارین به دیدگاهی که سرمایه داری را، دست کم در ایام اخیرتر، نظامی جهانی به شمار می آورد بسیار نزدیک است. «همانگونه که هر مؤسسهی منفرد بخشی از اقتصاد "ملی" است هریک از این "اقتصادهای ملی" نیبز در این نظام اقتصاد جهانی می گنجید» (بوخسارین ۱۸- ۱۹۱۷، ف ۱، ص ۱۷). درواقع، بوخارین روایت نخستینی از تحلیل مرکز \_ پیرامون به دست داد:

تمامی روستاها امروزه «شهر» به نظر میرسند، حال آن که سرزمینهای کشاورزی «روستا» به نظر می آیند. در این جا تقسیم کار میان دو بین المللی به طور کلی با تقسیم کار میان دو شاخه از بزرگترین شاخه های تولید اجتماعی،

یعنی صنعت و کشاورزی، تطبیق میکند، و به همین دلیل است که به صورت «تقسیم کار عمومی» پدیدار میشود (ص ۲۲).

چندی نگذشت که کل این بحث به پایان آمد، نخست به این سبب که حزب کمونیست اتحاد شوروی تصمیم گرفت امر «سوسیالیسم در یک کشور» را دنبال کند و کشاکش استالین ـ تروتسکی باب بحث آزادانهی بیست سال گذشته را بست. تدوین و تنظیم نظریهی مرحلهبندی شیوههای تولید هم تحلیل سیاسی و هم تحلیل فکری را مستقیماً در چارچوب صورتبندیهای اجتماعی دولتها / جامعههای ملی قرار داد که بیشتر اموری مفروض شمرده میشدند تا پدیدههایی که باید از نظر سیر تاریخی به توضیح پدیدههایی که باید از نظر سیر تاریخی به توضیح

واقعیت تحولات سیاسی جهانی پس از جنگ جهانی دوم ــ هژمونی ایالات متحد آمریکا، نفوذ و تأثیر فزاینده ی شرکتهای فراملی، ایجاد «بلوک سوسیالیستی»، شکاف میان چین ـ شوروی، پیدایش حضور جمعی «جهان سوم» \_\_ بازگشت مسئلهی سرمایه داری همچون «نظام جهانی» را به دستور کار مارکسیستی تحمیل کرد. مارکسیستهایی چون پل باران و سمیرامین که به این شیوه به تحلیل سرمایه داری پرداختند از جانب مخالفان برچسب «نومارکسیست» خوردند. امروزه کُنه بحث حول محور تمایز عامل درونی / بیرونی معروف دور میزند. در نظر برخی کسان، پیکار طبقاتی «درونی» صورتبندی اجتماعی دولت/ جامعهٔ مقدم است، و عاملهای «بیرونی» (مانند «تجارت جهانی») امور ثانویهاند و در شمار پدیدههای «حـوزهی توزیـع» و از لحاظ هستی شناختی تابع «حوزهی تولید»اند. در نظر دیگران، تقسیم کار فرادولتی نه فقط از نخستین مراحل تاریخ سرمایه داری وجه ممیز آن بوده است, بلکه جزء جداییناپذیر شیوهی کارکرد سرمایهداری است. از این دیدگاه، دولتهای مدرن فرآوردهی بنیادین و تکامل یافتهی شیوهی تولید سرمایه داری اند.

البته بهسیاری از مارکسیهستهای مهیکوشهند «سازشی» میان این دو موضع برقرار کنند.

این مباحثه ی بنیادی در یک رشته مباحثه های جنبی ادامه یافته است: آیا شکلها / صورتبندیهای اجتماعی «فئودالی» هنوز در بخشهایی از جهان به عمر خود ادامه می دهند؛ آیا کشورهای سوسیالیستی سومی سوسیالیست، سرمایه داری دولتی یا پدیده ی سومی هستند که نام گذاری آن دشوار است؛ آیا ارزش اضافی تنها از راه کارمزدی به دست می آید، یا می توان آن را از راه دیگر شکلهای کار نیز به دست آورد؛ آیا اولویتهای استراتژیک پیکار جهانی سوسیالیستی در اولویتهای استراتژیک پیکار جهانی سوسیالیستی در به اصطلاح کشورهای توسعه یافته یا جهان سوم یا در هر دو است.

مباحثه در مارکسیسم به «خوانش» تازه بی از نوشتههای مارکس انجامیده است ـ که امروزه برای بسیاری کسان به صورت ورزش مورد علاقه درآمده است. مسئله ی اساسی این است که مباحثه ی جاری حول مسایلی دور میزند که مارکس به دلائل گوناگون \_ غفلت، عدم اطمینان، احتیاط \_ آنها را در نوشستههای خود حل نشده یا دست کم مبهم باقی گذاشته است.

أي. وُلرستاين

نظریهی انتقادی (critical theory)  $\rightarrow$  مکتب فرانکفورت

### نظریهی وابستگی (dependency theory)

مکتبی فکری است که توسعه نیافتگی کشورها و مناطق فقیر را فرآورده ی توسعه یافتگی در کشورهای ثروتمند می شیمارد. این رویکرد از نوشیته های آمریکای لاتین ( مار کسیسم در آمریکای لاتین) و به ویژه دو دهه ی منتهی به ۱۹۸۰ سرچشمه می گیرد، و گرچه به عنوان مکتبی دانشگاهی رو به افول است، اندیشه هایی مشابه جنبش های تبوده یمی رادیکال را تحت تأثیر خود دارد.

نظریهی وابستگی رویکردی فراخدامن است با انسواع

گوناگون که در سه اندیشه با هم شریکانید. نخست، فرایند رشد سرمایهداری در اروپا، آمریکای شیمالی و جاهای دیگر، کشورهای آمریکای لاتین، آفریقا و آسیا را دستخوش فقر و فاقه کرده، و رشد مستمرشان فقر بیش تری در کشورهای یادشده پدید می آورد. به سخن دیگر، توسعه نیافتگی (← توسعه نیافتگی و توسعه) به صورت فرآوردهی فرایندی مستمر ایجاد میشود؛ توسعهنیافتکی وضع ذاتی عقب مانیدگی یا ناکامماندن در جبران عقبمانیدگی نیست. دوم، ایس فرایند «توسعهی توسعهنیافتگی» از طریق روابط اقتصادی جهان گیر سرمایه داری، و «بازار جهانی»، عمل می کند که به لحاظ تاریخی زیر سلطهی اروپا و ایالات متحد آمریکا بوده است. سوم، روابط اقتصادی جهانی دارای ساختار مکانی مشخصی است، زیرا پیرامون (کشورهای توسعهنیافته) مورد استثمار مرکز متروپُل (کشورهای سرمایه داری پیشرفته) قرار می گیرد. مفهوم متروپل \_ پیرامون یا مرکز \_ پیرامون هـمچنـین بـرای توصیف ساختار روابط اقتصادی در درون کشورها به کار گرفته میشود؛ مرکزهای شهری ثروتمند متروپلهایی هستند که پس کرانه های روستایی را که در حکم بيرامون اند استثمار مي كنند.

تفاوتها و اختلافهای جزیی میان این موضعها تما حدودی مربوط به خاستگاههای متفاوت مکتب وابستگی است، زیرا پارهیی نوشتهها از سنت مارکسیستی سرچشمه می گیرند، و حال آن که دیگر نوشتهها از نوعی ساختارگرایی آمریکای لاتینی مایه می گیرند که حماکی از پیکار برای دستیافتن به توسعه ی اقتصادی ملیاند. نوشتههای مارکس و انگلس درباره ی استعمار و «شیوههای تولیدی پیشاسرمایه داری» هم چون «شیوهی آسیایی» (ب جامعه ی آسیایی) برخی مارکسیستها را به این باور جامعه ی آسیایی) برخی مارکسیستها را به این باور آفریقا راههای توسعه ی سرمایه داری بی را طی آفریقا راههای توسعه ی در حکم بازتاب راههای توسعه ی آمریکای شمالی و اروپاست. خود استعمار را، توسعه ی آمریکای شمالی و اروپاست. خود استعمار را،

به سبب درهمشکستن ساختارهای اجتماعی کهن، میتوان تسهیل کننده ی این روند شمرد. در چارچوب مارکسیسم کلاسیک، این دیدگاه از توسعه به عنوان پیشرفتی تکاملی و تسکجهته، مسورد مخالفت لوکزامبورگ قرار گرفت که در بازتولید و انباشت سرمایهداری به چشم نظام جهانی استثمار مینگریست و نیز با مخالفت لنین روبهرو شد که این نظام را نظامی امپریالیستی همراه با فوقاستثمار میشمرد (به امپریالیسم و بازار جهانی)

این گونه اندیشه های مارکسیستی دربارهی نظام جهانی امیریالیسم، انگیزشی برای نظریمی وابستگی (بهویژه در نوشتههای کاردوزو) به دست میداد، ولی یکی از جنبههای ویژهی نظریهی وابستگی آمریکای لاتین تعریف آن از استثمار است که تا حد بسیار وامدار مفهوم غیرسنتی مازاد است که باران و سویزی در نظریهی خود دربارهی سرمایه داری انحصاری أن را ترویج کردند. ساختارگرایی آمریکای لاتینی که دیگر سلف نظریهی وابستگی است، در حکم توجیه عقلی نظری استراتژیهای توسعه و تجارت است که کشورهای آمریکای لاتین پس از جنگ جهانی دوم پی گرفتند. ضعف بازارهای صادرات آمریکای لاتین کیه نخیست بیا بحیران جهیانی دهیهی ۱۹۳۰ و از هم گسیختگی تجارت جهانی طی جنگ تجسم یافت، به سیاست کاستن از وابستگی به بازار جهانی از طریق توسعه بخشیدن به صنایع «جانشینی واردات» انجامید که به جای بازار جهانی نظر به بازار داخلی داشت. این کوششها برای فرار از وابستگی به عنوان استراتژی توسعه با حرکتهای سیاسی پوپولیستی پیوند داشتند و «کمیسیون اقتصادی آمریکای لاتین» زير نظر رائول پريبيش به آنها انسجام مي بخشيد. نوشتههای سونکل، پاز و پینتو نزدیک ترین نوشتهها به این سنتاند. در جهان انگلیسیزبان مشهورترین نظریه پرداز وابستگی آندره گوندر فرانک است که مانند دوسانتوس و مارینی می کوشید سینت نظری وابستگی (dependencia=) مستقل تری را پایهریـزی

کنید. و کیار فرانیک، بهنوبهی خود، هماننیدی های نیرومندی با نظریهی و لرستاین در بیاب نظام جهانی بودنِ سرمایه داری جهانی دارد.

در قلب مباحثه بر سر نظریهی وابستگی، این مسئله جای دارد که استئمار در مقیاس بینالمللی چهگونه روی می دهد. نوشته های تأثیر گذار فرانک نمونه ی برجستهی این اندیشهی محوری است که استثمار از رهگذر دادوستد میان مرکز و پیرامون روی میدهد. برخی کسان شالودهی نظری برای این اندیشه را در مفهوم مبادلهی نابرابر جستند، و استدلال می کردند که از لحیاظ تجربی گرایش درازمدت به رابطهی مبادلهی رو به وخامت کشورهای جهان سوم نشانهی چنین استثماری از راه دادوستد است. به نظر می رسد این آرا این دیدگاه را توجیه میکند که سود از طریق دادوستد «نامنصفانه»ی نظام مند به مترویل ها انتقال مى يابند؛ اين كه اين زيان موجب وخامت اقتصادهاى جهان سوم و مانع انباشت خاص خودشان می شود؛ و این که استراتژی های جانشینی واردات می تواند با پیوند گسستن این کشورها از بازار جهانی توفیق به دست آورد. ولی مفهومهای مبادلهی نابرابر و رابطهی مبادلهی رو به نزول هم بر پایهی نظری و هم تجربی مورد انتقاد قرار گرفتهاند.

از دیدگاهی مارکسیستی، بحث بر سر ایس مفهومها بخشی از نقدی بنیادی تمر از مفهوم استثمار مورد استفاده ی نظریه پردازان وابستگی مانند فرانک، و گذشته از آن، نقد مفهومهای روابط طبقاتی مضمر در این نظریه بوده است. اندیشه ی مبادله ی نابرابر، استثمار ادر قلمرو مبادله جای می دهد و به ساده ترین شکل خود می تواند به صورت ایس دیدگاه بیان شود که استثمار از آن رو رخ می دهد که جهان سوم ناگزیر است گران بخرد و ارزان بفروشد. نقد مارکسیستی اصلی از این دیدگاه مبتنی بر مبادله ایس است که نظریه ی مبارکس در باب سرمایه داری استثمار را در فرایند تولید جای می دهد. استثمار به دست طبقه ی سرمایه داری که بر تولیدی مسلط است که کارگران سرمایه داری که بر تولیدی مسلط است که کارگران

مزدی را به کار میگیرد، فرسنگها از مفهوم استثمار از طریق دادوستد فاصله دارد، و همین تفاوت شالودهی نقد استوار و متقاعده کننده ی برنر از نظریه ی وابستگی به شمار میآید. بُعد دیگر همین اختلاف این است که مفهوم مارکسیستی استثمار بر پایه ی ارزش اضافی است، حال آن که سودهایی که در نظریه ی وابستگی تصاحب میشوند در قالب مقوله ی تاحدودی متفاوت همازاد» در نظر گرفته میشوند.

ایس تمایزها میان نظریه پردازان مارکسیست و نظریه پردازان وابستگی به برداشت های گسترده تسر آنها از ساختار اجتماعی، تاریخ و دولت مرتبط است؛ تأکید نظریه پردازان وابستگی بر استثمار یک کشور (یا منطقه) به دست کشوری دیگر با تأکید مارکسیستی بر استثمار یک طبقه به دست طبقهی دیگر مغایرت دارد. گرچه بسیاری از نظریه بردازان وابستگی در تحلیل خود جایگاه مهمی بیرای ساختار طبقاتی و همستیزی طبقاتی قایلاند، بهوینژه در تحلیل انتقادی از نقش بورژوازی ملی، این مکتب به دلیل اولویت قایل شدن برای مناسبات مرکز \_ پیرامون به جای مناسبات طبقاتی مورد انتقاد قرار گرفته است. نقدهای مارکسیستی از تحلیل طبقاتی این مکتب از موضع بدیلی تدارک دیده شده است که بر تحلیل از شیوههای تولیدی استوار است. نقید کلاسیک لاکلائو برخورد میان سرمایه داری و دیگر شیوه هسای تولیدی را، همراه با بی آمدهای متناقضشان، نیروی انگیزندهی تاریخ در جهان سوم و عامل تعیین کنندهی دولت به شمار می آورد: دیدگاهی در نقطهی مقابل تحلیل نظریه پردازان وابستگی از مناسبات مرکز \_ پیرامون در درون سرمایهداری جهاني فراگير.

بحثهایی از این جَنَم هنگامی موجب دگرگونیهایی در نوشتههای نظریه پسردازان وابستگی شد که در عین حال بر اثر دگرگونیهای تاریخی این قضیه نیز تضعیف شده بود. ظهور «کشورهای صنعتی شدهی جدید» این نکته را روشن ساخت که ادغام در بازار

جهانی سرمایه داری به ناگزیر موجب انحطاط نسبی یا مطلق نمی شود، و چنان که از خوانش وارن از کلاسیکهای مارکسیست برمی آید، پایگاههای صنعتی نیرومند سرمایه داری پدید می آورد. افزون بسر این، هژمونی سیاستهای بازار و دادوستدنگر نهادهـای مـالی و وامدهنــده طــی دهــهی ۱۹۸۰ کارگزاریها و استراتژیهای دولتی را که بخش اعظیم مبنای منطقی نظریهی وابستگی را فراهم می آورد عملاً از دور خارج کرد. در نتیجه، نظریهی وابستگی دیگر به منزلهی یک مکتب زنده و نظری متصایز وجود ندارد، ولی این امر نباید سبب شود که اهمیت آن را دست کم بگیریم. اندیشه های مکتب وابستگی در ارتباط با آفریقا (امین، رادنی) و کارائیب (بکفورد، گیرون) و نیز آمریکای لاتین تأثیری نیرومند بر سیاست ضد امپریالیستی و استراتژیهای توسعه داشته است. در دههی ۱۹۷۰ استراتژیهای جامائیکا به رهبری منلی، و تانزانیا به رهبری نایرره، و نظم «اقتصادی جدید بین المللی» اونکتاد نمونههای نیرومند تأثیر و نفوذ این مکتباند و شک نیست که عناصر اندیشه های وابستگی (dependencia =) در گفتمان سیاسی همگانی وارد شده است و همچنان در حال باليدن است.

بسرای آگساهی افسزون تسر← امسین، سسمیر ۱۹۷۴؛ بلومشتورم، مگنسوس و هتنسی، بوجسورن ۱۹۸۴؛ برنسر، رابرت ۱۹۷۷؛ کاردوزو، فرناندو ایچ. و فاله تو، یی ۱۹۶۹؛ فرانک، آنسدره گونسدر ۱۹۶۶؛ ۱۹۶۷؛ لاکسلانسو؛ ارنستو ۱۹۷۱؛ لارین، خورخه ۱۹۸۹؛ رادنی، والتر ۱۹۷۲.

بيورن هتنى

## نفی (negation)

نفی به معنای مارکسیستیِ خبود صرفاً عبارت از حرکت ذهنیِ «نهگفتن» نیست، آنگونه که فلسفهی صورتگرا/ تحلیلی آن را در دور حباطل> آن مطمح نظر قرار میدهد، بلکه در وهله ی نخست به بنیاد عینی چنان فزایندهای فکری نفی کننده یی اشاره دارد

که بدون آن «نهگفتن» بیشتر تجلی بی وجه و اختیاری هوس خواهد بود تا عنصر حیاتی فرایند شناخت. بدینسان، معنای بنیادی نفی را خصلت آن همچون وهلهی دیالکتیکی درونمانای تکامل عینی، «شدن»، میانجی مندی و گذار تعریف می کند.

نفی همچون عنصر اصلی فرایندهای عینی، همراه قوانین درونی آشکارگی و دیگرگونیشان، از اثبات جدایی ناپذیر است \_ از اینجاست اعتبار ایس حکم اسيينوزا كه: «omnis deteminatio est negato»، همهی تعیّن عببارت از نفنی است ـــ و نیبز همهی «ترفیع» از «حفظ» جدایی ناپذیر است. چنان که هگل میگوید: «از این سویهی منفی امر بی واسطه در دیگری مستغرق شده است، ولی دیگری اساساً منفی تھی یا ھیچسی نیست کے عموماً چون نتیجے ای دیالکتیک گرفته میشود: این دیگری نخست، <یعنی> منفی امر بیواسطه است؛ از اینجاست که همچون میانجی مند تعین می یابد، ـــ و به یک باره تعیّن نخست را در بر دارد. امر نخست بدینسان اساساً گُنجیده و محفوظ در دیگری است» (هگل ۱۸۴۲، ج ۲، ص ۴۷۶). لنین در تفسیرهای خود در باب این بند در پیروی تاموتمام از این دیدگاه مىنويسد:

این برای درک دیالکتیک بسیار مهم است. نه نفی تهی، نه نفی بیهوده، نه نفی شکاکانه، تزلیزل و تردید وجه ممییز و اساسی در دیالکتیک نیست که بیگمان عنصر نفی را در بر دارد و درواقع همچون مهم ترین عنصر خود دنه، بلکه نفی همچون عنصر پیوند، همچون عنصر بالنده گی، که مثبت را حفظ می کند (۱۶ – ۱۹۱۴، ص ۲۲۶).

در نقطهی مقابل فویرباخ ـ که به شیوه یی یک سویه بر اثبات تأکید بیش ازاندازه دارد، و در نفی خشکانه ی میانجی مندی و «نفی درنفی» هگلی به نحوموهومی بی واسطگی را گنده می کند ـ مارکس و انگلس نقشی بسیار مهم به نفی واگذار می کنند. انگلس

«نفی درنفی» را قانون عام تکامل «طبیعت، تاریخ و اندیشه» میشمارد؛ «قانونی که در قلمروهای جانوری و گیاهی، در زمینشناسی، در ریاضیات، در تاریخ و در فلسفه اعتبار دارد» (انتي دورينگ، ق ١، ف ١٣) و او همچنین به کاوش در جنبههای گوناگون این امر مسئله أفرين در ديالكتيك طبيعت خود به تفصيل بسیار میپردازد. مارکس نیز بر اهمیت حیاتی این قانون در فرایندهای اجتماعی اقتصادی تکامل سرمایه داری تأکید دارد: «شیوهی سرمایه دارانهی تصاحب، یعنی حاصل شیوهی تولید سرمایهداری، مالکیت خصوصی سرمایه داری را پدید می آورد. ایس نخستین نفی مالکیت فردی است آن گونه که بـر کـار مالک استوار است. ولی تولید سرمایه داری، با سرسختی قانون طبیعت، نفی خود را پدید می آورد. این نفی درنفی است. این حشیوه> مالکیت خصوصی را برای تولیدکننده از نو برقرار نمیسازد، بلکه مالکیت فیردی را بیر اسیاس دستاوردهای عیصر سرمایه داری به او می بخشد: یعنی بر پایهی همیاری و دارایی مشترک زمین و وسایل تولید» (سرمایه، ج ۱، ف ۲۴، ب ۷). از اینجاست که از رهگذر نفی درنفی «اثبات» وهلههای نخستین بهسادگی از نو پدیدار نمیشود. بلکه، همراه پارهیی وهلههای منفی، در یک تراز به لحاظ کیفی متفاوت و به لحاظ اجتماعی ـ تاريخي بالاتر حفظ/ ترفيع ميشود. ننزد ماركس، اثبات هرگز نمی تواند هم بافته یمی سرراست، فارغ از مسئله أفرینی و نامیانجیمند باشد. همچنان که نفی سادهی یک منفیت مشخص نمی تواند یک اثبات خودپایا پدید آورد. زیرا شکل بندی سیسین بسته به شکل بندی پیش است، چراکه هر نفی ویژه به حکم ضبرورت وابنسته بنه موضوع نفني خبود اسبت (دست نوشته های اقتصادی و فلسفی). بنابراین، حاصل مثبت كارستان سوسياليستي مي بايست از طریق مرحلههای پیاپی تکامل و گذار تشکیل بابد (نقد برنامهی گوتا).

سارتر بر نفی تأکیدی از بُن متفاوت میورزد، نه تنها

در «nihilating néantisation» (= نیستی هیچندهی)

«در گوهر خویش» آزادی ـ سازِ خود (۱۹۴۳)، بلکه

حتا در ژرفاندیشیهای بعدی خویش که طبق آن

«گرداب کلیتبخشی جزیبی خود را همچون نفی

حرکت تام شکل میدهد» (۱۹۶۰، ص ۸۸)، و

بدین گونه حاکی از تجربهی غایی ساختارهای مثبت

خودپایا است. بههمینسان در نظریهی انتقادی (به مکتب فرانکفورت) نفی و منفیت چیرگی دارد، از

بنیامین تا هورکهایمر و از انسان تیک بعدی و

بنیامین تا هورکهایمر و از انسان تیک بعدی و

«آزادساختن دیالکتیک از خصیصههای ایجایی»

«آزادساختن دیالکتیک از خصیصههای ایجایی»

برای آگاهی افزون تر ← آدورنو، تئودور دابلیو. ۱۹۶۶ (۱۹۲۳)؛ هگل، جی. دابلیو. اف. ۱۶- ۱۸۱۲ (۱۹۲۹)؛ لنین، وی. آی. ۱۶- ۱۹۱۴ (۱۹۶۱)؛ سارتر، ژان پـل ۱۹۴۳ (۱۹۶۹)؛ ۱۹۶۰)؛ ۱۹۶۰

ایشتوان مساروش

## نيازها (needs) ← سرشت انسان

# نیروها و روابط تولیدی

#### (forces and relations of production)

در سراسر آثار اقتصادی دوره ی پختگی مارکس این اندیشه حضور دارد که تضادی میان نیروها و روابط تولیدی در بنیاد پویش شیوه ی تولید سرمایه داری جای دارد. به بیان کلی تر، چنین تضادی توضیح دهنده ی این امر است که چرا تاریخ هم چون توالی شیوه های تولید وجود دارد، زیرا که این تضاد به فروپاشی یک شیوه و جای گزینشدن آن با شیوه یی دیگر می انجامد. و این جفت، یعنی نیروها / روابط تولیدی، در هر شیوه ی تولید بنیاد کل فرایندهای جامعه را تشکیل می دهد و نفظ فرایندهای اقتصادی را پیوند میان آنها و ساختار اجتماعی در پاره یی از فشرده ترین عبارتهای مارکس بیان می شود:

انسانها در تولید اجتماعی زندگی خود وارد

روابط معینی میشوند که اجتنابناپذیر و مستقل از اراده ی آنها است، و این همان روابط تولیدی است که با مرحله ی معینی از تکامل نیروهای تولیدی مادی شان تناسب دارد. مجموع این روابط تولیدی ساختار اقتصادی، یعنی بنیاد واقعی یی را تشکیل میدهد که بر شالوده ی آن روبنایی حقوقی و سیاسی سر برمی آورد... (گامی در نقال

قدرت تضاد میان روابط و نیروهای تولیدی که به صورت نیروی محرک تاریخ عمل می کند نیز در همان جامعه در همان جا بیان می شود. «نیروهای مادی جامعه در مرحلهی معینی از تکامل خود در تضاد با روابط تولیدی موجودی قرار می گیرند... که تاکنون در چارچوب آن کار کردهاند»؛ و «این روابط از شکلهای تکامل نیروهای تولیدی به غلوزنجیری بر پای این نیروهای بدل می شوند»، و بدین سان انقلاب اجتماعی آغاز می گردد.

مارکس نیروهای تولیدی را شامل وسایل تولید و نیروهای نیروی کار میدانست. بنابراین، تکامل نیروهای تولیدی دربرگیرندهی پدیدههایی تاریخی چون تکامل ماشین آلات، دگرگونیها در فرایند کار، بهرهبرداری از منابع انرژی، و آموزشوپرورش پرولتاریا است. بااینهمه، عناصر متعددی باقی میماند که تعریفشان محل مناقشه است. پارهیی نویسندگان خود علم را نیرویی مولد شمردهاند (و نه فقط دگرگونیهایی در وسایل تولیدی را که دست میدهد)، و کوئن (۱۹۷۸، ف ۲) فضای جغرافیایی را نیز یک نیرو به شمار میهآورد.

روابط تولیدی از مالکیت اقتصادی بر نیروهای تولیدی تشکیل میشود؛ در سرمایه داری بنیادی تبرینِ این روابط عبارت است از مالکیت بورژوازی ببر وسایل تولید، و حال آن که پرولتاریا فقط صاحب نیبروی کار خویش است. مالکیت اقتصادی با مالکیت حقوقی تفاوت دارد زیرا مالکیت اقتصادی با کنترل نیروهای

تولیدی ارتباط دارد. به مفهوم حقوقی می توان گفت کارگرانی که دارای حقوقی در صندوق بازنشستگیاند صاحب سیهام شرکتهایی هستند کیه وجبوه بازنشستگی در آن سرمایه گذاری می شود و از این رو مستقیماً صاحبان حقوقی وسایل تولیدی خویشاند (گرچه حتا این تعبیر از جایگاه حقوقی در معرض انتقاد است، به این دلیل که مالکیت سیهام بیشتر حق مالکیتی حقوقی بر درآمد است تا بر وسایل تولید)؛ ولی اگر چنین باشد، کارگران قطعاً کنترل این وسایل تولیدی را در دست ندارند و لذا دارای مالکیت

شیوه یی که بر پایه ی آن تکامل نیروها و روابط تولیندی روی میدهند، و پیآمندهای این تکامیل، موضوع یکی از بحثوجـدلهـای اصـلی در اندیـشهی ماركسيستى بوده است. سرراستترين تعبير از پاره گفتار مشهور از پیش گفتار این است: در یک شیوهی تولید تطابقی هم میان نیروها و هم روابط، و در نتیجهی آن، میان روابط تولید و روابط حقوقی، ایدئولوژیکی و دیگر روابط اجتماعی وجود دارد (تطابق دوم تطابقی است میان زیربنیا و روبنیا). چنین مینماید که این تطابق از نوع تطابقی است که در آن نیروهای تولیدی مقدماند، روابط تولیدی را این نیروها تعیین می کنند، و آنها نیز خود روبنا را تعیین میکنند. این جایگاههای مخصوص به خود این سه عنصر در زنجیرهی علیت اهمیت خود را از پی آمدهای خبود برای تکامیل تیاریخی به دست می آورنید. بدین گونه، تکامل نیروهای تولیدی به تنضادی میان آنها و روابط تولیدی (که «به غلوزنجیسری بر یای آنها بدل میشود.») می انجامد، و تشدید این تنضاد به درهم شکستن شیوهی تولید موجود و روبنای آن می انجامد: یک مشکل این تعبیر از نقش تاریخی محوري نيروها و روابط توليدي حول اين مسئلهي محوری دور میزند. آیا درست است که نیروهای تولیدی را محرکهای اول بشماریم؟

در جریان احیای نظریهی مارکسیستی در ربع سوم

این قرن، این تفسیر ویاژه از تاز مارکس در معرض انتقادی چشم گیر قرار گرفت. نزد پارهیی کسان نکتهی مهم این بود که به نظر می آمد این تیز نهان معنایی سیاسی در خود دارد که رد شده بود: استدلال مىشد كه سياست صنعتى كردن شتابناك استالین همراه با اشتراکی کردن اجباری و سرکوب سیاسیاش، از برداشت او از تقدم نیروهای تولیدی نشئت می گیرد (و تروتسکی هم در این برداشت شریک بود)، بهنحوی که اگر نیروهای تولیدی در اتحاد شوروی می توانستند به صورت نیروهای تولیدی صنعت مدرن درآیند، روابط تولیدی سوسیالیستی دارای شالودهی درخور خود میشدند. افزون بـر ایـن، به نظر میرسد که نوشته های خود مارکس نیز دربارهی تقدم نیروهای تولیدی مبهم باشد، و در جاهایی چنان مینویسد که گویی روابط تولیدی بر نیروها مسلطاند و در آن دگرگونی پدید می آورند. برای نمونه در ج ۱ *سرمایه،* بهویژه در بحث از تکامل تابعیت واقعی کار از سرمایه (در فیصلی به صورت دستنوشته با عنوان «نتایج فرایند بلاواسطهی تولید» که نخستین بار در ۱۹۳۳ منتشر شد)، مارکس جنان مینویسد که گویی روابط تولیدی سرمایهداری موجب ایجاد انقلاب و دگرگونی در ابزارهای تولید و فرایند کار میشود. عبارتبندی هایی از این دست برای این اندیشه که نیروهای تولیدی مقدماند مشکلی به بار نمی آورد اگر مارکسیسم قرار بود برداشتی به دست دهد از اتصال میان نیروها و روابط آنسان که آنها بر هم تأثیر متقابل دارند، ولی نیروها، به تعبیری، هم تعیین کنندهی روابطاند و هم تعیین کنندهی شیوه یی که این دو عنصر در یک دیگر تأثیر می گذارند. ولی نوشته های خود مارکس در این باره خاموش اند، و برخی نویسندگان بر آناند که این نوشتهها امکان چنین تأثیر متقابلی را میان عناصر متمایز طرد میکنند، زیرا نیروها و روابط را با هم از هم می پاشانند یا «ذوب می کنند»، به نحوی که نیروها به صورت شکلی از روابط درمی آیند (کاتلر و دیگران

۱۹۷۷، ف ۵؛ باليبار ۱۹۷۰؛ ص ۲۳۵).

این اندیشه که نیروهای تولیدی مقدمانید، با وجود مشکلی که پیش می آورد با شدت و قوت مورد تأکید دوبارهی کوئن قرار گرفته است (۱۹۷۸؛ نیـز ← شـو ۱۹۷۸). کوئن با ملاکهای خاص خود به اثبات انسجام این تز می پردازد و بر آن است که این تز دارای محوریتی معتبر و منطقی در نوشته های خود مارکس است. مشکل اساسی در فهم پیونند مینان نیروها و روابط تولیدی این است که درحمالی که ایس دو در یک شیوهی تولید به حکم ضرورت با یک دیگر سازگار شمرده میشوند، یکی از آنها را باید به چنان شیوه پسی پروراند و پیش بسرد که تنضادی پا ناسازگارییی شکل بگیرد و ببالد؛ بنابراین، پیشرفت آنها دارای عنصری از عدمتقارن است، و این عدم تقارن بیش تر باید عدم تقارنی نظام مند و سیستماتیک باشد تا تصادفی. غرض می تواند این باشد که روابط تكامل مىپذيرد، موجب تكامل نيروها مىيشود، كـه سپس بر روابط تأثیر میگذارد ولی به چنان شیوهیی که تأثیر روابط بر نیروها چندین برابر می شود و حال آن که تأثیر نیروها بر روابط کاستی می گیرد؛ اگر ایس امر روی دهد روابط تولیدی مقدم خواهنید بود ولی بالیدگی نیروها با «غلوزنجیرهایی» برخورد پیدا خواهد کرد که وجه ممیز تضاد است. بااین همه، کوئن این تعبیر را نمی پذیرد. درعوض، استدلال می کند که تكامل نيروها مقدم است زيرا از عاملي نتيجه مي شود که، به تعبیری، بُرونزاد است؛ نیروی انگیزاننده یمی هست که بیرون از نیروها و روابط تولیدی جای دارد و نخست بر نیروهای تولیدی تأثیر میگذارد. نیزد کوئن، این نیروی انگیزاننده عبارت است از عقلانیت انسان، انگیزهی عقلانی و همیشه حاضر انسانها که میکوشند موقعیت خود را بهبود بخشند و با تکامل بخشیدن به نیروهای تولیدی بر کمیابی چیرگی یابند.

تأکید کوئن بر جستوجوی عقلانی انسانها در پی منفعت خود در چیرگی یافتن بر کمبود مادی، حلقهی ضعیف، و حلقه بی تعیین کننده، در دفاع او از نظرگاه

مارکس در باب تقدم نیروهای تولیدی است. چنانکه لوین و رایت (۱۹۸۰) استدلال میکنند، حتا اگر کشش منافع انسان در بستر منافع طبقاتی ملاحظه گردد، و بدینسان از فردگرایی غیرمارکسیستی پرهیز شود، باز این دیدگاه مسئلهی *توانمندیهای* طبقاتی را نادیده می گیرد. منافع یک طبقته کیارآیی آن را در شکل بخشیدن به تاریخ تضمین نمی کنند. لوین و رایت توانمندیهای طبقاتی را «آن ذخایر و منابع سازمانی، ایدئولوژیکی و مادی که در دسترس طبقات در پیکار طبقاتی است» تعریف میکنند و بر آنانید که «برای هرگونه نظریهی کافی و وافی دربسارهی تساریخ تبسدیل منافع به کردارها مسئله یمی محبوری است». ایس امبر البته هنگامی بهویژه به صورت مسئله یی حاد درمی آید که نظریهی نیروها و روابط تولیدی با مسئلهی آن سنخ تضاد رویاروی درمیآید که به فروریزی شیوهی تولید سرمایه داری و استقرار سوسیالیسم خواهد انجامید. نویسندگانی که به سود اهمیت توانمندی طبقاتی و نیز منافع طبقاتی در بهانجام رساندن این تبدیل و دگرگونی استدلال میکنند خود را در جایگاهی میبینند که در نقطهی مقابل جبرگرایسی اقتصادی در بساب بهانجامرساندن اجتنابناپذير تكامل متناقض نيروها و روابط در پاسخ به فلان منفعت انسانی اساسی، اهمیت پیکار طبقاتی را اصل موضوع قـرار مـیدهنـد. (نیـز ← ماترياليسم تاريخي).

برای آگاهی افزون تـر ← بالیبار، نـی. ۱۹۷۰؛ کـوئن، جی. ای. ۱۹۷۸؛ کـاتلر، ای. و دیگـران ۱۹۷۷؛ لـوین، ای و رایت، ئی. او. ۱۹۸۰؛ شو، ویلیام ایچ ۱۹۷۸.

لارنس هريس

# نيروى كار (labour power)

نیروی کار عبارت است از توانایی انجامدادن کار مفید که به کالاها (← کالا) ارزش میافزاید. نیروی کار است که کارگران در ازای میزد پولی آن را به سرمایهداران میفروشند. نیروی کار را باید از کار تمیز داد، یعنی اعمال واقعی نیروهای تولیدی انسان

برای دگرگونساختنِ ارزش مصرفی کالاها، و افنودن ارزش بر کالاها. فرآوردههای کار را میتوان به صورت کالا خریدوفروش کرد. ولی غیرممکن است که بتوان معنایی دقیق به خودِ تصورِ خریدوفروش کار، یعنی فعالیت تولیدی، بخشید. تولیدکننده یی که نمی تواند فرآورده های کار را بفروشد باید نیرو را به کار بفروشد، و تعهد کند که کار را برای منفعت خریدار و تحت هدایت او، و مبادله در قبال مبلغی پول، یعنی مزد، صرف کند.

مقولهی نیروی کار در نظریهی ارزش مبتنی بر کار در توضيح سرچشمهي ارزش اضافي طرح مي شود. سرمایه دار برای خریدن کالاها بولی به کار می اندازد. و بعد کالاها را برای پولی بیشتر از آنچه به کار انداخته است مىفروشد. اين كار بهطورنظاممند فقط در صورتی میسر است که کالایی وجود داشته باشد که مصرف آن ارزشی به دیگر کالاها بیافزایند. نیبروی كار دقيقاً جنين كالايي است و فقط جنين كالايي، زیرا سرمایه دار در خرید و به کارگیری نیروی کار، کبار را استخراج میکند، و کبار سرچشمهی ارزش است. سرچــشمهی ارزش اضـافی در کــل نظــام تولیــد سرمایه داری در این واقعیت است که ارزشی که سرمایه داران برای نیروی کار می پردازند کوچیک تسر از ارزشی است که کاری که آنها استخراج میکنند به کالاها میافزاید. یگانه توضیح ممکن دیگر دربارهی ارزش اضافی، یعنی این توضیح که سرمایهدار کالاها را زیر ارزششان میخرد یا آنها را بالاتر از ارزششان می فروشد، می تواند ارزشهای اضافی منفرد را توضیح دهد، ولی نمی تواند ارزش اضافی را در کل نظام تولید توضیح دهد، زیرا ارزشی را که به این شیوه به دست میآید میبایست فلان تولیدکنندهی کالای دیگر از دست داده باشد.

پیششرط تاریخی برای حضور نیروی کار در بازار برای آنکه سرمایهداران آن را بخرند ظهور طبقهیی از کارگران «آزاد» است زیرا که کارگران حقی قانونی دارند برای آنکه نیروی کار

خود را در مذاکرات دادوستد با خریداران بالقوه به مدت محدود در اختیار آنها بگذارند؛ و نیز «آزاد» از مالکیت ابزار تولید خود یا دسترسی به ابزار تولیداند. بدینگونه، ظهور نیروی کار مستلزم ازهمپاشیدن برده داری و سرف داری و همهی محدودیتها برحق مردم برای دراختیارگذاشتن نیروی کار خود به صورت مبادله است. ظهور نیروی کار همچنین مستلزم جدایی کارگران مستقیم از ابزار تولید است به نحوی که آنها نتوانند فرآورده ی کار خود را تولید کنند و بفروشند، و ناگزیر باشند با فروش نیروی کار خود گذران کنند (به انباشت نخستین).

گرچه نیروی کار در تولید کاملاً بالیدهی سرمایهداری به صورت کالا در بازار پدیندار می شود، دارای ویژگیهای متعددی است که آن را از دیگر کالاها متمایز میسازد، و موجب پدیدآمدن تضادهای مهمی در نظام تولید سرمایهداری میشود. نخست، گرچه نیروی کار در بازار به صورت کیالایی برای فروش بدیدار می شود، مانند دیگر کالاها تولید نمی شود. تولید نیسروی کسار بسک جنبسه از **بازتولیسد** زيستشناختي و اجتماعي كارگران همچون انسان است. این روند پیچیدهی بازتولید روابط اجتماعی یی را لازم می آورد که در کل با روابط سرمایه داری یا روابط کالایی تفاوت دارند. برای نمونه، در جامعههای سرمایه داری بسیار توسعه یافته، نیروی کار را کار خانواری بازتولید میکند که مزدی دریافت نمیکند؛ در کشورهای سرمایهداری کمتر توسعهیافته نیسروی کار اغلب از طریق شیوههای تولید غیرسرمایهداری بازمانده بازتولید میشود. این رونندها دارای منطبق و ايسد تولوژي خاص خوداند؛ منطق محض روابط سرمایه داری نمی تواند باز تولید نیروی کار را در خود و بهخودیخود تضمین کند (← کار خانگی).

دوم، ارزشِ مصرفیِ کار در توانایی آن برای تولید ارزش است. نیروی کار از آن رو مشابهتی با دیگر کالاها ندارد که خریدار، یعنی سرمایهدار، به منظور بهره گیری از آن میبایست وارد کل یک مجموعه

تازه از روابط با فروشنده، یعنی کارگر، شود. استخراج کار از نیروی کار برخوردهای افزونه یی را میان خریدار و فروشنده فراتر از مذاکره ی معمول بر سر بهای کالا، در این مورد دستمزد، سبب می شود؛ و آن همستیزی بر سر شدت و شرایط کار است. این همستیزی های طبقاتی خصمانه جنبه های فنی و اجتماعی تولید سرمایه داری را از بُن سازمان می دهند.

سرانجام، فروش نیروی کار کارگر را از نیروهای آفریننده ی تولیدی خود که در اختیار سرمایهدار قرار میدهد، و از هرگونه نظارت بر فرآورده ی کار خود بیگانه میسازد. با ظهور نیروی کار همچون کالا تناقضهای شکل کالایی میان ارزش مصرفی و ارزش مبادله یی به صورت بیگانگی کارگر از کارِ خود و فرآورده ی خود از نو پدیدار میشود.

با وجود پیشرفتهای اساسی که در مورد کارِ ریکاردو در ضابطبندی نظریهیی منجسم در باب ارزش انجام

گرفته است، اقتصاد سیاسی کلاسیک نتوانست خُلط و آشفتگی ذاتی مفهوم «ارزش کار» را که در پارهیی موارد زمینهها به معنای دستمزد بود و در پارهیی موارد دیگر به معنای ارزشی که کار پدید میآورد رفع کند. مارکس با تقسیم مفهوم کار به جفت کار / نیروی کار این خُلط و آشفتگی را رفع می کند (سرمایه، ج ۱، فها ۶ و ۱۹). این به ما امکان می دهد تا ببینیم که فروش نیروی کار به سرمایه دار به ازای دست مزد فروش نیروی کار به سرمایه دار به ازای دست مزد سازو کار دقیق تصاحب ارزش اضافی را در تولید سرمایه داری مشاهده می کنیم. مارکس کشف تمایز سرمایه داری مثاهده می کنیم. مارکس کشف تمایز میان نیروی کار و کار را مهم ترین یاری فکری مثبت خود به علم اقتصاد می شمرد. (نیز ب استشمار؛ کار خود به علم اقتصاد می شمرد. (نیز ب استشمار؛ کار مجرد).

دانكن فولي

## واپسماندگی اقتصادی (economic backwardness) ← مسئلهی ارضی

#### وبلن، تورستاین باند

#### (Veblen, Thorstein Bunde)

زادهی ۳۰ ژوئیسهی ۱۸۵۷، در منیتسوواز کسانتی، ویسکانــسین؛ درگذشــتهی ۳ اوت ۱۹۲۹، نزدیــک منلوبارک، کالیفرنیا. وبلن، پسر خانوادهی نروژی مهاجری که در جامعه یی کشاورزی سکنا گرفتند که در برابر «آمریکایی گری» بایداری می کرد، در کالج کارلتون در مینهسوتا، دانشگاه جان هایکینز و دانشگاه پیل به تحصیل برداخت و در دانشگاه اخیر بود که در ۱۸۸۴ دکترای خود را در فلسفه تکمیل کرد. ولی نتوانست سمتی آموزشی به دست آورد (عمدتاً به سبب شکگرایی دینی و دیگر عرفشکنیهایش) و به مزرعه پدری بازگشت و بیشتر هفت سال بعدی را صرف مطالعهی گسترده در علبوم اجتمباعی کبرد. در ۱۸۹۱، برای بهبودبخشیدن به آیندهی شغلی خبود به عنبوان دانش جوی فوق لیسانس در علم اقتصاد در دانشگاه کرنل نامنویسی کرد و سپس به دستیاری استاد راهنمای خود در دانشگاه جدید شیکاگو پرداخت، و هم در آنجا بود که سرانجام کار تدریس را آغاز کرد.

رابطه ی وبلن با مارکسیسم و سوسیالیسم ناروشن است و به شیوه های گوناگون تفسیر شده است، ولی روشن است که طی دهه ی ۱۸۸۰ به نحوگسترده در منابع سوسیالیستی به مطالعه پرداخت، و در دهه ی بعدی به نقد و بررسی کتابهای بیشماری در زمینه ی سوسیالیسم و ماتریالیسم تاریخی، از جمله فقر فلسفه ی مارکس پرداخت. در یکی از نخستین فقر فلسفه ی مارکس پرداخت. در یکی از نخستین مقاله ها (۱۸۹۱) از دیدگاهی کلی تر به وارسی برخی جنبه های نظریه ی سوسیالیستی پرداخت، طرحی

کلی از اندیسه های رقابت اقتصادی و نمایش متظاهرانه در مبارزه برای کسب حرمت اجتماعی به دست داد که سیس در نظریهی طبقهی آسوده (۱۹۹۹) بسط و پرورش یافت، ولی همچنین بر تأثیر و نفوذ مسلط مالكيت خصوصي در ايس فراينيد، و امکان شکل تازهیی از جامعه تأکید ورزیـد کـه در آن منابع و ذخایر تولیندی ملی میهشود و رقابت و هم چشمی می تواند «در دیگر فعالیت ها، که شاید شرافت مندانه تر و از لحاظ اجتماعی سودمند تر باشد، کاربُرد پیدا کند». دو جستار بعدی (۷- ۱۹۰۶) به نظریمی اقتصادی مارکس و پیرواناش اختصاص یافتند و در اینجا وبلن شناخت گستردهی خود را از نوشته های مارکسیستی به اثبات رساند، ولی رویکردش، بهویشه در باب آنچه بنیاد هگلی و غایت شناسانهی اندیشهی مارکس می شمرد، انتقادی بود، و در برابر آن برداشتی علّی از تکامل اقتصادی را قرار داد که از داروینیسم سرچشمه میگرفت. از این «دیدگاه علمی» توجه را به مشکلاتی در برداشت ماتریالیستی از تاریخ و نظریهی ارزش جلب کرد، و بر عناصر روان شناسانه و فرهنگی در تکوین نگرشهای اجتماعی تأکید ورزید و بهویژه به قدرت ناسیونالیسم و تأثيرش در جنبش سوسياليستي آلمان اشاره كرد. بااینهمه، او بر این نظر رفت که «کار مارکس را میایست از چنین دیدگاهی و بر پایهی چنین عناصری [از علم مدرن] تفسیر کرد به گونهیی که امکان آن فراهم آید که نتایج او اساساً سالم و قانع کننده بر پا بماند» (ص ۴۳۷)، گرچه آسان نیست دریابیم که کار وبلن، که بیش تر بر تقابل میان «تجارت» و «صنعت» تأکید دارد تا بر توسعهی سرمایه داری، به کدام شیوه واقعاً چنین مسیری را پی میگیرد.

معدودی از مفسران بعدی اهمیت بسیار برای

پیوستگیهای میان اندیشهی وبلن و مارکسیسم قایل شدهاند. بااین همه، سویزی (۱۹۵۲) بر آن است که «مارکسیسم یکی از عاملهای قطعی در شکل دادن به اندیشهی وبلین است» و این که تفسیر او از تباریخ شکلی از جبرگرایی اقتصادی است؛ این که او جایگاهی تعیین کننده به تکامل مالکیت خصوصی در دیگر گونی جامعه های نخستین واگذار کرد؛ ایس که طبقه و همستیزی طبقاتی مفهومهای محوری در نوشتههای او هستند و این که او نیز مانند مارکس انباشت سرمایه را در جامعه هایی که بر مالکیت خصوصی استواراند غایتی فینفسه میشمرد و سنویزی پنس از اشاره بنه دیگر پیوستگیها، نتیجه می گیرد که وبلن «مجرایی بود که از رهگذر آن اندیشههای اساساً مارکسی به آن محافیل روشن فکری رسید و در آنها تأثیر گذاشت که متعصب تر یا ترسوتر از آن بودند که دربارهی مارکس بر پایهی مزیتهای علمیاش داوری کنند».

برای آگاهی افـزون تـر ← دورفمـن، جـوزف ۱۹۳۵؛ ۱۹۳۵ سویزی، پـل ۱۹۵۲؛ ۱۸۹۹؛ ۱۸۹۹ (۱۹۵۳)؛ ۱۹۲۱؛ ۱۹۲۱؛ ۱۹۲۱؛ ۱۹۲۱؛ ۱۹۲۱؛ ۱۹۲۱؛ ۱۹۲۱؛ ۱۹۲۱)؛ ۱۹۲۱؛

تام باتامور

وسایل تولید (means of production)→ نیروها و روابط تولید

## وضع طبقهی کارگر در انگلستان

(condition of the working class in England)
بسیار انگشتشماراند آثاری که مانند این کتاب با این
مایه از سرشاریِ معنا و سرزندگی به قلم نویسنده یسی
به این جوانی نوشته شده باشند. انگلس ۲۴ ساله بـود
که این کتاب را از اواخر ۱۸۴۴ تا اوایـل ۱۸۴۵، از
میان مواد و مطالبی که طی نخستین اقامت خـود در
انگلستان از ۱۸۴۲ تـا ۱۸۴۴ گـردآورده بـود، تـألیف
کرد؛ او همواره کارورزی تنـد و چـالاک بـود. انگلـس
جزو ابوابجمعی کارخانه یی نساجی در منچـستر بـود

که پدرش در آن شریک بود، ولی گویا بیش تر توش و تواناش صرف دریافتن تمامی چیزهایی شده باشد که می توانست درباره ی کارگران نساجی و زندگی شان، در چنگال بسی رحم انقبلاب صنعتی، به دست آورد. او تمامی اطلاعات آماری در دست رس را از نظر گذراند؛ کاوشهای شخصی او در منچستر و حول وحوش آن، برداشتهای او را از صحنهها و مردمان، حتا پس از یک سده و نیم، برای خواننده زنده و سرشار می سازد. انگلس پژوهنده یی پُرشور در ادبیات بود و در سرودن شعر و نمایش نامه نویسی طبع آزمایی کرده بود. از جهات متعدد او از زمره ی دیرآمدگان نسل رومانتیک به شمار می آمد، و در این کتاب از «شلی، این نابغه، این پیامبر» و از «هجو تلخ و گزنده یی که بایرون نشار جامعه ی موجود ما می کند» تقدیر می کند.

این کتاب تصویری دوزخوار از وحشتهای فقر، گرسنگی، زاغهنشینی و ناامنی و تبرس و لبرز دایمی است. ایس کتاب همچنین به طرزی دردانگیز افسرده کننده می بود اگر سویه یی مثبت نمی داشت. انگلس در «نیروی بخار»، این غول عصر جدید، هم به چشم رهایی بخش و هم خودکامه می نگریست. مبردم طبقهی کارگری که نیسروی بخار می آفریند، به انگیزهی فشارهای تحملناپذیر زندگی خود، دیرگاهی پیش از آن با هم متحد میشوند، چنان که لـزوم ایـن اتحباد را از عملیات اعتبصابی خبود مبی آموزنید، و استثمار گران خود را سرنگون می کنند. همراه با آنها کل ساختار طبقاتی جداییافکن از هم میباشد. این اطمینان پُرشوروحال به آینده، مشابهتی داشت با رؤیاهای هزارهباورانهی دیرین ـ که با پرورش دینی انگلس بیگانه نبود ـ در باب جهان بدی که با آشوبی پایان میگیرد و جهان نویی پدیدار میشود.

اقامت نخستین انگلس در منچستر و کتابی را که حاصل این اقامت بود می توان پیش در آمدی بر تمامی آن چیزی شمرد که در همکاری بزرگ میان او و مارکس در پی آمد. این همکاری هنگامی آغاز شد که انگلس در تابستان ۱۸۴۴ در سر راه خود به آلمان به

پاریس رفت. سال بعد این دو در بروکسل با هم متحد شدند، و انگلس دوست خود را به دیدار لندن و منچستر برد. مارکس کتاب او را سخت ستود، و پرژواکهای آن را می توان در نخستین دو اثسر مشترکشان، که عمدتاً به دست مارکس به قلم آمدند، شنید: خانوادهی مقسس (۱۸۴۵)، واید تولوژی آلمانی (۱۸۴۵–۱۸۴۶)، این دومی کوششی بود برای بسط و پرورش تفسیری از تاریخ و این که ببینند تاریخ در آینده چه چیز را رقم می زند. می توان گفت که در سال هایی که در پی آمد، وضع طبقهی کارگر در انگلستان به صورت جزء اساسی، ولو پنهان ماندهی، بنیادهای فلسفهی سیاسی مارکسیستی درآمد.

در این جا شاید ایمانی بیش از حد استوار به سرنوشت انقلابی طبقهی کارگر صنعتی جا خوش کرده است. درواقع مقدر بود که این طبقه نقشی بزرگ در تاریخ ایفیا کنید، چنیان که میارکس و انگلیس از جمله ی نخستین کسانی بودند که متوجه این نکته شدند؛ ولی نه آن نقشی را که آنان چشم داشتند. طرفه آنکه چارتیسم، جنبش سیاسی پیکارجوی ایس طبقه در بریتانیا، با شکست ۱۸۴۸، تقریباً در آخر خط خود بود که انگلس به آن برخورد. و هنگامی که او و مارکس یس از شکست انقالاب در آلمان (۱۸۴۹)، ناگزیر به عقبنشینی به انگلستان شدند، انگلس ناچار باید به کار شاق زندگی تجاری در منچستر بازگردد. او اکنون دیگر نمی توانست به آسانی ویراست انگلیسی این کتاب را، به سبب محکومشمردن خشماگین بورژوازی منچستر، منتشر سازد. این کتاب بر بریتانیا ناشناخته مانید، تیا ۱۸۸۶ ترجمیه نیشد، و سپیس در أمريكا انتشار يافت.

#### وي.جي.کيرنن.

### ويليامز ريموند (Williams, Raymond)

زادهی ۱۳ اوت ۱۹۲۱ در دهکندهی میرزی پنیدی در ولیش؛ درگذشیتهی ۲۶ ژانویهی ۱۹۸۸ در سیافرون والدن. ویلیامز که در یک خانوادهی طبقه ی کارگر

روستایی زاده شد در کالج ترینیتی کیمبریج تحصیل کرد؛ او بعدها به تأمل درباره ی ایس گذار اجتماعی دشوار پرداخت، و در رماناش روستای مرزی (که در ۱۹۶۰ منتشر شد) استعاره ی جغرافیایی نیرومندی برای آن یافت. ویلیامز در دوران دانشجویی مدت کوتاهی به عضویت حزب کمونیست درآمد؛ در دوره ی پس از جنگ بنیادگذار «چپ نو» بریتانیا شد، و در ۱۹۶۷ مانیفسیت ماه مه آن را ویراستاری کرد، و بعدها در بسیاری از پروژههای سیاسی سوسیالیستی، ناسیونالیستی ولشی و اکولوژیکی به فعالیت پرداخت. او از ۱۹۴۶ تا ۱۹۶۱ معلسم خصوصی آمسوزش بزرگسالان بود، ایس زمان بود که در دانشگاه بررگسالان بود، ایس زبان انگلیسی (و سپستر کیمبریج به مقام مدرسی زبان انگلیسی (و سپستر استادی تئاتر) رسید و در ۱۹۸۳ بازنشسته شد.

تصویر خط سیر فکری ویلیامز زیر نفوذ آن چیزی قرار میگیرد که میتوانیم آن را مرحلهی انگلیسی او بنامیم، که از آن میان *فرهنگ و جامعه* (۱۹۵۸) و رمان انگلیسی از دیکنز تبا لارنیس (که در ۱۹۷۰ منتشر شد) اوج آن به شمار می آید. در این آشار ویلیامز در درون و بر ضد سنت ادبی ـ انتقادی مثیـو أرتولد، تي. اس. اليوت و اف. أر. ليوس كار ميكند، و در برابر تقلیل گرایی فرهنگی مارکسیسم بریتانیایی دههی ۱۹۳۰، با این سنت همپیمان میشود، ولی بـر ضد نخبه گرایی ادبی و اجتماعی، نوستالژی و بدبینی ایس سنت تأکید میورزید که: «فرهنگ امری معملولی» است، و در دادوستد و بسط و گسترش ارزشها و معناها میان مردم کارگر در کنش و واکنش روزمرهشنان یا «کیل شیوهی زندگی» حضور دارد. فرهنگ و جامعه میکوشد نقید انگلیسی حافظه کارانهی رادیکال از سرمایه داری صنعتی را از ادموند برک به بعد بازیابی کند، و آن را به ذخیره بی بسرای آنچه ویلیامز آن را جب انگلیسی اخلاقاً تهیدستشدهی اواخر دههی پنجاه میشمارد بدل كند. طى اين مرحله تمايلات زيباشناسانهى ويليامز بـه مفهوم آشنای لوکاچی قاطعانه «رئالیستی» است.

بااینهمه، پیش از فرهنگ و جامعه، نمایش از ايبسن تا اليوت (١٩٥٢)، ديباچه بر فسيلم (١٩٥٤) و نمایش در اجرا (۱۹۵۴) منتشر شده بود که بیش از آن که طرحی انگلیسی باشد نویدبخش یک پروژهی فکری اروپایی بود و بیشتر مدرنیستی بود تا رنالیستی. در دیباچه بر فیلم (با همکاری مایکل اورم) ویلیامز نخست به ضابطهبندی متمایزترین مفهوم خود در تحلیل فرهنگی میپردازد ـــ یعنی «ساختار احساس» به منزلهی ظهور تجربهها و شکلهای تازه در فراسوی تعریفهای رسمی ایدئولوژی اجتماعی ازپیششکلگرفته که چندان قابل بیان نیست. این انگیزهی نظری کامل ترین جلوهی خود را در انقلاب طولانی (۱۹۶۱) یافت که می کوشد تقابل میان فرهنگ «والا» و تجربهی «معمولی» را واسازی کند، به سود مدل کنش و واكنش متقابل همهى سطوح اجتماعي از مدل مارکسیستی تعیین کنندگی اقتصاد در فرهنگ سر بازمیزند و مجموعهی بررسیهای پیشتازی در باب تاریخ اجتماعی آموزش، مطالعه و مطبوعات به دست میدهد. انقلاب طولانی متن پایهی رشتهیی است که «فرهنگیژوهی» یا مطالعات فرهنگی نام گرفته

منتقدان کار دوره ی نخست ویلیامز بر آناند که کار او بسیش از آن خنشا و توصیفی و باز پسیش از آن «انسان شناسانه» است که بتواند جبوهر جامعه های به شدت طبقاتی را دریابد؛ «کیل شیوه ی پیکار» اصلاحیه ی مشهور ئی. پی. تامسن است. به همین سان، اگرچه مدل کنش و واکنش متقابل نظام ها یا سطوح هم چون اعتراضی بر ضد تقلیل گرایی «عامیانه» دارای عنصر حقیقت خاص خود است، ولی صرفاً به روایت «دوری» یا «انداموار» یا «بیان گر» کلیت اجتماعی می انجامد. بااین همه، حتا هنگامی که این انتقادها صورت می گرفت، کار ویلیامز قاطعانه به فراسوی این انتقادها گذر می کرد. مسلماً «پیکار» و نه کیل

شیوههای زندگی مضمون اصلی روستا و شهر (۱۹۷۳) است، و کوشش بیرای ادغام اکولوژی و اقتصاد سوسیالیستی در سراسی دههی ۱۹۷۰ و دههی ۱۹۸۰ بیشازپیش ذهن ویلیامز را به خود مشغول داشت. آشتی رسمی او با سنت مارکسیستی، سنتی که او در اواخر دههی ۱۹۳۰ آن را ترک گفته بود، با مارکسیسم و ادبیات (۱۹۷۷) از سر گرفته شد، که نمودار دغدغهی خاطر مدام او در سراسر دههی ۱۹۷۰ با بسیاری از مارکسیسمهای وارداتی قاره یی است (لوکاچ، گلدمن، بنیامین، آلتوسی). او اکنون موضع خود را به عنوان «ماتریالیسم فرهنگی» تعریف می کند:

نظریه یی در باب فرهنگ همچون فرایندی مولد (اجتماعی و مادی) و دارای کردارهای ویژه، و در باب «هنرها» همچون کاربردهای اجتماعی وسایل تولید مادی (از زبان همچون «آگاهی عملی» مادی تا فناوریهای ویدژه ی نگارش و شکلهای نگارش تا نظامهای ارتباطی مکانیکی و الکترونیکی).

مضمونهای «جا» و «بستگی» در به سوی ۲۰۰۰ (۱۹۸۳) و در واپسین رمان خارقالعادهاش مردم کوهستانهای سیاه (۹۰–۱۹۸۹) طرح شد. با این واپسین جهتدهی دوبارهیِ یک دورهیِ کاریِ خلاق و چشم گیر، شاخص ترین نظریه پرداز فرهنگی سدهی بیستم بریتانیا هم مرحلهی رئالیستی و هم مرحلهی مدرنیستی را پشت سرگذاشت و برخی از مضمونهای اصلی پسامدرنیسم را مطرح ساخت (۲ مفرنیسم و پساملرنیسم)، و آن تأکید دوباره بر فضا، جغرافیا، و ناهمگونی در نظریه اجتماعی است کمه امروزه همچنان ذهن ما را به خود مشغول داشته است.

برای آگاهی افزون تر ← ایگلتون، تری ۱۹۷۶؛ ۱۹۸۹؛ ۱۹۸۹؛ ویلیـــامز، ریمونـــد ۱۹۵۸؛ ۱۹۶۸؛ ۱۹۶۷؛ ۱۹۷۷؛ ۱۹۷۷؛ ۱۹۸۸؛ ۱۹۸۸

تونی پینکنی

## هابرماس، يورگن (Habermas, Jürgen)

هابرماس کـه زادهی ۱۸ ژوئـن ۱۹۲۹ در دوسـلدورف آلمان است، در دانشگاه گوتینگن در رشتهی فلسفه، تاریخ، روانشناسی و ادبیات آلمانی، و سپس در زوریخ و بُنن تحصیل کرد و در همانجا در ۱۹۵۴ دکتری گرفت. پس از آنکه به عنوان روزنامهنگار به کار پرداخت، در ۱۹۵۶ در مؤسسهی بازسازی شدهی پژوهش اجتماعی در فرانکفورت دستیار آدورنو شد و در پژوهسشی تجربسی دربسارهی آگساهی سیاسسی دانشجویان مشارکت جست که در ۱۹۶۱ منتشر شد. از ۱۹۵۹ تسا ۱۹۶۱ سسرگرم نوشستن *دیگرگسونی* ساختاری حوزهی عمومی (۱۹۶۲) بود. پس از دورهیی در مقام استاد فلسفه در هایدلبرگ، هابرماس در ۱۹۶۴ در سمَت استاد فلسفه و جامعه شناسی به فرانکفورت بازگشت و همانجا درسگفتار افتتاحیهی خود را با عنوان «شناخت و منفعت» عرضه کرد که در ۱۹۶۸ در کتابی به همین عنوان منتشر شد. دیگیر آثار این دورهی او عبارتاند از جستارهایی با عنوان نظریه و عمل (۱۹۶۳)، اثبری پژوهشی دربارهی منطق علوم اجتماعی (۱۹۶۷) و مقالههای دیگیری که زیر عنوان فناوری و علم همچون ایدتولوژی (۱۹۶۸) گردآوری شدند.

سال ۱۹۶۸ البته سال اعتراضهای دانشجویی بزرگ در آلمان غربی، همچنان که در دیگرجاها، نیسز بود. هابرماس با تمام قوا در این جنبش شرکت جست و معارضه ی فکسری و سیاسی با از خودخرسندی دموکراسی آلمان غربی را خوشآمد گفت (و درضمن در در تشخیص اندومبار جهتگیری غیرسیاسی دانشجویان آلمان غربی، نفی آن را نیسز خسوشآمد گفت). گرچهه هابرماس به افراطکاری این جنبش انتقاد داشت، در مورد تأثیر

درازمدت آن در ارزشهای جمهوری فدرال آلمان همچنان دیدگاهی مثبت داشت، درعین حال که میراث کوتاهمدت ناکامی آن را نکوهش می کرد: یعنی افول در سردی و بی شوری یا تروریسم نومیدانه.

هابرماس در ۱۹۷۱ فرانکفورت را به قصد اشتارنبرگ در باواریا ترک گفت تا همراه با سی. اف. فون وایستسزکر، دانشمند علوم طبیعی، مدیریت مؤسسه ی نوبنیاد ماکس پلانک برای «پژوهش در شرایط حیات» در جهان علمی – فنی را بر عهده بگیرد. او در محیطی که پاره یی از درخشان ترین جامعه شناسان جوان تر را به خود جلب می کرد، حجم عظیمی مطلب منتشر کرد که از جمله می توان از کتاب مشهور بحران مشروعیت (۱۹۷۳) یاد کرد که با نظریه ی کنش ارتباطی (۱۹۸۱) به اوج رسید. هابرماس در ۱۹۸۲ برای تصدی کرسی جامعه شناسی و فلسفه به فرانکفورت بازگشت و هم چنان نیز صاحب این کرسی است. تازه ترین کار مهم او، گفتمان فلسفی مدرنیته در ۱۹۸۵ منتشر شد.

اگر ماکس وبر به عنوان مارکس بورژوا توصیف شده است، هابرماس را میتوان به طور خلاصه ماکس وبر مارکسیست وصف کرد. او نیز مانند وبر اساساً بیشتر متفکر است تا مرد عمل، ولی متفکری است که، آنگونه که خود اغلب می گوید، وقتی چیزی او را «تحریک» می کند در امور سیاسی دخالت می جوید. مجموعه ی «نوشتههای سیاسی» او مقوله ی فیراخدامنی کسه دربردارنده ی درس گفتارها و فیراخدامند، گرچسه هابرماس آموزه ی فیارغ از مسی زنسد. گرچسه هابرماس آموزه ی فیارغ از ارزش گذاری بودن علم نزد وبر را مردود می شمارد، او نیز مانند وبر بر تمایز میان گفتمان پیژوهش گرانه و سیاسی تأکید دارد (دوز ۱۹۸۶، ص ۱۲۷). او نیسز

مانند وبر و کارل یاسپرس در دورهی پس از جنگ، به نحوی، به منزلهی وجدان روشنفکری آلمان عمل کرده است، با سیمایی عمومی که برتر از آن به نظر میرسد که می توان از کسی چشم داشت که به جستوجوی نقشی سیاسی برنیامده است.

هابرماس شالودهیی ژرف در سنت فلسفی را با سعهی صدر چشمگیر نسبت به گسترهی پهناوری از نظریههای فلسفی و اجتماعی درمی آمینزد. دربارهی تأثیرهای خاصی که او از کانت و هگل، مارکس و وبر، پارسونز و پیاژه و مانند آن پذیرفته است می توان كتابهاى كامل نوشت. بااينهمه، مهم ترين سرچشمه بیهیچ تردیدی سنت گستردهی مارکسیستی است كه الهامبخش مؤسسهى پژوهش اجتماعي فرانكفورت دورهی نخستین نیز بود. رابطهی هابرماس با نظریهی انتقادی فرانکفورت کمتر از آن بی واسطه است که اغلب گمان می رود. از لحاظ فکری، هابرماس به برنامهی دورهی آغازین مؤسسه نزدیبکتبر است که بنیاد نقد خود را بر ترکیبی میان رشته یی بنا می نهاد که از علوم اجتماعی گوناگون برگرفته می شد. ولی گرچه او از شبکل اندیشهی آدورنو و هورکهایمر از دیاکتیک روشن گری (۱۹۴۷) به این سو ناخرسند است، در دغدغه بنیادی آنها در مورد شیوه یی که بر پایهی آن روشن گری، به شکل عقلانیت ابزاری (عقلانیت ابزار به جای عقلانیت هدف)، از ابزاری برای آزادی به سرچشمه تازهی بردگی بدل میشود، سهیم است. چنان که به تازگی در گفت و گویی عنوان کرده است، از اواخر دههی ۱۹۵۰ «مسئلهی من نظریهیسی در بناب مدرنیشه بنوده اسنت، نظرینهینی در بناب آسیبشناسی مدرنیته از دیدگاه تحقق ــ یا تحقق معیوب ــ عقل در تاریخ» (دوز ۱۹۸۶، ص ۹۶).

در کار دوره ی نخستین هابرماس، ایس دغدغه سه شکل به خود می گیرد. نخست، کار از ره گذر متنهای فلسفی کلاسیک: مارکس و وبر، ولی همچنین کانت، فیشته و هگل ـ تازه اگر سخنی از یونانیان به میان نیاوریم. دوم، دغدغه ی فناوری و کوشش بسرای

برساختن بدیلی «چپ» برای جبرباوری فنّاورانه که تما حدودی از هایدگر و در آلمان پس از جنگ از آرنولد گیلن و هلموت شلنسکی سرچشمه میگرفت. سوم، و مرتبط با آن، دغدغهی شرایط بحث سیاسی عقلانی، یا عقیل عملی، در شرایط دموکراسی فنسالارانهی نوین. نخستین قلم از این سه مضمون بر نظریه و عمل تسلط دارد؛ دومین مضمون را می توان در روزنامیه نگاری دورهی آغازین گار هابرماس و در فنّاوری و علم همچون ایمئولوژی یافت؛ سومین مضمون در این هر دو اثر یافت می شود، ولی نخستین مضمون در این هر دو اثر یافت می شود، ولی نخستین بار در دانش جو و سیاست و دیگرگونی ساختاری جوزه ی عمومی مطمح نظر قرار می گیرد.

به طور کلی، نظریه و عمل دارای سه مضمون عمده است که در کار بعدی هابرماس یافت می شود: ۱) ارزیابی انتقادی سنت مارکسیستی؛ ۲) تأملاتی در ساب امکان آنچه او بعدتر آن را «بازسازی» ماتریالیــسم تــاریخی نامیــد؛ و ۳) مقایــسهی روششناختی میان یگانگی موضوعهای تجربسی و هنجارین یا موضوعهای فنی و «عملی» که باید در ارسطو، در نظریهی قانون طبیعی و در مارکسیسم یافت، از یک سو، و رویکرد علمگرایانه و بهظاهر فارغ از ارزشگذاری علوم اجتماعی نوین، از سوی دیگر. هابرماس در شناخت و منافع انسانی (۱۹۶۸) نقدی تاریخبنیاد از پوزیتیویسم را هم در علوم طبیعی و هم علوم اجتماعی بر عهده می گیرد. سپس در دههی ۱۹۷۰، بـه تـدریج بـه پرورانـدن «نظریـهی کـنش ارتباطی» خود می پردازد، که اکنون نه به منزلهی بنياد فلسفى علوم اجتماعي بلكه بهخودي خود نظریهی اجتماعی خودنگرانه شمرده میشد که «با اثبات معیارهای انتقادی خود سروکار دارد» (۱۹۸۴، ص ۳۹). کنش ارتباطی، به تفکیک از کنش ابزاری یا استراتژیک، در هر جایی روی میدهد که مردم خطاب به مردمی دیگر دربارهی آنچه مد نظر است یا باید باشد گفتههایی بر زبان می آورند. هابرماس از این مفهوم محوری نظریههای حقیقت / اخلاق، تکامل

انسان و مشروعیت سیاسی و نیز فلسفه ی تباریخ را می پروراند. این نگرش در مدرنیته به چشم «پروژهیی ناتمام، ازجمله، به تحقق رساندن برخی از ارزشهای کلاً توجیه پذیر و پذیرفتنی روشن گری» می نگرد و بر همسین قیاس نسبت به پیامبران «پسامدرنیته» دشمنی می ورزد.

آیا باید هابرماس را اندیشهوری مارکسیست شمرد؟ او همسواره ایسن برچسس را پذیرفت، است، گیسرم مارکسیسم او مانند مارکسیسم مکتب فرانکفسورت بههیچروی راستأیین نیست، و دغدغهی همیشگی و فزایندهاش نسبت به بنیادهای استدلالی و گفتمانی علم اخلاق، بهیژه، او را از بیش تر مارکسیستها و حتا نومارکسیستها متمایز میسازد. ولی گرچه بارها به نظر می رسد که توصیف او از خودش به عنوان مارکسیستئ اندکی بیش از نوعی اظهار همبستگی با قربانيان مككارتيسم ألمان غربى بوده است، باز، دغدعهی همیشگی نسبت به آن چیزی نشان داده است که در یک مرحله آن را بازسازی ماتریالیسسم تاریخی، نامیده است: یعنی بازگویی و بینان متفاوت آن در آن جه او آن را قالبی رساتر می شمارد. درهرحال، کمتر شکی می توان داشت که او را همچون یکی از اندیشهوران بسیار مهم نیمهی دوم این قرن به یاد خواهند آورد.

برای آگاهی افزون تر ← برنستاین، آر. جِی ۱۹۸۵؛ دوز، پ. ۱۹۸۸؛ مککارتی، تی. دوز، پ. ۱۹۸۸؛ مککارتی، تی. ۱۹۷۸؛ رودریک، آر. ۱۹۸۸؛ تامسن، جِی و هلد، دی. ۱۹۸۸؛ وایت، اس. کی. ۱۹۸۸.

ويليام أوثويت

#### هژمونی/ برتری (hegemony)

هرگونه تعریفی از هژمونی با بهرهگیری از این واژه به دو معنای یسکسر متنضاد دستخوش پیچیدگی مسی شود: نخست، به معنای سلطه، چنان که در اصطلاح «هژمونیسم»؛ و دوم، بهمعنای رهبری، که متضمن مفهومی از اجماع است. از این جاست که مائو

تسه تونگ «هژمونیسم» را به کار می گیرد تا به نوعی سلطهی یک کشور سر کشور دیگر اشاره کند که امیریالیــسم نیــست. معنــای دوم در نوشــتههــای مارکسیستی رایج تر است. اندرسن (۷- ۱۹۷۶) یادآور شده است که هم منشویکها و هم لنین این واژه را به کار گرفتند تا به رهبری سیاسی در انقالاب دموکراتیک اشارہ کنند کے ہر پایمی اتحادی ہا بخسش هایی از دهقانان استوار است. بوچی -گلوکسمان (۱۹۷۹) به بحث در این باره میپردازد که بوخارین و استالین در دههی ۱۹۲۰ چهگونه این واژه را به کار گرفتند. پـرورده تـرین صـورت ایـن واژه را هم چون مفهومی مارکسیستی می توان به گرامشی نسبت داد. بسیش تسر مفسسران در ایسن نکشه همداستان اند که هرمونی مفهومی کلیدی در *دفترهای زندان* گرامشی و مهمترین یاری فکری او به نظریهی مارکسیستی است. در نوشتههای پیش از زندان گرامشی، در معدود مواردی که این اصطلاح به کار می رود، به استراتژی طبقه ی کارگر اشاره دارد. گرامیشی در مقالههیمی که درست پلیش از بهزندان افتادن اش در ۱۹۲۶ به قلم آورد، این واژه را به کار گرفت تا به نظام اتحادهایی اشاره کند که طبقهی کارگر میبایست برای واژگونساختن دولت بورژوایی پدید آورد و به عنوان پایهی اجتماعی دولت کارگران به کار آید (گرامشی ۱۹۷۸، ص ۴۴۳). در حدود همان زمان از ایس اصطلاح بهره گرفت تا به استدلال در این باره بپردازد که پرولتاریای شوروی میهایست منافع رستهیی و اقتصادی خود را قربانی کند تا اتحادی با دهقانان را تأمین کند و به منفعت عمومی خاص خود خدمت کند (هان، ص ۴۳۱).

گرامشی در دفترهای زندان از اینگونه بهرهگیسری از این اصطلاح، که همانند بهرهگیری از آن در مباحثات بین الملل کمونیستی در این دوره است، فراتر می رود تا آن را در مورد شیوه یی به کار بندد که بر پایه ی آن بورژوازی حاکمیت خود را ایجاد و حفظ می کند. دو

نمونهی تاریخی که او در این زمینه مورد بحث قرار مىدهد انقلاب فرانسه و ريسورجيمنتو (= رستاخيز) ایتالیا است که بر پایسهی آن گرامشی پایسهی گسترشیافتهی اجماع برای دولت تازهی فرانسه را در نقطهی مقابل اجماع محدودی قرار میدهد که دولت در ایتالیایی متحد از آن برخوردار شد. او در بحث از جلوههای متفاوت سلطهی بورژوایی، هنگامیکه دولت را قهر به اضافهی اجماع توصیف می کند، از اندیشهورانی چون ماکیاولی و پارهتو بهره می گیرد. گرامشی بر آن است که در شرایط نبوین، طبقه سلطهی خود را نه صرفاً از راه سازمان وینوهی قهر، بلکه از آن رو حفظ می کند که قیادر است از منیافع محدود و رستهیی خود فراتر رود و نوعی رهبری اخلاقی و فکری اعمال کند، و با انواع متحدانی که در یک اتحاد اجتماعی از نیروها متحد شدهاند سازشهایی (در محدودههای معین) انجام دهد؛ گرامشی بر این اتحاد نام اتحاد تاریخی مینهد. این اتحاد نمودار بایه یی از اجماع برای نظم اجتماعی معینی است که در آن هژمونی طبقه ی مسلط (← طبقهی حاکم) در شبکه یی از نهادها، روابط اجتماعی و اندیشه ها آفریده و از نو آفریده می شود. این «پارچهی هژمونی» تافتهی روشن فکرانی است که، به سخن گرامشی، عبارتاند از همهی کسانی که دارای نقشی سازمانی در جامعهاند. بدین گونه، او از تعریف دولت همچون ابزار یک طبقه که مارکس، انگلس و لنین آن را به کار می گیرند، فرامی گذرد.

گرچه گرامشی می نویسد که نهادهای هژمونی در جامعهی صدنی جای دارند، حال آن که جامعه سیاسی عرصه ی نهادهای سیاسی به معنای قانون اساسی آن است، هیمچنین می گوید که ایس تقسیم بندی صرفا روش شناختی است و بر هم پوشانی موجود در جامعه های واقعی و بالفعل تأکید می ورزد (گرامیشی ۱۹۷۱، ص ۱۶۰). درواقی، در شیرایط سیاسی گسترش بخشیدن به دخالیت دولیت در جامعه ی مدنی، و در شیرایط سیاسی رفورمیسم

همچون پاسخی به درخواستهایی که با سازمانیابی اتحادیههای کارگری و احزاب سیاسی تودهیی در عرصهی سیاسی طرح میشود، و همچنانکه اقتصاد به «سرمایهداری سازمانیافته»ی کذایی مبدل میشود، شکل هژمونی دگرگون میگردد و بـورژوازی درگیر آن چیزی میشود که گرامشی آن را انقبلاب منفعلاته میخواند. از اینجاست که پایهی صادی هژمونی از طریق اصلاحات یا سیازشهایی شکل می گیرد که در آن رهبری یک طبقه تأمین می شود، ولی در آن دیگر طبقات درخواستهای معینی دارنید که برآورده میشود. بندین سنان، در تعریف گرامشی طبقهی رهبر یا پیشوا بهراستی سیاسی است، زیبرا فراتر از منافع اقتصادی آنی خود میرود (که شباید بتوان در عرصهی سیاسی برای آن پیکار کرد) تا نمودار پیشرفت همگانی جامعه باشند. بندین گونه، گرامشی مفهوم هژمونی را به کار می گیرد تا استدلال کند که به هر مفهوم اکونومیستی از سیاست یا ایدئولوژی که در پی منفعت طبقاتی اقتصادی آنی در سیاست و فرهنگ باشد، ناتوان از تحلیل درست موقعیت سیاسی و تحلیل توازن نیروهای سیاسی است و نمی تواند دریافتی در خور از سرشت قدرت دولتي پديد آورد (← اکونوميسم). درنتيجه، به عنوان یایهی استراتژی سیاسی جنبش طبقهی کارگر ناکافی

رویکرد گرامشی به آنچه او آن را کوششی برای پروراندن علم مارکسیستی سیاست توصیف می کند دارای معانی ضمنی گوناگون است. هژمونی کاملاً بسطیافته می بایست بر اجماع فعال و بر اداره یی جمعی استوار باشد که در آن گروههای گوناگون در جامعه با هم متحد شوند. بدین سان، گرامشی فراتر از نظریه یی در باب تعهد سیاسی استوار بر حقوق مدنی مجرد می رود تا استدلال کند که نظارت دموکراتیک تمام عیار در بالاترین شکل هژمونی بالیدن می گیرد. بااین همه، تحلیل او از شکلهای گوناگون هژمونی، مانند آنچه بر ریسورجیمنتوی ایتالیا چیرگی

می گیرد، نشان میدهد که سرشت محدود اجماع مى توانىد بىه پايىدىيى ضعيف بىراى نظمىي سياسىي بیانجامد که می تواند بیش از پیش بر قهر تکیه کند. می توان استدلال کرد که هژمونی را نمی توان به مشروعیت، آگاهی کاذب یا فریب تودهی مردم فروکاست که، نزد گرامشی، «فهم متعارف» یا جهانبینیاش از انواع عناصر فراهم می آید، و برخی از این عناصر، چنان که در بخش اعظم تجربهی روزمره شاهدیم، با ایدئولوژی مسلط در تنضاد است. آنچه یک ایدئولوژی مسلط و دارای هژمونی میتواند انجام دهد این است که جهانبینی منسجم و نظاممندی فراهم آورد که نه تنها بر تودهی مسردم تباثیر بگنذارد بلکه به صورت اصل سازمان نهاد اجتماعی به کار آید. در نظر گرامشی ایدئولوژی صرفاً بازتیاب یا آینهی منفعت اقتصادی طبقاتی نیست، و به این تعبیر «مفروض»ی نیست که از ساختار اقتصادی یا سازمان جامعه سرچشمه میگیرد بلکه عرصه یمی از پیکار است. ایدئولوژی عمل را از طریق شیوهیی سازمان میدهد که در روابط اجتماعی، نهادها و کردارها تجسم مییابد و همهی افراد و فعالیتهای جمعی را تحت تأثير قرار مىدهد (موفى ١٩٧٩).

گرامشی پروژه تاریخی ویسژه ی پرولتاریا را ایجاد «جامعه ی تنظیمیافته» یی وصف می کند که در آن هژمونی و جامعه ی مدنی، یا عرصه ی اجماع، به تمامی گسترش می یابد و جامعه ی سیاسی، یا عرصه ی اجبار و فشار، کاهش می یابد. از ایس جا برمی آید که پرولتاریا می بایست گسترش مداوم اجماعی را پدید آورد که در آن منافع گروههای گوناگون فراهم آیند تا اتحاد تاریخی تازه یی را تشکیل دهند. برای بسط و پرورش استراتژی و راهبردی به سوی ایس هدف، هژمونی نوینی می بایست عناصر اندیشه ها و کردار مردمی را مهار و می بایست عناصر اندیشه ها و کردار مردمی را مهار و تحت نظم و قاعده در آورد. بدین سان، مفهوم هژمونی در حکم پایه ی تحلیل گرامشی از فرهنگ عامه و فرهنگ مردم پستد و بحث او در باب فلسفه ی فرهنگ مردم پستد و بحث او در باب فلسفه ی

نظاممند فیلسوفان و فلسفه نانظاممند یا جهانبینی تودهی مردم است.

دربارهی برداشت گرامشی از مفهدوم هژمدونی پرسشهای گوناگون طرح شده است. پاره یمی از ایس پرسشها مربوط به کارآیی تحلیل او از قیدرت دولت بورژوایی و نتایج استراتژیکی است که او از این قضیه می گیرد (اندرسن ۱۹۷۷-۱۹۷۶). یک جنبه از ایس بحث با دامنهیی سروکار دارد که بر پایهی آن هژمونی طبقهی کارگر \_\_ پیش از آن که قدرت دولتی دیگرگون گردد ــ میتواند یا میبایست بالیدن بگیرد و نیز با دامنه یمی که بر پایمی آن وظیفه ی دولت سوسیالیستی است که هژمونی را پیش ببرد. دیگر پرسشها با نقش حزب انقلابی در پدیدآوردن هژمونی پرولتری سروکار دارد. پارهیی از نویسندگان بر خصلت همگون یا یک پارچه و احتمالاً تمامت بخش هژمونی تأکید دارند؛ حال آن که دیگران بر عناصر گونه گون آن یا می فسارند که ضرور تأ در طبقاتی که از لحاظ اقتصادی تعریف شدهاند و ریشه ندارند، و نیز بر شیوه یی تکیه می کنند که بر پایه ی آن هژمونی نمودار فراهم آمدن گروههای یک سر گوناگون، همراه با سازشهای ملازم این امر است. پارهیمی تفسیرهای اخیر مدعیاند که هژمونی نبه تنها ابزاری مفهبومی برای تحلیل جامعهی بورژوایی فراهم می آورد، و نیز برای پرورش استراتژی گذار به سوسیالیسم، بلکه هم چنین می تواند بسرای تحلیل دست آوردها و محدودیتهای خود جامعههای سوسیالیستی نیز به کار آید. افزون بر این، هژمونی به منزلهی پایهی نقدی «پسامارکسیستی» از پایهی طبقاتی تحلیل مارکسیستی نیز به کار گرفته شده است.

برای آگاهی افزون تر ← اندرسن، پی. ۷۷- ۱۹۷۶؛ بوچی درای آگاهی افزون تر ← اندرسن، پی. ۷۷- ۱۹۷۶؛ بوچی در گلوکسمان، سی. ۱۹۷۹؛ ۱۹۸۷؛ دوجـ ووانی، بی. و دیگران ۱۹۷۷؛ فیما، چیی: ۱۹۸۱؛ گرامشی، ای. ۳۵- ۱۹۲۹ (۱۹۷۱)؛ ۱۹۷۸؛ لاکلاتـو، یـی. و مـوفی، سی. ۱۹۸۸؛ موفی، سی. ۱۹۷۹؛ ساسون، ای. اس. ۱۹۸۰.

## هکل، گئورگ ویلهلم فریدریش

#### (Hegl, Georg Wilhelm Friedrich)

زاده ی ۲۷ اوت ۱۷۷۰ در اشتوتگارت؛ درگذشته ی ۱۸۳۱ نبوامبر ۱۸۳۱ در ببرلین. هگیل، پیسر یسک مامور جمع آوری مالیات، در دانشگاه توبینگن فلسفه، ادبیات کلاسیک و الهیات خواند و سپس، نخست در ببرن و پس از آن در فرانکفورت آموزگار خصوصی شد. در ۱۸۰۱ میدرس دانشگاه (Privatdozent) شد، و در کار سترگ خود را، پدیدارشناسی دهن (۱۸۰۷)، در کار سترگ خود را، پدیدارشناسی دهن (۱۸۰۷)، در آنجا به قلیم آورد. هگیل از ۱۸۰۸ تیا ۱۸۱۶ در داشت، سپس در هایدلبرگ (۱۸۰ – ۱۸۱۶)، و در برلین داشت، سپس در هایدلبرگ (۱۸۸ تا هنگیام میرگاش در همینجا بود که مکتبی هگلیمشرب آغاز به شکلگیری کرد.

فلسفهی هگل از دو جهت بیرای میارکس اهمیت داشت. نخست، مارکس عمیقاً تحبت تأثیر نقیدهای هگل از کانت و نیز تحت تأثیر فلسفهی تاریخ او قرار گرفت. دوم، او روش دیالکتیکی هگل را به جامعترین شکل آن، یعنی شکل منطق، به اختیار گرفت، و آن را به کار گرفت تا ساختار پوینای شیوهی تولید سرمایه داری را آشکار سازد. کانت در نقد خود از شناخت، دعاوی انسان بر شناخت علمی را محدود به قلمرو «تمود» / پدیدار کرده بود و بر آن بود که شناخت تنها مى تواند از كنش تركيبي شكلهاى مشهود و مقولههای ذاتی فاعل شناسایی از یک سو، و دادههای حسی از بیرون فراهم آمده، از سوی دیگر، حاصل شود. فراسوی ایس ارتباط، کمه از راه ژرفاندیسشی انتقادی برقبرار میهشود، «شیه، فینفسه» قرار دارد که اساساً ناشناختنی است. آنچه أدميان مي توانند بشناسند فقيط «نمود» / پدیدار است. بااینهمه، هگل برخلاف کانت بر آن است که نمود و بود به ضرورت به ینک دیگر تعلیق دارنند. و این که ژرف تنرین و نهانی تنرین ساختار

واقعیت منطبق بر ژرفترین ساختار روح انسانی خودشناسا است. از دیدگاه یبزدانشناختی این به معنای آن است که خداونید (امر مطلق) از رهگذر شناخت انسان به خودشناسی میرسید، بیدینسان مقولههای اندیشه ی انسان درعین حال شکلهای عینی هستی اند، و منطق درعین حال هستی شناسی است.

هگل تباریخ را همچنون «پیشرفت در آگاهی از آزادی» تفسیر میکند. شکلهای سازمان اجتماعی منطبق بر آگاهی از آزادی اند، و از این جاست که آگاهی هستی را معین میکند. آگاهی از عصر تاریخی و از مردم بهویژه در دین جلوه گر می شود، «که همانجایی است که مبردم بیرای خود معین مىكنند كه چەچىز بايد حقيقى باشد... دين آگاهى مردم از آنچیزی است که حخود او> هست، آگاهی از برترین هستی خویش است» (فلسفهی تاریخ). بدینسان، مردمانی که فیلان سینگ یا جانور را همچون «خدا»ی خود پرستش میکنند نمی تواننـد آزاد باشند. روابط اجتماعی و سیاسی آزادانه نخست با پرستش یک خدا به شکل انسان یا «روح» («روحالقدس») ميسر مىشود. پـيشرفـت تـاريخى، نیاز و محرومیت و رنیج و جنگ و میرگ و حتیا تباهیزدگی سراسر فرهنگها و مردمان را پشت سر مى گذارد. بىااين همه، هگيل بير اين يقين استوار میماند که از رهگذر این پیکارهای تباریخی اصل برتری از آزادی، تقریب نزدیک تری به حقیقت، درجهی برتری از شناخت سرشت آزادی رفتهرفته سر برخواهد آورد. خط سبیر تناریخ بنشر بنه سنوی مسیحیت، اصلاح دین، انقلاب فرانسه و مشروطهی سلطنتی است. پیشرفت در مفهومهای دینی و اندیشههای فلسفی متناظر با پیشرفت اجتماعی و سیاسی است.

هگلیان جوان، که مارکس از رهگذر آنها با فلسفهی هگل آشنا شد، آموزهی استاد خود را به صورت حربهی انتقاد بر ضد سلطنت پروس به کار گرفتند که

محافظه کار شده بود. و هگلیان جوان با ایس کار از برداشت هگل از دولت به منزلهی سلطنت مشروطه یی که به دست مقامات دولتی روشن اندیش اداره می شود فراگذشتند. هگل فقط مقامات از لحاظ فلسفی فرهیخته را دارای شناختی بالیده از یگانگی روح دهنی (انسان مفرد) و روح عینی (دولت) می شمرد، حال آن که هگلیان جوان بر آن بودند که همه مهمروندان می توانند به این شناخت دست یابند. به همین دلیل هگلیان جوان هم چنین خواهان آن بودند که باید از طریق تعمیم بخشیدن به بینش فلسفی منطق هگلی بر دین پرستی صرفاً استعاری مسیحیت منطق هگلی بر دین پرستی صرفاً استعاری مسیحیت منتی چیرگی یافت. اندیشه ی بشریت باید جای خدای مسیحیت را بگیرد که به صورت استعاری بازنموده می شود:

بشریت عبارت از یگانگی دو سرشت است: خدا انسان می شود، بی کرانی در کران مندی که بی کرانی خود را به یاد می آورد. بشریت معجزه گر است، تا آنجا که، در جریان تاریخ بشر، بشریت بر طبیعت چیرگی می یابد، هم در درون انسانها و هم بیرون آنها، بیش از پیش کامل تر، و طبیعت را هم چون ماده ی ناتوان فعالیت خود به انقیاد درمی آورد. بشریت عاری از گناه است، تابه جایی که فرایند بالندگی اش بی گناه است؛ آلودگی فقط خصیصه ی افراد است، حال آن که در نوع بشر و در تاریخ از ایس آلودگی فرا گذشته اند. (دی. اف. اشتراؤس

(نیز  $\rightarrow$  **هگل** و مارکس).

برای آگاهی افزون تر ← اوینری، شولم ۱۹۷۲؛ هگل، جسی. دابلیسو. اف. ۱۹۷۷ (۱۹۳۱)؛ ۱۸۱۲ (۱۹۲۹)؛ ۹۲۲ (۱۹۲۹)؛ هیپولیت، ۱۸۲۱ (۱۹۵۹)؛ هیپولیت، ژان ۱۹۵۵ (۱۹۶۹)؛ کوژو، ای. ۱۹۴۷؛ لوویت، کارل (۱۹۶۴) (۱۹۶۴).

ايرينگ فسچر

هگل و مارکس (Hegel and Marx)

اندیـشهی مــارکس از جهــات بــسیار نمــودار تــأثیر فلسفهی دیالکتیکی هگل است. مارکس نخست طی دورهی دانش جویی خود در برلین با این فلسفه آشینایی یافیت و در وهایهی نخست تفسیر جمهوریخواهانه یی از فلسفه ی تباریخ هگل اختیبار کرد که کسانی چیون ادوارد گیانز عرضه می کردنید. مارکس نیز مانند هگل تاریخ جهان را پیشروندی دیالکتیکی میشمرد، ولی به پیبروی از بازتفسیر ماتریالیستی فویرباخ از هگل، مارکس «کار مادی را همچون ذات، همچون ذات خوداعتباربخشِ بـشريت» درمی یافت (دست نوشته های اقتصادی و فلسفی). ضابطه بندی دوباره و انتقادی مارکس از فلسفهی تاریخ هگل عبارت است از ازمیانبرداشتن فاعل خیالی تاریخ جهان، یعنی «روح جهان» کذایی و نیز بهدرازاکشاندن فرایند دیالکتیکی تکامل تاریخی تا به آینده. آن قلمرو آزادی که هگل بر آن بود که اکنون و این جا باید به تمامی به تحقق برسید، نیزد میارکس در آینده، همچون امکان واقعی اکنون، جای دارد. دیالکتیک نیروهای تولیدی و روابط تولیدی که بر پیشرفت تاریخی تأثیر میگذارد، برخلاف دیالکتیک روح جهان هگل هیچ تضمینی به دست نمیدهد که قلمرو آزادی (← رهایی) به تحقیق خواهید پیوست؛ بلکه فقط امکان عینی چنین تکاملی را به دست مىدهد. اگر دگرگونساختن تاریخاً ممكن جامعه دست ندهد، آنگاه بازگشت به توحش (لوکزامبورگ) یا «نابودی توامان طبقات درحال ستیز» (مارکس) نیز ممكن است.

مارکس به جای دولت بورژوایی مبتنی بر قانون اساسی که نزد هگل غایت تکامل تاریخی است، مفهوم «اتحاد آزادانهی تولیدکنندگان» را پیش میگذارد. آنچه مورد نظر مارکس است نظمی اجتماعی است که هرگونه نیروی زورگو و قهری را که بر فراز و بالای سر آن قرار بگیرد به دور میافکند، و اعضای آن از طریق همرایی به رتی وفتی امور خود در کار مارکس در باب «نقد اقتصاد سیاسی» دومین تأثیر هگل نمایان میشود. درک این تأثیر بهویژه برای دریافت درخور از کار اصلی مارکس، سرمایه، ضروری است، زیرا با روشی سروکار دارد که در بُننساخت تحلیل او از شیوهی تولید سرمایه داری جای دارد. مارکس در اینجا روش دیالکتیکی هگل را به کار میگیرد، که خود مندعی است کنه آن را (از نبو) بنر پاهای آن ایستانده است، تا پویش درونی و ساختار نظاممنند تولیند سرمایه داری را عرضه کنند. نظام سرمایه داری روابط تولیدی یک کلیت را تشکیل میدهد، یعنی وحدتی همهگیر کنه بنه همنین دلینل مىبايست همچون يک کل بههمپيوسته مورد وارسى قرار گیرد و عرضه شود. بااینهمه، پیژوهش تجربیی و پردازش دادههای تجربی وینژه میهایست مقدم بر عرضهی کلیت باشد. خودجُنبی دیالکتیکی همزمان مقولههای ذهنی و عینسی، ارزش، پـول و سـرمایه میبایست خصیصه یی از موضوع مورد پژوهش باشد و نه حاصل فلان طرح روششناختی از بیسرون تحمیل شده. مارکس بر تفاوت میان شیوهی بررسی و برخورد خود با روابط تجربي و امور واقع و شيوهي هگل تأکید دارد که، چنان که مارکس در کار دورهی نخستین خود، نقد فلسفه دولت هگل، میگوید هگل نخست طرحی از مقولهها ــ در منطق خود ـــ میپردازد و آنگاه نهادهای اجتماعییی چون خانواده، جامعهی مدنی، دولت و ساختارهای درونی آنها را در مطابقت انتزاعیی با طرح و شاکلهی خود عرضه میکند. از نظر مارکس یگانه شرح دیالکتیکی درخور از موضوع مورد پژوهش، شرحی است که نسبت به فردیت پویا و ساختاری موضوع حساس باشد. «سوژه» یا فاعل خودجنبندهی شیوهی تولید سرمایه داری، که برای خاطر آن است که تولید سرمایهداری اصلاً انجام میگیرد، خود سرمایه است، که بااینهمه، چیزی نیست که مستقلاً واقعی باشد، بلکه چیزی است که از کنش دوسبویهی ناخودآگاهانه و همکباری افراد و طبقات سرچشمه می گیرد، و بنابراین همین که

میپردازند. نزد هگل، فرایندی که فرد از طریق آن خود را از هستی طبیعی و از اجبار بیرونی می رهاند، فرایند «روحانیت بخشی» است؛ فرد از رهگذر شناخت فلسفى موقعيت عيني خود، ميبيند آنچه فيشارها و محدودیتهای بیرونی بر ارادهی او مینماید، درواقع عبارت از شرایط وجودی او است همچون یک هستی اندیشنده با ارادهای از آن خود، و با ایس بینش با واقعیت عینی به آشتی میرسد. هگل و هگلیان محافظ ه کار بر آن بودند که به چنین بینشی، <یعنی> آشتی و آزادی تنها می تبوان از طریق آن دسته از مقامات دولتی بهتمامی دست یافت که تربیت فلسفی دیدهاند، حال آن که هگلیان جوان، با تعمييم بخيشي بيه ايسن انديسشه، فراينسد «روحانیت بخشی» را با فرایند بلوغ فرد به پایهی شهروند یکی میشمردند. بااینهمه، در هر دو تفسیر، فرد با «هویت دوگانه»ی معینی بر جای می ماند: از یک سو، او فردی طبیعی است که احساس میکنید تابع نیروهای بیرونی و سرکوبگر است؛ و از سوی دیگر، او یک هستی روحانی» است که دارای ایس شناخت است که آنچه بهظاهر آزادی او را انکار میکند درواقع خبود آزادی و واقعیت اوست. آزادی عبارت است از آشتی. درهرحال، نود مارکس آزادی فقط هنگامی میسر میشود که بر این دوگانگی هویت انسانی در هستی انسانی و شهروند، در فرد طبیعی و هستی روحانی، که دیگر ضرورتی ندارد، چیرگی دست داده باشد؛ هنگامی که انسان ها دیگر ناچار نیستند فشارها و محدودیتهای اجتماعی خبود را در «ذاتی بیگانه که بر فراز سر آنها قرار دارد» ــ یعنی دولت (بعدتر هم چنین سرمایه) ــ تجسم عینی بخشند. بااینهمه، بهرغم تمامی انتقادها از هگل، مارکس این اعتقاد هگلی را حفظ میکند که بشریت در جریان تاریخ پیشرفت میکند. او همچنین اروپامحوری هگل را ــ درواقع به عنوان امری عادی ـــ میپذیرد؛ و اروپامحوری خود او به آشکارترین وجه در نوشتههای او در باب هندوستان و چین جلوهگر است.

جامعهی سرمایهداری نفی شده باشد از میان خواهد رفت. سرمایه سوژه یا فاعل واقعی تولید نیست بلکه «شبهسوژه» است. بههمیندلیل، در بهترین حالت گمراه کننده است که بگوییم مقولهی «سرمایه» نزد مارکس همان نقشی را در ذهن او بازی می کنید که مقولهی «روح» در اندیشه و دستگاه هگل. بر طبق فلسفهی ایدئالیستی هگل، روح (جهان) واقعاً تاریخ را پدید می آورد، و حال آن که سرمایه فقط به ظاهر سبوژهی واقعی شیوهی تولید سرمایهداری است. «بىسوژهگى» واقعى ايىن شيوهى توليىد (ألتوسر) بههیچروی فقط یکی از دست آوردهای روش شناختی مارکس نیست؛ این اندیشه که سرمایه از یک سو بهنحوعینی همچون سوژه یا فاعل واقعی مستقل تولید پدیدار می شود و بااین همه «واقعاً واقعی» نیست، و واقعهٔ بههیچروی فاعلی مستقل نیست، دربردارندهی نقدی پوشیده از شیوهی تولیدی است که آن را تشکیل میدهد. از نظر مارکس، مقدر است که اتحاد آزادانهی تولیدکنندگان جای سرمایهداری را بگیرد، جای آن نظم اجتماعی را که بیرحمانه و کوتهبینانه به استثمار طبیعت می پردازد و در آن قوانین ساختاری شیوهی تولید مقرر میکنند که افراد و طبقات به خدمت این «شبهسوژه یا فاعل»، یعنسی سرمایه درآیند. از اینجاست که مارکس بر آن است کے اتحاد آزادانے ی تولید کننے دگان مبادلے ی سوختوساختی میسان جامعه و طبیعست را بهنحوعقلاتی تنظیم خواهد کرد و، برخلاف جامعه سرمایهداری ــ که در آن تولید فرمان بردار است و فقط باسخگوی منافع سرمایه است ــ تولید آن در جهت برآوردن نیازهای مادی تولیدکنندگان و نیز نیازهای آنها برای فعالیت (اجتماعی)، زندگی اجتماعی و شکوفایی فردی سیر خواهید کرد. اتحاد آزادانهی تولیدکنندگان، همچون سوژه یا فاعل واقعی تولید، جای «شبه سوژه»، یعنی سرمایه را خواهد گرفت که «نمود» محض عیناً موجود سوژه یا فاعل

تولید است. تنها در ایس سوژه یا فاعل هنوز

تحققنیافته است که روح جهان هگلی تجسم تجربی خود را خواهد یافت.

مارکس از دیالکتیسک هگسل فقسط از لحساظ روش شناختی و به طور تلویحی بهره گرفت تا پایه ی بیاور خود به پیشرفت تاریخی را استوار سازد. بااین همه، انگلس در آنتی دورینگ می کوشد از ایسنجا فراتر رود و طرحی از نوعی هستی شناسی دیالکتیکی ماتریالیستی و نظریه ی تکامل به دست دهد (ماتریالیسم). از دل این تجربه، که درواقع بیش تر وامدار داروین و علوم اجتماعی و جهان بینی علمی سده ی نوزدهم است تا هگل، «ماتریالیسم دیالکتیکی» معروف سر برمی آورد که در پرورش و بسط و گسترش بعدی ان، پلهخانوف، لنین، استالین و مجموعهی از ان، پلهخانوف، لنین، استالین و مجموعهی از اندیشه وران شوروی یاری رساندند.

برای آگاهی افزون تر ← کولتی، لوچو ۱۹۶۹ (۱۹۷۳)؛ فسچر، ایرینگ ۱۹۶۷ (۱۹۷۰)؛ هیپولیت، ژان ۱۹۵۵ (۱۹۶۹)؛ کُـرش، کـارل ۱۹۲۳ (۱۹۷۰)؛ لیـشتهایم، جورج ۱۹۷۱؛ مارکوزه، هربرت ۱۹۴۱؛ نگـت، اسـکار ۱۹۷۰؛ ریدل، مانفرد ۱۹۷۴؛ ولف، دیتر ۱۹۷۹.

ايرينگ فسچر

#### (young Hegelians) هگلیان جوان

هگلیان جوان یا هگلیان چپ پیروان رادیکال هگل بودند که طبی اواخر دهه ی ۱۸۳۰ و اوایل دهه ی ۱۸۴۰ مکتب تقریباً بیشکلی را در آلمان تشکیل میدادند. در آغاز، هگلیان جوان منحصراً توجه خود را معطوف به مسایل مذهبی کردند زیرا مذهب یگانه عرصه یی بود که در آن بحث نسبتاً آزادنه امکان پذیر بود. اما بحث سیاسی واقعی میان هگلیان جوان میسر نبود تا این که فردر یک ویلهلم چهارم به قدرت رسید و درنتیجه، کاهش سانسور مطبوعات عرصه ی روزنامه ها را برای تبلیغات آن ها هموار ساخت. سه سال بعد تحمیل مجدد فشار و نظارت حکومتی پایان این جنبش را در پی داشت.

در اصل، هگلیان جوان مکتبی فلسفی بودند و نگرش

آنها به دین و سیاست همواره رویکردی عقلبی بود. فلسفهی آنها را به بهترین تعبیر فلسفهی عقل گرایی نظرورزانه نامیدهاند. هگلیان جوان به عناصر رومانتیک و ایدئالیستی فلسفهی خود گرایشهای انتقادی تند روشین گری (= Aufklärung) و ستایش از میانی انقلاب فرانسه را افزودند. به عقیده ی آنها عقیل فرایندی است که پیوسته در حال آشکارشدن است و هگلیان جوان وظیفهی خود را پیشگامی در فراینـد عقلی میدانستند. آنها نیز مانند هگل معتقد بودند که این فرایند به فرایندی غایی دست می یابد، با ایس تفاوت که یک افتراق غایی مقدم بر این وحدت غایی است. از اینجا برمی آید که پارهیی از نوشتههای هگلیان جوان طنینی بسیار قیامتبینانه دارد، زیسرا گمان دارند که وظیفهی آنها این است که از طریسق نقد، این افتراقها را تا گسست نهایی پیش ببرند، و بدين ترتيب حل اين افتراقها را تسريع كنند.

هگلیان جوان در تکوین اندیشهی مارکس جوان تأثیر جشمگیر داشتند. مارکس از برجسته ترین چهرهی هگلیان جوان، برونو بائر، نقد صریح و بی پردهی دین را الهام گرفت که به صورت الگوی تحلیل دورهی جوانی او از سیاست و اقتصاد به کار آمد. از فویرساخ اومانیے سم رادیکالی را الهام گرفت کے مستلزم دگرگونساختن منظم فلسفهی هگل و نفی برتری ایدهی هگلی بود. اشتیرنر، خودپرستترین و منفی ترین چهرهی هگلیان جوان، مارکس را بر آن داشت که از اومانیسم کمابیش ایستای فویرباخ فراتـر برود. سرانجام، هس، نخستین مُبَلغ اندیشههای کمونیستی در آلمان، پیشگام کاربُرد اندیشههای رادیکال در اقتصاد به شمار میآمد. بااینهمه، مارکس در میانسهی دهسهی ۱۸۴۰ بسه جانسب برداشستی ماتریالیستی از تاریخ رفت که متضمن نقد کوبندهی هگلیان جوان است و شرح آن در *اید تولوژی آلمانی* آمده است.

برای آگاهی افزون تر  $\rightarrow$  مکالِلَن، دیوید ۱۹۶۹. دیوید مکالِلَن دیوید مکالِلَن

## همستیزی طبقاتی (class conflict)

به سخن بیانیهی حزب کمونیست؛ «تاریخ تمامی جامعههای تاکنون موجود تاریخ مبارزههای طبقاتی است.» ولی این برنهاده به راههای گونـاگون مـشروط شده است، زیرا نخست چنین تـدوین نـشد و انگلـس آن را با اشاره به ناریخ مکتوب اصلاح کرد (یادداشتی سر ویراست انگلیسی ۱۸۸۸) تا به این ترتیب جامعههای اشتراکی آغازینی را در شیمار آورد که در آن تقسیمبندی های طبقاتی هنوز سر برنیاوردهاند. سیس تر، کانوتسکی (۱۹۲۷) استدلال کرد که پارهیی از پیکارهای طبقاتی که در بیانیهی حرزب كمونيـــست ذكـــر آن رفتـــه اســـت، درواقـــع همستیزیهایی میان گروههای ردگانی است، و ایس دیدگاه با این ملاحظه ی خود منارکس و انگلیس در همان منتن سازگار است که جامعهای پیشاسرمایه داری همگی با «درجه بنیدی گوناگون ردهی اجتماعی» ممتاز میشوند. برای نمونه، در مورد جامعهی فنودالی بر سر ماهیت و اهمیت همستیزی طبقاتی در میان مورخان مارکسیست اختلافنظر وجود دارد؛ برخی بر اهمیت شورشهای دهقانی تأکید دارند، دیگران توجه را به پیچیدگی بستگیها و دو دستگیهای طبقاتی جلب میکنند (← مواحل تکامل؛ گذار از فتردالیسم به سرمایهداری). مارکس و انگلس خود به این نکته اشاره دارنید \_\_ و این نکته دیدگاه مارکسیستی عام به شمار می آید ــ که در جامعهی سرمایهداری طبقههای اصلی بهروشن ترین وجه از هم متمایز می شوند، آگاهی طبقاتی به کامل ترین وجه شکوفا می شود، و همستیزی طبقاتی تندترین صورت خود را دارد، جامعهیی که در موردهایی که برشمردیم، از لحاظ تکامل تاریخی شکلهای جامعهی تقسیمشده به طبقات، نقطهی اوج به شمار می آید. از ایس دیدگاه، بیکارهای طبقاتی مدرن در نظریهی مارکسیستی از اهمیت محوری برخورداراند، زيرا حاصل آنها گذار به سوسياليسم شمرده میشود؛ یعنی گذار به جامعه یی بدون طبقه.

پس، قابلفهم است که پیژوهش و مباحثهی مارکسیستی بعدی تا حد بسیار فراوان بر تکامیل همستیزی طبقاتی در عصر جدید، از پیدایش جنبشهای طبقهی کارگر در سدهی نوزدهم تا زمان حاضر، متمرکز شود. مسئلهی تعیین کننده این است که آیا طی این دوره، درواقع، تشدید و افزایشی در همستیزی طبقاتی وجود داشته است. در خود مارکسیسم ـ گرچه مارکس و انگلس پیش تر در اشارههای خود به اشرافیت کارگری و به میزانی کلی تر به بورژوایی زدگیی (= embourgeoisemen) طبقهی کارگر، دست کم در بریتانیا شک و شبهه هایی کرده بودند \_\_ نخستین کسی که در اندیشهی همستیزی طبقاتی به صراحت تردید کرد برنشتاین (۱۸۹۹) بود که مدعی شد از پایان سدهی نوزدهم آشکار شده است که قطببندی طبقات و تشدید و افزایش همستیزی طبقاتی روی نمی دهد. از جمله عاملهایی که او در توضیح این موقعیت درحالدگرگونی ذکر میکند رشد و گسترش <mark>طبقهی</mark> متوسط، پیچیدگی فزایندهی ساختار طبقاتی، و سطح معاش رو به فزونی است؛ این مضمونها آشکارا در تمنامی بحث هنای بعندی جلبوه گر می شنوند. بررسیهای تاریخی اخیر نیز توجه را به ویژگیهای دیگری جلب کردهاند؛ از این جاست که فاستر (۱۹۷۴) در پژوهشی دربارهی شهرهای انگلیس به تفصیل به بررسی «شکوفایی و انحطاط آگاهی طبقاتی در ربع دوم این سده» میپردازد و انحطاط را حاصل دگرگونیهایی مرتبط با آزادسازی (بسط و گسترش حق رأی همگانی، رشد احزاب توده ہے، بهرسمیت شناختن قانونی اتحادیه های کارگری) میداند که امکان تحمیل دوبارهی اقتدار سرمایهداری را فراهم آورد. بی گمان این فرایندی است که در شکلهای گوناگون در دورههای تاریخی بعدی تکرار شده است. مسئلهی ویژه یی که همواره طرح شده است، مسئلهی تکامل جامعهی آمریکا است که در آن نه هرگز یک حزب سوسیالیست تبوده یمی و نه

پیکارهای طبقاتی سیاسی در مقیاسی گسترده سر برآورده است؛ و «استثناگرایی آمریکایی» از سالهای آغازین این سده موضوع بسیاری از تحلیلهای جامعه شناختی، اعم از مارکسیستی و دیگر نحلهها بوده است (← زومبارت ۱۹۰۶). این موقعیت برخی از مارکسیستها و دیگر اندیشه وران رادیکال را در ایالات متحد آمریکا به بازنگریهای بسیار گسترده در نظریهی مارکسیستی سوق داده است: برای نمونه، نظریهی مارکسیستی سوق داده است: برای نمونه، بنیادی (و طبقهی کارگر در مقام عامل اصلی دگرگونی اجتماعی) به عنوان «متافیزیک کارگری»، یا استدلال تا حد بسیار مشابه مارکوزه (۱۹۶۴) دربارهی ادغام طبقهی کارگر در جامعهی سرمایه داری بیشرفته.

مسئلهیی از نوع دیگر را همستیزی ها در کشورهای سوسیالیستی اروپای شرقی طرح میکند که ضمن آن باید تصمیم گرفت که آیا جنبشهای مخالف و شورشها، از جمله شورشهای ۱۹۵۶ (مجارستان)، ۱۹۶۸ (چکسلواکی) یا ۱۹۸۱ (لهستان)، و طغیانهای ۱۹۸۹، همستیزیهای طبقاتیاند، با اگر نیستند، نمودار کدامیک از نیروهای اجتماعی اند. در این جا، تفسیر بسته به یک داوری مقدم در اینباره است که آیا ساختار طبقاتی جدیدی در این جامعهها شکل گرفته است، و بهویژه آیا طبقهی حاکم جدیدی وجود دارد (← بعران در جامعهی سوسیالیستی). همچنین بدیهی است که در پارهیی از این جامعه ا پیکارهای ملی اهمیت چشمگیری به دست آوردهاند (برای نمونه ← کارر دانکوس ۱۹۷۸)، و این پدیده از اهمیتی بسیار فراوان برخوردار است زیرا طی چند دههی گذشته در کشورهای سیرمایهداری غیرب نییز همستیزیهای اجتماعی نه فقط، یا چه بسا نه عمدتاً، طبقات را درگیر کرده است بلکه یای گروههای ملی، قومی یا مذهبی و نیز پارهیی از جنبشهای اجتماعی فراخ دامن ـ جنبشهای فمینیستی، زیست محیطی، ضد هستهیی ــرا نیز به میان کشیده است.

همچنان که سرنگونی دیکتاتوریهای کمونیستی در اروپای شرقی در پایان سال ۱۹۸۹ بیشتر پیآمد همستیزی میان نخبگان حاکم از سنخی خاص و جنبش دموکراتیک گسترده است تا همستیزی میان طبقات. بااینهمه، از آن هنگام به بعد اختلافها و همستیزیهای تازهیی در جامعههای پساکمونیستی سر برآورده است که، از یکسو، با استقرار دوبارهی اقتصاد سرمایهداری تا حدودی شکل همستیزی طبقاتی دارد، و از سوی دیگر، به وجه بسیار چشمگیر در رشد جنبشهای ناسیونالیستی خشونتآمیز رو به فرونی، نمایان شده است.

وظیفه ی کنونی تحلیل مارکسیستی این است که این پیکارهای گوناگون را در چارچوب نظریه یمی منسجم دریابد، و اهمیت خاص همستیزی های طبقاتی را در شرایط ساختاری و تاریخی گوناگون به طور تجربی تعیین کنید. چنان که پاره یمی از بررسی های مارکسیستی اخیر (برای نمونه پولانتزاس ۱۹۷۵) ثابت کرده اند این امر مستلزم بازبینی در همستیزی طبقاتی در اواخر سده ی بیستم، نه فقط از زاویه ی رویارویی میان بورژوازی و پرولتاریا بلکه بیش تبر با توجه به اتحادهای میان گروه های اجتماعی گوناگونی است که در یکسو بر اقتصاد و زندگی اجتماعی مسلطاند و آن را هدایت و مدیریت می کنند و در سوی دیگر فرودستاند و هدایت می شوند.

برای آگاهی افزون تر ← فاستر، جان ۱۹۷۴؛ کائوتسکی، کارل ۱۹۷۰ (۱۹۱۰)؛ لنین، وی. آی. ۱۹۱۷؛ پولانتزاس، نیکوس ۱۹۷۵؛ تیلی، لوئیس ای و تیلی، چارلز ۱۹۸۱. تام باتامور

# همکاری / تعاون (coopertion)

مارکس فصل جداگانه یی را در کتاب سرمایه، ج ۱، به مفهوم همکاری اختصاص میدهد. این امر از تحلیل تولید ارزش اضافی مطلق و نسبی نتیجه میشود. و این نیز بهنوبه ی خود از وارسی شیوه ی تکامل فرایند کار سرمایه داری از ره گذر مراحل

تولید کارگاهی با مانوفاکتور و ماشین آلات و تولید ماشینی نتیجه می شود. به همین سان، با تقسیم کار این امر به صورت حلقه ی پیوند مهمی میان مفهومهای انتزاعی ارزش اضافی مطلق و نسبی و تحلیل پیچیدهتر روشهای تولید به ویژه روشهای تولید سرمایهداری درمی آید. همکاری در فصل ۱۳ بهسادگی به این صورت تعریف میشود: «هنگامی که کارگران بیشمار در کنار یک دیگر کار می کنند، خواه در فرایندی واحد، با در فرایندهای متفاوت ولی بههم پیوسته، می توان گفت که اینان با هم همکاری دارند، یا با همکاری و همیاری کار میکنند.» این تعریف از آن رو درخور توجه است که مستقل از هـر تکشیوهی تولیدی خاصی است. همین سخن در مورد بسیاری از ملاحظات مارکس در مورد این موضوع نیز صدق می کند. برای نمونه: «هنگامی که کارگر بهطورنظاممند با دیگران همکاری می کند غل و زنجیسر را از فردیست خبود به دور میافکنسد، و تواناییهای نوع خود را پرورش میدهد.» به بیان کلی تر، آن دسته از ملاحظات مارکس که مستقل از یک شیوهی تولیدی خاص است معمولاً از دیدگاهی سرچشمه می گیرد که توجه خود را به جنبهی ارزش مصرفی تعاون و همکاری معطوف میدارد. او به ایس طریق استدلال میکند که همکاری به ایجاد قدرت جمعی کار میانجامد که از مجموع اجزای سازندهی این همکاری و تعاون درمی گذرد. بااین همه، چنان که از نقلقولهای بالا روشن است، همکاری و تعاون از حیث جنبهی عام أن از دیدگاهی اجتماعی و نه شیءواره در نظر گرفته میشود. افزون بر ایس، تحلیل عام همراه با جنبههای ویژه سرمایهداری پیش می رود، یعنی همکاری همچون رابطهی ارزش (اضافی) میان تولیدکنندگان. همکاری در شیوههای تولیدی پیشین شناخته شده است، ولى فقط در سرمايه دارى است كه به دلیل دسترسپذیری کارگران مزدی که می توان آنها را به شمار فراوان یکجا گرد آورد، بهرهکشی نظاممند از همکاری ممکن می شود. افزون بر آن،

رقابت این امکان را به ضرورت مبدل می کند، زیرا قدرت جمعی کار میبایست مورد بهرهبرداری قرار گیرد تا دریک زمان کار لازم اجتماعی تولید کند. درنتیجیه، در زمینه ی رقابت، وارسی همکاری سرمایه داری به تنهایی کافی است تا نیاز به ا**نباشت** فردی و اجتماعی سرمایه را به ثبوت برساند، همان گونه که نقش جمعی کار در استفاده از ابزار تولید اقتصاد را پدید می آورد. همکاری همچنین از دو جنبه ی ارزش مصرفی و ارزش از جهت ویژگیهای سرپرستی نیز مورد بررسی قرار می گیرد. کار همکارانه تأثیری سازمان بخش را در هر اوضاع و احوالی لازم می آورد، ولی برای تولید سرمایهداری این نقش سازمان بخش به طرزی جداییناپذیر با نقش کارگران انضباطبخش در فرایند کار برای استخراج ارزش اضافی گره خورده است. به نظر می رسد بارآوری بیش تری که حاصل می شود از قدرت سرمایه یا سرمایه دار سرچشمه می گیرد و بنابراین به سرمایه یا سرمایه دار نسبت داده می شود. ایس نگرش نقشی را که کار به منزلهی سرچشمهی ارزش (اضافی) ایفا میکند پنهان میدارد. بن فاین

#### هنر (art)

مارکس و انگلس همیچ نظریه ی کلی در باب زیبایی شناسی طرح نکردند، همچنان که به پژوهشهای منظم دربارهی هنر و ادبیات نیز نپرداختند. نظرهای شخصی مارکس در باب ایس موضوع بیشتر موجب بحث و مناقشه شده است تا آنکه ملاک تفسیری درخور اعتمادی به دست دهد. در پاره گفتاری از گروندریسه (درآمد) که مکرر نقل شده است، مارکس بر آن میرود که «آشکار است که دورههایی از شکوفایی هنر به کلی تناسبی با سیر عمومی تکامل جامعه، و لذا بنیاد مادی آن ندارد» و در دنبالهی سخن می گوید که در مورد هنر یونان، گرچه این هنر بر شکلهای ویژهیی از بالندگی گرچه این هنر بر شکلهای ویژهیی از بالندگی

هنوز برای ما «یک هنجار و آرمان دستنیافتنی» به شمار می آید و «افسونی جاودانه» به کار می اندازد. از این جا برمی آید که پاره یی از انواع هنر، به هر دلیل (و مارکس در این جا به توضیحی روان شناختی اشاره دارد) دارای ارزشی همگانی و فراتاریخیاند که زیربنای مادی جامعه بهطورسفتوسخت آن را تعیین نمی کند. در جایی دیگر (نظریههای ارزش اضافی، ف IV، ب ۱۶) مارکس «توهم فرانسه در سدهی هجدهم را که لسنیگ به هزل آن می پردازد» به ریشخند می گیرد: از آن جا که «ما در زمینه ی مکانیک و جنز أن نسبت به باستانيان بسيار پيشترايم، چرا نبايد بتوانيم حماسه نيز خلق كنيم؟» چنين آرايي مي تواند به هنر «جایگاهی ویژه در روبنای ایدئولوژیک» نسبت دهـ د (لینـگ ۱۹۷۸، ص ۱۰)، ولـی درعـینحـال بـا شرایط لازم کلی تر رابطهی میان زیربنا و روبنا نیز سازگار است که انگلس در نامههای متعددی در دههی ۱۸۹۰ متعرض آن است (نامـهی ۵ اوت و ۲۷ اکتبر ۱۸۹۰ به اشمیت؛ نامهی ۲۱ سیتامبر ۱۸۹۰ به جی. بلوخ؛ نامهی ۱۴ ژوئیهی ۱۸۹۳ بـه اف. مرینـگ؛ نامهی ۲۵ ژانویهی ۱۸۹۴ به بورگیوس).

از سوی دیگر، در نقدی بر برداشت اشتاینر از «فرد بی همتا» در ارتباط با جایگاه هنرمند در جامعه ایستولوژی آلمانی ج ۱، ق III، ب ۲) مارکس استدلال می کند که «تمرکز منحصربه فرد استعداد هنری در افراد خاص و سرکوب مرتبط با آن حایس استعداد> در میان توده ی مردم پی آمد تقسیم کار است. در یک جامعه ی کمونیستی هیچ نقاشی وجود نخواهد داشت، بلکه حداکثر کسانی خواهند بود که در جنب دیگر چیزها نقاشی هم می کنند.» در این جا، بر پایه ی آن چه از دیدگاه کلی مارکس در باب اهمیت چیرگی بر تقسیم کار برمی آید، نفس وجود هنر چیرگی بر تقسیم کار برمی آید، نفس وجود هنر (اب همیت خمیون فعالیتی تخصیصی مورد تردید قرار می گیرد هم چون فعالیتی تخصیصی مورد تردید قرار می گیرد (اب همیت که مینی که در آن هیچکس دارای یک قلمرو منحصربه فرد فعالیت نیست بلکه هر کس می تواند در هر شاخهیی که

دلاش میخواهد قوای خود را به تحقق برساند، تولید را بهطور کلی جامعه سامان می بخشد و بدینسان این امکان را برای من فراهم میآورد که امروز یک کار انجام دهم و فردا کاری دیگر، صبح شکار کنم، بعدازظهر ماهی بگیرم، شامگاه گله پرورش دهم، و بس از شام نقادی کنم ہی آنکہ هرگز شکارچی، ماهی گیر، شبان یا منتقبد بشوم». این اندیشه هم نظرورزانه است و شبیه به صدور «دستور عملهایی برای آشیزخانههای آینده»، و هم به معنای دقیق آن، در ارتباط با هر جامعهی پیچیده و از لحاظ فناوری پیش رفته، بهویژه با توجه به آفرینش هنری، یکسر سادهانگارانه است، ولی برداشت مهمیی را از سرشت انسانها، که بهویره در نوشتههای دورهی آغازین مارکس راه می یابد، بیان می کند (← سرشت انسان؟ براکسیس). از این دیدگاه، هنر، یا فیلان دریافت زیبایی شناختی بالیده، به مانند زبان، توانایی انسانی همگانی و متمایزی شمرده می شود؛ و همان گونیه که گرامشی بر آن بود که تمامی انسانها روشننفکراند، گرچه فقط برخی از آنها دارای کارکرد اجتماعی روشن فکران اند، به همین قیاس می تبوان گفت که انسانها همه هنرمنداند.

آثار پیشتاز زیباییشناسی مارکسیستی آثار مرینگ (۱۸۹۳) و پلخانوف (۱۹۲۱) اند که اولی در وهله ی نخست بیشتر با ادبیات سروکار دارد تا با هنرهای دیداری یا موسیقی. پلخانوف پروراندن نظریه یی دقیقأ جبرباورانه یی را هدف خود قرار میدهد و میگوید «به نظر من، هنر هر مردمی همواره پیوند علّی با اقتصاد آن مردم دارد» (ص ۵۷). او از همین دیدگاه به تحلیل رقص در جامعهی ابتدایی به عنوان تجربهی دوباره ی لذت کار (مثلاً در شکار)، و موسیقی به عنوان رساندن مددی به کار (از طریق ریتم) پرداخت؛ اما در بحث درباره ی رابطه ی کلی میان کار، بازی و هنر بر آن است که گرچه هنر دارای خاستگاهی فایده جویانه در نیازهای زندگی مادی است، خشنودی زیبایی شناختی به خودی خود لذت بخش می شود. به

نظر پلخانوف گذشته از سطح ابتدایی، اقتصاد هنر را به واسطهی تأثیر و نفوذ میانجی مند تقسیم طبقاتی و سلطهی طبقاتی به طورغیرمستقیم تعیین می کند. بدینسان، در شرحی که از تئاتر و نقاشی فرانسه در سدهی هجدهم به دست می دهد بر آن است که این دو نمبودار پیبروزی «پالودگی ذوق و پیسند در نمبوکراتیک»اند، اما سپس تر در همین سده، هنگامی که آریستوکراسی مورد معارضه ی بورژوازی قرار گرفت، هنر بوشه و گروز «با ظهور نقاشی انقلابی داوید و مکتباش در محاق افتاد» (ص ۱۵۷).

انقلاب اکتبر در روسیه و جنبشهای انقلابی در اروپای مرکزی، دو مضمون را که در برخی موردها متضاد هم بودند در صف مقدم بحث و مناظره قبرار داد: هنر انقلابی و هنر پرولتری. در روسیه، لوناچارسکی کمیسر «تعلیم و تربیت و هنرها» از ۱۹۱۷ تا ۱۹۲۹ «محدودیتهای معدودی بیرای هنیر پیش تاز ایجاد کرد» (ویلت، ۱۹۷۸، ص ۳۴)؛ از این جاست که او به تشویق هنر مکتب ویته بسک میپردازد که شاگال به ریاست آن گماشته میشود و نیز به بازگشایی کارگاههای هنر مسکو دست میسازد که کاندینهکی، پوستر و دیگران در آن تهریس می کننید و به صورت زادگاه «کانستراکتیویسم» درمی آید (همان، صص ۳۸ تا ۳۹). در آلمان، جنبش شورایی کارگران به بشتیبانی از بیش تازی در هنر میپردازد و با وجود شکست سیاسی جنبش برخی از دستاوردهایاش (برای نمونه، باهاؤس) تا پیروزی فاشیسم همچنان میپاید. در سراسر اوایل دههی ۱۹۲۰ نیز کنش و واکنش زنده و پُرطراوتی میان نمایندگان هنر انقلابی در روسیه و آلمان انجام ميگيرد.

از سوی دیگر، اندیشه ی هنر (یا فرهنگ) پرولتری مورد انتقاد برخی از بالشویکهای برجسته (از جمله تروتسکی) قرار گرفت و در سازمان پرولت کولت به چشم رقیب حیزب و گروهی بالقوه ضدانقلابی نگریستند. ولی در درازمدت این اندیشه که پرولتاریا

به هنر طبقاتی خاص خود نیاز دارد، و هنرمند بهویژه باید «جانبدار» باشد، نفوذ و تأثیر بسیار به دست آورد، و هــمچـون عنـصری مهـم بـه آمـوزهی زیبایی شناسی رسمی شوروی «رئالیسم سوسیالیستی» راه یافت کمه استالین و ژدانوف پایههای آن را تحکیم بخشیدند. در چنین نظامی هیچ سخنی از تجربه گری رادیکال یا جنبشهای پیشتاز در هنر نمی توانست در میان باشد، و میانمایگی ملال آوری حاکم شد. اما این وضعیت اندیشهی تازه دربارهی هنر را بهیکباره طرد نکرد، و لیفشیتس (که لوکاچ با او در مؤسسهی مبارکس ـ انگلس در مسکو همکاری داشت) افـزون بـر ویبرایش نخستین گزیدهی گفتههای مارکس و انگلس دربارهی هنر (۱۹۳۷)، پژوهشی درخور توجه دربارهی نظریهی زیبایی شناسی مارکسیستی منتشر ساخت که بیش تر بر بنیاد یادداشتها و نوشتههای دورهی آغازین کار ماركس استوار است.

بااینهمه، در دههی ۱۹۳۰ و پس از آن، یــاریهــای فکری اصلی به نظریهی مارکسیستی هنر در غرب انجام گرفت. برشت (۱۹۳۸ (۱۹۷۷)) در برابس رئاليـسم سوسياليـستى مفهـوم «تئـاتر ايــک بـا حماسی» خبود را قبرار داد، و دربارهی لوکیاچ و همکاراناش در مسکو گفست که «راست و پوست كنده، آنها دشمنان توليداند... آنها خود نمىخواهند توليد كنند أبلكه] مىخواهند دستگاه حزبی را به بازی بگیرند و نظارت و سلطهی خود را اعمال کنند» (بلوخ و دیگران، ۱۹۷۷، ص ۹۷). اندیشههای برشت نظریهی زیباشناسی بنیامین را عميقاً تحت تأثير قرار داد كه تئاتر حماسي را الگوي این قرار داد که شکلها و ابزارهای تولید هنـری را چه گونه می توان در جهت و مسیری سوسیالیستی دگرگون کرد (بنیامین ۱۹۶۸). معارضهی میان برشت و لوکاچ بخشی از بحث و جدل فراخ دامن تر ميان هواخواهان «رئاليسم سوسياليستي» (يعنسي رئالیسم بورژوایی سدهی نوزدهم با محتوایی نو) و

پشتیبانان «مدرنیسم» (بهویرژه اکسپرسیونیسم آلمان، اما همچنین کوبیسم و سوررئالیسم) بود که برشت و بنیامین، بلوخ و آدورنو را در بسر میگرفت (← بلوخ و دیگران ۱۹۷۷؛ ویلت ۱۹۷۸).

دیگر یاری فکری اساسی دههی ۱۹۳۰ که فقیط به تازگی در سطح وسیع شناخته شده، کتاب حماکس> رافائل (۱۹۳۳) است که دربردارندهی سه پژوهش در جامعه شناسی هنر است. یکی از ایس پژوهشها، دربارهی نظریهی مارکسیستی هنیر، از تحلیل مفصل متن مارکس در گروندریسه (درآمد) می آغازد تا جامعه شناسی هنری یی بنا کند که بتواند بر ضعف و ناتوانی کنونی ماتریالیسم دیبالکتیکی چیرگے بابد کے: «نتوانسته است کاری جز پژوهشهای نامنظم و پراکنده دربارهی مسایل هنـری خاص انجام دهد» (ص ۷۶). رافائل بر اهمیت برداشت مارکس از اسطورگان یونانی همچون واسطه یی میبان زیربنای اقتصادی و هنر یونانی تأکید میورزد، و یک رشته مسئلهی تازه دربارهی رابطهی کلی میان اسطورگان و هنر طرح می کنید. او سپس به وارسی مسایل گوناگون مرتبط با «تکامل نامتناسب» تولید مادی و هنر میپردازد و سرانجام توضیح مبارکس در باب «افسون جاودانی» هنر یونان را مورد نقادی قرار میدهند و آن را «با ماتریالیسم تاریخی اساساً ناسازگار» میدانید (ص ۱۰۵). توضیح خبود رافائیل دربارهی «ارزش هنجارگذار» هنر یونان در دورههای معینی از تاریخ اروپا این است که «حیاهای کهن گروی» هنگامی روی داده است که کل فرهنیگ بر اثر دگرگونیهای اقتصادی و اجتماعی دستخوش بحران شده است. رافائل در پژوهش سوم به تحلیل هنر پیکاسو به عنوان شاخص ترین نمونهی مدرنیسم میپردازد و آن را با گذار از سرمایهداری کسبوکار آزاد به سرمایه داری انحصاری مرتبط میشمارد.

طبی دو دهه گذشته نوشته های مارکسیستی درباره هندر عمدتاً روششناختی بسوده (با ضابطه بندی انتزاعی مفهوم مارکسیستی کافی و وافی

از هنر سروکار داشته) و معدودی پژوهشهای بنیادی بر عهده گرفته است. یک استثنای درخور توجه از دوره یی تا حدودی پیشین، ولی به تازگی انتشار یافته، پژوهش درخشان کِلین گِندر است دربارهی هنر در انقلاب صنعتی (۱۹۴۷)، که به ویژه به وارسی کنش دوسویه میان هنر و فنآوری، و تأثیرهای آن بر هنر قدرتگیری «مردان نوظهور» می پردازد. استثنای دیگر شرح مفصل ویلت است (۱۹۷۸) از جنبش مدرنیستی در نقاشی، معماری و موسیقی در آلمان دورهی وایمار. بحثهای نظری اخیر که با دو مضمونی سروکار دارد که ذهن اندیشه وران مارکسیست را هم از آغاز مشغول داشته و از تأملات گوناگون خود مارکس دربارهی هنر سرچشمه میگیرد عبارتاند از الف) هنر دربارهی اصلی آفرینندگی انسان.

تحلیل هنر همچون ایدئولوژی باید از سویی، جایگاه ویژهیی را نشان دهد که سبک هنری (هم شکل و هم محتوا) در کل بدنهی اندیشهها و صورتهای خیالی طبقه ی حاکم طی مرحله ی تاریخی ویدویی از حیاتاش اشغال میکند. این امر (چنان که گلدمن (۱۹۵۶) با توجه به آثار ادبی استدلال می کند) نخست مستلزم ايجاد ساختار درونماناي معناي اثبر هنری یا سبک است، و سپس قراردادن آن در ساختار فراختر روابط طبقاتی در شیوهی تولیدی معینی. هم پلخانوف و هم رافائل در پرژوهشهای پیشگفته کوشیدهاند این کار را انجام دهند. از سوی دیگر، برخی انواع هنر را می توان سلاحهای اید تولوژیک طبقهیی فرودست در پیکار برای رهایی شمرد، و بحث و جدل بر سر رئالیسم و مدرنیسم تا حدود بسیار زیادی با توصیف و تحلیل درخور «هنر انقلابی» سروکار داشت. یک ویژگی مهم اندیشه مارکسیستی در ایام اخیر در باب هنر همچون ایدئولوژی علاقهی فزاینده به هنر مردم پسند و «صنعت فرهنگ سازی» (→ فرهنگ)، بهویژه در کار برخی از اعضای مکتب فرانکفورت (آدورنو، مارکوزه) است. از دیدگاه اینان،

هنر در عصر سرمایهداری پیشرفته نه تنها بر اثر تکثیر مکانیکی و پخش گسترده به انحطاط کشیده می شود بلکه قدرت افزون تری برای به آرامش واداشتن و ادغام طبقات و گروههای ناراضی نیز به دست می آورد؛ حال آن که درعین حال اثربخشی ایدئولوژیک هرگونه هنر انقلابی رو به کاستی می گذارد، زیرا نوآوری های بنیاد شکن به آسانی جذب بدنه ی انگارههای مسلط می شوند. بااین همه، بنیامین دیدگاهی مخالف اختیار می کند؛ نزد او، تأثیر اصلی تکثیر مکانیکی این است که «هاله»ی نخبه گرایانه ی هنر را درهم می کوبد و موجب «درهم شکستن عظیم سنت» می شود (۱۹۶۸، ص ۲۲۳)، و رشته ی پیوندی میان پرولتاریا و شکلهای فرهنگی جدید (برای نمونه سینما به سینما و تلویزیون) پدید می آورد.

مضمون هنر همچون بیان آفریننده، در تحلیل ارزش زیبایی شناختی (← زیبایی شناسی) و تحلیل سرشت انسان (نیز ← روانشناسی) مسایل بسیار پیچیدهیی را پیش می کشد. در این دو قلمرو نه تنها اندیشههای ماركسيستى تقريباً تما همين اواخر نسبتاً ناباليده ماندهاند، بلکه مجموعهی فزایندهی کارهای دو دههی گذشته اختلاف نظرهای ژرفی را میان اندیشهوران مارکسیست آشکار ساخته است. بااینهمه، در سطح کردار اجتماعی، مفهوم هنر همچون بیان و جلوهیی از آفرینندگی انبسانی همگانی، و همچمون نیرویی آزادی بخش (گیرم این مفهوم را سرانجام می توان از لحاظ نظری تدوین کرد) دربردارندهی دو عنصر از رویکسردی مارکسیسستی بسه هنسر در جامعههیسی سوسیالیستی است. نخست، هنر (مانند زندگی فکری در کل) میبایست آزادانه ببالد، امکان «صد گل شكفتن» را فراهم أورد، و بهيقين لازم نيست با فلان جزمیات هنری، و کمتر از همه، با جزمیاتی که اقتدار سیاسی تحمیل میکند، سازگار گردد. دوم، در توافق کلی با اندیشهیی که مارکس در ایدتولوژی آلمانی (بنگرید به بالا) بیان می کند، در کنیار بالیدن «هنیر والا» بــه دسـت افــرادی کــه دارای اسـتعدادهای

استثناییاند، باید که آفرینندگی هنری بیش تر به عنبوان یک نیباز انبسانی همگانی و سرچشمهی سرخوشی پروبال داده شود و تشویق گردد.

برای آگاهی افزون تر ← بنیامین، والتر ۱۹۶۸؛ بلوخ، ارنست و دیگران ۱۹۷۷؛ کلاین، مانفرد ۱۹۶۸؛ کلین گندر، فرنسیس. دی. ۱۹۴۷ (۱۹۶۸)؛ لینگ، دیوید ۱۹۷۸؛ لیسف شسیتس، میخائیل ۱۹۳۳ (۱۹۷۳)؛ پلخانوف، جی. وی. ۱۹۱۲ (۱۹۵۳)؛ رافائیل، ماکس ۱۹۸۳ (۱۹۸۰)؛ ویلت، جان ۱۹۷۸؛ ۱۹۸۸ (۱۹۸۳).

## هورکهایمر، ماکس (Horkheimer, Max)

زادمی ۱۴ فوریهی ۱۸۹۵ در اشتوتگارت؛ درگذشتهی ۷ ژوئیسهی ۱۹۷۳ در نسورمبرگ. هورکهسایمر در دانشگاههای مونیخ، فرایببورگ و فرانکفورت در آغاز روانشناسی و سپس در وهلهی نخست فلسفه خوانید. در ۱۹۲۳ رسالهی دکتری خود را دربیارهی کانت به اتمنام رسیاند. از ۱۹۳۰ بنه این سبو در مقنام مندیر «مؤسسهی پیژوهش اجتماعی» در فرانکفبورت فوق العاده تأثیر گذار بود و کسانی را گرد هم آورد که به مکتب فرانکفتورت شهره شدند. گرچه او به عنوان فیلسوف آموزش دید، شناخت گستردهاش از علوم اجتماعی نقشی تعیمین کننده در پیش رفت ایس مکتب داشت (دوبیل ۱۹۷۸؛ هلد ۱۹۸۰). او نسبت به نوع مارکسیسمی که بینالملل دوم و سوم اشباعه می دادند نگاه انتقادی داشت، و بهوینژه دربارهی تمامی تفسیرهای «جبرگرایانه» و «پوزیتیویستی» از ماتریالیسم تاریخی به بحث و جدل پرداخت. محور کار او نوزایش فلسفی و سیاسی مارکسیسم به شمار می آمد.

در دورهی مسدیریت هورکهایمر، جهت حرکت «مؤسسهی پیژوهش اجتماعی» به سمت پیرورش نظریه یی انتقادی در باب جامعه ببود. گرچه موضع هورکهایمر طی زمان تا حد بسیار فراوان تغییر کبرد، او دستِ کم بر سه عنصر در این پروژه تأکید داشت. نخست، مفهومی از نقد ایدئولوژی که در نظر او از

لحاظ ساختار با نقد مارکس از تولید و توزیع کالایی سرمایهداری مشابهت داشت. دوم، تأکید بر ضرورت ادغام دوباره ی رشته ها از طریع قروهسشی میان رشته یی. سوم، تأکیدی بر نقش محوری براکسیس در اثبات پذیری نهایی نظریه ها: دعوی نقد دایر بر این که «خود آگاهی انتقادی بالقوه ی جامعه» است باید در عمل تأیید گردد.

در میان مهمترین دستآوردهای هورکهایمر بسط و گسترش شالوده ی فلسفی نظریه ی انتقادی و نقدی از تجربهگرایی و پوزیتیویسم (۱۹۴۷)، تحلیلی مهم (به همراه آدورنو) از خاستگاه و سرشت عقبل ابزاری (۱۹۴۷)، شرحی از کالاییشدن فرهنگ میدرن (۱۹۶۸)، کاوشی در شیوه یلی که قیدرت پرستی در ملتقای ساختار اقتصادی جامعه ی سرمایه داری و روبنای ایدئولوژیکی آن، یعنی در نقطه ی خیانواده ی پدرسالار متبلور مییشود (۱۹۳۹) و سلسله ی دراز آهنگی از تفسیرها در باب فرهنگ و سیاست معاصر (۱۹۷۴) درخور ذکر است.

برای آگاهی افزون تر ← آدورنو، تئودور و هورکهایمر، ماکس ۱۹۲۸ (۱۹۷۲)؛ دوبیل، هلموت ۱۹۷۸؛ هلد، دیوید ۱۹۲۸؛ هورکهایمر، ماکس ۱۹۳۹؛ ۱۹۴۸؛ دیوید ۱۹۸۰؛ هورکهایمر، ماکس ۱۹۳۹؛ ۱۹۴۸؛ همنسر و فرهنگ توده یی»، «قدرت و خانواده» و نظریه ی سنتی و انتقادی است، مقالههایی که در دهه ی ۱۹۳۰؛ ۱۹۳۴؛ اشمیت، آلفرد ۱۹۷۴؛

ديويد هلد

# هیلفردینگ، رودلف (Hilferding, Rudolf)

زادهی ۱۰ اوت ۱۹۷۷، در وین؛ درگذشتهی ۱۰ فوریه ۱۹۴۱ در پاریس. هیلفردینگ پسس از تحصیل در رشتهی پزشکی در دانشگاه وین تبا ۱۹۰۶ به عنبوان پزشک مشغول به کبار شد (چنبان که طبی خدمت نظامی نیبز از ۱۹۱۵ تبا ۱۹۱۸ از نبو به همین کبار پرداخت)، ولی او از ایام دبیرستان سخت دلبستهی

مسایل اقتصادی بود. از ۱۹۰۲ به این سو، در زمینهی مسایل اقتصای بهطورمرتب برای دی نویه تسایت مقاله می نوشت، و در ۱۹۰۴ یاسخ تند خود را به نقید بوم باورک (از دیدگاه نظریهی مطلوبیت نهایی مکتب اتریشی) از نظریهی اقتصادی مارکس منتشر ساخت؛ این نقد در کتابی انتشار یافت که پل سویزی (۱۹۴۲) آن را «بهترین نقد از نظریهی ارزش ذهنی از دیدگاهی مارکسیستی» خوانیده است. هیلفردینگ هــمچنــین در ۱۹۰۴، بــه همــراه مــاکس آدلــر، مارکسیژوهی را بنیاد نهاد. در ۱۹۰۶ به برلین دعبوت شد تنا به تندریس در مدرسه ی حنزب سوسیال دموکراتیک (اس پنی دی) بپنردازد، و سپس سردبیر بخش خارجی نشریهی به پیش شد. در ۱۹۱۴ در مخالفت با اعتبارات جنگی به جناح چیپ اس پی دی پیوست. و پس از جنگ سردبیر نشریهی حزب سوسیال دمو کرات مستقل (یو اس پنی دی) به نام *آزادی* شد. پس از آن در ۱۹۲۰ عنوان شـهروندی پروسی به دست آورد به سمّت عضویت «شورای

اقتصادی رایش» گماشته شد و از ۱۹۲۴ تا ۱۹۲۹ عسفو رایشسستاگ، و در دولست (۱۹۲۳ و ۱۹۲۹ و ۱۹۲۸ و ۱۹۲۸ و ۱۹۲۸ و ۱۹۲۸ و ۱۹۲۸ و ۱۹۲۸ وزیر دارایی بود. پس از آن که نازیها دولت را قبیضه کردند، هیلفردینگ راهبی تبعید شد، و در ۱۹۳۸ به پاریس نقبل مکان کرد؛ پس از سقوط پاریس به منطقهی اشغال نشده رفت، ولی سرانجام حکومت ویشی او را تحویل مقامات آلمانی داد و هیلفردینگ به دست گشتاپو به قتبل رسید. او به سبب تحلیل بسیار مهماش از «واپسین مرحلهی تکامل سرمایهداری»، کتاب سرمایهی مالی و نیز به سبب سلسهنوشته هایش در باب سرمایهداری سازمانیافته آوازه یی بلند دارد. (--) مارکسیسسم اتریشی؛ سرمایهی مالی).

برای آگاهی افنزون تسر ← گاتشالاخ، ویلفسرد ۱۹۶۲؛ هیلفردینگ، رودلف ۱۹۶۲ (۱۹۸۱)؛ ۱۹۱۰ (۱۹۸۱)؛ کوروتاکی، ام. ۱۹۸۴.

تام باتامور

### يهوديت (judaism)

دلایلی چند در دست است که چرا در پیوند با مارکس و مارکسیسم یهودیت اهمیت دارد، هرچند که محتوای اساسی آن در بحث برجستگی نیافته است. نخست، یهودیت به مارکس فرصتی داد تا نقش یک دین را دینی جز مسیحیت را که در آن هنگام ضمیمه و مددکار دولت بود در جامعه مورد بررسی قرار دهد، آن هم هنگامی که او از رادیکالیسم دموکراتیک به سوی ماتریالیسم تاریخی گذر می کرد. دوم، مارکس از خاستگاهی یهودی برخاسته بود و می خواست از این پیوند فاصله بگیرد. سوم، مارکس اغلب به یهودستیزی متهم شده بود. بیش تر مآخذ موجود و همچنان رو به فزونی دربارهی این موضوع بیش تر بر دو عامل اخیر تأکید دارند.

مارکس پس از آن به معرکهی بحث دربارهی یهودیان و يهوديت كشيده شد كه يهوديان آلمان، با يشتيباني نیرومند یک گروه فشار لیبسرال با قدرت روزافنزون، برای رهایی مدنی و رهایی از قید جایگاه تحملشدهی خاص خود به مىدت نىيمسىدە جنگيىدە بودنىد. نىزد مارکس نقد دین در آلمان تکمیل شده بود و او به پشتیبانی از درخواست حقوق مدنی برای یهودیان برخاسته بود، پارهیی از آن رو که هرگونه دگرگونی ساختاری در سازمان حکومت مسیحی مطلبوب و سودمند بود، زیرا بنیادهای یک سامانهی اجتماعی بی اعتبار را سست می کرد، و پارهیی از آن رو که حقوق مدنى فقط رهايي سياسي اعطا ميكرد، يعني پیشدرآمدی ناکافی اما لازم برای دستیابی به رهایی انسانی. مارکس ناخواسته به مباحثه دربارهی یهودیان کشیده نشد. او با علاقه راززدایی از مسیحیت را که با کتاب تأثیرگذار دی. اف. اشتراؤس، زندگانی مسیح (۱۸۳۷) آغاز شد، دنبال کرده بود. چندی پس از این

کتاب، کتاب نات مسیحیت (۱۸۴۱) فویرباخ و نقد نظاممند برونو بائر از الهیات در پی آمد. فویرباخ بی آنکه دست به ترکیب الهیات مسیحی بزند و با عرضهی آن از دیدگاهی انسانشناسانه، با عرضهی خدای مسیحی همچون خویشتنِ روحانیِ انسان که در الوهیتی خیالی فراافکنی شده است، بُعد تازه یی به این مباحثه افزوده (لوویت ۱۹۴۱). موزس هس این خط نقد دینیِ هگلیان جوان را تکمیل کرد، «آگاهی کلامی» آنها را مردود شمرد و خواستار تحلیل کرد، «آگاهی

هنگامی که برونو بائر به مباحثه دربارهی رهایی یهود پیوست استدلالی را پی گرفت که در سنت فلسفی آلمان با گرفته بود. فیسته، نخستین کسی که در اواخر سدهی هجدهم به خواست تازهی رهایی پاسخ گفته بود، این خواست را به این دلیل مبردود شمرد که انزوای یهودیان تا حدود بسیار دست یخت خود آنان است. پهوديان به عنوان انسان ميتوانند خواهان حقوق انسانی باشند، ولی به عنبوان دگراندیشان در حكومت مسيحي نمي توانند مدعى يذيرش رسمي دگراندیشی خود باشند، آن هم در جایی که خود مسیحیان از حق دگراندیشی محروماند. هگل نینز در پینوشت میشهوری در *فلسفهی حقیوق* (۱۸۲۱) بیر جایگاه انسانی یهودیبان تأکید دارد، ولی مسئلهی حقوق مدنى را به پذیرش تعهدات مدنى پیونند می دهد. برای نمونه، اگر یهودیان مایل باشند که خدمت نظام وظیف را بپذیرند و کواکرها نخواهند بپذیرند، آن گاه یهودیان بر حتق رهایی مقدماند. بااینهمه، بائر ترجیح داد که از فیشته پیروی کند. بائر در دو جستار مشهور (باثر ۱۸۴۳) رهایی یهبود را مردود شمرد، پارهیی از آن رو که یهودیان به رهایی خود از یهودی گری خویش بیمیل بودند و نیـز از آن

رو که مسیحیان نمی توانند آزادی به یهودیان ارزانی دارند در حالتی که خود آزاد نیستند. در این نقطه بود که مارکس با تحلیلی انتقادی از استدلالهای بائر به مباحثه پیوست. مبارکس نیبز ماننید هس خواهان تحلیلی اجتماعی از دین بود و این رأی بائر را مردود می شمرد که یهودیان باید دست از یهودیت خود بکشند تا شایستهی برابری مدنی شوند. دین مسئلهیی خصوصی است و دولت حق دخالت نیدارد مگر در مورد موضوعهای مربوط به فرد همچون شهروند. ایرادهای باثر کلامی و بنابراین بی اعتبارانید. بااینهمه، مسئلهیی اجتماعی در میان بود و مبارکس با بائر در این نکته اتفاق نظر داشت که اگر یهودیان، که از لحاظ عددی بخش ناچیزی از جمعیت به شمار می آمدند (۰/۰۱ ± حبه اضافه و منهای یک درصد>)، با همهی این احوال میتوانند نفوذی بیرون از اندازهی عددی خود اعمال کنند، و این امر به سبب تمرکز سنتی یهودیان در تجارت و بازرگانی بود، جایگاهی که به آنها قدرت سیاسی واقعی میبخشید. مبارکس به شرح و بسط این موضوع پرداخت و بنر اهمیت قدرت مالی تأکید ورزید، قدرتی که یهودیان را توانا ساخته بود که نه فقط حقوق مدنی طلب کنند، بلکه همچنین ارزشهای اجتماعی و تجاری خود را به درون سازمان جامعهی مدنی رسوخ دهند. دولت به کارکرد تجاری یهودیان نیاز دارد و در طلب پول «یهودیشده» میشود. منحصربهفردبودن یهود، که به کار دغدغههای قومپرستانهی یهودیان میآید، برخلاف استدلال بائر، از امتناع آنها از بذیرش جایگاهی در تاریخ سرچشمه نمی گیرد، بلکه، برعکس، فرآوردهی تاریخ است که یهودیان را به عنوان یک عنصر اساسی در ساختار جامعه مدنی حفظ می کند. از این جا برمی آید هنگامی که یهودیان از نقش اجتماعی خود همچون تاجران و دورهگردان دست بکشند، یا دولت گریبان خود را از نیاز به سودپرستی وارهاند، یهودیان و احساس تعهدشان نسبت به خودیرستی رازورانهی سنت دینیشان نایدید خواهند شد.

استدلال اصلی مارکس در دو نقد کتاب دربارهی باتر در یگانه شمارهی *سال نامهی آلمانی ــ فرانـسوی* در ۱۸۴۴ انتشار یافت. جستار نخست ارائه ی صریح و بی پرده ی رابطه ی میان کلیسا و دولت است که بر پایهی آن موضع کلامی بائر ابطال می شود. جستار دوم، که به بررسی نقش اجتماعی یهودیان و یهودیت میپردازد، جدلی کوتاه و پُرشوروحرارت است که به اسلوبی پرخاش گرانه و گزنده به قلم آمده و سرشار از اظهارنظرها و آرایی است که اندکچیزی وامدار واقعیت فیضای تجربی زندگی بهودیان در نیمهی نخست سدهی نوزدهم، یا سنتهای فکری یهودیت است. هنگامی که این دو جستار برای نخستین بار منتبشر شدند هبيج تأثيري نگذاشتند و فقبط نقيد مشهور آنها در یکی از روزنامههای آن روزگار، پشتیبانی مارکس از حق یهودیان به رهایی را ارج نهاد (← کارل باخ ۱۹۷۸). خصلت جدلی جستار دوم هیچ تفسیری برنیانگیخت، احتمالاً از آن رو که زبان تندی که در آن به کار رفته بلود در دههی ۱۸۴۰ كاملاً عادى بود. با ظهور جنبشهاى رسمى یهودستیزی بر اثر پی آمد موفقیت آمیز پیکار یهودیان برای رهایی در ربع آخر سدهی نوزدهم، توجه تازمیی، هم از سوی مبلغان و هم مخالفان مارکسیسم، به جستارهای مارکس معطوف شد. یهودیان نیز می بایست در مبورد جستارهای مبارکس موضعی بگیرند، بهویژه کسانی که به ایس یا آن شکل جذب سوسیالیسم میشدند. بر همین بستر بود که نوشتههای بسیار به قلم آمد که می کوشید دو مسئله را حل کند. آیا مارکس به مفهومی معنادارتر و هدفمنبدتر يهبودي ببود تبابيه مفهبومي صبرفأ زیستشناختی و این که آیا او یهودستیز بود، یا به بیان دقیق تر، آیا مارکس در این عقیده ی گروه فشار یهودستیز شریک بود که یهودیان و یهودیت به حال منافع و رفاه ملتها، گروهها با طبقات اجتماعی

با توجه به پرسش نخست، کوششهای بسیار رفته

است تا مارکس را همچون پیامبر در سنت «عهد قدیم» (کونزلی ۱۹۶۶)، هم چون یهودی سکولاری غرقه در سنت اخلاقی یهود، همچون یمک یهبودی از خود بیزار یا مرتدی یهودی توصیف کنید (کارل باخ ۱۹۷۸). مارکس همچنین اغلب از لحاظ «نـژاد» یهودی، با همهی معناهای ضمنی ویژهیی که این معنا در نظریههای نژادی با خود دارد، وصف شده است. خود مارکس دربارهی این موضوع اظهارنظر نمی کند مگر برای اذعان به خاستگاه خود. گذشته از ارزیابی ادبی پیامبران عبرانی، هیچ گواهی در دست نیست که حاکی از آن باشد که مارکس یهودی بود یا احساس می کردہ که یهودی است یا زیر تأثیر سنت پهودایی بوده است. با فرارسیدن عصر نازیها حدر آلمان> و نابودی انبوه یهودیان اروپا، یهودستیزی مارکس به صورت مسئلهیی حساستر درآمید. به قبول یک سوسیالیست یهودی، فراخوان به رهایی نوع بسر از یهودی گری در ۱۸۴۳ بسیار نزدیک به تجویز و توصیه یی برای رویدادهای ۱۹۴۳ است (یونا فینک در کارل باخ ۱۹۷۸، ص ۲۹۸ و صفحههای بعدی). گرچه می دانیم که مارکس از به کاربردن الفاظ زشت و ناخوش آیند دربارهی برخبی یهودیان بینزار نبود (سیلبرنر ۱۹۶۲)، یهودستیزشـمردن او هـیچ اساسـی ندارد. درعین حیال، شک نیست که جستار دوم او دربارهی یهودیان مورد استفادهی کسانی بوده است و همچنان نیز مورد استفاده است که در حمایت از اتهامهای رنگارنگ خود بر ضد یهودیان به تبلیغ و

ترویج آرا و عقاید ضدیهودی میپردازند. این نیز راست است که سوءاستفاده از جستار مارکس در حیات خود او آغاز شد، بی آن که اعتبراض یا اظهارنظری از سوی او در پی داشته باشد.

بحث دربارهی رابطهی مارکس با یهودیان و یهودیت همچنان ادامه دارد و محتمل است همچنان ادامه داشته باشد (پاچتر ۱۹۷۹، هرش ۱۹۸۰، کالارک ۱۹۸۱)، ولی بهندرت به جالبترین مسایلی میپردازد که مارکس دربارهی یهودیت مطرح کرده است و آن این که آیا یهودیت از رهگذر تاریخ بقا یافته است یا بهرغم آن. این مسئله را موزس هس هنگامی بسط و گسترش می دهد که اندیشهی راه حل ملی برای مسئلهی پهود را در ۱۸۶۲ احیا می کنید (رم و اورشلیم) ولی تا ظهور صهیونیسم سیاسی در پایان سدهی نوزدهم توجه چندان فراوانی جلب نمی کنید. همین است که سپس مایهی مباحثهیی پُرشوروحال، گو که عمدتاً خصمانه میشود که بااین حال به مقدار قابل توجهی به بالندگی تحلیل های مارکسیستی از ناسیونالیسم بهطور کلی یاری می رساند (کارل باخ ۱۹۷۸، بهویژه فها ۴ و ۵).

برای آگاهی افزون تیر← بائر، برونیو ۱۸۴۶؛ ۱۸۴۳؛ ۱۸۴۳؛ کارل باخ، جولیوس ۱۹۷۸؛ کیلارک، جوزف ۱۹۸۱؛ کلارک، جوزف ۱۹۸۱؛ هس، موزس ۱۹۴۳؛ هرش، هلموت ۱۹۸۰؛ کیونزلی، آرنولد ۱۹۶۹؛ لوویت، کارل ۱۹۴۱ (۱۹۶۴)؛ پاچتر، هنری ۱۹۶۹؛ سیلیرنر، ادموند ۱۹۶۲.

جوليوس كارل باخ

### كتابنامه

نوشتههای مارکس و انگلس که در این فرهنگ ذکری از آنها رفته است. گوتهنوشتها از این قراراند: <u>MEGA <</u>مجموعهی آثار مارکس و انگلس>

Karl Marx/ Friedrich Engels. Historish-Kritische Gesamtausgabe.

به هر بخش و جلد به این صورت اشاره میرود: ۱و I (جلد ۱ در دو نیم جلد است؛ پس، ۱/۱و ۱/۱/۲ I) NRZ <نویه راینیشه تسایتونگ> Neue Rheinische Zeitung (cologne 1848-1849)

<u>NRZ</u>- Revue <نویه راینیشه تسایتونگ روو>

Neue Rheinische Zeitung. Politisch-ökonomische Revue (London/ Hamburg 1850)

New York Daily Tribune

NYDT <نیویورک دیلی تریبیون>

برای کتابنامهی جامع مارکس بنگرید به این کتابِ مکسیمیلین روبل که با پیوستگی همراه است که نوشتههای انگلس را نیز فهرست میکند:

Maximilien Rubel, Bibliographie des æuvres de Karl Marx (Paris: Marcel Rivière. 1960).

#### A Marx

- 1843 Critique of Hegel's Philosophy of the State. First published in MEGA 1, 1/1 (1927). Title has been variously trans. into English; e.g. Critique of Hegel's Philosophy of Right, Critique of Hegel's Doctrine of the State.
- 1844 'On the Jewish Question', Deutsch-Französische Jahrbücher ed. Arnold Ruge and Karl Marx. Paris.
  'Critique of Hegel's Philosophy of Right. Introduction', Deutsch-Französische Jahrbücher. Economic and Philosophical Manuscripts. First published in MEGA 1,3.
- 1845 Theses on Fenerbach. First published by Engels as an appendix to his Ludwig Fenerbach and the End of Classical German Philosophy (1888).
- 1847 The Poverty of Philosophy. Paris: A. Franck; Brussels: C. G. Vogeler.
- 1850 The Class Struggles in France. A series of three articles in NRZ-Revue, March/April, afterwards collected by Engels in a book with this title. New edn Berlin 1895 with preface by Engels and a fourth article by Marx and Engels jointly.
- 1852 The 18th Brumaire of Louis Bonaparte. First published in the journal founded in New York, by J. Weydemeyer, Die Revolution. Second edn with a foreword by Marx, Hamburg: Meissner, 1869.
- 1853 'Capital Punishment'. NYDT, 18 February. 'Revolution in China and Europe'. NYDT, 14 June.
  - 'The British Rule in India', NYDT, 25 June. 'War in Burma', NYDT, 30 July.

- 'The Future Results of British Rule in India'. NYDT, 8 August.
- 1854 'The Decay of Religious Authority'. NYDT, 24 October. Unsigned leading article attributed to Marx by Rubel in his Bibliographie (1960), and also included by Eleanor Marx in The Eastern Question (see Part D).
- 1856 'Revolution in Spain'. NYDT, 8 and 18 August. (See also Revolution in Spain 1939, in Part D below.)
- 1857-8 Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. First published 1939-41 (2 vols),
  Moscow: Foreign Languages Publishing House
  (new edn in 1 vol., Berlin: Dietz, 1953). The
  'Introduction' had previously been published
  by Kautsky in Die Neue Zeit, XXI, 1 (1903).
  English trans., with a foreword, by Martin
  Nicolaus, Grundrisse, Harmondsworth: Penguin Books in association with New Left Review,
  1973. One section previously trans. in Eric
  Hobsbawm, Pre-Capitalist Economic Formations, London: Lawrence & Wishart, 1964.
- 1859 A Contribution to the Critique of Political Economy, Berlin: Franz Duncker.

  'Population, Crime and Pauperism'. NYDT, 16
  September.
- 1864 'Inaugural Address of the Working Men's International Association'. London: The Bee-Hive Newspaper Office.
- 1865 Value, Price and Profit. First published by Eleanor Marx Aveling. London: Swan Sonnenschein 1898. Republished under the title Wages, Price and Profit. Moscow: Foreign Languages Publishing House 1952.

- 1885 'On the History of the Communist League', Sozialdemokrat (nos. 46-48), 12, 19 and 26 November. Also as the introduction to the 3rd German edn (1885) of Marx's pamphlet, Revelations Concerning the Trial of the Communists in Cologne.
- 1886 Ludwig Feuerbach and the End of Classical German Philosophy, in Die Neue Zeit, IV. Republished as a book with a new preface 1888.
- 1887-88 'The Role of Force in History'. First published in Die Neue Zeit, XIV, 1895-1896.
- 1894-5 The Peasant Question in France and Germany', in Die Neue Zeit, XIII: 10. In Marx and Engels 1951: Selected Works, vol. 2 Moscow: Foreign Language Publishing House.

## C Marx and Engels

- 1845 The Holy Family. Frankfurt am Main: Literarische Anstalt (J. Rütten).
- 1845-1846 German Ideology. First published in full in MEGA, 1,5 (1932).
- 1848 Manifesto of the Communist Party. London. Three anonymous editions were published in 1848 (two with J.E. Burghard as printer, one with R. Hirschfeld as printer). The names of Marx and Engels as authors first appeared in the Leipzig edn of 1872, when the title was also changed to Communist Manifesto.
- 1875 'For Poland', Der Volksstoot (34), 24 March.

# D Collections (cited or used)

- 1897 The Eastern Question. A collection of Marx's articles on the Crimean War (1853-1856), edited by Eleanor Marx Aveling and Edward Aveling, London: S. Sonnenschein.
- 1927-1935 Karl Marn/Friedrich Engels, Historischkritische Gesamtausgabe. WerkelSchriftenl Briefe, (MEGA). (The most scholarly edition of Marx's and Engels's writings in the original language of composition, initiated by D. Riazanov and brought to an abrupt halt after 12 volumes had been published, following Riazanov's 'disappearance' in 1931 as an early victim of Stalinism. The individual volumes were published in different places (Frankfurt am Main, Berlin, Vienna, Moscow) by various publishers). Publication of a 'new MEGA' with an elaborate critical apparatus, began in 1975; by 1990, 47 of the planned 130 volumes had appeared. Karl MarxdFriedrich Engels Gesamptausgabe (Berlist: Dietz Verlag).

- 1939 Revolution in Spain. A collection of articles (of the 1850s) by Marx and Engels, from NYDT, Putnam's Magazine and the New American Cyclopaedia, New York: International Publishers.
- 1957 Mark and Engels, On Religion. Moscow: Foreign Languages Publishing House.
- 1957-67 Karl Marx, Friedrich Engels, Werke. Berlin: Dietz Verlag.
- 1959 Marx, The First Indian War of Independence, 1857-1859. Moscow: Foreign Languages Publishing House. (A collection of Marx's articles in the NYDT).
- 1965, 1968 Marx, Oeuvres: Économie, Vols. 1 and II, edited with a comprehensive introduction and notes by Maximilien Rubel. Paris: Gallimard (Bibliothèque de la Pléiade). (An admirable collection of Marx's economic writings, including excerpts from notebooks and letters.)
- 1968 Karl Marx on Colonialism and Modernisation, edited with an introduction by Shlomo Avineri.
  Garden City, N.Y.: Doubleday. (Mainly articles from the NYDT, but also excepts from other writings and letters of both Marx and Engels.)
- 1968 Marx und Engels über Kunst und Literatur. 2 vols. edited by Manfred Kliem. Frankfurt am Main: Europäische Verlagsanstalt. (The most comprehensive collection available.)
- 1972 Marx, Engels, Lenin Anarchism and Anarchosyndicalism. Moscow: Progress. The Ethnological Notebooks of Karl Marx, edited by L. Krader. Netherlands: Van Gorcum. (Contains Marx's original notes.)
- 1973 Mark and Engels, On Literature and Art, edited by L. Baxandall and S. Morawski. New York: International General. (A collection of major texts and references.)
- 1974 Marx-Engels über Sprache, Stil und Übersetzung edited by H. Ruscinski and B. Retzlaff Kress. Berlin: Dietz.
- 1975 Marx and Engels, Collected Works. English translation which will eventually comprise 50 volumes. Moscow: Progress Publishers: London: Lawrence and Wishart; New York: International Publishers. (The introductions and notes to the early volumes embody a very orthodox Bolshevik view.)

Marx, Early Writings, introduced by Lucio Colletti. Harmondsworth: Penguin.

Marx and Engels, Materiales para la Historia de América Latina. Cuadernos de Pasado y Presente, no. 30 (Mexico City).

- Theory, London: Hutchinson.
- Clarke, Simon 1977: Marxism, Sociology and Poulantzas's Theory of the State. Capital and Class 2.
- ---- 1980: Althusserian Marxism. In One-Dimensional Marxism.
- Clarke, Simon and Ginsberg, N. 1976: The Political Economy of Housing. Kapitalistate Summer 4/5.
- Clarke, Simon et al. 1980: One-Dimensional Marxism. London: Allison & Busby; New York: distr. Schocken.
- Clarkson, S. 1979: The Soviet Theory of Development. London: Macmillan; Toronto and Buffalo: University of Toronto Press.
- Claudin, Fernando 1972 (1975): The Communist Movement: From Comintern to Cominform. London: Penguin; New York: Monthly Review Press.
- ----- 1979: Eurocommunism and Socialism. London: New Left.
- Chiff, Tony 1964: Russia: A Marxist Analysis. London: International Socialism.
- Clifton, James 1977: Competition and the Evolution of the Capitalist Mode of Production, Cambridge Journal of Economics 1.2.
- Coakley, Jerry 1982: Finance Capital. Capital and Class.
- Cohen, Arthur A. 1964: The Communism of Mao Tse-Tung. Chicago and London: University of Chicago Press.
- Cohen, Gerald A. 1978: Karl Marx's Theory of History: A Defence. Oxford: Clarendon; Princeton: Princeton University Press.
- ---- 1983: Review of Karl Marx by Allen W. Wood. Mind 92.
- ----- 1983: The Structure of Proletarian Unfreedom. Philosophy and Public Affairs 12.1.
- Cohen, Marshall, Nagel, Thomas and Scanlon, Thomas, eds. 1980: Marx, Justice and History. Princeton: Princeton University Press.
- Cohen, Stephen F. 1974: Bukharin and the Bolshevik Revolution: A Political Biography 1888–1938. London: Wildwood House; New York: Knopf.
- Cole, G.D.H. 1889-1914 (1956): A History of Socialist Thought. S vols. London: Macmillan; New York: St Martins.
- ----- 1913: The World of Labour. London: Bell. (Repr. 1973 Brighton: Harvester; New York: Barnes & Noble).
- ----- 1917 (1972): Self-government in Industry. London: Bell. (Repr. 1971: London: Hutchinson; New York: Arno.)
- Coleman, Stephen 1990: Duniel de Leon. Manchester: Manchester University Press.
- Coleman, S. and O'Sullivan, P. 1990: William Morris and News from Nowhere. Hardand, Devon: Green Books.

- Colletti, Lucio 1968 (1972): From Rousseau to Lenin. London: New Left; New York: Monthly Review Press.
- ----- 1969 (1973): Marxism and Hegel. London: New Left; New York: distr. Schocken (1979).
- 1975a: Introduction to Karl Marx, Early Writings, London: Penguin; New York: Vintage,
- —— 1975b: Marxism and the Dialectic. New Left Review 93.
- Collins, Henry and Abramsky, Chimen 1965: Karl Marx and the British Labour Movement: Years of the First International. London: Macmillan; New York: St Martin's.
- Communist Party (of Great Britain) 1957: The Report of the Commission on Inner Party Democracy, majority and minority reports. London: Communist Party.
- Concilium, 189 Special Column, 1987, pp. 1-133. Edinburgh: T. and T. Clark.
- Cone, J. 1969: Black Theology and Black Power. New York: Seabury.
- Congregation for the Doctrine of the Faith 1984: Instruction on Certain Aspects of the Theology of Liberation. Rome: Vatican Press.
- Countz, Sydney H. 1957; Population Theories and the Economic Interpretation, London: Routledge & Kegan Paul; New York: Humanities.
- Cornforth, Maurice ed. 1978: Rebels and Their Causes. London: Lawrence & Wishart.
- Corrigan, Philip, Ramsay, Harvie and Sayer, Derek 1978: Socialist Construction and Marxist Theory: Bolshevism and Its Critique. New York and London; Macmillan.
- Cowling, K. 1982: Monopoly Capitalism. London: Macmillan; New York: Halsted.
- Cox, Oliver Cromwell 1948 (1970): Caste, Class and Race. New York and London: Monthly Review Press.
- Cox, Terry and Littlejohn, Gary eds. 1984: Kritsman and the Agrarian Marxists. London: Frank Cass.
- Crook, W.H. 1931: The General Strike. Chapel Hill: North Carolina University Press.
- Crosland, A. 1956: The Funne of Socialism. London: Jonathan Cape; New York: Macmillan (1957).
- Cueva, Agustín 1976: Problems and Perspectives of Dependency Theory. Latin American Perspectives 3.4.
- Cummins, Ian 1980: Marx, Engels and National Movements. London: Croom Helm; New York: St Martin's Press.
- Curtis, Bruce 1980: Capital, State and the Origins of the Working-Class Household. In Bonnic Fox, ed. Hidden in the Household. Toronto: Women's Press.
- Cutler, A. et al. 1977: Marx's 'Capital' and Capitalism Today. London and Boston: Routledge & Kegan Paul.

- Dalla Costa, M., ed. 1973: The Power of Women and the Subversion of the Community. 2nd edn. Bristol: Falling Wall.
- Daniel, G. 1976: A Hundred and Fifty Years of Archaeology. Cambridge, Mass.: Harvard University Press; London: Duckworth.
- London: Thames & Hudson; New York: Norton.
- Davidoff, Leonore and Hall, Catherine 1986: Family Fortunes: Men and Women of the English Middle Class, 1780-1850. London: Hutchinson.
- Davidson, A. 1977: Antonio Gramaci: Towards an Intellectual Biography. London: Merlin; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Davidson, Basil 1967: Which Way Africal The Search for a New Society. Revised edn. London and Baltimore: Penguin.
- Davies, R.W. 1989: Soviet History in the Gosbachev Revolution. London: Macmillan.
- Davis, Horace Bancroft 1967: Nationalism and Socialism: Marxist and Labour Theories of Nationalism to 1917. New York and London: Monthly Review Press.
- Day, R.B. 1973: Leon Trotsky and the Politics of Economic Isolation. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- —— 1975: Preobrazhensky and the Theory of the Transition Period. Soviet Studies 8, 2 April.
- Dear, M. and Scott, A., eds. 1981: Urbanization and Urban Planning in Capitalist Societies. London and New York: Methuen.
- de Beauvoir, Simone 1947 (1964): The Ethics of Ambiguity. New York: Citadel.
- Deborin, A.M. 1923: Ludwig Fenerbach:, Personality and Weltanschauung. (in Russian.) Moscow: 'Materialist' Publishing House.
- de Brunoff, Suzanne 1973 (1976): Marx on Money. New York: Urizen; London: Pluto.
- ---- 1976 (1978): The State, Capital and Economic Policy. London: Pluto.
- de Giovanni, B. et al. 1977: Egemonia, Stato, partito in Gramsci. Rome: Editori Riuniti.
- Degras, Jane ed. 1956-65 (1971): The Communist International 1919-1943: Documents. 3 vols. London: Oxford University Press.
- de Janvry, Alain 1981: The Agrarian Question and Reformism in Latin America. Baltimore and London: Johns Hopkins University Press.
- de Janvey, A. and Kramer, F. 1971: The Limits of Unequal Exchange. Review of Radical Political Economics. 11.4.
- De Leon, Daniel 1931: Industrial Unionism: Selected Editorials by Daniel de Leon. New York: New York Labor News.
- ----- 1952: Socialist Landmarks: Four Addresses, New York: New York Labor News.
- Della Volpe, G. 1950 (1980): Logic as a Positive

- Science. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- ----- 1964 (1978); Rousseau and Marx. London: Lawrence & Wishart; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Delphy, C. 1977: The Main Enemy. London: Women's Research and Resources Centre.
- Demetz, Peter 1967: Marx, Engels and the Poets: Origins of Marxist Literary Criticism. Chicago and London: University of Chicago Press.
- Desai, Meghnad 1979: Marxian Economics. 2nd edn. Oxford: Basil Blackwell; Torowa, N.J.: Rowman & Lindefield.
- de Ste Croix, G.E.M. 1981: The Class Struggle in the Ancient Greek World. London: Duckworth; Ithaca, N.Y.: Cornell University Press (1982).
- Deutscher, Isaac 1949 (1967): Stalin: A Political Biography. 2nd edn. London and New York: Oxford University Press.
- —— 1950: Soviet Teade Unions. London: Royal Institute of International Affairs.
- —— 1954: The Prophet Armed: Trossky, 1879-1921.

  London and New York: Oxford University Press.
- ----- 1955 (1969): 'Heretics and Renegades', and other essays. London: Cape; Indianapolis: Bobbs-Merrill.
- —— 1959: The Prophet Unarmed: Trotsky, 1921-1929. London and New York: Oxford University Press.
- —— 1963: The Prophet Outcast: Tratsky, 1929—40. London and New York: Oxford University Press.
- ---- 1964a (1966): Ironies of History. London: Oxford University Press.
- ----- 1964b (1971): On Internationals and Internationalism. In Marxism in our Time.
- ----- 1967: The Unfinished Revolution. Galaxy Books; New York: Oxford University Press.
- --- 1968: The Non-Jewish Jew. Devon: Merlin.
- ----- 1972: Marxism in our Time. London: Cape; Berkeley, Calif.: Ramparts Press.
- Devine, Pat 1988: Democracy and Economic Planning: The Political Economy of a Self-Governing Society. Cambridge: Polity.
- Dews, P. ed. 1986: Autonomy and Solidarity: Interviews with Jürgen Habermas. London: Verso.
- Diamond, Stanley 1972: Anthropology in Question. In Reinventing Anthropology, ed. Dell Hymes. New York: Pantheon.
- ——ed. 1979: Toward a Marxist Anthropology. The Hague: Mouton.
- ----- 1981: In Search of the Primitive: A Critique of Civilization. New Brunswick, N.J.: Transaction.
- ----- 1983: Dakomey: Transition and Conflict in State Formation. South Hadley, Mass.: J.E. Bergin.
- Dickinson, 1933: Price Formation in a Socialist Community. Economic Journal, June.
- Dietzgen, Josef 1906: Philosophical Essays. Chicago: Charles Kerr.

- ----- 1906: The Positive Outcome of Philosophy. Chicago: Charles Kerr.
- Dirlik, Arif 1978: Revolution and History: The Origins of Marxist Historiography in China 1919– 1937. Berkeley and London: University of California Press.
- Djilas, M. 1957: The New Class. London: Thames & Hudson; New York: Praeger.
- Dmitriev, V.K. 1964 (1974): Economic Essays on Value Competition and Utility. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- Dobb, M.H. 1925: Capitalist Enterprise and Social Progress. London: Routledge & Kegan Paul; Westport, Conn.: Hyperion (1980).
- —— 1937: Political Economy and Capitalism. London: Routledge & Kegan Paul; Westport, Conn.: Greenwood (1972).
- ----- 1955: On Economic Theory and Socialism. London: Routledge & Kegan Paul.
- ----- 1960: An Essay on Economic Growth and Planning. London: Routledge & Kegan Paul.
- ----- 1969: Welfare Economics and the Economics of Socialism. London: Cambridge University Press.
- ----- 1970; Socialist Planning: Some Problems. London: Lawrence & Wishart.
- ----- 1973: Theories of Value and Distribution since Adam Smith. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- ----- 1974: Some Historical Reflections on Planning and the Market. In C. Abramsky, ed. Essays in Honour of E.H. Carr. London: Macmillan.
- Dockès, Pierre 1979: La Libération médiévale. Paris: Flammarion. (Trans. as: Medieval slavery and liberation. London: Methuen; Chicago: University of Chicago Press (1982).)
- Documents of the First International, vols. 1-5. 1963-68: London: Lawrence & Wishart.
- Documents of the Fourth International: The Formative Years (1933-1940) 1973: New York: Pathfinder.
- Dolgoff, Sam, ed. 1971: Bakunin on Anarchy. New York: Vintage.
- Domhoff, G. William 1967: Who Rules America? Englewood Cliffs, N.J.: Prentice Hall.
- Dommanget, Maurice 1957: Les idées politiques et sociales d'Auguste Blanqui. Paris: Rivière.
- Dore, Elizabeth and Weeks, John 1977: Class Alliances and Class Struggle in Peru. Latin American Perspectives 4.3.
- 1979a: International Exchange and the Causes of Backwardness. Latin American Perspectives 4.2.
   1979b: International Exchange and the Causes of

- Backwardness. Latin American Perspectives 6.2.
- Dorfman, Joseph 1935: Thorstein Veblen and his America. New York: Viking. (Revised eds publ. Augustus M. Kelley.)
- Dos Santos, T. 1970: The Structure of Dependency.

  American Economic Review 60.21.
- Draper, Hal 1962: Marx and the Dictatorship of the Proletariat. Cabiers de l'Institut de Science Économique Appliquée 129.
- ----- 1977 (1986): Karl Marx's Theory of Revolution.
  3 vols. New York and London: Monthly Review Press.
- Droz, J., ed. 1972: Histoire générale du socialisme. Paris: Presses Universitaires de France.
- Drucker, P. 1976: The Unseen Revolution. How Pension Fund Socialism Came to America. New York: Harper & Row.
- Dubiel, Helmut 1978: Wissenschaftsorganisation und politische Erfahrung. Frankfurt: Suhrkamp.
- Dubolsky, M. 1969: We Shall be All: A History of The IWW. Chicago: Quadrangle.
- Duby, Georges 1973 (1974): The Early Growth of the European Economy: Warriors and Peasants.

  London: Weidenfeld & Nicolson; Ithaca, N.Y.:

  Cornell University Press.
- ——— 1986: The Three Orders: Feudal Society Imagined. London and Chicago: University of Chicago Press.
- Dumenil, G. 1980: De la valeur aux prix de production. Paris: Economica.
- Dumont, Louis 1967 (1970): Homo Hierarchicus: The Caste System and its Implications. London: Weidenfeld & Nicolson; Chicago: University of Chicago Press.
- Dunayevskaya, Raya 1964: Marxism and Freedom from 1776 until Today. 2nd edn. New York: Twayne.
- Duncan, C. 1983: Under the Cloud of Capital: History versus Theory. Science and Society 47.3.
- Dunn, John 1970 (1989): Modern Revolutions: An Introduction to the Analysis of a Political Phenomenon. Cambridge: Cambridge University Press.
- Dupriez, Léan 1947: Des mouvements économiques généraux. 2 vols. Louvain.
- Durkheim, Emile 1912 (1915): The Elementary Forms of the Religious Life. London: Allen & Unwin; New York: Macmillan.
- Durt, R. Palme 1940: India Today. London: Gollancz.
  ——1964: The Internationale. London: Lawrence & Wishart.
- Duveau, Georges 1961: Sociologie de l'Utopie et autres essais. Paris: Presses Universitaires de France.
- Eagleton, Terry 1976a: Criticism and Ideology: A Study in Marxist Literary Theory. London: New Left; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- —— 1976b: Marxism and Literary Criticism. London: Methuen; Berkeley: University of California Press.

- 1981: Walter Benjamin or, Towards a Revolutionary Criticism. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- Eagleton, Terry, ed. 1989: Raymond Williams: Critical Perspectives. Cambridge: Polity.
- Edel, M. 1976: Marx's Theory of Rent: Urban Applications. Kapitalistate Summer 4/5.
- Edholm, F., Harris, O. and Young, K. 1977: Conceptualising Women. Critique of Anthropology 9/10.
- Edwards, Stewart, ed. 1969: Selected Writings of Pierre-Joseph Proudhon. London: Macmillan; Garden City, N.Y.: Anchor.
- Eisenstein, Sergei 1942: The Film Sense. New York: Harcourt Brace Jovanovich; London: Faber (1943).
- —— 1949: Film Form: Essays in Film Theory. New York: Harcourt Brace Jovanovich; London: Dennis Dobson (1951).
- ----- 1968: Film Essays and a Lecture. London: Dob-son; New York: Praeger (1970).
- ---- 1970: Notes of a film Director. New York: Dover.
- ----- 1985: Immoral Memories: An Autobiography.
  Boston: Hughton Millin; London: Peter Owen.
- ——1987: Nonindifferent Nature, trans. Herbert Marshall. Cambridge: Cambridge University Press.
- —— 1988: Selected Works, 1: Writings, 1922-34, ed. Richard Taylor, London: British Film Institute; Bloomington: Indiana University Press.
- 1991: Selected Works, 2: Towards a Theory of Montage, ed. Michael Glenny and Richard Taylor.

  London: British Film Institute; Bloomington: Indiana University Press.
- Eisenstein, Zillah ed. 1979: Capitalist Patriarchy and the Case for Socialist Feminism. New York: Monthly Review Press.
- Elger, Tony 1979: Valorization and 'Deskilling': A Critique of Braverman. Capital and Class 7.
- Elliott, C.F. 1967: Quis Custodiet Sacra? Problems of Marxist Revisionism. Journal of the History of Ideas 28.
- Elliot, Gregory 1987: Althuser: The Detour of Theory. New York and London: Verso.
- Ellion, John E. 1981: Marx and Engels on Economics, Politics and Society. Santa Monica: Goodyear.
- Ellis, John, ed. 1977: Screen Reader I: CinemalIdeology/Politics. London: Society for Education in Film and Television.
- Ellis, J. and Davies, R.W. 1951: The Crisis in Soviet Linguistics, Sovies Studies IL
- Ellis, M.H. 1987: Towards a Jewish Theology of Liberation. New York, Maryknoll: Orbis.
- Eliman, M. 1989: Socialist Planning. Cambridge: Cambridge University Press.
- Elson, Diane, ed. 1979: Value: The Representation of Labour in Capitalism: Essays. London: CSE Books; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Elster, Jon 1985: Making Sense of Marx. Cambridge: Cambridge University Press.

- Emmanuel, Arghiri 1969 (1972): Unequal Exchange: A Study of the Imperialism of Trade. London: New Left; New York: Monthly Review Press.
- Ennew, Judith, Hirst, Paul and Tribe, Keith 1977: 'Peasantry' as an Economic Category. Journal of Peasant Studies 4.4.
- Enteen, George M. 1978: The Soviet Scholar-Bureaucrat. M.N. Pokrovski and the Society of Marxist Historians. University Park: Pennsylvania State Press.
- Erard, Z. and Zygier, G.M. 1978: La Pologne: nne société en illissidence. Paris: Maspero.
- Erlich, Alexander 1960: The Soviet Industrialization Debate 1924-1928. Cambridge, Mass.: Harvard University Press; London: Oxford University Press.
- Estinger, Elzbiesa 1987: Rosa Luxemburg: A Life. London: Harrap.
- Evans, Michael 1975: Karl Marx. London: Allen & Unwin; Bloomington: Indiana University Press.
- Evans, P., Rueschmeyer, D. and Skoopol, T. eds. 1985: Bringing the State Back In. Cambridge: Cambridge University Press.
- Ewen, Frederic 1967: Bertolt Brecht. New York: Citadel; London: Calder & Boyars (1970).
- Fabian Society 1986: Market Socialism: Whose Choice?

  A Debate. Fabian Society Pamphlet \$16, London.
- Fanon, Frantz 1961 (1967): The Wretched of the Earth. Harmondsworth: Penguin.
- Fare, James 1987: Marx and Positivism. In T. Ball and J. Fare, eds. After Marx. Cambridge: Cambridge University Press.
- Faulkner, Peter 1980: Against the Age: An Introduction to William Morris. London: Allen & Unwin.
- Favory, F. 1981: Validité des concepts marxistes pour une théorie des sociétés de l'Antiquité: le modèle impérial romain. Klio 63.
- Fee, T. 1976: Domestic Labour: An Analysis of Housework and its Relation to the Production Process. Review of Radical Political Economy 8.2.
- Feher, F., Heller, A. and Markus, G. 1983: Dictatorship over Needs. Oxford: Basil Blackwell; New York: St Martin's.
- Femia, Joseph V. 1981: Gramsci's Political Thought: Hegemony, Consciousness and the Revolutionary Process. Oxford and New York: Oxford University Press.
- Ferge, Zauzza 1979: A Society in the Making. London: Penguin; White Plains, N.Y.: M.E. Sharpe.
- Festschrift für Carl Grünberg wan 70. Geburtstag 1932. Leipzig: C.L. Hirschfeld.
- Fetscher, Iring 1967 (1970): Karl Marx and Marxism. New York:
- 1982: Fortschrittsglaube und Ökologie im Denken von Marx und Engels. In Vom Wohlfahrtsstaat zur neuen Lebensqualität. Cologne.
- Feuerbach, Ludwig 1841 (1957): The Essence of

- Christianity. Translated by Marian Evans (George Eliot). Reprinted New York: Harper & Row.
- ----- 1843 (1966): Principles of the Philosophy of the future. Translated and with an introduction by Manfred H. Vogel. Indianapolis: Bobbs Merrill.
- ----- 1851b (1967): Lectures on the Essence of Religion. Translated by Ralph Manheim. New York: Harper & Row.
- —— 1967: The Essence of Faith according to Luther.

  Translated by Melvin Chemo. New York: Harper
  & Row.
- Filtzer, Donald A. 1978: Preobrazhensky and the Problem of Soviet Transition. Critique 9. Spring/ Summer.
- Fine, Ben 1975: Marx's 'Capital'. London: Macmillan; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- ----- 1979: On Marx's Theory of Agricultural Rent. Economy and Society 8.3.
- ---- 1980a: Economic Theory and Ideology. London: Edward Arnold; New York: Holmes & Meier.
- ----- 1980b: On Mark's Theory of Agricultural Rent:
  A Rejoinder. Economy and Society 9.3.
- --- 1982: Theories of the Capitalist Economy. London: Edward Arnold; New York: Holmes & Meier.
- Fine, Ben and Harris, Laurence 1976: Controversial Issues in Marxist Economic Theory. In Miliband and Saville, eds., Socialist Register.
- ----- 1979: Rereading 'Capital'. London: Macmillan; New York: Columbia University Press.
- Finley, Moses 1973: The Ancient Economy. London: Chatto & Windus; Berkeley: University of California Press.
- —— 1980: Ancient Slavery and Modern Ideology. London: Chatto & Windus; New York: Viking.
- Fiori, Giuseppe 1965 (1970): Antonio Gramsci: Life of a Revolutionary. London: New Left; New York: Dutton (1971).
- Firestone, Shulamith 1970: The Dialectic of Sex. New York: Morrow: London: Cape (1971). Repr. London: Women's Press (1979).
- Firth, Raymond 1972: The Sceptical Anthropologisti Social Anthropology and Marxist Views on Society. London: Oxford University Press. From Proceedings of the British Academy, vol. LVIII.
- Fishman, William J. 1970: The Insurrectionists. London: Methuen; Totowa, N.J.: Barnes & Noble.
- Fisk, Milton 1979: Dialectic and Ontology. In J. Mepham and D.H. Ruben, eds., Issues in Marxist Philosophy, vol. 1.
- ----- 1981: Determination and Dialectic. Critique 13. Fitch, Robert and Oppenheimer, Mary 1970: Who Rules the Corporations? Socialist Review 1.4 pp. 73-108.
- Foley, D. 1982: The Value of Money, the Value of Labor-power and the Marxian Transformation

- Problem. Review of Radical Political Economy 14.2.
- Fondazione Istituto Gramsci 1990: Bibliografia gramsciana.
- Footman, David 1946: The Primrose Path: A Life of Ferdinand Lassalle, London: Cresset; New York: Greenwood (1969) (Under the title Ferdinand Lassalle, Romantic Revolutionary.)
- Fosier, John 1974: Class Struggle and the Industrial Revolution, London: Weidenfeld & Nicolson; New York: St Martin's.
- Foner, W.Z. 1956: Outline History of the World Trude Union Movement. New York: International Publishers.
- Fourier, Charles 1808 (1968): La théorie des quatres mouvements. Oeuvres de Charles Fourier, vol. 1. Paris. Éditions Anthropas.
- Fox, Bonnie ed. 1980: Hidden in the Household: Women's Domestic Labour under Capitalism. Toronto: Women's Press.
- Frank, André Gunder 1966: The Development of Underdevelopment. Monthly Review 18.4.
- ----- 1967: Capitalism and Underdevelopment in Latin America: Historical Studies of Chile and Brazil. New York and London: Monthly Review Press.
- Frankel, Jonathan 1969: Vladimir Akimov on the Dilemma of Russian Marxism 1895-1903. Cambridge: Cambridge University Press.
- ----- 1981: Prophecy and Politics: Socialism, Nationalism and the Russian Jews. Cambridge: Cambridge University Press.
- Freire, Paolo 1970: Pedagogy of the Oppressed. New York: Herder & Herder; London: Sheed & Ward and Penguin (1972).
- Freud, Sigmund 1927: The Future of an Illusion. Standard Edition of the Complete Psychological Works of Sigmund Freud vol. 21. London: Hogarth; New York: Norson.
- ——1930: Civilisation and its Discontents. Standard Edition vol. 21. London: Hogarth; New York: Norton.
- —— 1932: New Introductory Lectures on Psycho-Analysis. Standard Edition vol. 22. London: Hogarth; New York: Norton.
- Fried, Morton 1966: On the Concepts of 'Tribe' and 'Tribal Society'. Transactions of the New York Academy of Sciences series III, 28.
- York: Random House.
- Friedman, Andrew 1977: Industry and Labour. London: Macmillan; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Friedman, J. 1976: Marxist Theory and Systems of Total Reproduction. Critique of Anthropology No. 7.
- Friedmann, Georges 1936: La crise du progrès. Paris: Gallimard.

- Friedmann, Harrier 1980: Household Production and the National Economy: Concepts for the Analysis of Agrarian Formations. Journal of Peasant Studies 7.
- Friedrich, C.J., ed. 1966: Revolution. Nomos no. VIII. New York: Atherton.
- Friedrich, C.J., Curtis, Michael and Barber, Benjamin R. 1969: Totalitarianism in Perspective. Three Views, New York: Praeger; London: Pall Mall.
- Frölich, Paul 1939 (1972): Rosa Luxemburg, London: Pluto; New York: Monthly Review Press.
- Fromm, Erich 1942: Fear of Freedom. London: Rousledge & Kegan Paul. American edn: Escape from Freedom, New York: Farrar and Rinehart (1941).
- London: Routledge & Kegan Paul (1956).
- ---- 1961: Marx's Concept of Man. New York: Frederick Ungas.
- ——ed. 1965: Socialist Humanism. New York: Doubleday; London: Allen Lane (1967).
- ----- 1971: The Crisis of Psychoanalysis: Essays on Freud, Marx and Social Psychology, London: Jonathan Cape; New York: Holt, Rinehart & Winston.
- —— 1973: The Anatomy of Human Destructiveness.

  New York: Holt, Rinehart & Winston.
- Fuegi, John 1972: The Essential Brecht. Los Angeles: Hennessy & Ingalls.
- Funk, Rainer 1983: Erich Fromm. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch.
- Furrado, Celso 1971: Development and Underdevelopment. Berkeley: University of California Press.
- Fuwa, Tetsuzo 1982: Stalin and Great Power Chauvinism. Tokyo: Japan Press Service.
- Gabel, Joseph 1962 (1975): False Consciousness: An Essay on Reification. Oxford: Basil Blackwell.
- Galbraith, J.K. 1967: The New Industrial State. London: Hamish Hamilton; Boston: Houghton Mifflin.
- Gandy, D. Ross 1979: Marx and History: From Primitive Society to the Communist Future. Austin and London: University of Texas Press.
- Garaudy, Roger 1970: Marxism and the Twentieth Century, London: Collins; New York: Scribner.
- Gardiner, J. 1975: Women's Domestic Labour. New Left Review.
- Gardiner, J., Himmelweit S. and Mackintosh, M. 1975: Women's Domestic Labour. Bulletin of the Conference of Socialist Economists 4.2.
- Garegnani, P. 1978: Notes on Consumption, investment and Effective Demand: A reply to Joan Robinson. Cambridge Economic Journal 3, 184-5.
- Garlan, Y. 1982: Les Esclaves en Grèce ancienne. Paris: Maspero.
- Garnsey, P., ed. 1980: Non-Slave Labour in Graeco-Roman Antiquity. Proceedings of the Cambridge Philosophical Society, Sup. 6.
- Gay, Peter 1952: The Dilemma of Democratic Socialism: Eduard Bernstein's Challenge to Marx. New

- York: Columbia University Press; London: Oxford University Press.
- Gellner, Ernest 1981: Muslim Society. Cambridge: Cambridge University Press.
- The Palaeolithic October, In W. Outhwaite and M. Mulkay, eds. Social Theory and Social Criticism. Oxford: Basil Blackwell.
- Geras, Norman 1971: Essence and Appearance: Aspects of Fetishism in Marx's Capital, New Left Review 65.
- ----- 1972: Althusser's Marxism: An Account and Assessment. New Left Review 71.
- 1976: The Legacy of Rosa Luxemburg. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- ----- 1985: The Controversy about Marx and Justice.
  New Left Review 150.
- Geremek, B. 1968: Le Salariot dans l'artisanat parisien aux XIIIe-XIVe siècles. The Hague: Mouton.
- Gerratana, Valentino 1977: Althusser and Stalinism. New Left Review 101-2.
- Gerth, H. and Mills, C. Wright, eds. 1947: From Max Weber. London: Routledge & Kegan Paul; New York: Oxford University Press.
- Getzler, Israel 1967a: Martov: A Political Biography of a Russian Social Democrat. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- —— 1967b: The Mensheviks. Problems of Commu-
- ----- 1980: Martov e i menscevichi prima e dopo la rivoluzione. Storia del Marxismo, III. Torino: Finandi
- Geuss, Raymond 1982: The Idea of a Critical Theory. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- Ghose, Sankar 1973: Socialism, Democracy and Nationalism in India. Bombay: Allied Publishers.
- Giap, General Vo Nguyen 1964: Dien Bien Phu (revised edn). Hanoi: Foreign Languages Publishing House.
- Giardina, A. 1981: Lavoro e storia sociale: antagonismi e alteanze dall'ellenismo al tardo antico. Opus 1.
- Gibbon, Peter and Neocosmos, Michael 1985: Some Problems in the Political Economy of 'African Socialism'. In Henry Bernstein and Bonnie K. Campbell, eds. Contradictions of Accumulation in Africa: Studies in Economy and State. Beverly Hills: Sage.
- Giddens, Anthony 1973: The Class Structure of the Advanced Societies. London: Hutchinson; New York: Harper & Row.
- ----- 1985: The Nation-State and Violence. London: Macmillan.
- Gilman, A. 1981: The Development of Social Stratification in Bronze Age Europe, Current Anthropology 22.

- Giraud, Pierre-Nuel 1978: L'Économie l'olitique des régimes de type Soviétique. Le Monde Diplomatique (August).
- Girault, Jacques 1970: Paul Lafargne: textes choisies.

  Paris: Éditions Sociales.
- Girling, J.L.S. 1969: People's War. London: Allen & Unwin; New York: Praeger.
- Girvan, N. 1973: The Development of Dependency Economics in the Caribbean and Latin America: Review and Comparison. Social and Economic Studies 22.1.
- Glezerman, G. et al. 1959: Historical Materialism. Moscow: 1959.
- ----- 1960: The Laws of Social Development. Eng. trans. of revised edn. Moscow: Foreign Languages Publishing House.
- Glombowski, J. 1976: Extended Balanced Reproduction and Fixed Capital. Mebrivert 2.
- Glucksmann, André 1972: A Ventriloquist Structuralism. New Left Review 72.
- Godelier, Maurice 1966 (1972): Rationality and Irrationality in Economics. London: New Left; New York: Monthly Review Press.
- ----- 1973 (1977): Perspectives in Marxist Anthropology. Cambridge: Cambridge University Press.
- Goldmann, Lucien 1948 (1971): Immanuel Kant. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- —— 1952 and 1966 (1969); The Human Sciences and Philosophy, London; Cape.
- ----- 1956 (1967): The Hidden God. London and Boston: Routledge & Kegan Paul.
- ----- 1958: Recherches dialectiques. Paris: Gallimard.
- 1964 (1975): Towards a Sociology of the Novel.
  London: Tavistock,
- —— 1970a: Marxisme et sciences humaines. Paris: Gallimard.
- —— 1970b: Stuctures mentales et création culturelle. Paris: Editions Anthropos.
- —— 1977: Lukács and Heidegger. London and Boston: Routledge & Kegan Paul.
- ----- 1981: Method in the Sociology of Literature. Oxford: Basil Blackwell: Washington: Telos.
- Goldsmith, Maurice 1980: Sage: A Life of J.D. Bernal. London: Hutchinson.
- Goldsmith, Maurice and McKay, A.L. 1966: The Science of Science. London: Penguin; New York: Simon & Schuster.
- Golubović, Z. and Stojanović, S. 1986: The Crisis of the Yugoslav System. (Crises in Soviet-type Systems, no. 14).
- Goode, Patrick 1979: Karl Korsch. London: Macmillan.
- Gorbachev, Mikhail 1987: Perestroika: New Thinking for Our Country and the World. London: Collins.

- ---- 1988: Report to the Nineteenth All-Union Conference of the CPSU. Moscow: Novoxi.
- Gordon, D., et al. 1982: Four Ways to Change the Corporations. The Nation 15 May.
- Gordon, R. 1971: A Rare Event. Survey of Current Business 51.7, pt. II.
- Gori, F. ed. 1982: Pensiero e azinne politica di Lev Trotsky (Follonica colloquium). Florence: Leo S. Olschki Editore.
- Gorz, André 1967: Strategy for Labor. Boston: Bescon. Gortschalch, Wilfried 1962: Strukturveränderungen der Gesellschaft und politisches Handelt in der Lehre von Rudolf Hilferding. Berlin: Duncker & Humblot.
- Gough, 1. 1972: Marx's Theory of Productive and Unproductive Labour. New Left Review 76.
- —— 1973: On Productive and Unproductive Labour: A Reply, Bulletin of the Conference of Socialist Economists 11.7.
- Gough, I. and Harrison, J. 1975: Unproductive Labour and Housework Again. Bulletin of the Conference of Socialist Economists 4.1.
- Gough, Kathleen 1971: Nuer Kinship: A Reexamination. In Beidelman, ed., The Translation of Culture: Essays in Honor of E.E. Evans-Pritchard.
- ---- 1975: The Origin of the Family. In Reiter, ed., Toward an Anthropology of Women.
- Goulbourne, Harry 1979: Politics and State in the Third World. London: Macmillan.
- Gould, C.C. 1978: Marx's Social Ontology. Cambridge, Mass. and London: MIT Press.
- Graham, Loren R. 1973: Science and Philosophy in the Soviet Union. New York: Knopf; London: Allen Lane.
- Gramsci, Antonio 1920; Articles in Ordine Nuovo. London: Lawrence & Wishart; New York: International Publishers.
- ——1929-35 (1971): Selections from the Prison Notebooks, ed. Quintin Hoare and Geoffrey Nowell Smith. London: Lawrence & Wishart; New York: International Publishers.
- 1949: Note sul Machiavelli sulla politica e sullo Stato moderno. Turin: Einaudi.
- ----- 1957: 'The Modern Prince' and Other Writings.
  London: Lawrence & Wishart; New York: International Publishers.
- ----- 1975: Quaderni del Carcere I-IV. Turin: Einaudi. (A complete critical edition of all versions of his notes in prison.)
- —— 1977: Selections from Political Writings 1910— 1920, London: Lawrence & Wishart; New York: International Publishers.
- —— 1978: Selections from Political Writings 1921— 1926. London: Lawrence and Wishart.
- ----- 1985: Selections from Cultural Writings. London: Lawrence & Wishart.

- ------ 1990: Bibliografia gramschma. Fondazione Istituto Gramsci.
- Green, F. and Nore, P., eds. 1979: Issues in Political Economy. London: Macmillan; Atlantic Highlands; N.J.: Humaniries.
- Green, S. 1981: Prebistorian: A Biography of V. Gordon Childe, Wiltshire: Moonraker.
- Greenberg, David F., ed. 1981: Crime and Capitalism: Readings in Marxist Criminology. Palo Alto, Calif.: Mayfield.
- Gregory, D. 1978: Ideology, Science and Human Geography. London: Hutchinson; New York: St Martin's.
- Gregory, P.R. and Stuart, R.C. 1981: Soviet Economic Structure and Performance. 2nd edn. New York: Harper & Row.
- Grünberg, Carl ed. 1910–1930: Archiv für die Geschichte des Sozialismus und der Arheiterbewegung. 15 vols. Leipzig: C.L. Hirschfeld. Indexband zur: Akademische Druck- und Verlaganstalt, Graz/Limmet Verlag, 1973.
- Guback, Thomas 1969: The International Film Industry. Bloomington: Indiana University Press.
- Guérin, Daniel 1970: Anarchism. New York: Monthly Review Press.
- Guevara, E. (Che) 1967: Guerrilla Warfare. New York and London: Monthly Review Press.
- Guha, Amalendus 1982: The Indian National Question: A Conceptual Frame. Occasional Paper 45. Calcutta: Centre for the Study of Social Sciences.
- Gupta S. Datta (1980): Comintern, India and the Colonial Question 1920-37. Calcutta: K.P. Bagchi.
- Gurland, A.R.I.. 1941: Technological Trends and Economic Structure under National Socialism. Studies in Philosophy and Social Science 9.
- Gurvitch, Georges 1963: La vocation actuelle de la sociologie. Paris: Presses Universitaires de France.
- Guterman, Norman and Lefebvre, Henri 1936: La Conscience mystifiée. Paris: Gallimard.
- Gutierrez, G. 1973: A Theology of Liberation: History, Politics and Salvation. New York, Maryknoll: Orbis.
- Habermas, Jürgen 1962: (1989): Structural Transformation of the Public Sphere. Cambridge: Polity.
- 1963 (1974): Theory and Practice. London: Heinemann; Boston, Mass.: Beacon.
- ----- 1967 (1988): On the Logic of the Social Sciences. Cambridge: Polity.
- ----- 1968a (1970): Toward a Rational Society. London: Heinemann; Boston, Mass.: Beacon.
- —— 1968h (1971): Knowledge and Human Interests. London: Heinemann; Boston, Mass.: Beacon.
- ----- 1968c: Technologie und Wissenschaft als Ideologie. Frankfurt: Suhrkamp.
- —— 1971: Philosophisch-politische Profile. Frankfurt: Suhrkamp.
- --- 1973 (1976): Legitimation Crisis. London: Hei-

- nemann; Boston, Mass.: Beacon.
- ----- 1976 (1979): Communication and the Evolution of Society. London: Heinemann; Boston, Mass.: Beacon.
- ----- 1981 (1984): The Theory of Communicative Action, vol. 1. London: Heinemann.
- ----- 1981 (1988): The Theory of Communicative Action, vol. 2, Cambridge: Polity.
- ----- 1985 (1989): The Philosophical Discourse of Modernity. Cambridge: Polity.
- ----- et al. 1961: Student und Politik: eine Soziologische Untersuchung zum politischen Beurusstsein Frankfurter Studenten. Neuwied: Luchterhand.
- Haight, R. 1985: An Alternative Vision: An Interpretation of Liberation Theology. Mahwah, N.J.: Paulist Press.
- Habib, Irlan 1963: The Agrarian System of Mughal India. London: Asia Publishing House.
- Haimson, L.H. 1955: The Russian Marxists and the Origins of Bolshevism, Cambridge, Mass.: Harvard University Press; London: Oxford University Press.
- ed. 1974 (1976): The Mensbeviks: From the Revolution of 1917 to the Outbreak of the Second World War. Chicago and London: University of Chicago Press.
- Haithoox, John P. 1971: Communism and Nationalism in India: M.N. Roy and Comintern Policy 1920-39. Princeton, N.J.: Princeton University Press; Bombay: Oxford University Press.
- Hall, Stuart 1977: Rethinking the Base and Superstructure Metaphor. In J. Bloomfield, ed., Class, Hegemony and Party.
- ——1990: Cultural Studies: Two Paradigms. Media, Culture and Society 3. Reprinted in Tony Bennett et al., eds, Culture, Ideology and Social Process. London: Bassford.
- Hall, Stuart et al. 1978: Policing the Crisis: Mugging, the State, and Law and Order. London: Macmillan; New York: Holmes & Meier.
- Hammond, T.T. 1957: Lenin on Trade Unions and Revolution. New York: Columbia University Press; London: Oxford University Press.
- Hannack, Jacques 1965: Karl Renner und seine Zeit. Vienna: Europa Verlag.
- Harcourt, G.C. 1982: Joan Robinson. In Prue Kerr, ed.

  The Social Science Imperialists. London: Routledge & Kegan Paul.
- Hardach, Gerd and Karras, Dieter 1975 (1978): A Short History of Socialist Economic Thought. London: Edward Arnold: New York: St Martin's.
- Harding, N. 1977 (1982): Lenin's Political Thought. 2 vols. in one. London: Macmillan; New York: St Martin's.
- Harman, C. 1980: Theories of Crisis. International Socialism 2.9, 45-80.

- Harnecker, Marta 1969: Los Conceptos Elementales del Materialismo Historico. Mexico City: Siglo Veintiuno Editores.
- Harrington, M. 1972: Socialism. New York: Saturday Review Press.
- ---- 1979: The Democratic Socialist Organizing Committee and the Left. Socialist Review.
- Harris, Laurence 1976: On Interest, Credit and Capital. Economy and Society 5.2.
- Harrison, John F.C. 1969: Robert Owen and the Owenites in Britain and America. London: Routledge & Kegan Paul; New York: Scribner (under the title Quest for the New Moral World).
- ----- 1973: Political Economy of Housework. Bulletin of the Conference of Socialist Economists 3.1.
- Harrison, Mark 1977: Resource Allocation and Agrarian Class Formation: The Problem of Social Mobility among Russian Peasant Households, 1880–1930. Journal of Peasant Studies 4.2.
- Harstick, Hans-Peter, ed. 1977: Karl Marx über Formen vorkapitalischer Produktion. Frankfurt am Main and New York: Campus Verlag.
- Hartmann, Heidi 1979: The Unhappy Marriage of Marxism and Feminism: Towards a More Progressive Union. Capital and Class 8. Also in Lydia Sargent, ed. The Unhappy Marriage of Marxism and Feminism. Boston: South End Press; London: Pluto (1981).
- Harvey, David W. 1973: Social Justice and the City. London: Edward Arnold; Baltimore: John Hopkins University Press.
- 1982: The Limits to Capital. Oxford: Basil Blackwell; Chicago: University of Chicago Press.
- —— 1989: The Condition of Postmodernity: An Enquiry into the Origins of Cultural Change. Oxford: Basil Blackwell.
- Haseler, S. 1969: The Gaitskellites: Revisionism in the British Labour Party. London: Macmillan.
- Haupt, G., Lowy, M. and Weill, C., eds. 1974: Les Marxistes et la question nationale, 1848-1914. Paris: Maspero.
- Haupt, G. and Marie, J.J. 1974: Makers of the Russian Revolution. London: George Allen & Unwin; Ithaca, N.Y.: Cornell University Press.
- Havemann, Robert 1980: Morgen die Industriegesellschaft am Scheidewege, Kritik und reale Utopie.
- Hay, Douglas, Linebaugh, Peter, Rule, John G., Thompson, E.P. and Winslow, Cal 1975: Albion's Fatal Tree: Crime and Society in Eighteenth-Century England. London: Allen Lane; New York: Pantheon.
- Hayek, F.A. von, ed. 1935: Collectivist Economic Planning. London.
- Hazard, John N., 1969: Communists and their law: a Search for the Common Core of the Legal Systems of the Marxim Socialist States. Chicago: University of Chicago Press.
- Hegedüs, A., et al. 1974 (1976): Die Neue Linke in

- Ungarn, 2 vols. Berlin: Merve.
- —— 1976: Socialism and Bureaucracy. London: Allison & Busby; New York: St Martin's.
- Hegel, G.W.F. 1807 (1931): The Phenomenology of Mind. London and New York: Allen & Unwin; New York: Humanities (1946).
- —— 1812-16 (1929): Science of Logic. Vol. 2. London: Alten & Unwin; New York: Macmillan.
- ----- 1821 (1942): Philosophy of Right. Oxford: Oxford University Press.
- 1830-1 (1956): The Philosophy of History. New York: Dover.
- Heidegger, M. 1927 (1967): Being and Time. Oxford: Basil Blackwell; New York: Norton.
- Heilbroner, R.L. 1980: Marxism: For and Against. New York: W.W. Norson.
- Heimann, E. 1932: Sozialistische Wirtschafts- und Arbeitsordnung (Socialist Economic and Labour Order). Potsdam.
- Heinen, H., ed. 1980: Die Geschichte des Altertums im Spiegel der sowjetischen Forschung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
- Heintel, Peter 1967: System and Idologie: Der Austromarxismus im Spiegel der Philosophie Max Adlers. Munich: Verlag R. Oldenbourg.
- Heitman, Sidney 1969: Nikolai I. Bukharin: A Bibliography with Annotations. Stanford: Hoover Institution.
- Held, David 1980: Introduction to Critical Theory: Harkheimer to Habermas. London: Hunchinson; Berkeley: University of California Press.
- ---- 1989: Political Thory and the Modern State. Cambridge: Polity.
- Heller, Agnes 1976; The Theory of Need in Marx. London: Allison & Busby; New York: St Martin's.
- -----èd. 1983: Lukdes Revalued. Oxford: Basil Blackwell; New York; Columbia University Press.
- Henderson, W.O. 1976: The Life of Friedrich Engels. 2 vols. London: Frank Cass.
- Herren, A. 1852 (1956): The Russian People and Socialism. In Selected Philosophical Works pp. 470-502. Moscow: Foreign Languages Publishing House.
- Herzog, Philippe 1971: Le rôle de l'état dans la société capitaliste actuelle. Économie et politique 200–201.
- Hess, Muses 1843 (1921): Philosophie der Tat. In T. Zlocisti, Moses Hess Sozialistische Aufsätze. Berlin: Weltverlag.
- Hettne, Björn 1990: Development Theory and the Three Worlds. London: Longman.
- Hexter, J.H. 1961: Reappraisals in History. Evanston, ill.: Northwestern University Press; London: Longman.
- Hibbin, S. ed. 1978: Politics, Ideology and the State. London: Lawrence & Wishart.
- Hilferding, Rudolf 1904 (1949): Böhm-Bawerk's Crisicism of Marx. Ed. P. Sweezy, New York; Augustus Kelly; London Merlin (1975).

- ---- 1910 (1981): Finance Capital. London and Boston: Routledge & Kegan Paul.
- ----- 1915: Arbeitsgemeinschaft der Klassen. Der Kompf 8.
- 1924: Probleme der Zeit. Die Gesellschaft 1.1.
- ----- 1940: State capitalism or totalitarian state economy? Socialist Courier, New York. Repr. Modern Review 1 (1947).
- Hill, Christopher 1964: Society and Puritanism in Pre-Revolutionary England. London: Secker & Warburg: New York: distr. Schocken.
- ----- 1972: The World Turned Upside Down. London: Maurice Temple Smith.
- Hilton, R.H. 1969 (1982): The Decline of Sersdom in Medieval England. London: Macmillan; New York: St Martin's.
- ----- 1973; Bond Men Made Free. London: Temple Smith; New York: Viking.
- —ed. 1976: The Transition from Feudalism to Capitalism. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- ---- 1978: A Crisis of Feudalism. Past and Present 80. ---- 1984: Class Conflict and the Crisis of Feudalism.
- London: Hambledon,
- Himmelweit, S. 1974: The Continuing Saga of the Falling Rate of Profit A Reply to Mario Cogoy. Bulletin of the Conference of Socialist Economists 11.9.
- ----- 1984a: The Real Dualism of Sex and Class. Review of Radical Political Economics 16.1.
- ----- 1984b: Value Relations and Divisions Within the Working Class. Science and Society 48.3.
- Hindess, Barry and Hirst, Paul Q. 1975; Pre-Capitalist Modes of Production. London and Boston: Routledge & Kegan Paul.
- ----- 1977: Mode of Production and Social Formation:

  An Autocritique, London: Macmillan; Atlantic
  Highlands, N.J.: Humanities.
- Hirsch, Helmut 1980; Marx und Moses, Karl Marx zur 'Judenfrage' und zu Juden, Frankfurt a.M., Bern, Cirencester/U.K: Peter D. Lang.
- Hobbes, Thomas 1651: Leviathan. London: Printed for Andrew Crooke.
- Hobsbawm, Eric 1962: The Age of Revolution, 1789-1848. London: Weidenfeld & Nicolson.
- ------ 1964a: Labouring Men. London: Weidenfeld & Nicolson: New York: Basic Books.
- ——1964b: Introduction to Karl Marx, Pre-Capitalist Economic Formations. London: Lawrence & Wishart; New York: International Publishers.
- ---- 1968: Industry and Empire. London: Weidenfeld & Nicolson: New York: Pantheon.
- ----- 1973: Revolutionaries. London: Weidenfeld & Nicolson; New York: Pantheon.
- ----- 1975: The Age of Capital, 1848-1875. London:

- Weidenfeld & Nicolson.
- —ed. 1977: The Italian Road to Socialism. Interview with Giorgio Napolitano. London: Journeyman Press; Westport, Conn.: Lawrence Hill.
- —— 1978: The Historians Group of the Communist Party. In Maurice Cornforth, ed. Rebels and Their Causes. London: Lawrence & Wishart.
- —— 1987: The Age of Empire, 1875-1914. London: Weidenfeld & Nicolson; New York; Pantheon.
- Hobsbawm, Eric and Rudé, George 1969: Captain Suring, London: Lawrence & Wishart.
- Hobsbawn, Eric et al., eds 1978-82 (1980-): The History of Marxism. Brighton: Harvester: Bloomington: Indiana University Press. (Trans. of Storia del Marxismo. Turin: Einaudi.)
- Hodgkin, Dorothy 1980: J.D. Bernal. Biographical Memoirs of the Fellows of the Royal Society 26.
- Hodgkin, Thomas 1981: Vietnam: the Revolutionary Path. London: Macmillan; New York: St Martin's.
- Hodgson, G. 1974: The Theory of the Falling Rate of Profit, New Left Review 84.
- ---- 1975: Trotsky and Fatalistic Marxism. Nottingham: Spokesman.
- ---- 1977: Socialism and Parliamentary Democracy.
  Nottingham: Spokesman.
- Hodgson, Marshall G.S. 1974: The Venture of Islam. 3 vols. Chicago and London: University of Chicago Press.
- Holton, B. 1976: British Syndicalism 1900-1914. London: Pluto.
- Holton, R. 1981: Markist Theories of Social Change and the Transition from Feudalism to Capitalism. Theory and Society 10.6.
- Honjo, Eijiro 1935 (1965): The Social and Economic History of Japan. New York: Russell & Russell.
- Horkheimer, Max 1939: Die Juden und Europa. Zeitschrift für Sozialforschung 8.
- —— 1947 (1974): Éclipse of Reason. New York: Oxford University Press. Repr. New York: Seabury.
- —— 1968 (1972): Critical Theory. New York: Herder & Herder. (This volume includes 'Art and Mass Culture', 'Authority and the Family' and 'Traditional and Critical Theory'.)
- —— 1974: Notizen 1950 bis 1969 und Dämmerung. Zurich: Oprecht und Helbling.
- Horkheimer, Max and Adorno, Theodor W. 1947 (1973): Dialectic of Enlightenment. Trans. John Cumming. London: Allen Lane; New York: Seabury.
- Horkheimer, Max, Fromm, Erich and Marcuse, Herbert 1936: Studien über Autorität und Familie. Paris: Félix Alcan.
- Horowitz, D. ed. 1968: Marx and Modern Economics. London: MacGibbon & Kee; New York: Modern Reader Paperbacks.

- Horowitz, Irving L. ed. 1970: Masses in Latin America. New York: Oxford University Press.
- Horvat, Branko 1982: The Political Economy of Socialism. Oxford: Martin Robertson.
- Horvar, B., Supek, R. and Marković, M. 1975: Selfgoverning Socialism. 2 vols. White Plains, N.Y.: International Arts and Sciences Press.
- Houtars, François and Lemercinier, Geneviève 1980: The Great Asiatic Religions and their Social Functions. Louvain: Université Catholique.
- Howard, Dick, ed. 1971: Selected Political Writings of Rosa Luxemburg. New York and London: Monthly Review Press.
- Hsiung, James Chieh 1970: Ideology and Practice. The Evolution of Chinese Communism. New York: Praceer.
- Hudson, Wayne, 1982: The Marxist Philosophy of Ernst Bloch. New York: St Martin's; London: Macmillan.
- Hughes, H.S. 1959: Consciousness and Society. London: MacGibbon & Kee; New York: Knopf.
- Humphrey, Richard 1951: Georges Sorel: Prophet Without Honor. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.
- Humphreys, J. 1977: Class Struggle and the Persistence of the Working Class Family. Cambridge Journal of Economics 1.3.
- Hunt, Alan, ed. 1980: Marxism and Democracy. London: Lawrence & Wishart; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Hunt, E. and Schwartz, J., eds. 1972: A Critique of Economic Theory. London: Penguin.
- Hunt, Richard N. 1974: The Political Ideas of Marx and Engels. London: Macmillan; Pittsburgh: University of Pittsburgh Press.
- Hussain, Athar and Tribe, Keith 1981: Marxism and the Agrarian Question. 2 vols. London: Macmillan; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Hutcheon, Linda 1988: A Poetics of Postmodernism: History, Theory, Fiction. New York and London: Routledge.
- Huxley, Julian 1949: Soviet Genetics and World Science: Lysenko and the Meuning of Heredity. London: Chatto & Windus; New York: Schuman.
- Hyman, R. 1971: Marxism and the Sociology of Trade Unionism. London: Pluto,
- ----- 1972: Strikes, London: Fontana; New York: Watts Franklin.
- —— 1980: Theory in Industrial Relations: Towards a Materialist Analysis. In P. Boreham and G. Dow, eds., Work and Inequality vol. 2. Melbourne: Macmillan.
- Hyppolite, Jean 1955 (1969): Studies on Marx and Flegel. London: Heinemann; New York: Basic.
- lagers, G.C., ed. 1829 (1958): Doctrine of Saint Simon, An Exposition, First Year. Boston: Beacon.
- Indexband zu Archiv für die Geschichte des Sozialismus und der Arbeiterbewegung 1973. Graz: Aka-

- demische Druck- u. Verlagsanstatt.
- Inglehart, Ronald 1977: The Silent Revolution: Changing Values and Political Styles among Western Publics, Princeton: Princeton University Press.
- Ingram, D. 1987: Habermas and the Dialectic of Reason. New Haven: Yale University Press,
- International Sociological Association 1977: Scientific-Technological Revolution: Social Aspects. London and Beverley Hills: Calif.: Sage.
- Ionescu, G. and Gellner, E., eds. 1969: Populism. London: Weidenfeld & Nicolson; New York: St Martin's.
- Israel, Joachim 1972: Der Begriff Entfremdung, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
- Itoh, Makoto 1980: Value and Crisis, Essays on Marxian Economics in Japan. London: Pluto; New York: Monthly Review Press.
- ----- 1988: The Basic Theory of Capitalism. London: Macmillan.
- Jackson, J. Hampden 1943: Jean Jaurès, his Life and Work. London: Allen & Unwin.
- Jacoby, Russell 1971: Towards a Critique of Automatic Marxism: The Politics of Philosophy from Lukács to the Frankfurt School. *Telos* 10.
- ---- 1974: Marxism and the Critical School, Theory and Society 1.
- 1975: The politics of crisis theory. Telos 23.
- ----- 1981: Dialectic of Defeat: Contours of Western Marxism. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- Jameson, Fredric 1971: Marxism and Form: Twentieth-Century Dialectical Theories of Literature. Princeton, NJ and London: Princeton University Press.
- ----- 1984: Postmodernism, or the Cultural Logic of Late Capitalism. New Left Review 146 (July/ August).
- Jaurès, Jean 1898-1902 (1922-4): Histoire Socialiste, ed. Albert Mathiez. Paris: Librarie de l'humanité.
- ----- 1899: Le socialisme et l'enseignment. Paris: G. Bellais.
- ---- 1901: Études socialistes, Paris: Cahiers de la quinzaine.
- ----- 1910: L'Armée nouvelle. Paris: Rouff.
- Jaworskyj, M., ed. 1967: Soviet Political Thought: An Anthology. Baltimore and London: Johns Hopkins University Press.
- Jay, Martin 1973: The Dialectical Imagination: A History of the Frankfurt School and the Institute of Social Research 1923-1950. Boston: Little Brown.
- Jennings, Jeremy 1985: Georges Sorel: The Character and Development of his Thought. London: Macmillan.
- ----- 1990: Syndicalism in France: A History of Ideas.
  London: Macmillan.
- Jessop, Bob 1982: The Capitalist State. Oxford:

- Martin Robertson; New York: New York University Press.
- —— 1985: Nicos Poulanteas: Marxist Theory and Political Strategy, London: Macmillan.
- Jha, D.N. 1976: Temple and Merchants in South India c.A.D. 900-A.D. 1300. In Barun De, op. cit.
- Jocteau, G.C. 1975: Leggere Gramsci: Una guida alle interpretazioni, Milan: Feltrinelli.
- Johnson, C. 1974: Icarian Communism in France: Cabet and the Icarians, 1839-1851. Ithaca, N.Y.: Cornell University Press.
- Johnson, Richard 1979; Culture and the Historians. In J. Clarke, C. Critcher and R. Johnson, eds. Working-Class Culture: Studies in History and Theory. London: Hutchinson.
- Johnson, Richard et al. eds. 1982: Making Histories: Studies in History-Weiting and Politics. London: Hutchinson.
- Johnson, R.J., ed. 1986: The Dictionary of Human Geography. 2nd edn, Oxford: Basil Blackwell.
- Johnstone, Monty 1967: Marx and Engels and the Concept of the Party. Socialist Register 4.
- ----- 1970: Socialism, Democracy and the One-party System. Marxism Today, Aug., Sept., Nov.
- —— 1980: Uno strumento politico di tipo nuovo; il partito leninista d'avanguardia. In E.J. Hobsbawm et al., eds. Storia del Marxismo, IIVI.
- ----- 1983: Marx, Blanqui and Majority Rule. Socialist Register.
- Johnstone, Monty et al. 1979: Conflicts between Socialist Countries. Marxism Today August.
- Joll, James 1955 (1975): The Second International 1889-1914. London and Boston: Routledge & Kegan Paul.
- Joravsky, David 1961: Soviet Marxism and Natural Science 1917-1932, London: Routledge & Kegarl Paul; New York: Columbia University Press.
- ----- 1970: The Lysenko Affair. Cambridge, Mass.; Harvard University Press.
- ----- 1977: The Mechanical Spirit: the Stalinist matriage of Pavlov to Marx. Theory and Society 4.
- Jordan, Z.A. 1967: The Evolution of Dialectical Materialism. London: Macmillan; New York: St Martin's.
- Josephson, Eric and Josephson, Mary, eds. 1962: Man Alone: Alienation in Modern Society. New York: Doubleday.
- Journal of Peasant Studies, from 1973 onwards (vol. 1, no. 1).
- Kahn, J. and Llobers, J.R. 1981: The Anthropology of Pre-capitalist Societies. Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Kalecki, Michal, 1954: Theory of Economic Dynamics. London: Allen & Unwin; New York: Rinehart.
- ----- 1971: Selected Essays on the Dynamics of the Capitalist Economy 1933-1970. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- ----- 1972: Selected Essays on the Economic Growth

- of the Socialist and the Mixed Economy. Cambridge: Cambridge University Press.
- ----- 1976: Essays on Developing Economies. Brighton: Harvester.
- ---- 1986: Selected Essays on Economic Planning.
  Cambridge: Cambridge University Press.
- —— (forthcoming); Collected Works. Oxford: Oxford University Press.
- Kamenka, Eugene 1969: Marxism and Ethics. London: Macmillan; New York: St Martin's.
- Kamenka, Eugene and Tay, Alice Erh-Soon 1978: Socialism, Anarchism and Law. In Eugene Kamenka, Robert Brown and Alice Erh-Soon Tay, eds., Law and Society: The Crisis in Legal Ideals. London: Edward Arnold; New York: St Martin's.
- Kangrga, Milan 1967: Das Problem der Entfremdung in Marx' Werk. Praxis 1.
- ---- 1968: Was ist Verdinglichung? Praxis 1-2.
- Kann, R.A. 1950: The Multinational Empire: Nationalism and National Reform in the Habsburg Manarchy, 1848–1918. New York: University of Columbia Press.
- Kant, Immanuel 1781 (1964): Critique of Pure Reason. London: Macmillan; New York: St Martin's.
- Karz, N. and Kemniszer, D.S. 1979: New Directions in Political Economy: An Approach from Anthropology, ed. Leons and Rothstein. Westport, Conn. and London: Greenwood.
- Kautsky, Karl 1887 (1912): Karl Marx: Ökonomische Lehren, Berlin: Dietz.
- ---- 1890 (1910): The Class Struggle. Chicago: C.H. Kerr.
- ----- 18992 (1988): The Agrarian Question, trans. Pete Burgess, London: Zwan.
- ----- 1920 (1916): The Social Revolution. Chicago: Charles H. Kerr.
- ----- 1906 (1918): Ethics and the Materialist Conception of History, Chicago: Charles H. Kerr.
- ----- 1908 (1925): Foundations of Christianity: A Study of Christian Origins. London: Orback & Chambers; New York: International Publishers.
- ----- 1909: The Road to Power. Trans. A.M. Simon. Chicago: S.A. Bloch.
- ---- 1911: Finanzkapital und Krisen. Die Newe Zeit 39.
- ----- 1914: Der politische Massenstreik, Berlin: Buchhandlung Vorwärts.
- ----- 1918 (1919): The Dictatorship of the Proletariat.

  Ann Arbor: University of Michigan Press; Manchester: National Labour Press.
- —— 1920: Terrorism and Communism. Manchester: National Labour Press; Westport, Conn.: Hyperion (1973).

- "" 1922: Die proletarische Revolution und ihr Programm (The Proletarian Revolution and its Programme). Stuttgart and Berlin.
- —— 1927 (1988): The Materialist Conception of History, ed. John H. Kautsky. New Haven: Yale University Press.
- —— 1983: Selected Political Writings. London: Macmillan.
- Kay, Cristóbal 1989: Latin American Theories of Development and Underdevelopment, London and New York: Routledge.
- Kay, G. 1975: Development and Underdevelopment: A Marxist Analysis. London: Macmillan; New York: St Martin's.
- Kaye, Harvey 1984: The British Marxist Historians: An Introductory Analysis. Cambridge: Polity; New York: Basil Blackwell.
- ----- 1988a: George Rudé, Social Historian. In George Rudé, The Face of the Crowd: Selected Essays of George Rudé, ed. Harvey Kaye. London: Harvester Wheatsheaf; Atlantic Highlands, NJ: Humanities.
- 1988b: V.G. Kiernan, Seeing Things Historically. In V.G. Kiernan, History, Classes and Nation-States: Selected Writings of V.G. Kiernan, ed. Harvey Kaye. Cambridge: Polity; New York: Basil Blackwell.
- ——1990: E.P. Thompson, the British Marxist Historical Tradition and the Contemporary Crisis. In Harvey Kaye and Keith McClelland, eds. E.P. Thompson: Critical Perspectives. Cambridge: Policy: Philadelphia: Temple.
- Kaye, Harvey and McClelland, Keith eds. 1990: E.P. Thompson: Critical Perspectives. Cambridge: Polity: Philadelphia: Temple.
- Keane, J. ed. 1988a: Civil Society and The State. London: Verso.
- ----- 1988b: Democracy and Civil Society. London: Verso.
- Keep, J.L.H. 1963: The Rise of Social Democracy in Russia. Oxford: Oxford University Press.
- Kelly, Alfred 1981: The Descent of Darwin: The Popularization of Darwinism in Germany 1860-1914. Chapel Hill, N.C.: University of North Carolina Press.
- Kelly, Michael 1982: Modern French Marxism. Oxford: Basil Blackwell; Baltimore: Johns Hopkins University Press.
- Kemp, T. 1967: Theories of Imperialism. London: Dobson.
- Kidron, M. and Segal, R. 1981: The State of the World Atlas. London: Pluto; New York: Simon & Schuster.
- Kiernan, V.G. 1972; The Lords of Human Kind. London: Weidenfeld & Nicolson.
- ----- 1974: Marxism and Imperialism. London: Edward Arnold: New York: St Martin's.
- ----- 1980: State and Society in Europe, 1550-1650.

- Oxford: Basil Blackwell.
- —— 1982: European Empires from Conquest to Collapse, 1815-1960, London: Fontana; New York: Pantheon.
- ----- 1988a: The Duel in European History. Oxford: Oxford University Press.
- —— 1988b: History, Classes and Nation-States: Selected Writings of V.G. Kiernan, ed. Harvey Kaye. Cambridge: Polity; New York: Basil Blackwell.
- Kim, Soo Haeng 1982: The Theory of Crisis. A Critical Appraisal of some Japanese and European Reformulations. Unpublished PhD dissertation. University of London.
- Kindersley, R. 1962: The First Russian Revisionists. A Study of Legal Marxism in Russia. Oxford: Oxford University Press.
- Kitching, G. 1982: Development and Underdevelopment in Historical Perspective. New York: Methuen.
- Klejn, L.S. 1977: A Panorama of Theoretical Archaeology. Current Anthropology 18.
- Kliem, Manfred, ed. 1968: Marx und Engels über Kunst und Literatur. 2 vols. Frankfurt am Main: Europäische Verlagsanstalt.
- Klingender, Francis D. 1947 (1968): Art and the Industrial Revolution. London: Adams & Dart; New York: A.M. Kelley.
- Kloosterboer, W. 1960: Involuntary Labour after the Abalition of Slavery. Leiden: E.J. Brill.
- Klugman, James 1970: Lenin's Approach to the Question of Nationalism and Internationalism. Marxism Today January-February.
- Knei-Paz, B. 1978: The Social and Political Thought of Leon Trotsky. Oxford and New York: Oxford University Press.
- Kojève, A. 1947: Introduction à la lecture de Hegel. Paris: Gallimard.
- Kolakowski, Leszek 1958 (1969): Karl Marx and the Classical Definition of Truth. In Marxism and Beyond, London: Pall Mall.
- ----- 1960: Der Mensch ohne Alternative. Über die Richtigkeit der Maxime 'Der Zweck heiligt die Mittel', Munich: Piper.
- —— 1968: Toward a Marxist Humanism. New York: Grove.
- Kolakowski, L. and Hampshire, S. eds. 1974: The Socialist Idea: A Reappraisal. London: Weidenfeld & Nicolson.
- Kollontai, Alexandra 1977: Selected Writings. London: Allison & Busby; Westport, Conn.: Lawrence Hill.
- Komintern und Revolutionäre Partei: Auswahl von Dokumenten und Materialien 1919-1943, 1986. Berlin: Diesz Verlag.
- Kondratiev, N.D. 1926: Die Langen Wellen der Konjunktur. Archiv für Sozialwissenschafs und Realpolitik, vol. 56. Tübingen.

- Konrád, George and Szelényi, Ivan 1979: The Intellectuals on the Road to Class Power. New York: Harcourt Brace Jovanovitch; Brighton: Harvester.
- Kornai, J. 1986: The Hungarian Reform Process: Vision, Hopes and Reality. Journal of Economic Literature, Dec.
- Korner, S. 1955: Kant. London and Bahimore: Penguin. Korsch, Karl 1922 (1968): Arbeitsrecht für Betriebsräte. Berlin: Vereinigung Internationaler Verlagsansenlten.
- ---- 1923 (1970): Marxism and Philosophy. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- 1929: Die materialistische Geschichtsauffassung. Leipzig: C.L. Hirschfeld.
- ----- 1938 (1967): Karl Marx. London: Chapman & Hall; New York: Wiley. Revised German edn. Frankfurt: Europäische Verlagsanstalt.
- --- 1950 (1965): Zehn Thesen über Marxismus heute. Alternative 41.
- ----- 1969: Schriften zur Sozialisierung. Frankfurt: Europäische Verlagsanstalt.
- Kosambi, D.D. 1944: Caste and Class in India. Science and Society 8.3.
- ----- 1962: Myth and Reality: Studies in the Formation of Indian Culture. Bombay: Popular Prakashan.
- Koshimura, Shinzaburo 1975: Theory of Capital Reproduction and Accumulation. Kitchener, Ontario: DPG Publishing.
- Kosik, Karl 1963 (1976): Dialectics of the Concrete. Dordrecht and Boston: Reidel.
- Kotz, David 1978: Bank Control of Large Corporations in the United States. University of California Press.
- Krader, Lawrence, ed. 1972: The Ethnological Notebooks of Karl Marx. Assen: Van Gorcum.
- ----- 1975: The Asiatic Mode of Production, Assen: Van Gorcum.
- Kreissig, H. 1982: Geschichte des Hellenismus. Berlin: Akademie Verlag.
- Kroeber, Alfred 1948: Anthropology. New York: Harcourt Brace Jovanovitch.
- --- ed. 1953: Anthropology Today: An Encyclopaedic Inventory. Chicago: University of Chicago Press.
- Kropotkin, P.A. 1970: Selected Writings on Anarchism and Revolution. Cambridge, Mass. and London: MIT Press.
- Kuchenbuch, L. and Michael, B., eds. 1977: Feudalismus-Materialen zur Theoria and Geschichte. Frankfurt: M. Ullstein.
- Kuczynski, J. 1967: The Rise of the Working Class. London: Weidenfeld & Nicolson; New York: McGraw Hill.
- Kuhn, Thomas S. 1970: The Structure of Scientific Revolutions. Ind edn. Chicago and London: University of Chicago Press.

- Kühne, Karl 1979: Economics and Marxism. 2 vols. London: Macmillan; New York: St Martin's.
- Kula, Witold 1962 (1976): Economic Theory of the Feudal System. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- Kunzli, Arnold 1966: Karl Marx Eine Psychographie. Vienna: Europa Verlag.
- Kurotaki, Masaaki 1984: Zur Todesursache Rudolf Hilferdings. Sendai: Beiträge der Miyagi-Gakui Frauenhochschule.
- Kuusinen, O., ed. 1961: Fundamentals of Marxism-Leninism. Landon: Lawrence & Wishart.
- Labedz, L., ed. 1962: Revisionism. London: Allen & Unwin; New York: Praeger.
- Labriola, Antonio 1895, 1896 (1904): Essays on the Materialist Conception of History. Chicago: C.H. Kerr.
- ------ 1898 (1907); Socialism and Philosophy. Chicago: C.H. Kerr.
- Laclau, E. 1971 (1977): Feudalism and Capitalism in Latin America. New Left Review 67. (Reprinted in Politics and Ideology in Marxist Thought.)
- ----- 1977: Politics and Ideology in Marxist Thought. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- Laclau, E. and Mouffe, C. 1985: Hegemony and Socialist Strategy. London: Verso.
- Lafargue, Paul 1883 (1907): The Right to be Lazy. Repr. 1975. Chicago: Charles H. Kerr.
- ----- 1895 (1910): Origine et évolution de la propriété. Eng. edn: The Evolution of Property from Savagery to Civilisation. Chicago: Charles H. Ketr. (Originally pub. as series under the name Fergus in the Nouvelle Revne (Paris).)
- ---- (1959-60): Frederick Engels, Paul and Laura Lafargue. Correspondence, 3 vols. Moscow: Foreign Languages Publishing House.
- Laing, David 1978: The Marxist Theory of Art. Brighton: Harvester; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Lall, S. 1975: Is Dependence a Useful Concept in Analysing Underdevelopment? World Development 11.
- Landauer, C. 1931: Planwirtschaft und Verkehrswirtschaft (Planned Economy and Exchange Economy). Munich and Leipzig.
- Lane, D. 1984: Foundations for a Social Theology. Dublin: Gill and Macmillan.
- Lane, D.S. 1981: Leninism: A Sociological Interpretation. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- Lane, David 1969 (1975): The Roots of Russian Communism. Assen: Van Gorcum.
- Lange, Oskar 1936—7 (1964): On the Economic Theory of a Socialist Economy. In O. Lange and F. Taylor, On the Economic Theory of Socialism, ed. B. Lippincott. New York, Toronto and London: McGraw Hill.
- ----- 1963: Political Economy. Oxford: Pergamon.

- —— 1970: Papers on Economics and Sociology.
  Oxford: Pergamon.
- Lange, Oskar and Taylor, Fred M. 1938 (1964): On the Economic Theory of Socialism, ed. and intro. Benjamin E. Lippincott. New York, Toronto and London: McGraw Hill.
- Lange, Peter and Maurizio, Vannicelli 1981: Eurocommunism: A Case Book, London and Boston: Allen & Unwin.
- Langevin, Paul 1950: La pensée et l'action. Paris: Éditeurs français réunis.
- Larrain, Jorge 1979: The Concept of Ideology. London: Hutchinson; Athens: University of Georgia Press.
- ---- 1983: Marxism and Ideology. London: Macmillan.
- —— 1989: Theories of Development. Cambridge: Polity; Cambridge, Mass.: Basil Blackwell.
- Lavoie, Don 1985: Rivalry and Central Planning: The Socialist Calculation Debate Reconsidered. Cambridge: Cambridge University Press.
- Leacock, E.B. 1972: 'Introduction' to Engels, The Origin of the Family. New York: International Publishers.
- —— 1981: Marxism and Amhropology, in Bertell Ollman and Edward Vernoff, eds., The Left Academy. New York and London: McGraw Hill.
- ----- 1982; Myths of Male Dominance, New York: Monthly Review,
- Lebowitz, Michael 1988: Is 'Analytical Marxism' Marxism? Science and Society 52.2.
- Lecourt, D. 1977: Proletarian Science? The Case of Lysenko, London: New Left; New York: distr. Schocken.
- Lesebvre, H. 1939 (1968): Dialectical Materialism. London: Cape.
- ----- 1965: Métaphilosophie prolégomènes. Paris: Éditions de Minuit.
- ----- 1972: Le Droit et la ville; Espace et politique. Paris: Anthropos.
- Leff, Gordon 1969: History and Social Theory. London: Merlin.
- Lehning, Arthur, ed. 1973: Michael Bakunin: Selected Writings. London: Cape; New York: Grove.
- Leiss, William 1974: The Domination of Nature, New York: George Braziller.
- Leith, J.A., ed. 1978: Images of the Commune. Montreal and London: McGill-Queen's University Press.
- Lekas, Padelis 1988: Marx on Classical Antiquity. Brighton: Wheatsheaf.
- Lenin, V.I. 1Where possible references are to the Collected Works in 45 vols. Moscow: Foreign Languages Publishing House, 1960-63; Progress

- Publishers, 1964-70.1
- ----- 1893a (1960): On the So-called 'Marker Question'. CW 1.
- ---- 1894 (1960): The Economic Content of Narodism. CW 1.
- ----- 1895--1916 (1961): Philosophical Notebooks. CW 38.
- ----- 1897 (1960): A Characterization of Economic Romanticism. CW 2.

- ----- 1899c (1960): Retrograde Trend in Russian Social-Democracy. CW 4.
- ----- 1901 (1961): A Talk with Defenders of Economism. Iskra 12 (December). CW 5.
- ----- 1902 (1961): What is to be Done? (pamphlet). CW 5.
- ----- 1905 (1967): On Literature and Art. Moscow: Progress.
- Democracy in the First Russian Revolution, CW 13.
- ----- 1908 (1962): Materialism and Empirio-Criticism. CW 14.
- ---- 1908 (1963): Inflammable Material in World Politics. CW 15.
- ----- 1909 (1963): The Attitude of the Workers' Party Towards Religion. CW 15.
- ----- 1912 (1963): Democracy and Narodism in China. CW 18.
- ----- 1913a (1963): The Question of Ministry of Education Policy. CW 19.
- ----- 1913b (1963): The Working Class and Neo-Malthusianism. CW 19.
- —— 1914a (1964): The Position and tasks of the Socialist International, CW 28.
- --- 1914b (1964): The War and Russian Social-Democracy. CW 21.
- ----- 1915 (1964): The Collapse of the Second International, CW 21.
- ---- 1914-16 (1961): Conspectus of Hegel's Book The Science of Logic. CW 38.
- ----- 1916 (1964): Imperialism: the Highest Stage of Capitalism. CW 22.
- ----- 1917a (1964): Report on the Present Situation and the Attitude Towards the Provisional Government. CW 24,
- Power? CW 26.
- ----- 1917c (1969): State and Revolution. CW 25.
- ----- 1918a (1965): The Immediate Tasks of the Soviet Government. CW 27.

- ---- 1918b (1965): The Proletarian Revolution and the Renegade Kautsky. CW 28.
- ---- 1919 (1965): Report to the 7th All-Russian Congress of Soviets. CW 30.
- —— 1919 (1965): Speech delivered at the First Congress of Agricultural Communes and Agricultural Artels, CW 30.
- —— 1920a (1966): 'Left Wing' Communism An Infantile Disorder, CW 31.

- ----- 1920d (1966): The Tasks of the Youth Leagues. CW 31.
- ----- 1922. Notes for a Speech on March 27.
- ----- 1923 (1966): On Cooperation. CW 33.
- ----- 1962: The National-Liberation Movement in the East. Moscow: Foreign Languages Publishing House.
- ——1970: On the National Question and Proletarian Internationalism. Moscow: Progress.
- ----- 1970: On Trade Unions. Moscow: Progress.
- Lenin, V.I. and Gorky, M. 1973: Letters, Reminiscences, Articles. Moscow: Progress.
- Letter, A. 1934: Economic Theory and Socialist Economy. Review of Economic Studies 2.
- —— 1936: A Note on Socialist Economics. Review of Economic Studies 4.
- ----- 1937: Statics and Dynamics in Socialist Economics. Economic Journal.
- Leser, Norbert. 1968: Zwischen Reformismus und Bolschewismus. Der Austramarxismus als Theorie und Praxis. Vienna: Europa Verlag.
- Lévi-Strauss, Claude 1958 (1963): Structural Anthropology. New York and London: Basic Books.
- Levidow, Les and Young, Robert M., eds. 1981: Science, Technology and the Labour Process: Marxist Studies. London: CSE Books; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Levin, Richard and Neocosmos, Michael 1989: The Agrarian Question and Class Contradictions in South Africa: Some Theoretical Considerations. Journal of Peasant Studies 16.
- Levine, A. and Wright, E.O. 1980: Rationality and Class Struggle. New Left Review 123.
- Levine, N. 1975: The Tragic Deception: Marx contra Engels. Santa Barbara: Clio.
- Lévy, Louis, ed. 1947: Anthologie de Jean Jaurès. Paris: Calman Lévy; London: Penguin.
- Lewin, Moshe 1967 (1969): Lenin's Last Struggle. London: Faber & Faber; New York: Pantheon.
- ----- 1968: Russian Peasants and Soviet Power: A Study of Collectivisation, London: Allen & Unwin.
- ---- 1975: Political Undercurrents in Soviet Economic Debates: From Bukharin to the Modern

- Reformers. London: Pluto; Princeton, N.J.: Princeton University Press.
- Lewis, Arthur D. 1912: Syndicalism and the General Strike. London: Unwin; Boston, Mass.: Small, Maynard.
- Lewontin, Richard and Levins, Richard 1976: The Problem of Lysenkoism. In H. and S. Rose, eds. The Radicalisation of Science. London: Macmillan.
- Leyda, Jay and Voynow, Zina 1982: Eisenstein at Work. New York: Pamheon; London: Methuen (1985).
- Lichtheim, George 1961: Marxism: An Historical and Critical Study. London: Routledge & Kegan Paul; New York: Praeger.
- ----- 1969: The Origins of Socialism, London: Weidenfeld & Nicolson; New York: Praeger.
- ---- 1971: From Marx to Hegel and other Essays. London: Orbach & Chambers; New York: Herder & Herder,
- Liehknecht, Karl 1907 (1973); Militarism and Anti-Militarism. Cambridge: Rivers,
- Liebman, Marcel 1973 (1975): Leninism under Lenin. London: Cape.
- Lifshitz, Mikhail 1933 (1973): The Philosophy of Art of Karl Marx. New York: Critics Group; repub. London: Pluto.
- Lindberg, L.N., ed. 1975: Stress and Contradiction in Modern Capitalism: Public Policy and the Theory of the State. Lexington, Mass.: Lexington.
- Lindenberg, D. 1972: L'Internationale communiste et l'école de classe, Paris: François Maspero.
- Lipietz, Alain 1982: The So-Called Transformation Problem Revisited. Journal of Economic Theory 26.1.
- —— 1983: Le monde enchanté: De la valeur à la crise inflationniste. Paris: La Découverte. English trans., London: Verso (1985).
- 1985: Mirages et miracles: Problèmes de l'industrislisation dans le Tiers Monde. Paris: La Découverte. English trans., London: Verso (1986).
- Lipset, S.M. 1960: Political Man. New York: Doubleday; London: Heinemann.
- Lipowski, A. 1988: Mechanizm rynkowy w gospodarce polskiej (The Market Mechanism in the Polish Economy). Warsaw: PWN.
- Liss, Sheldon B. 1984: Marxist Thought in Latin America. Berkeley: University of California Press.
- Lobkowicz, Nicholas 1967: Theory and Practice: History of a Concept from Aristotle to Marx. Notre Dame, Ill. and London: University of Notre Dame Press.
- Locke, John 1690 (1975): Essay Concerning Human Understanding, ed. P.H. Nidditch. Oxford and New York: Oxford University Press.
- Loren, Graham 1973: Science and Philosophy in the Soviet Union. ch. 6. New York: Knopf; London: Allen Lane.

- Lorenzo, J.L. 1981: Archaeology South of the Rio Grande. World Archaeology 13.3.
- Lowie, Robert H. 1929: The Origin of the State. New York: Harcourt.
- Lowit, T. 1962: Marx et le mouvement coopératif.

  Cabiers de l'Institut de science économique appliquée series 129, 'Études de Marxologie'.
- Löwith, Karl 1932 (1982): Max Weber and Karl Marx. London and Boston: Allen & Unwin.
- ----- 1941 (1964): From Hegel to Nietzsche: The Revolution in Ninetzenth-Century Thought, London: Constable; New York: Holt, Rinchart & Winston.
- Löwy, Michael 1973: The Marxism of Che Guevara: Philosophy, Economics and Revolutionary Warfare. New York: Monthly Review Press.
- —— 1980: Le Marxisme en Amérique Latine de 1909 à nos jours. Paris: François Maspero. English edn. New York: Monthly Review Press.
- ----- 1981: The Politics of Combined and Uneven Development, London: New Left; New York: distr. Schocken.
- Lozovsky, A. 1931: The World Economic Crisis, Strike Struggles and the Tasks of the Revolutionary Trade Union Movement. Moscow: State Publishers.
- —— 1935: Marx and the Trade Unions. London: Martin Lawrence; New York: International Publishers.
- Lukics, G. 1910 (1974): The Soul and The Forms. London: Merlin; Cambridge, Mass.: MIT Press.
- ---- 1911: History of the Development of Modern Drama. London: Merlin.
- ----- 1913: Aesthetic Culture. (In Hungarian.) Budapest: Athenaum.
- ---- 1916 (1971): The Theory of the Novel. London: Merlin; Cambridge, Mass.: MIT Press.
- —— 1920 (1970): The Old Culture and the New Culture. Telos 5.
- ----- 1923 (1971): History and Class Consciousness. London: Merlin; Cambridge, Mass.: MIT.
- ----- 1925 (1966): Technology and Social Relations. New Left Review 39.
- --- 1937 (1962): The Historical Novel. London: Merlin: Boston: Beacon.
- ----- 1938 (1975): The Young Hegel. London: Merlin; Cambridge, Mass.: MIT Press.
- ---- 1948: Existentialisme ou marxisme. Paris: Nagel.
- ----- 1948: The Tasks of Marxist Philosophy in the New Democracy. (In Hungarian.) Budapest: Székesfévárosi Irodalme Intézet.
- ----- 1949: Literature and Democracy. Bratislava.
- ----- 1963: Die Eigenart des Ästhetischen. Neuwied am Rhein, Berlin. Spandau: Luchterhand.

- ----- 1964a: Essays on Thomas Mann. London: Merlin: New York: Grosset & Dunlap.
- ---- 1964b; Realism in our Time: Literature and the Class Struggle. New York: Harper & Row.
- ----- 1968: Goethe and his Age. London: Merlin.
- ----- 1972a: Political Writings 1919--1929. London: New Left.
- ----- 1972b: Studies in European Realism. London; Merlin.
- ----- 1974a: Heidelberger Ästhetik (1916-18). Darmstadt: Luchterhand.
- ----- 1974b: Heidelberger Philosophie der Kunst. Darmstadt: Luchterhand.
- Lukes, Steven 1973: Individualism. Oxford: Basil Blackwell; New York: Harper & Row.
- ----- 1985: Marxism and Morality. Oxford: Oxford University Press.
- Lunn, Eugene 1985: Marxism and Modernism: An Historical Study of Lukdes, Brecht, Benjamin, and Adorno. London: Verso.
- Luxemburg, Rosa 1899 (1937): Reform or Revolution. New York: Three Acrows.
- --- 1905 (1972): Socialism and the Churches, London: Merlin.
- ----- 1906 (1925): The Mass Strike, the Political Party and the Trade Unions. Detroit: Marxian Educational Society.
- ----- 1913 (1963): The Accumulation of Capital. London: Routledge & Kegan Paul; New Haven: Yale University Press.
- ----- 1922 (1961): The Russian Revolution. Ann Arbor: University of Michigan Press.
- ----- 1954: What is Economics? New York: Pioneer; London: Merlin.
- ----- 1970: Rosa Luxemburg Speaks, ed. Mary-Alice Waters, New York: Pathfinder.
- 1972: Selected Political Writings, ed. Robert Looker, London: Cape; New York: Grove.
- —— 1976: The National Question: Selected Writings of Rosa Luxemburg, ed. Horace B. Davis. New York and London: Monthly Review Press.
- Luxemburg, Rosa and Bukharin, Nikolai 1972: Imperialism and the Accumulation of Capital. London: Allen Lane; New York: Monthly Review Press.
- Lyoxard, Jean-François 1979 (1984): The Postmodern Condition: A Report on Knowledge. Manchester: Manchester University Press.
- McCarthy, Thomas 1978: The Critical Theory of Jürgen Habermas. London: Hutchinson; Cambridge, Mass.: MIT Press.
- Macintyre, Stuart 1974: Joseph Dietrgen and British Working-class Education. Bulletin of the Society for the Study of Labour History 29.
- ----- 1980: A Proletarian Science: Marxism in Britain 1917-1933. Cambridge: Cambridge University Press.
- Mackail, J.W. 1899: The Life of William Morris.

- Marini, Ruy Mauro 1972 (1973): Dialéctica de la dependencia. Mexico: Ediciones Era.
- Markovič, Mihailo 1974: The Contemporary Marx. Nottingham: Spokesman.
- ----- 1974: From Affluence to Praxis: Philosophy and Social Criticism. Ann Arbor: University of Michigan Press.
- ----- 1982: Democratic Socialism: Theory and Practice.
  Brighton: Harvester; New York: St Martin's.
- Marković, Mihailo and Petrovic, Gajo, eds. 1969: Praxis: Yugoslav Essays in the Philosophy and Methodology of the Social Sciences. Dordrecht: D. Reidel.
- Martinez-Alier, Juan 1987: Ecological Economics.
  Oxford: Basil Blackwell.
- Martov, Julius 1938: The State and the Socialist Revolution. New York: International Review.
- Martov, Y.O. and Dan, F.I. 1926; Ceschichte der russischen Sozialdemokratie. Berlin: J.H.W. Dietz Nachfolger.
- Marx and Morality 1981: Supplementary vol. of Canadian Journal of Philosophy 7.
- März, Eduard 1968: Introduction to Finance Capital. Frankfurt: Europäische Verlagsanstalt.
- Mashkin, M.N. 1981: Frantsuzkie sotsialisti i demokrati i kolonial'nii vopros 1830-1871 (French socialists and democrats and the colonial question). Moscow: Izdatel'stvo 'Nauka'.
- Mason, Philip 1970: Patterns of Domination, Oxford and New York: Oxford University Press.
- Masson, V.M. 1980: U istokov teoreticheskoi misli sovetskoi arkheologii. (On the Sources of the Theoretical Concepts of Soviet Archaeology). Kratkie Sochsheheniya 163.
- Matthews, Mervyn 1978: Soviet Sociology 1964-75: A Bibliography. New York: Praeger.
- Mattick, P. 1969 (1971): Marx and Keynes: The Limits of the Mixed Economy. London: Merlin.
- Medvedev, Roy 1971: Let History Judge. New York: Alfred A. Knopf; London: Macmillan.
- Medvedev, Zhores A. 1969: The Rise and Full of T.D. Lysenko. New York and London: Columbia University Press.
- Meek, Ronald L., ed. 1953: Marx and Engels on Malthus. London: Lawrence & Wishart; Berkeley, Calif.: Ramparts Press (1971).
- ----- 1967: 'Economics and Ideology' and Other Essays.

  London: Chapman & Hall.
- Mehring, Franz 1893: Die Lessing-Legende. Stuttgart: J.H.W. Dietz. Abridged Eng. trans. New York: Critics Group Press (1938).
- ----- 1918 (1936): Karl Marx. London: John Lane; New York: Covici, Friede.
- Meier, Paul 1972 (1978): William Morris: The Marxist Dreamer. 2 vols.
- Meillassoux, Claude 1964: Anthropologie écono-

- mique des Couro de Côte d'Ivoire: de l'économie d'autosubsistance à l'agriculture commerciale. Paris: Mouton.
- ---- ed. 1975: L'esclavage en Afrique prévoloniale. Paris: Maspero.
- —— 1975 (1981): Maidens, Meal and Money: Capitalism and the domestic community. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- Melotti, Umberto 1972 (1977): Marx and the Third World, London: Macmillan; Atlantic Highlands, N.I.: Humanities.
- Mendel, A.P. 1961: Dilemmas of Progress in Tsarist Russia: Legal Marxism and Legal Populism. Cambridge, Mass. and London: Harvard University Press.
- Menschikow, Stanisław 1989: Lange Wellen in der Wirtschaft. Frankfurt: Institut für Marxistische Studien und Forschungen.
- Mepham, John and Ruben, David-Hillel, eds. 1979: Issues in Marxist Philosophy. Brighton: Harvester; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Merleau-Ponty, Maurice 1947 (1969): Humanism and Terror. Trans. John O'Neill. Boston: Beacon.
- —— 1955 (1973): Adventures of the Dialectic. London: Heinemann.
- Metrington, J. 1975: Town and Country in the Transition to Capitalism. New Left Review 93.
- Mészáros, István 1970: Marx's Theory of Alienation. London: Merlin, Repr. 1972. New York and London: Harper & Row.
- -----ed. 1971: Aspects of History and Class Consciousness. London: Routledge & Kegan Paul; New York: Herder & Herder.
- ——1972: Lukács's Concept of Dialectic. London: Merlin,
- 1979: The Work of Sartre. Brighton: Harvester. Metz, J-B. 1968: The Church's Social Function in the Light of Political Theology. Concilium 6.4.
- ----- 1969: Theology of the World. New York: Herder & Herder,
- Meyer, A.G. 1957: Leninism. New York: Praeger. Michels, R. 1911 (1959): Political Parties. New York:
- Miliband, Ralph 1969: The State in Capitalist Society. London: Weidenfeld & Nicolson; New York: Basic Books.
- —— 1970: The Capitalist State: Reply to Poulantzas. New Left Review 59, pp. 53-60.
- ----- 1977: Marxism and Politics. Oxford and New York: Oxford University Press.
- —— 1980: Military Interventions and Socialist Internationalism. Socialist Register 17.
- ----- 1983: Class Power and State Power. London: Verso.
- Miller, David 1984; Anarchism. London: J.M. Denz.
- Millett, Kate 1971: Sexual Politics. Garden City, N.Y.: Doubleday; London: Hart Davis.

- Mills, C. Wright 1951: White Collar. New York: Oxford University Press.
- ----- 1956: The Power Elite. New York: Oxford University Press.
- —— 1960 (1963); Power, Politics and People: The Collected Papers of C. Wright Mills, ed. 1.L. Horowitz. New York: Oxford University Press.
- ----- 1962: The Marxists. New York: Dell.
- Minns, Richard 1980: Pension Funds and British Capisalism. London: Heinemann.
- Mises, L. von 1920 (1935): Economic Calculation in a Socialist Community. In F.A. von Hayek, ed., Collectivist Economic Planning. London,
- Mitchell, Juliet 1974: Psychoanalysis and Feminism. London: Penguin.
- Mitchell, Juliet and Oakley, A. 1976: The Rights and Wrongs of Women. London: Penguin.
- Mitra, A. 1977: Terms of Trade and Class Relations. London: Frank Cass.
- Mlynar, Zdenek (director) 1982-9: Crises in Soviettype Systems, nos. 1-16.
- Molnas, E. 1967: La Polisique d'Alliances du Marxisme (1848-1889). Budapest: Akademiei Kiado.
- Molyneux, John 1978: Marxism and the Party. London: Pluro.
- Molyneux, M. 1979: Beyond the Domestic Labour Debase, New Left Review 16.
- A Monograph of Christian Jewish Relations 21.1, Spring 1988.
- Moore, Stanley 1980: Marx on the Choice between Socialism and Communism. Cambridge, Mass. and London: Harvard University Press.
- Mourhouse, H.F. 1978: The Marxist Theory of the Labour Aristocracy. Social History 3.1.
- Morawski, Stefan 1974: Inquiries into the Fundamentals of Aesthetics. Cambridge, Mass. and London: MIT Press.
- Morgan, Lewis Henry 1877 (1974): Ancient Society. New York: Henry Holt.
- ----- 1881 (1965): Houses and House-life of the American Aborigines. Chicago and London: University of Chicago Press.
- Morgan, R. 1965: The German Social Democrats and the First International 1864-1872. Cambridge: Cambridge University Press.
- Morishima, Michio 1973: Marx's Economics. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- ----- 1974: Marx in the Light of Modern Economic Theory. Econometrica.
- Morris, William 1910-15: Collected Works. 24 vols.
- ----- 1936: William Morris: Artist, Writer, Socialist. 2 vols. Oxford: Basil Blackwell.
- ------ 1962 (1984); William Morris, Selected Writings and Designs, ed. Asa Briggs. New edn. Harmondsworth; Penguin.

- News from Nowhere, The l'ilgrims of Hope, A Dream of John Ball, ed. A.L. Morton. London; Lawrence & Wishart.
- —— 1970: News from Nowhere, ed. James Redmond. London: Routledge.
- Morris, ed. A.L. Morron. London: Lawrence & Wishart.
- —— 1984—7: The Collected Letters of William Morris, ed. Norman Kelvin. Vol. 1: 1848—80 (1984); vol. 2: part A, 1881—4, part B, 1885—8 (1987); vol. 3 in prep. Princeton: Princeton University Press.
- Morton, A.L. 1938: A People's History of England. London: Gollancz.
- Mosca, Gaetano 1896 (1939): The Ruling Class. New York: McGraw Hill.
- Mosetic, G. 1987: Die Gesellschaftstheorie des Austromarxismus. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
- Mouffe, C., ed. 1979: Gramsci and Marxist Theory. London and Boston: Routledge & Kegan Paul.
- Mousnier, Roland 1969 (1973): Social Hierarchies. London: Croom Helm; New York: distr. Schocken.
- Müller, Hans 1967: Ursprung und Geschichte des Wortes 'Sozialismus' und seiner Verwandten. Hanover: J.H.W. Dietz.
- Müller-Doohm, Stefan 1990: Media Research as Symbol Analysis. In Michael Charlton and Ben Bachmair, eds. Media Communication in Everyday Life, vol. 9. Munich: K.G. Saur.
- Munk, Erika 1972: Brecht: A Collection of Critical Pieces. New York: Bantam.
- Murray, R. 1977; Value and Theory of Rent. Capital and Class 3.
- Nagai, Yonosuke and Iriye Akira, eds. 1977: The Origins of the Cold War in Asia. Tokyo: University of Tokyo Press.
- Naïr, Sami 1981: Goldmann's Legacy. Telos 46.
- Nairn, Tom 1977: The Break-up of Britain: Crisis and Neo-Nationalism. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- Namboodripad, E.M.S. 1952: The National Question in Kerala. Bombay: People's Publishing House.
- —— 1966: Economics and Politics of India's Socialist Pattern. New Delhi: People's Publishing House.
- Narkiewicz, Olga A. 1981: Marxism and the Reality of Power 1919-1980. London: Croom Helm; New York: St Martin's.
- Negt, Oskar, ed. 1970: Aktualität und Folge der Philosophie Hegels, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
- Nehru, Jawaharlal 1936: An Autobiography. London: John Lane.
- Nettl, J.P. 1966: Rosa Luxemburg. 2 vols. London: Oxford University Press.
- Neumann, Franz 1942: Behemoth: The Structure and Practice of National Socialism. 2nd edn with appendix 1944. New York: Oxford University Press,

- Neurath, O. 1973: Empiricism and Sociology, ed. Marie Neurath and Robert S. Cohen. Dordrecht and Boston: Reidel.
- Nichols, Theo 1980: Capital and Labour: Studies in the Capitalist Labour Process. London: Fontana.
- Nicolaus, Martin 1967: Proletariat and Middle Class in Marx. Studies on the Left 7.
- Nielsen, K. and Patten, S.C., eds. 1981: Marx and Morality. Canadian Journal of Philosophy, suppl. vol. 7.
- Nimni, Ephraim 1991; Marxism and Nationalism. London: Pluto Press.
- Nolan, Peter 1988: The Political Economy of Collective Farms. Cambridge: Polity.
- Norman, Dorothy, ed. 1965: Nebru, the First Sixty Years. London: Bodley Head; New York: John Day.
- Norman, R. and Sayers, S. 1980: Hegel, Marx and Dialectic. Brighton: Harvester; Atlantic Highlands, N.I.: Humanities.
- Nove, A. 1964: Economic Rationality and Soviet Politics: or, Was Stalin Really Necessary? London: Allen & Unwin; New York: Praeger.
- ----- 1983: The Economics of Feasible Socialism. London: Allen and Unwin.
- Nun, José 1969: Superpublación relativa, ejército industrial de reserva y masa marginal. Revista Latinpamericana de Sociología 5.2.
- Nutl, D.M. 1981: Socialism on Earth. Cambridge Journal of Economics 5.
- 1988; Perestroika: Transition from Central Planning to Market Socialism. Economic Policy 7.
- O'Connor, James 1973: The Fiscal Crisis of the State. New York: St Martin's.
- Offe, Claus 1972a: Strukturprobleme des kapitalistischen Staates, Frankfurt: Suhrkamp.
- —— 1972b: Political Authority and Class Structures: An Analysis of Late Capitalist Societies. International Journal of Sociology 2.1.
- —— 1980: The Separation of Form and Content in Liberal Democratic Politics. Studies in Political Economy 3.
- Ogurtsov, A.P.: Alienation. In Soviet Encyclopaedia of Philosophy.
- Ojzerman, T.I. 1962: Formírovanije Filoszofii Marxisma. Muscow.
- Okishio, Nubuo 1961: Technical Change and the Rate of Profit. Kobe University Economic Review.
- ----- 1963: A Mathematical Note on Marxian Theory.
  Weltwirtschaftliches Archiv 91.
- —— 1977: Notes on Technical Progress and Capitalist Society. Cambridge Journal of Economics 1.1.
- O'Laughlin, B. 1977: Production and Reproduction: Meillassoux's Femmes, Greniers et Capitaux. Critique of Anthropology 8.
- O'Leary, Brendan 1989: The Asiatic Mode of Production. Oxford: Basil Blackwell.
- Ollman, Bertell 1971 (1976); Alienation: Murx's Con-

- ception of Man in Capitalist Society. 2nd edn. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- O'Malley, Joseph 1970: Editorial Introduction to Karl Marx, Critique of Hegel's Philosophy of Right, Cambridge: Cambridge University Press.
- Omredt, Gail 1976: Cultural Revolt in a Colonial Society: The Non-Brahmin Movement in Western India, 1873-1930. Bombay: Scientific Socialist Education Trust.
- Oncken, Hermann 1920: Lassalle: Eine politische Biographie. 3rd edn. Stuttgart and Berlin: Deutsche Verlagsanstalt.
- Orleans, L.A., ed. 1980: Science in Contemporary China. Stanford: Stanford University Press.
- Osiatynski, Jerzy 1988: Michał Kalecki on a Socialist Economy, London: Macmillan.
- Osipov, G.V. and Rutkevich, M.N. 1978: Sociology in the USSR 1965-1975. Current Sociology 26.2.
- Ossowski, Stanislaw 1957 (1963); Class Structure in the Social Consciousness. London: Routledge & Kegan Paul; New York: Free Press of Glencoe.
- Outhwaite, W. 1975: Understanding Social Life. London: Alien & Unwin; New York: Holmes & Meier.
- Owen, Robert 1812-16 (1969): Report to the County of Lanark: A New View of Society, ed. V. Garrell. London: Penguin.
- Pachter, Henry 1979: Marx and the Jews. Dissent Fall. Padgug, R.A. 1976: Problems in the Theory of Slavery and Slave Society. Science and Society 40.
- Palma, G. 1978: Dependency: A Formal Theory of Underdevelopment or a Methodology for the Analysis of Concrete Situations of Underdevelopment. World Development 6, 7-8.
- Pane, Luigi dal 1935: Antonio Labriola: La vita e il pensiero. Rome: Edizioni Roma. Repr.: Bologna: Forni (1968).
- Panitch, L. 1977: The Development of Corporatism in Liberal Democracies. Comparative Political Studies 10.
- Pannekoek, Antonie 1909 (1912): Marxism and Darwinism. Chicago: Charles H. Kerr.
- ----- 1938 (1948): Lenin as Philosopher, New York: New Essays, London: Merlin (1975).
- ----- 1951 (1961): A History of Astronomy. London: Allen & Unwin: New York: Interscience Publishers.
- ---- 1970: Workers' Councils. Somerville, Ma.: Kont & Branch.
- Parkin, Frank 1979: Marxism and Class Theory: A Bourgeois Critique. London: Tavistock.
- Parkinson, G.H.R. ed. 1970: Georg Lukács: The Man, his Work and his Ideas. London: Weidenfeld & Nicolson.
- Parti Communiste Français (PCF) 1976: Le Socialisme pour la France. Paris: Éditions Sociales.
- Pashukanis, E.B. 1979; Selected Writings on Marxism and Law. Translated by Peter B. Maggs with an

- introduction by Piers Beime and Robert Sharlet. London and New York: Academic Press.
- Past and Present 1978, 1979, 1982: Symposium on Agrarian Class Structure and Economic Development in Western Europe.
- Patnaik, Utsa 1976: Class Differentiation within the Presentry: An Approach to Analysis of Indian Agriculture. Economic and Political Weekly 11. 39, Sept.
- —— 1987: Peasant Class Differentiation: A Study in Method with Reference to Haryana, Delhi: Oxford University Press.
- ----- ed. 1989: Agrarian Relations and Accumulation: The Mode of Production Debate. Bombay: Oxford University Press for the Sameeksha Trust.
- Pavlov, I.P. 1932 (1958): Experimental Psychology and Other Essays. London: Peter Owen; New York: Philosophical Library.
- Payne, 5.G. 1970: The Spanish Revolution. London: Weidenfeld & Nicolson; New York: Norton.
- Peatce, Frank 1976: Crimes of the Powerful: Marxism, Crime and Deviance. London: Pluto.
- Pease, Margaret 1916: Jean Jaurès, Socialist and Humanitarian. London: Headley; New York: Huebsch (1917).
- Peet, R. 1977: Radical Geography. London and New York: Methuen.
- Pennock, J.R. and Chapman, J.W. eds. 1978: Anarchism. New York: New York University Press.
- Perlo, V. 1966: Capital Output Ratios in Manufacturing. Quarterly Review of Economics and Business 8.3.
- Peterson, Arnold 1941: Daniel de Leon: Socialist Architect. New York: New York Labor News.
- Petrović, Gajo 1967: Marx in the Mid-Twentieth Century. Garden City, N.Y.: Doubleday.
- ------ 1971: Philosophie und Revolution. Reinbek bei Hamburg; Rowohlt.
- Perry, F. 1916: Der soziale Gehalt der Marxschen Werttheorie, Jena: Fischer.
- Phillips, Paul 1981: Marx and Engels on Law and Laws. Oxford: Martin Robertson. New York: Barnes & Noble,
- Piaget, Jean 1970: Structuralism. London: Routledge & Kegan Paul.
- Pinkus, Theo ed. 1974: Conversations with Lukács. London: Merlin.
- Pipes, R. 1970: Struve. 2 vols. Vol. 1. Liberal on the Left. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.
- Plamenarz, John 1975: Karl Marx's Philosophy of Man. Oxford and New York: Oxford University Press.
- Pickhanov, G.V. 1885 (1961): Our Differences. In Selected Philosophical Works vol. 1.

- 1898 (1940): The Role of the Individual in History, London: Lawrence & Wishart; New York: International Publishers.
- ism. London: Lawrence & Wishart; New York: International Publishers.
- ---- 1912 (1953): Art and Social Life. London: Lawrence & Wishart.
- ----- 1961-81: Selected Philosophical Works. 5 vols. London: Lawrence & Wishart; Chicago: distr. Imported Publications. (Includes several of the above works.)
- —— 1974: The Development of the Monist View of History. London: Lawrence & Wishart.
- Plotke, D. 1977: Marxist political thought and the problem of revisionism. Socialist Revolution 7(6).
- Poggi, Gianfranco 1978: The Development of the Modern State. London: Hutchinson; Stanford: Stanford University Press.
- Pollock, Frederick 1975: Stadien des Kapitalismus, ed. with intro. by Helmut Dubiel, Munich: C.H. Beck.
- Pomeroy, William J. 1970: American Neo-colonialism: Its Emergence in the Philippines and Asia. New York: International Publishers.
- Ponzio, Augosto 1973: Produzione linguistica e ideologia sociale. Per una teoria marxista del linguaggio e della communicazione. Basì: De Donato.
- Popper, Karl 1957: The Poverty of Historicism. London: Routledge & Kegan Paul.
- Porshney, Boris 1948 (1963): Les soulévements populaires en France, Paris: S.E.V.P.E.N.
- Porter, Cathy 1980: Alexandra Kollontai: A Biography. London: Virago.
- Pospelow, P.M., et al. 1971: Development of Revolationary Theory by the CPSU. Moscow: Progress-
- Poster, Mark 1978: Critical Theory of the Family. London: Pluto; New York: Seabury.
- Poulantzas, Nicos 1968 (1973): Political Power and Social Classes. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- Left Review 58, pp. 67-78.
- —— 1970 (1974): Fascism and Dictatorship. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- ism. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- ....... 1975 (1976): Crisis of the Dictatorships. 2nd edn. London: Verso.
- ---- 1978: State, Power, Socialism. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- Prawer, S.S. 1976: Karl Marx and World Literature.
  Oxford and New York: Oxford University Press.
- Preobrathensky, Evgeny A. 1922 (1973): From NEP to Socialism. London: New Park.

- ----- 1926 (1965): The New Economics. Trans. Brian Pearce, Oxford: Oxford University Press.
- ----- 1980: The Crisis of Soviet Industrialization. Selected Essays, ed. Donald A. Filzer. London: Macmillan; White Plains, N.Y.: M.E. Sharpe.
- Programme of the League of Communists of Yugoslavia 1958. Belgrade.
- Pronin, A. 1940: India. Moscow.
- Proudhon, Pierre-Joseph 1970: Selected Writings. London: Macmillan; Garden City, N.Y.: Anchor.
- Przeworski, Adam 1977: Proletariat into a Class: The Process of Class Formation from Karl Kautsky's The Class Struggle to Recent Controversies. Politics and Society 7.4.
- ----- 1980: Social democracy as a historical phenomenon. New Left Review 122.
- Praxis International 1.1. 1981: Symposium on Socialism and Democracy.
- Quaini, Massimo 1974 (1982): Geography and Marxism. Oxford: Basil Blackwell. Totowa, N.J.: Barnes & Noble.
- Quijano, Anibal 1974: The Marginal Pole of the Economy and the Marginalised Labour Force. Economy and Society 3.4.
- Quinney, Richard (1977): Class, State and Crime. New York and London: Longman.
- Radical Science Journal Collective 1981: Science, Technology, Medicine and the Socialist Movement, Radical Science Journal 2.
- Radice, Hugo ed. 1975: International Firms and Modern Imperialism. London and Baltímore: Penguin.
- Rahman, Atiur 1986: Peasants and Classes: A Study in Differentiation in Bangladesb. London and New Jersey: Zed Books.
- Rahmani, L. 1973: Soviet Psychology: Philosophical, Theoretical and Experimental Issues. New York: International Universities Press.
- Rakovski, M. 1978: Toward an East European Marxism. London: Allison & Busby; New York: St Martin's.
- Ranadive, B.T. 1982: Caste, Class and Property Relations. Delhi: National Book Centre.
- Raphael, Max 1933 (1980): Proudhon, Marx, Picasso: Three Studies in the Sociology of Art. London: Lawrence & Wishart; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Rapp, R. 1978: Family and class in contemporary America: Notes toward an understanding of ideology. Science and Society 42.3.
- Rappoport, Charles 1915: Jean Jaurès: l'homme, le penseur, le socialiste. Paris: L'Emancipatrice.
- Razeto Migliaro, L. and Misuraca, P. 1978: Sociologia e marxismo nella critica di Gramsci. Bari: De Donne
- Redclift, Nanneke and Mingione, Enzo, eds. 1985: Beyond Employment, Household, Gender and Subsistence, Oxford: Basil Blackwell.

- Ree, Jonathan 1984: Proletarian Philosophies: Problems in Socialist Culture in Britain, 1900-1940. Oxford: Clarendon.
- Reich, W. 1942 (1975): The Mass Psychology of Fascism. London: Penguin; New York: Farrar, Strauss and Giroux.
- —— 1945: The Sexual Revolution. New York: Orgone Institute; London: Vision (1961).
- Reiter, R., ed. 1975: Toward an Anthropology of Wamen, New York and London: Monthly Review Press.
- Renner, Karl 1902: Der Kampf der Österreichischen Nationen um der Staat. Leipzig und Viennu: Franz Deutike.
- —— 1904 (1949): The Institutions of Private Law and their Social Functions. Translated by Agnes Schwartzschild. Ed. with introduction and notes by Otto Kahn-Freund. London: Routledge & Kegan Paul.
- ——1916: Probleme des Marxismus. In Der Kampf vol. ix.
- ----- 1953a: Wandlungen der modernen Gesellschaft. Vienna: Wiener Volksbuchhandlung.
- ----- 1953b (1978): The Service Class. In Bottomore and Goode, eds., Austro-Marxism. (A trans. from one chapter of Wandlungen.)
- Rex, John 1982: Race Relations in Sociological Theory. New revised edn. London and Boston: Routledge & Kegan Paul.
- Rey, P.-P. 1973: Les Alliances de Classes. Paris: Maspero.
- ----- 1975: The Lineage Mode of Production. Critique of Anthropology 3 (Spring) 17-79.
- Rhodes, R. ed. 1970: Imperialism and Underdevelopment: a Reader. New York: Monthly Review Press.
- Ricardo, D. 1817 (1973): The Principles of Political Economy and Taxation. London: J.M. Dent; New York: E.P. Dutton.
- Ridley, F.F. 1970: Revolutionary Syndicalism in France. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- Riedel, Manfred 1974: System und Geschichte. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
- Rigby, H. 1979: Lenin's Government Sovnarkom 1917-1922. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- Rigby, T.H. ed. 1966: Stalin. Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall.
- Riley, Denise 1981: Left Critiques of the Family. In Women in Society ed. Cambridge Women's Studies Group. London: Virago.
- Roberts, B. 1978: Cities of Peasants: The Political Economy of Urbanization in the Third World. London: Edward Arnold; Beverley Hills: Sage.
- Roberts, D.D. 1979: The Syndicalist Tradition and Italian Fascism. Manchester: Manchester University Press; Chapel Hill: University of North Carolina Press.

- Roberts, Julian 1982: Walter Benjamin. London: Macmillan; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Robertson, Roland 1972: The Sociological Interpretation of Religion. Oxford: Basil Blackwell; New York: distr. Schocken.
- Robinson, Joan 1933 (1969): The Economics of Imperfect Competition. London: Macmillan.
- —— 1937 (1969): Introduction to the Theory of Employment. London: Macmillan.
- ——— 1942: An Essay on Marxian Economics. London: Macmillan; New York: St Martin's.
- ----- 1951-79: Collected Economic Papers. 5 vols. Oxford: Basil Blackwell.
- ----- 1956 (1969): The Accumulation of Capital. London: Macmillan.
- Robinson, Paul 1969: The Sexual Radicals. London: Temple Smith; New York: Harper & Row (under the title The Freudian Left).
- Roderick, R. 1986: Habermas and the Foundations of Critical Theory. London: Macmillan.
- Rodinson, Maxime 1971: Mohammad. London: Allen Lane.
- —— 1974: Islam and Capitalism. London: Alien Lane.
- ---- 1979: Marxism and the Muslim World. London: Allen Lane.
- Rodney, Walter 1972: How Europe Underdeveloped Africa. London: Bogle-l'Ouverture.
- Ruemer, John E. 1979: Continuing Controversy on the Falling Rate of Profit: Fixed Capital and Other Issues. Cambridge Journal of Economics 3(4).
- —— 1982: A General Theory of Exploitation and Class. Cambridge: Harvard University Press.
- -----ed. 1986: Analytical Marxism. Cambridge: Cambridge University Press.
- ----- 1988: Free to Lose: An Introduction to Marxist Economic Philosophy. London: Radius.
- Roff, W.R. ed. 1987: Islam and the Political Economy of Meaning: Comparative Studies of Muslim Discourse. Berkeley and Los Angeles: University of California Press.
- Roncaglia, A. 1974: The Reduction of Complex to Simple Labour. Bulletin of the Conference of Socialist Economists 111.9.
- Rosas, Paul 1943: Caste and Class in India. Science and Society 7.2.
- Rosdolsky, Roman 1968 (1977): The Making of Marx's 'Capital'. London: Pluto; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Rose, Gillian 1978: The Melancholy Science. London: Macmillan: New York: Columbia University Press.
- Rose, H. and S. 1976: The Political Economy of Science. London: Macmillan; Boston, Mass.: G.K. Hall (1980).
- Ross, George 1982: Workers and Communists in France. Berkeley, Calif.: University of California Press.
- Rossi-Landi, Ferruccio 1968: Per un uso marxiano di Wittgenstein. In Il linguaggio come lavoro e mer-

- cato, Milan; Bompiani.
- ----- 1975: Linguistics and Economics. The Hague and Paris: Mouton.
- Rostow, W.W. 1960: The Stages of Economic Growth. Cambridge: Cambridge University Press.
- Roszak, Theodore 1970: The Making of a Counter Culture. London: Faber.
- Roth, Jack J. 1980: The Cult of Violence: Sorel and the Sorelians. Berkeley and Lus Angeles: University of California Press.
- Rougerie, J., ed. 1871 (1972): Jalons pour une histoire de la commune de Paris. Amsterdam: International Institute of Social History.
- Rourley, Richard and Meyer, Robert K. 1976: Dialectical Logic, Classical Logic, and the Consistency of the World. Studies in Soviet Thought 16.
- Rowbotham, Sheila 1973: Hidden from History. London: Pluto: New York: Pantheon (1975).
- ----- 1974: Women, Resistance and Revolution. London: Penguin; New York; Pantheon.
- Rowthorn, R. 1980: Capitalism, Conflict and Inflation; essays in Political Economy. London: Lawrence & Wisharr; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Roxborough, Ian 1979: Theories of Underdevelopment. Eondon: Macmillan; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Roy, M.N. 1922: India in Transition. Geneva: J.B. Target.
- ----- 1930s (1946): Revolution and Counterrevolution in China. Calcutta: Renaissance.
- ----- 1934 (1940): Materialism: An Ontline of the History of Scientific Thought. Calcutta: Renaissance.
- Rubel, Maximilien 1948: Pages choisies pour une éthique socialiste. Paris: Marcel Rivière.
- ----- 1960: Karl Marx devant le Bonapartisme. The Hague and Paris: Mouton.
- —— 1980: Marx: Life and Works, London: Macmillan; New York: Facts on File.
- ----- 1981: Rubel on Karl Marx: Five Essays, ed. Joseph O'Malley and Keith Algozin. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- Ruben, David-Hillel 1977: Marxism and Materialism. Brighton: Harvester; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Rubery, Jill 1978: Structured Labour Markets. Workers' Organization and Low Pay. Cambridge Journal of Economics 2.1.
- Rubin, G. 1975: The Traffic in Women. In R. Reiter, ed., Toward an Anthropology of Women. New York: Monthly Review Press.
- Rubin, Isaak I. 1928 (1972): Essays on Marx's Theory of Value. Montreal: Black Rose; Detroit: Black & Red.

- ----- 1979: A History of Economic Thought. London: Ink Links; Atlantic Highlands, N.J.: Humanisies.
- Rudé, George 1964: The Croud in History. 1730-1848. New York: Wiley: London: Lawrence & Wishart.
- 1980: Ideology and Popular Protest. London: Lawrence & Wishart; New York: Pantheon.
- ----- 1988: The Face of the Croud: Selected Essays of George Rudé, ed. Harvey Kaye. London: Harvester Wheatsheaf; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Rudebeck, Lars 1983: On the Class Basis of the National-Liberation Movement of Guinea-Bissau. Uppsala: AKUT.
- Runciman, W.G., ed. 1978: Max Weber: Selections in Translation. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- Rusche, Georg and Kirchheimer, Otto 1939: Punishment and Social Structure. New York: Columbia University Press.
- Ryan, Cheyney C. 1980: Socialist Justice and the Right to the Labour Product. Political Theory 8.
- Ryazanov, David B. 1928: Zur Frage des Verhälmisses von Marx-zu Blanqut. Unter dem Banner des Marxismus 2.
- Salunov, V. 1951: Land in Bloom, Moscow: Foreign Languages Press.
- Sahlins, Marshall 1976: Culture and Practical Reason, Chicago and London: University of Chicago Press.
- Said, Edward W. 1978: Orientalism. London: Routledge & Kegan Paul.
- Saith, Ashwani ed. 1985: The Agrarian Question in Socialist Transitions, London: Frank Cass.
- Salvadori, M. 1979; Karl Kautsky and the Socialist Revolution. Landon: New Left; New York: distr. Schooken.
- Samuel, Raphael, ed. 1977: The Workshop of the World: Stram Power and Hand Technology in mid-Victorian Britain. History Workshop 3.
- ----- 1980: The Beirish Marxist Historians I. New Left Review 120.
- ed. 1981: l'enple's History and Socialist Theory. London and Boston: Routledge & Kegan Paul.
- Sand, S. 1984: L'Illusion du politique: Georges Sorel et le débat intellectuel 1900. Paris: Découverte.
- Sankrityayana, Rahul 1942 (1947): Volga se Ganga (From Volga to Ganga (Ganges), trans. from Hindi by V.G. Kiernan.) Bombay: People's Publishing House.
- Sactre, Jean-Paul 1943 (1969): Being and Nothingness. ....... 1948: Portrait of the Anti-Semite, London:
- London: New Left; New York; distr. Schocken.
- ----- 1962: Literary and Philosophical Essays. New York: Collier.
- ----- 1963: The Problem of Method. London: Methuen; New York: Knapl.

- ----- 1972: Between Existentialism and Marxism.
  Lundon: New Left.
- Sassoon, Anne Showstack 1980 (1987): Gramsei's Politics. London: Croom Helm; New York: St Martin's.
- ed. 1982: Approaches to Gramsel. London: Writers and Readers Publishing Cooperative.
- Saville, John 1987: 1848: The British State and the Chartist Movement, Cambridge: Cambridge University Press.
- Saville, John et al. eds. 1934: Democracy and the Labour Mosement. London: Lawrence & Wishart.
- Sawyer, Malcolm 1985: The Economics of Michal Kalecki, London: Macmillan.
- Sayer, D. 1979; Marx's Method. Brighton: Harvester; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Sayers, Janet, Evans, Mary and Redclift, Nanneke eds. 1987: Engels Resisted. London and New York: Tavistock.
- Schacht, Richard 1970: Alienation. Garden City, N.Y.: Doubleday.
- Schaff, Adam 1963: A Philosophy of Man. New York: Monthly Review Press.
- ---- 1974; Structuralisme et Marxisme, Paris: Éditions Anthropos.
- ---- 1980: Alienation as a Social Phenomenon.
  Oxford and New York: Pergamon.
- Schiller, Herbert 1976: Communication and Cultural Domination. White Plains, N.Y.: International Arts and Sciences Press.
- Schmidt, Alfred 1962 (1971): The Concept of Nature in Marx. London: New Left.
- Schmied-Kowarzik, W. 1981: Die Dialektik der gesellschafilichen Praxis. Freiburg and Munich: Verlag Karl Alber.
- Schmitter, P.C. 1977: Modes of Interest, Intermediation and Models of Societal Change in Western Europe. Comparative Political Studies 10.
- Schoeps, Karl H. 1977: Bertoh Brecht. New York: Frederick Ungar.
- Scholem, Gershom 1982: Walter Benjamin: History of a Priendship. London: Faber.
- Schram, Smart R. 1969: The Political Thought of Mau Tse-tung. (Revised edn.) New York: Praeger.
- ed. 1974; Mao Tse-tung Unreheursed, London: Penguin.
- —— 1977: The Marxist. In Dick Wilson, ed., Mao Tse-tung in the Scales of History.
- Schulkind, Eugene 1972: The Paris Commune: The View from the Left. London: Cape; New York: Grove House.
- Schumpeter, J.A. 1919 (1951): The Sociology of Imperialisms. In Paul Sweezy, ed. Imperialism and Social Classes. New York: Augustus M. Kelley.
- ---- 1939; Business Cycles, 2 vols. New York.

- ----- 1976: Capitalism, Socialism and Democracy. 5th edn. London: Allen & Unwin; New York: Harper & Row.
- Scientific-Technological Revolution: Social Aspects 1977. London and Beverly Hills: Sage.
- Schwarz, Bill 1982: The People in History: The Communist Party Historians' Group, 1946-36. In Richard Johnson et al., eds. Making Histories: Studies in History-Writing and Politics.
- Scott, Alison MacEwen ed. 1986: Rethinking Petty Commodity Production. Social Analysis 20, special issue series.
- Scott, John 1979: Corporations, Classes and Capitalism. London: Hutchinson; New York: St Martin's.
- 1991: Who Rules Britain? Cambridge: Polity.
- Seddon, D., ed. 1978: Relations of Production: Marxist Approaches to Economic Anthropology. London: Frank Cass.
- Seeman, M. 1971: The Urban Alienations: Some Dubious Themes from Marx to Marcuse. Journal of Personality and Social Psychology 19.2.
- Segundo, J-L. 1973: The Community Called Church. Maryknoll, N.Y.: Orbis.
- Sekine, Thomas 1975: Uno-Riron: a Japanese Contribution to Marxian Political Economy. Journal of Economic Literature 13.3.
- ----- 1984: The Dialectic of Capital, vol. 1. Tokyo: Yushindo.
- Selden, M. 1982 (1988): Cooperation and Conflict. In The Political Economy of Chinese Socialism. New York: M.E. Sharpe.
- Seliger, Martin 1977: The Marxist Conception of Ideology. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- Selucky, Radoslav 1979: Marxism, Socialism, Freedom. London: Macmillan; New York: St Martin's.
- Seretan, L.G. 1979: Daniel de Leon: The Odyssey of an American Marxist. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.
- Service, Elman 1962: Primitive Social Organisation: An Evolutionary Perspective. New York: Random House.
- Seton, F. 1957: The Transformation Problem. Review of Economic Studies 24.
- Sève, L. 1974 (1978); Man in Marxist Theory and the Psychology of Personality. Brighton: Harvester; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Shachtman, Max 1962: The Bureaucratic Revolution: The Rise of the Stalinist State. New York: Donald Press.
- Shaikh, A. 1978a: U.S. Capitalism in Crisis. Union for Radical Political Economics.
- ——— 1978b: Political Economy and Capitalism: Notes on Dobb's Theory of Crisis. Cambridge Journal of Economics 242—7.
- ------ 1980a: Marxian Competition versus Perfect Competition. Cambridge Journal of Economics 4.
- ----- 1980h: The Transformation from Marx to Sraffa.

- Mimeo.
- —— 1982: Neo-Ricardian Economics: A Wealth of Algebra, A Poverry of Theory. Review of Radical Political Economy 14.2.
- Sharma, R.S. 1959: Aspects of Political Ideas in Ancient India, New Delhi: Motilal Banarsidas.
- ----- 1965: Indian Fendalism c.300--1200. Calcutta: University of Calcutta.
- ----- 1966: Light on Early Indian Society and Economy, Bombay: Manaktalas.
- ----- 1976: Forms of Property in the Early Portions of the Rg Veda. In Barun De, et al., eds Essays in Honour of Professor S.C. Sarkar. New Delhi: People's Publishing House.
- Shaw, William H. 1978: Marx's Theory of History. London: Hurchinson; Stanford: Stanford University Press.
- Sheptulin, A.I. 1962: Introduction to Marxist-Leninist Philosophy. Moscow.
- Sher, Gerson S. 1977: Praxis: Marxist Criticism and Dissent in Socialist Yugoslavía. Bloomington and London: Indiana University Press.
- Shonfield, A. 1965: Modern Capitalism. London: Oxford University Press.
- Shroyer, Trent 1973: The Critique of Domination, New York: George Brazillev.
- Shub, D. 1948: Lenin. Garden City, N.Y.: Doubleday; London: Penguin (1966).
- Silberner, Edmund 1962; Sozialisten zur Judenfrage. Berlin: Colloquium Verlag. (The chapter on Marx, originally published as 'Was Marx an Anti-Semite?' in Historia Judaica 11 (1949).)
- Silnitsky, F., et al. eds. 1979: Communism and Eastern Europe, New York: Karz.
- Simons, H.J. and Simons, R.E. 1969: Class and Colour in South Africa 1850-1950. London: Penguin.
- Sinclair, Louis 1972: Leon Trotsky: A Bibliography. Stanford, Calif.: Hoover Bibliographical Services.
- Skocpol, Theda 1979: States and Social Revolutions.

  Cambridge and New York: Cambridge University

  Press.
- Simer, Phil, ed. 1980: Outlines of a Critique of Technology. London: Ink Links; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Smart, D.A. 1978: Pannekoek and Gorter's Marxism. London: Pluto.
- Smith, Joan, Evers, Hans-Dieter and Wallerstein, Immanuel, eds. 1984: Households and the World Economy. Beverly Hills: Sage.
- Smith, R.E.F. 1968: The Enserfment of the Russian Peasantry. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- Sobolev, A.l., et al. 1971: Outline History of the Communist International. Moscow: Progress.
- Sobrino, J. 1978: Spirituality of Liberation. Mary-knoll, NY: Orbis.
- Société Jean Bodin 1959: Le Servage. 2nd edn. Brussels: Éditions de la Librarie encyclopédique.

- Sohn-Rethel, Alfred 1978: Intellectual and Manual Labor. London: Macmillan; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Sombart, Werner 1906 (1976): Why is there no Socialism in the United States? Lundon: Macmillan; White Plains, N.Y.: Insernational Arts and Sciences Press.
- Sorel, Georges 1906 (1969): The Illusions of Progress.
  Berkeley, Los Angeles and London: University of California Press.
- —— 1906 (1972): Reflections on Violence. New York: Macmillan.
- ---- 1919 (1981): Matériaux d'une théorie du prolétariat. Paris and Geneva: Slatkine.
- ----- 1976: From Georges Sorel: Essays in Socialism and Philosophy. New York and London: Oxford University Press.
- Souvarine, B. 1935 (1938): Stalin: A Critical Survey of Bolshevism. London: Secker & Warburg; New York: Alliance Book Corp.
- Sowell, T. 1960: Marx's 'Increasing Misery' Doctrine.

  American Economic Review March.
- Spence, Jonathan D. 1982: The Gate of Heavenly Peace: The Chinese and their Revolution, 1895— 1980. London: Faber & Faber.
- Spitzer, Alan B. 1957: Revolutionary Theories of Louis-Auguste Blanqui. New York and London: Columbia University Press.
- Springborg, Patricia 1981: The Problem of Human Needs and the Critique of Civilisation. London: Allen & Unwin.
- Staffs, Piero 1960: The Production of Commodities by Means of Commodities. Cambridge: Cambridge University Press.
- Scaffa, Piero, with the collaboration of M.H. Dobb, eds. 1951: The Work and Correspondence of David Ricardo. Cambridge: Cambridge University Press.
- Scinivas, M.N., et al. 1959: Caste: A Trend Report and Bibliography. Current Sociology 8.3.
- Stack, C. 1974: All Our Kin. New York: Harper & Row.
- Stalin, Joseph V. 1901-34 (1952-5): Works vols. 1-13. London: Lawrence & Wishart.
- —— 1913 (1936): Marxism and the National Question. In Marxism and the National and Colonial Question. London: Lawrence and Wishart; New York: International Publishers.
- 1924a: The Foundations of Leninism. Repr. in The Essential Stalin, ed. B. Franklin.
- ---- 1924b (1945): Problems of Leninism. Moscow: Foreign Languages Publishing House.
- ---- 1925-7 (1975): On Chinese Revolution, Calcutta:
  Suren Dutt.
- —— 1928 (1953): On the Grain Front, In Problems of Leninism, Moscow: Foreign Languages.
- ——1938; Dialectical and Historical Materialism. New York: International Publishers; London:

- Lawrence & Wishart (1940).
- 1940: Lexinism. London: Allen & Unwin.
- ---- 1950: Marxism in Linguistics. Supplement to New Times 26, 28 June.
- ---- 1952: Economic Problems of Socialism in the USSR. New York: International Publishers.
- ----- 1972: The Essential Stalin: Major Theoretical Writings, 1905-1952. Ed. Bruce Franklin. Garden City, N.Y.: Anchor.
- Stanley, John L. 1982: The Sociology of Virtue: The Political and Social Theories of Georges Sorel. Berkeley: University of California Press.
- Start, John Bryan 1979: Continuing the Revolution.

  The Political Thought of Mao. Princeton, N.J. and
  London: Princeton University Press.
- Stedman Jones, G. 1973: Engels and the End of Classical German Philosophy. New Left Review 79.
- —— 1977: Engels and the Genesis of Marxism. New Left Review 106.
- Sudman Jones, G. et al. 1977: Western Marxism: A Critical Reader.
- Steedman, Ian 1977: Marx after Sraffa. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- Steedman, Ian, Sweezy, Paul, et al. 1981: The Value Controversy. London: New Left and Verso; New York: distr. Schocken.
- Steenson, Gary P. 1979: Karl Kantsky 1854-1938. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press.
- Steindl, Josef 1952: Maturity and Stagnation in American Capitalism. Oxford: Basil Blackwell; New York: Monthly Review Press.
- Stojanovič, Svetozar 1973: Between Ideals and Reality: A Critique of Socialism and its Future. New York and Oxford: Oxford University Press.
- Stolz, Georges 1938: Paul Lafurgue: théoricien militant du socialisme. Paris: Éditions Nouveau Promethée.
- Stone, Lawrence 1965: The Crisis of the Aristocracy.
  Oxford and New York: Oxford University Press.
- Strave, P.B., 1933-1935: My Contacts and Conflicts with Lenin (2 parts). Slavonic Review 12 and 13.
- Subattern Studies 1982- : ed. Ranajit Guha. Delhi: Oxford University Press.
- Suh Kwang-sun, D. 1983: A Biographical Sketch of an Asian Theology. In Minjung Theology: People as the Subjects of History, ed. Commission on Theological Concerns of the Christian Conference of Asia. Maryknoll, NY: Orbis.
- Sunkel, Osualdo 1969: National Development Policy and External Dependence in Latin America. Journal of Development Studies 6.1.
- Sunkel, Osualdo and Paz, Pedro 1970: El subdesarrollo latinoamericano y la teoria del desarrollo. Mexico: Siglio XXI.
- Sweezy, Paul 1946: The Theory of Capitalist Development. New York and London: Monthly Review Press.
- ---- ed. 1949: 'Karl Marx and the Close of his System',

- by Eugen von Böhm-Bawerk, and 'Böhm-Bawerk's Criticism of Marx' by Rudolf Hilferding, New York: Augustus M. Kelley: London: Merlin (1972).
- 1952: The Influence of Marxism on Thorstein Veblen. In Donald Drew Egbert and Stow Persons, eds. Socialism and American Life, vol. 1. Princeton: Princeton University Press.
- ----- 1976: Essay reprinted in R. Hilton, ed., The Transition from Feudolism to Capitalism.
- ----- 1980; Post-Revolutionary Society. New York: Munthly Review Press.
- ---- Monthly Review Press 32.5.
- Syré, L. 1984: Isaac Deutscher Marxist Publicist Historiker: Sein Leben und Werk 1907-1967. Hamburg: Junius Verlag.
- Stentes, Tamas 1973: The Political Economy of Underdevelopment. Budapest: Akademiai Kiado.
- Tardos, M. 1986: The Conditions of Developing a Regulated Market. Acta Oeconomica 36, 1-2 (Budapest).
- Taylor, F. 1929 (1948): The Guidance of Production in a Socialist Sease. In O. Lange and F. Taylor, On the Economic Theory of Socialism, ed. B. Lippincott. New York, Toronto and London: McGraw Hill.
- Taylor, lan 1975: Critical Criminology. London and Boston: Routledge & Kegan Paul.
- Taylor, Ian, Walpon, Paul and Young, Jock 1973: The New Criminology: For a Social Theory of Deviance. New York: Harper & Row; London: Routledge & Kegan Paul.
- Taylor, John G. 1979: From Modernisation to Modes of Production. London and New York: Macmillan; Atlantic Highlands, N.J.: Humanisies.
- Terray, Emmanuel 1969 (1972): Marxism and 'Primitive Societies'. New York: Monthly Review Press.
- ----- 1975: Classes and class-consciousness in the Abron Kingdom of Gyaman. In M. Bloch, ed., Marxist Analyses and Social Anthropology.
- Tersen, Bruhat Dantry 1970: La Commune de 1871. 2nd edn. Paris: Éditions sociales.
- Thapar, Romita 1966: A History of India Vol. I. London and Baltimore: Penguin.
- Therborn, Göran 1978: What does the Ruling Class do when it Rules? London: New Left; New York: distr. Schocken.
- Thomas, Paul 1980: Karl Marx and the Anarchists.

  London and Boston: Routledge & Kegan Paul.
- Thompson, E.P. 1955 (1976): William Morris: Romantic to Revolutionary. 2nd edn, shortened with postscript.
- 1963: The Making of the English Working Class, London: Gollanez; New York: Pambeon.
- ----- 1975: Whigs and Hunters: The Origin of the Black Act. New York: Pumheon.
- ----- 1978a: The Powerty of Theory. London: Merlin; New York: Monthly Review Press.
- ----- 1978b: Eighteenth-century English Society: Class

- Struggle without Class? Social History 3.
- Thompson, John 1981: Critical Hermeneutics. Combridge and New York: Cambridge University Press.
- ----- 1990: Ideology and Modern Culture. Cambridge: Polity.
- Thompson, John and Held, David, eds. 1982: Habermas: Critical Debates. London: Macmillan; Cambridge, Mass.: MIT Press.
- Thomson, George 1941: Aeschylus and Ashens: A Study in the Social Origins of the Drama. London: Lawrence & Wishart; New York: International Publishers (1950).
- ----- 1949: An Essay on Religion. London: Lawrence & Wishart, Repe. 1954.
- Thorner, Daniel 1966: Marx on India and the Asiatic Mode of Production. Contributions to Indian Sociology 9.
- Thorner, Daniel et al., eds. 1966: The Theory of the Peasant Economy. Homewood, Illinois: Richard D. Irwin.
- Tilly, Louise A. and Tilly, Charles, eds. 1981: Class Conflict and Collective Action. Beverly Hills and London: Sage.
- Timpanaro, S. 1976: On Materialism. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- Tôkei, F. 1979: Essays on the Asiatic Mode of Production. Budapear: Akademische Verlag.
- Tonnies, Ferdinand 1887 (1955): Community and Association, London: Routledge & Kegan Paul; East Lancing, Michigan: State University Press (1957).
- Topham, A.J. and Coates, Ken 1968: Industrial Democracy in Great Britain. London: Mac-Gibbon & Kee.
- Torr, Dona, ed. 1940: Marxism, Nationality and War. London: Lawrence & Wishart.
- ----- 1956: Tom Mann and His Times, London; Lawrence & Wishart.
- Tortajada, R. 1977: A Note on Reduction of Complex Labour to Simple Labour. Capital and Class 1.
- Toynbee, Arnold 1934-61: A Study of History. 12 vols. Oxford and New York: Oxford University Press.
- Trigger, B.G. 1980: Gordon Childe: Revolutions in Archaeology. London: Thames & Hudson.
- Tronsky, Leon D. 1904 (1980): Our Political Tasks. London: New Park.
- 1932-3: History of the Russian Revolution. London: Victor Gullancz. Repr. 1967 Sphere. Ann Arbor: University of Michigan Press.
- ----- 1937: The Revolution Betrayed: What is the Soviet Union and Where is it Going? Lundon: Faber (trans, Max Eastman); Lundon: New Park (1957); New York: Pathfinder (1972).
- ------ 1962: The Permanent Revolution and Results and Prospects. New York: Pioneer; London: New Park.

- ---- 1963: My Life. New York: Grosset & Dunlap.
- ---- 1971a: Military Writings. New York: Pathfinder.
- ----- 1971b: The Struggle against Fascism in Germany.
  New York: Pathfinder.
- ----- 1973a: Problems of Everyday Life and Other Writings on Culture and Science. New York: Moned.
- —— 1973b: The Transitional Programme for Socialist Revolution, with introductory essays by J. Hansen and G. Novack. New York: Pathfinder.
- Trotsky, Leon, Dewey, John and Novack, George (1969): Their Morals and Ours: Marxist versus Liberal Views on Morality. 4th edn. New York: Pathfinder.
- Tucker, D.F.B. 1980; Marxism and Individualism, Oxford: Basil Blackwell. New York: St Martin's.
- Tucker, Robert C. 1973: Stalin as Revolutionary, 1879-1929: a Study in History and Personality, New York: Norton.
- ---- 1977: Stalinism. New York: W.W. Norton.
- Tudor, H. and Tudor, J.M. eds. 1988: Marxism and Social Democracy: The Revisionist Dehate 1896—1898. Cambridge: Cambridge University Press.
- Tugan-Baranowsky, M.S. 1908: Der moderne Sozialismus in seiner geschichtlichen Entwicklung. Dresden: Böhmert.
- Turner, Bryan S. 1974: Weber and Islam: A Critical Study. London: Rourledge & Kegan Paul.
- —— 1978: Marx and the End of Orientalism. London: Allen and Unwin.
- Tuzmuhamedov, R. 1973: How the National Question was Solved in Soviet Central Asia. Moscow: Progress.
- Ulam, A.B. 1965: Lenin and the Bolsheviks. London: Collins; New York: Macmillan (under the title The Bolsheviks).
- Uno, Kuzu 1964 (1980): Principles of Political Economy: Theory of a Purely Capitalist Society. Trans. Thomas Sekine. Brighton: Harvester; Atlantic Highlands, N.J.: Humanities.
- Urlanis, B.T. 1941: The Growth of Population in Europe. (In Russian). Moscow.
- Vajda, M. 1981: The State and Socialism. London: Allison & Bushy; New York: St Martin's.
- Van Den Berghe, Pierre 1978: Race and Racism: A Comparative Perspective. New York: Wiley.
- Varga, Eugene 1948: Changes in the Economy of Capitalism Resulting from the Second World War (mirreo). Washington.
- Vázquez, Adolfo Sanches 1973: Art and Society: Essays in Marxist Aesthetics. London: Merlin; New York: Monthly Review Press.
- Veblen, Thorstein 1891 (1961): Some Neglected Points in the Theory of Socialism. Annals of the American Academy of Political and Social Science, Nov. Reprinted in T. Veblen, The Place of Science in Modern Civilisation and Other Essays. New York: Russell & Russell.

- —— 1899 (1953): The Theory of the Leisure Class: An Economic Study of Institutions. New York: New American Library.
- ----- 1904: The Theory of Business Enterprise, New York: Scribner,
- —— 1906—7 (1961): The Socialist Economics of Karl Marx and his Followers. Quarterly Journal of Economics, Aug. 1906, Feb. 1907. Reprinted in T. Veblen, The Place of Science in Modern Civilisation and Other Essays. New York: Russell & Russell.
- ----- 1919 (1961): The Place of Science in Modern Civilisation and Other Essays. New York: Russell & Russell.
- ---- 1921: The Engineers and the Price System. New York: Huebsch.
- —— 1923 (1945): Absence ()wnersbip and Business Enterprise in Recent Times: The Case of America, New York: Viking,
- Veliz, Claudio, ed., 1965: Obstacles to Change in Latin America. Oxford and New York: Oxford University Press.
- Venable, Vernon 1946 (1966): Human Nature: The Marxian View. Cleveland, Ohio: Meridian; London: Denis Dobson (1946).
- Venturi, F. 1960: Roots of Revolution. London: Weidenfeld & Nicolson; New York: Knopl.
- Verlinden, C. 1955-77: L'esclavage dans l'Europe mediévale, 2 vols. University of Ghent.
- Vernon, Richard 1978: Commitment and Change: Georges Sorel and the Idea of Revolution. Toronto and Buffalo: University of Toronto Press.
- Vertov, Dziga 1984: Kino-Eye: The Writings of Dziga Vertov, ed. and intro. Anneste Michelson. Berkeley: University of California Press.
- Vico, Giambattista 1744 (1968): The New Science. Ithaca and London: Cornell University Press.
- Volker, Klaus 1975: Brecht Chronicle. New York: Seabury.
- Vološinov, V.N. 1973: Marxism and the Philosophy of Language. New York and London: Seminar Press.
- von Stein, Lorenz 1842 (1964): The Social Movement in Prance. Totowa, N.J.: Bedminster Press.
- Vranicki, Predrag 1972, 1974: Geschichte des Marxismus. 2 vols. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
- Vygotsky, L.S. 1934 (1986); Thought and Language. Cambridge, Mass.: MIT Press.
- Wagner, Adolph 1879: Allgemeine oder theoretische Volkswirtlischaftslehre, Erster Teil, Grundlegung. Leipzig and Heidelberg: C.F. Winter'sche Verlagshandlung.
- Walicki, A. 1969: The Controversy over Capitalism.
  Oxford: Clarendon Press.
- ——— 1980: Marx, Engels and the Polish Question. Dialectics and Humanism (Warsaw), No. 1, pp. 5-32.
- Walker, P. ed. 1980: Between Capital and Labour. London: Harvester.
- Waller, Michael 1981: Democratic Centralism: An

- Historical Commensary. Manchester: Manchester: University Press.
- Wallerstein, Immanuel 1974: The Modern World-Economy, Cambridge: Cambridge University Press.
- Walras, L. 1954: Elements of Pure Economics. Homewood, Ill.: Irwin.
- Ware, Robert and Neilsen, Kai eds. 1989: Analyzing Marxism. Canadian Journal of Philosophy 15, suppl. vol.
- Warren, B. 1973: Imperialism and Capitalist Industrialization. New Left Review 81 (Sept./Oct.).
- —— 1980: Imperialism: Pioneer of Capitalism. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- Warren, Mark 1987: The Marx-Darwin Question: Implications for the Critical Aspects of Marx's Social Theory. International Sociology 2.
- Wartofsky, Marx W. 1977; Feuerbach. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- Watkinson, Ray 1966 (1990): William Morris as Designer, London: Trefoil.
- Watson, J.L. ed. 1980: Asian and African Systems of Slavery. Oxford: Basil Blackwell; Berkeley: University of California Press.
- Webb, Sidney and Beatrice 1920: Industrial Democracy, London and New York: Longman,
- Weber, Max 1904 (1976): The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism. London: Allen & Unwin.
- —— 1918 (1970): 'Socialism', In J.E.T. Eldridge ed., Max Weber: The Interpretation of Social Reality. London: Michael Joseph.
- ----- 1921 (1968): Economy and Society. 3 vols. New York: Bedminster.
- Weeks, John 1981a: Capital and Exploitation. Princeton: Princeton University Press; London: Edward Arnold.
- ----- 1981b: The Differences between dependency theory and Marxian theory and why they matter.

  Latin American Perspectives.
- Weimann, Robert 1976: Structure and Society in Literary History, Charlottesville: University Press of Virginia.
- Weiner, Richard 1981: Cultural Marxism and Political Sociology. Beverly Hills and London: Sage.
- Wellmer, Albrecht 1974: Critical Theory of Society. New York: Seabury.
- ----- 1988: Critique of Marx's Positivism. In Bottomore, ed., Interpretations of Marx.
- Welskopf, E.C. 1957: Der Produktionsverhältnisse im alten Orient und in der griechischrömischen Antike. Berlin: Akademie-Verlag.
- Wersky, Gary 1978: The Visible College. London: Allen Lane; New York: Holt Rinehart & Winston.
- Wertsch, J.V., ed. 1981: The Concept of Activity in Soviet Psychology. Armonte, N.Y.: M.E. Sharpe.

- Weselowski, W. 1979: Classes, Strata and Power. London and Boston: Rousledge & Kegan Paul.
- Westergard-Thorpe, W. 1978: Towards a Syndicalist International: the 1913 London Congress. International Review of Social History 23.
- Wetter, Gustav A. 1952 (1958): Dialectical Materialism: A Historical and Systematic Survey of Philosophy in the Soviet Union, London: Routledge & Kegan Paul; New York: Praeger.
- White, Leslie A. 1959: The Evolution of Culture. New York: McGraw Hill.
- White, S.K. 1988: The Recent Work of Jürgen Habermas: Reason, Justice and Modernity. Cambridge: Cambridge University Press.
- Wielenga, Bastiaan 1976: Marxist Views on India in Historical Perspective. Madras: Christian Literature Society.
- Willett, John 1968: Theatre of Bertolt Brecht. 3rd rev. edn. New York: New Directions.
- ---- 1978: The New Sobriety 1917-1933: Art and Politics in the Weimar Period. London: Thames & Hudson; New York: Pantheon.
- Williams, Christopher, ed. 1980: Realism and the Cinema: A Reader. London: Routledge & Kegan Paul.
- Williams, G.A. 1975: Proletarian Order. London: Pluto. Williams, Raymond 1958: Culture and Society: 1780–1950. London: Chatto & Windus.
- ----- 1961: The Long Revolution. London: Charto & Windus,
- ----- 1971: Literature and Society: In Memory of Lucien Goldmann. New Left Review 67.
- —— 1973: The Country and the City. London: Chatto & Windus; New York: Oxford University Press.
- ---- 1974: Television: Technology and Cultural Form. London: Fontana/Collins.
- ----- 1976: Keywords. London: Fontana; New York: Oxford University Press.
- ----- 1977: Marxism and Literature. Oxford and New York: Oxford University Press.
- ----- 1979; Politics and Letters. London: New Left; New York: distr. Schocken.
- ----- 1980: Problems in Materialism and Culture: Selected Essays. London: New Left (Verso Edns); New York: distr. Schocken.
- ---- 1981; Culture, Glasgow: Fontana.
- ----- 1983: Towards 2000. London: Charto & Windus.
- ---- 1989: The Politics of Modernism: Against the New Conformists, ed. Tuny Pinkney. London: Verso.
- ----- 1989-90: People of the Black Mountains. 2 vols. London: Chatto & Windus.
- Wilson, Dick 1977: Mao Tse-tung in the Scales of History. Cambridge and New York: Cambridge University Press.
- Winkler, H.A., ed. 1974: Organisierter Kapitalismus: Voraussetzungen und Anfänge. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

- Wirth, Margaret 1972: Kapitalismustheorie in der DDR. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
- Wittfogel, Karl A. 1957: Oriental Despotism: A Comparative Study of Total Power. New Haven: Yale University Press.
- Witt-Hansen, J. 1960: Historical Materialism: The Method, the Theories. Copenhagen: Munksgaard.
- Woddis, J. 1972: New Theories of Revolution. London: Lawrence & Wishart; New York: International Publishers.
- Wolf, E.R. 1957: Closed corporate communities in Mesoamerica and Central Java. Southwestern Journal of Anthropology 13.1, 1–18.
- Wolf, Eric R. 1971: Peasant Wars of the Twentleth Century. London: Faber & Faber.
- Woll, Dieter 1979: Hegel und Marx. Zur Bewegungsstruktur des absoluten Geistes und des Kapitals.
- Wolfe, B.D. 1956 (1966): Three Who Made a Revolution. London: Penguin: Boston: Beacon (1959).
- Wolin, Richard 1982: Walter Benjamin: An Aesthetic of Redemption. New York: Columbia University Press.
- Womack, Brantly 1982: The Foundations of Mao Zedong's Political Thought. Honolulu: Hawaii University Press.
- Wood, Allen 1972: The Marxian Critique of Justice. Philosophy and Public Affairs 1.
- ----- 1981: Karl Marx, London and Boston: Routledge & Kegan Paul.

- Woodcock, George 1956: Pierre-Joseph Proudhon. London: Routledge & Kegan Paul; New York: Macmillan.
- ----- 1963 (1986): Anarchism. London: Penguin; Cleveland: Meridian.
- World Socialist System and Anti-Communism 1972. Moscow: Progress.
- Wright, Erik Olin 1978: Class, Crisis and the State, London: New Left; New York: distr. Schocken.
- Yaffe, D. 1976: Hodgson and Activist Reformism. Revolutionary Communist.
- Young, Gary 1978: Justice and Capitalist Production: Marx and Bourgeois Ideology. Canadian Journal of Philosophy 8.
- Young, Robert M. 1977: Science is Social Relations. Radical Science Journal S.
- 1978: Getting Started on Lysenkoism. Radical Science Journal 617.
- ----- 1979: Science is a Labour Process. Science for People 43/44.
- Zelený, Jindřich, 1980: The Logic of Marx. Trans. Terrell Carver. Oxford: Basil Blackwell; New York: Rowman & Littlefield.
- Zenushkina, L. 1975: Soviet Nationalities Policy and Bourgeois Historians. Moscow: Progress.
- Zirkle, Conway 1949: Death of a Science in Russia. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.
- Zubaida, Sami, ed. 1970: Race and Racialism. London: Tavistock; Totowa, N.J.: Barnes & Noble.

# واژهنامه (فارسی ــ انگلیسی)

| self-expanding value     | ارزش خودگستر                     | water conservancy         | آب <b>خ</b> یزداری        |
|--------------------------|----------------------------------|---------------------------|---------------------------|
| use value                | ارزش مصرفی                       | eschatological            | . در رن<br>آخرتشناسی      |
| normative value          | ارزش هنجارگذار<br>ارزش هنجارگذار | wishful thinking          | ، عرف معنصی<br>آرزواندیشی |
|                          |                                  | · ·                       | ,ررواندیسی<br>آرمانی      |
| valorization             | ارزشافزایی                       | ideal                     | _                         |
| axiological              | ارز <b>ششناسانه</b>              | open                      | آزاداندیشانه<br>-         |
| evaluative               | ارز <b>شگذارانه</b>              | laissez- faire            | آزادگذاری                 |
| value – oriented         | ارزشنگر                          | sado-masochistic          | آزارگرانه ــ آزار خواهانه |
| unit values of outputs   | ارزشهای واحد برون دادها          | test                      | آزمون                     |
| judgementaly             | از لحاظ حکمی                     | anarchy                   | آشوب                      |
| ex post                  | ازپسی                            | theological consciousness | آگاهی کلامی               |
| ex ant                   | ازپیشی                           | imputed consciousness     | آگاهی ممکن                |
| exceptionalism           | استثناكرايي                      | processing                | آمايش                     |
| entailment               | استلزام مرتبط                    | educational               | آموزش <b>ی</b>            |
| implication              | استلزم                           | anabaptism                | آنابا پتیسم               |
| hegemonic                | استيلاجويانه                     | Andean                    | آندی                      |
| communal                 | اشتراكي                          | prospectus                | آینده گزاری               |
| patriciate               | اشراف                            | Jainism                   | آيين جينا                 |
| axiomatic                | اصل متعارفي                      | instrumentality           | ابزارمندى                 |
| secular fall             | أفت ديريا                        | historical bloc           | اتحاد تاريخي              |
| sub-saharan Africa       | افريقاي نيمهصحرايي               | trade unionism            | اتحاديهكرايي              |
| excess                   | افزونه                           | Landlord                  | اجار • دار                |
| social surplus           | افزونهي اجتماعي                  | differential rent         | اجارهي تفاضلي             |
| authority                | اقتدار                           | libertarian               | اختياركرايانه             |
| political economy of sex | اقتصاد سياسي جنسيت               | arbitrary                 | اختيارى                   |
| macroeconomic            | اقتصاد كلان                      | morality                  | اخلاقآييني                |
| heuristic                | اكتشافي                          | tendency-literature       | ادبیات گرایشمند           |
| ceteris paribus          | اگر همهچیز چنان باشد             | free will                 | ارادهی آزاد               |
| imperial-esclavagiste    | امپراتوری بردهداری               | consciousness-raising     | ارتقاي آگاهي              |

#### ۸۱۲ ♦ واژنامهی فارسی \_انگلیسی

| reconstruction                      | بازسازي                                                | the ideal                           | امر اندیشهگانی                                   |
|-------------------------------------|--------------------------------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------------------------|
|                                     | بارتساری<br>بازنمود                                    | cognitive                           | امر النيب مالي<br>امر شناختاري                   |
| re-present residual labour sector   | پارسود<br>بخش کار مازاد                                | categorical imperative              | امر مطلق<br>امر مطلق                             |
| sectoral                            | بحق در درد<br>بخشی                                     | the real                            | امر مصی<br>امر واقع                              |
| 30300                               | بسی<br>بدهبستان                                        | imperative                          | امر و.نے<br>امری                                 |
| quid pro quo                        | بدهی همگانی<br>بدهی همگانی                             | species-potential                   | .سری<br>امکان تبار یا نوع                        |
| public debt                         | بناعی سعنائی<br>بر جدید (نیمکرهی غربی)                 | Amhara                              | اسان ببر یا توج<br>امهارا (استان شمالغرب اتیویی) |
| new world fraternization            | بر جماید (بیم تردی عربی)<br>برادرخوانی                 |                                     | انباشت نخستین یا اولیه  umulation                |
| barbarism                           | • • • • • •                                            | aggregation                         | انبوهگی<br>انبوهگی                               |
| faux frais                          | بربریت<br>بَرج (در برابر خرج)                          | a 5                                 | اببوطنی<br>انبوهه                                |
| chattel slave                       | برج (در برابر حرج)<br>برده (جزو اموال منقول بردهدار)   | aggregate abstraction per se        | ابتوت<br>انتزاع در گوهرخویش                      |
| servile                             | برده رجرو اموان منطون بردددر)<br>بردهوار               | imputation                          | انتساب یا امکان<br>انتساب یا امکان               |
| 201 - 120                           | برصورر<br>بردهی وامدار                                 | metric                              | اندازه                                           |
| peon                                | برنامهریزی ارشادی<br>برنامهریزی ارشادی                 | organic                             | انداموار<br>انداموار                             |
| planning indicative                 | برنامهریزی ارسادی<br>برنامهریزی شرکتی                  | organism                            | انداموار<br>اندامواره                            |
| corporatist planning                | برنامهریزی صرحی<br>برنامهریزی مبتنی بر اولویت          | contemplative                       | اندرنگرشی، دروننگرانه                            |
| priority planning<br>thesis         | برنهاده<br>برنهاده                                     | species-humanism                    | اسرتعرضی، درون عراب<br>انسان گرایی نوعی          |
| extra-familial                      | بر <b>ب</b> ان<br>برونخانوادگ <i>ی</i>                 | impulse                             | انگیختار<br>انگیختار                             |
|                                     | برون عنواد نی<br>بُر ونزاد                             | ultra-imperialism                   | انتيستار<br>اولتراامير پاليسم/ أبَرامير پاليسم   |
| exogenous                           | برونراد<br>برونَست <i>ی</i>                            | uttra-imperiatism<br>[berlan        | اوندرامپریانیسم ، ابرامپریانیسم<br>ایبریایی      |
| externality                         | برونستی<br>بس طبیعتگرا                                 | causally determined                 | ,ببری بی<br>ایجاب علّی                           |
| hypernaturalist                     | بس طبیعت در،<br>بَس- طبیعتگرایی                        | positivity                          | ، پباب عنی<br>ایجابیّت                           |
| hypernaturalism                     | بس- طبیعت درایی<br>بس طبیعیگرا                         | idea in the real itself             | .پببیت<br>ایده در خود واقعیت                     |
| hypernatural<br>intransitive (شاختی | بس طبیعی در.<br>بُعد لازم/ بُعد نامتعدی (جنبهی هست     | godling                             | ،یده در حود واصیت<br>ایزدگ                       |
| 9 0                                 | بعر درم، بعر مصحی <i>(جنب</i> دی حص<br>بکرزای <i>ی</i> | this-sidedness                      | ,یرن<br>اینسوی <i>هگی</i>                        |
| parthenogenesis                     | بحرری <i>ی</i><br>بُن!نگاره                            |                                     | ہیںسویدنی<br>باب عالی                            |
| postulate                           | بن.<br>بند دوگانه                                      | porte<br>self-alienation            | بب عال<br>باخودبیگانگی                           |
| double-bind                         | بندگان، غلام، بردگان                                   |                                     | بحودبیعادی<br>بار آوری                           |
| chattie slave<br>slide-rest         | بندگردان<br>بندگردان                                   | productivity<br>iabour productivity | بر روری<br>بار آوری کار                          |
|                                     | بنداردان<br>بنیاد کارکننده                             | marketization                       | بر روری در<br>بازارگستری                         |
| working basis                       | بیود در صده                                            | correlation                         | بربر ـــــری<br>بازبستگی                         |
| fact                                | بودد<br>بورژواییزدگی، بورژواییشدن                      | reworking                           | بربستی<br>بازبینی                                |
| embourgeoisement                    | بوررواییره نی، بوررواییستن<br>بومزاد                   | reflectionist                       | بربیس<br>بازتابگرا                               |
| autochthonous                       | بومرری<br><i>به پیش</i> (نام نشریه)                    | historical reflexivity              | برنب بر.<br>بازتابندگی تاریخی                    |
| Vorwärts                            | به <i>پیس (نام ن</i> سریه)<br>به خودیایا               | reflective                          | بردابت کی دریعی<br>بازتابی                       |
| self-sustaining                     | •••                                                    | renective                           | برتابی<br>باز توزیع کننده                        |
| self-contained                      | به خودپاینده<br>بهرهبرداری                             | simple reproduction                 | بار تولید ساده<br>باز تولید ساده                 |
| utilization                         |                                                        |                                     | بار تولیدگسترده<br>باز تولیدگسترده               |
| capital-interest                    | <b>بهرهی سرمایه</b><br>دم ندران                        | extended reproduction               | بار نولید دسترده<br>بازده                        |
| rationalization                     | بهينهسازى                                              | output                              | بازد.                                            |

| apriorism                      | پیشینیانگاری                  | pastiche              | بهينهگزيني            |
|--------------------------------|-------------------------------|-----------------------|-----------------------|
| منشویکی) socialist courier     | <i>پیک سوسیالیست</i> (نشریهیی | expressive            | بيانگر                |
| Coherence / articulation       | پيوستگي                       | asymptotical          | بىدردنشانه            |
| self-affirmation               | تآييد نَفْس                   | drain                 | بيرونكشى              |
| historicity                    | تاريخمندي                     | bonded labour         | بیگاری                |
| historicized                   | تار ی <b>خی</b> شده           | estrangement          | بیگانگی               |
| consequent                     | تالى                          | de-alienation         | بیگانگیزدایی          |
| degenerate                     | تباهىزدكى                     | Anomie / normlessness | <b>بیهنجاری</b>       |
| transformation                 | تبديل                         | passage               | پار•گفتار             |
| revisionism                    | تجديدنظرطلبي / رويزيونيسم     | puritanical           | پاکدینانه             |
| hypostasis                     | تجسم                          | basic                 | پايەيى                |
| hypostasize                    | تجسم، تجسد، موجوديت           | patrilineal           | پدرراستایی            |
| realization                    | تعقق                          | patrilocal            | پدرنّشيمي             |
| emregentist                    | تحول ناگهانیگرا               | phenomenal            | پدیداری               |
| continuist                     | تداومگرا                      | recipient             | پذیرنده               |
| montage                        | تدوین (در سینما)              | praktiké              | پراکتیکی              |
| montage of attractions         | <b>تدوین کششها</b> (در سینما) | eupraxia              | پراکسیس خوب           |
| transhistorical                | ترا تاریخی/ فراتاریخی         | dyspraxi              | پراکسیسبد، شوربختی    |
| transcendental                 | ترافرازنده، فراگذرنده         | transferred payment   | پرداخت انتقالی        |
| transcategorical               | ترامقولهاى                    | hydraulic press       | پرس روغنی             |
| transfactual                   | تراواقعى                      | proletkult            | پرولت کولت            |
| leakage                        | تراوشي                        | post factum           | پس از وقوع            |
| supersession                   | ترفيع                         | post-agrarian         | پساکشاورزی            |
| composition                    | تركيب                         | post-dependence       | پساوابستگی            |
| output mix                     | تركيب توليد                   | hinelerland           | پسکرانه               |
| value composition of capital ( | ترکیب ارزشی سرمایه (VCC       | illusion speculative  | پندار نظرورزانه       |
| organic composition of capital | ترکیب انداموار سرمایه (OCC) ا | commodity money       | پول جنسی              |
| technical composition of capi  | ترکیب فنی سرمایه (TCC) اtal   | dynamics              | پويه آفرين            |
| dominance                      | تسلط                          | epiphenomenal         | پی پدیداری            |
| capitulationist                | تسليمطلب                      | pre-Raphaelites       | پیشارافائلیان         |
| presentation                   | تصور                          | proleptic             | پیشاندیشانه           |
| projection                     | تصوير                         | ex ante               | پیشاندیشیده           |
| mutualism                      | تعاونی گرایی                  | presupposition        | پیشا <b>نگ</b> اره    |
| generality                     | تعميم                         | pre-existing          | پیشبوده               |
| determination                  | تعيّن                         | predetermination      | پیشتعیین              |
| instinctual determination      | تعيّن غريزي                   | progress              | پیشرفت                |
| determination by the econor    | تعیین کنندگی اقتصاد ny        | progression           | پیشروند               |
| determination                  | تعيين كنندكى                  | preformation          | پیشش <b>کل یافتگی</b> |
| fatalist                       | تقديركرا                      | prefiguration         | پیش گمانش             |

#### ۸۱۶ ♦ واژنامهی فارسی ـ انگلیسی

| a North form        | .1 <b>6</b>                     | ova <b>lusti</b> a – a mu        | L.1C:                                   |
|---------------------|---------------------------------|----------------------------------|-----------------------------------------|
| collectivism        | جمعگرایی<br>جمعیت افزونه        | evolutionary<br>elenchus         | تکاملی، تدریجی<br>تکذیب قیاسی           |
| surplus population  | جمعیت ادرونه<br>جمعیت دادگران   |                                  | تحدیب فیاسی<br>تککشت                    |
| Ligue des justes    |                                 | monoculture                      | تكولست<br>تكمله                         |
| Fenia movemrnt      | جنبش فینی                       | supplementation                  |                                         |
| sex                 | جنس                             | generic                          | تکوینی<br>- ۔                           |
| sexuality / gender  | جنسیت                           | ad hoc                           | تکمنظوره                                |
| Der klassen-kampf   | <i>جنگ طبقاتی</i> (نام نشریه)   | technik                          | تکنیک                                   |
| weltanschauung      | جهانبینی                        | integrative                      | تمامتبخشي                               |
| cosmological        | <b>جهانشناسانه</b>              | totalitarian                     | تمامتخواه                               |
| overdetermined      | چندعلتی                         | differentiating                  | تمايزبخش                                |
| orerdetermination   | چندعلتی                         | agricultural differentiatio      | C332 C3 3.                              |
| pluralism           | چندگرایی                        | decentralization                 | <b>تمرکززدایی</b>                       |
| reified             | چیزانگاشته                      | possession                       | تملک                                    |
| mariginality        | حاشيكى                          | real-repugnance                  | تنافر واقعى                             |
| marginalization     | حاشيهراندكي                     | contradiction in adjecto         | تناقض اسم و صفت (در منطق)               |
| result              | حاصل                            | plumpe                           | توپُر                                   |
| sovereignty         | حاكميت                          | rationalization                  | توجیه عقلانی، عقلانیسازی                |
| term                | حد (در منطق)                    | underdevelopment                 | توسعەنيافتگى                            |
| profit calculus     | حساب سود                        | associated dependent develop     | توسعهی وابستهی مشارکتی pment            |
| sensuousness        | حسپذیری                         | descriptivist                    | توصيفكرا                                |
| sensationalism      | حسگرایی                         | expository                       | توضيحى                                  |
| preservation        | حفظ                             | associated producers             | توليدكنندكان متحد                       |
| prebend             | حقوق اراتبه                     | constants                        | ثابتها                                  |
| fictio juris        | حقوق فرضي                       | inclusive                        | جامع                                    |
| titles to revenue   | حقوق مالکیت بر درآمد            | too inclusive                    | جامع افراد                              |
| predication         | حمل (در منطق)                   | societal                         | جامعگی                                  |
| problem-field       | حوزهی مسایل                     | sociality                        | جامعهگرایی                              |
| externalizing       | خارجيتبغشي                      | estates- society                 | جامعهی جایگاهی                          |
| exclusive           | خاص                             | self-regulated sociaty           | جامعهي خودسامان بخش                     |
| subject-specific    | خاص موضوع                       | partisanship ( <i>patinost</i> ) | جانبداري                                |
| deism               | خداشناسي تعقلي                  | import substitution              | جانشيني واردات                          |
| reason              | خرد خرد                         | topography                       | جایشناسی                                |
| common sense        | ۔<br>خرد همگانی / عقل سلیم      | estate                           | جایگاه اجتماعی                          |
| micro-level         | خردہ سطح                        | linear algebra                   | جبر <b>خطی</b>                          |
| subcode             | خُردەرمزگان                     | determinism                      | جبرگرایی، اصل موجبیت<br>- جبرگرایی، اصل |
| micro-theory        | خردهنظریه                       | surplus absorption               | جذب مازاد<br>جذب مازاد                  |
| gene-poll           | خزانهی ژن<br>خزانهی ژن          | inquiry                          | بعب عرب<br>جُستايو                      |
| symptomatic reading | حربتی رن<br>خوانش نشانه نمایانه | geographical                     | .ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ   |
|                     | خود فرما                        | dialectical union                | جعراتيايى<br>جفت ديالكتيكي              |
| autonomous          | حود فرها                        | иместия ппоп                     | جلت دياسيني                             |

#### واژنامهی فارسی ـ انگلیسی 🔷 ۸۱۵

| sensation              | دادهی حسی                         | self-creation                   | خودآفريني                |
|------------------------|-----------------------------------|---------------------------------|--------------------------|
| possession             | دارایی                            | self-exploitation               | <b>خو</b> داستثمارگری    |
| iore                   | دانش                              | self-validating                 | خوداعتباربخش             |
| circular               | دايرهوار                          | self-isolation                  | <b>خو</b> دانزواگری      |
| avunculocal            | دایینَشیمی                        | self-motivated                  | خودانگيخته               |
| the thing being equal  | در شرایط مساوی                    | self-constraint                 | <b>خو</b> دبازدارنده     |
| ceteris paribus        | در شرایط مساوی                    | self-reflection                 | <b>خو</b> دبازنگری       |
| per se                 | در گوهر خود                       | self-equality                   | خودبرابری                |
| Dravidian              | دراویدی                           | self – expression               | <b>خو</b> دبیانگری       |
| syndrome               | دردنشان                           | self-protective                 | خوديا                    |
| dharma                 | ذر'مه(دارما)                      | self-development / self-realiza | خودپرورانی ation         |
| ingrown                | درون پرورد                        | self-differentiating            | خودتمايزبخش              |
| intrastuctural         | درون ساختاري                      | self-development                | خودتوسعهبخشى             |
| intradiscursive        | دروناستدلالي                      | self-moving                     | خودجنبنده                |
| endemic                | درون بوم                          | self-movement                   | خودجنبى                  |
| input                  | درونداد                           | self-detemination               | خودخواستكي               |
| endogenous             | درونزاد                           | self-emancipation               | خودرهایی                 |
| systemic               | درون فراگیر، سیستمیک              | self-generating                 | <b>خ</b> ودزایا          |
| immanent               | درونمانا                          | self-constitution               | <b>خو</b> دسامانی        |
| reception              | دريافت                            | self-realized                   | خودشكفته                 |
| sensation              | دریافتهی حسی                      | self-knowing                    | <b>خو</b> دشناسا         |
| dysfunctional          | دُرُکارکردی                       | self-knowledge                  | <b>خ</b> ودشناسی         |
| apparatchik            | دستگاه حزبی                       | self-production                 | <b>خودفر آور</b> ی       |
| piece rates            | دستمزد قطعهیی، نرخ کارمزدی        | autonomy                        | خودفرماني                |
| labour-wages           | دستمزد کار                        | self-activity                   | خودفعاليتي               |
| categorical imperative | دستور مطلق                        | self-activity                   | خودکوشی / خودکوشی        |
| otherness              | دگرباشی                           | self-administration             | خودگردانی                |
| hoteronomous           | دگرسالار                          | self-expansion                  | خودگستری                 |
| hetetonomously         | دگرسالارانه                       | self-explanatory                | خودگویا                  |
| heteronomous           | دگرسالارانه (در برابر خودسالارنه) | self-management                 | خودمدیری / خودگردانی     |
| otherness              | دگرستی                            | self-reflective                 | خودنگرانه                |
| heteronomous           | دگرفرما                           | self-particularizing            | خودويژهگردان             |
| change                 | دگرگونی                           | kin-bonded                      | <b>خ</b> ويشپيوند        |
| secularization         | <b>دنیویکردن</b>                  | self                            | خويشتن                   |
| intralineage           | دودمانی                           | self-constitution               | خويشتنسازى               |
| lineage                | دودماني                           | self-understanding              | خويشفهمى                 |
| circularity            | دور                               | fictive kin                     | خويشي برساخته            |
| bilineal               | دوراستای <i>ی</i>                 | co-residing kin                 | خويش <sub>ىز</sub> همباش |
| periodicity            | دورەمندى                          | fantasy                         | خيال پردازي              |

#### ۸۱٦ ♦ واژنامهی فارسی \_انگلیسی

| schizophrenia         | روان پاره گی                               | Hellenistic period      | دورمى يونانىمآبى      |
|-----------------------|--------------------------------------------|-------------------------|-----------------------|
| psycho-history        | روان تاریخ                                 | circular                | دورى                  |
| associationist psyc   | روانشناسی پی آیندانگار hology              | dichotomy               | دوشاخگی               |
| neuroses              | رواننژندی                                  | dualism                 | د <b>وگانه</b> انگاری |
| neurotic              | رواننژند                                   | corporate state         | دولت شركتي            |
| superstructure        | روبنا                                      | nation-state            | دولت _ملت             |
| working day           | روز <sup>ِ ک</sup> اری                     | nation state            | دولت ملی              |
| superstructural       | روساختى                                    | secular                 | دیر پا، درازمدت       |
| Russophobe            | روسهراس                                    | fixed                   | ديرمان                |
| free-floating intelle | روشن فكران ناوابسته                        | the other               | دیگر / دیگری          |
| facticity             | روىدادكى                                   | patrimonial bureaucracy | ديوانسالاري پدرميراثي |
| risorgimento          | ريسورجيعنتو / رستاخيز                      | hypostatization         | ذاتانگاری             |
| dynamo                | زاينده                                     | substantive             | ذاتي                  |
| superstructural       | زبرساختاري                                 | immanent                | ذاتي                  |
| meta-theoretical      | زبرنظری                                    | unknowable noumena      | ذوات معقول ناشناختني  |
| turnover time         | زمان گردش                                  | finite mind             | ذهن كرانمند           |
| normal land           | زمين متعارف                                | subjectivity            | ذهنبنيادي             |
| context               | زمينه                                      | subjectivity            | ذهنيت                 |
| conextual             | زمینه یی، زمینهمندی                        | self-relation           | رابطه با خود          |
| faunal                | زيايى                                      | terms of trade          | رابطهي مبادله         |
| reception-aesthetic   | زیباییشناسی پذیرش s                        | relational              | رابطهيي               |
| base                  | زيربنا                                     | demystification         | راززدایی              |
| underclass            | زيرطبقات                                   | mysticism               | رازوري                |
| sub-elite             | زيرنغبه                                    | orthodoxy               | راستآيينى             |
| bio-history           | زيستتاريخ                                  | orthopraxis             | راستكنشى              |
| deepening             | ژرفارُو (= به ژرفا رونده، در مقابل پهنارُو | labour rent             | رانت کار              |
| contemplation         | ژرفاندیشی                                  | relevance               | ربط                   |
| reflectionism         | ژرفاندیشی                                  | taxonomic               | ردگانشناسی            |
| reflection            | ژرفاندیشی                                  | ranking                 | ردەبندى               |
| construct             | ساخت بندي                                  | ancient regime          | رژیم قدیم، رژیم سابق  |
| structure in domin    | ساختار مسلط ance                           | corporatism             | رستهگرایی             |
| structure-oriented    | ساختارمحور                                 | corporatist             | رستەيى                |
| structural            | ساختارى                                    | cumulative growth       | رشد افزایشی           |
| destructuration       | ساختزدایی                                  | welfarist               | رفاهخواه              |
| structuration         | ساختگیری                                   | situated conduct        | رفتار موقعيتمند       |
| mechanism             | سازوكار                                    | stagnation              | ركود                  |
| hypothetical constr   | سازەبندى فرضى                              | stagflation             | رکود تورمی            |
| Année Sociologique    | سالنامهی جامعه شناسی (نام نشریه) e         | code of representation  | رمزگانِ بازنمایی      |
| constitution          | سامان                                      | stoicism                | رواقیمشربی            |

| personification                  | شخصانگاری               | disorganization          | سامان پاشی                      |
|----------------------------------|-------------------------|--------------------------|---------------------------------|
| personalist                      | شخصگوا                  | order                    | سامانه                          |
| cult of personality              | شخصيت پرستى             | essential nature         | سرشت ذاتى                       |
| becoming                         | شدن، شدمان              | capitalization           | سرمايه آوري                     |
| partnership                      | شراكت                   | laissez-faire capitalism | سرمایهداری آزادگذاری            |
| demand gap                       | شكاف تقاضا              | monopoly capitalism      | سرمايهداري انحصاري              |
| appearnce-form                   | شکل پدیداری             | state monopoly capita    | سرمایه داری انعصاری دولتی lism  |
| wage-form                        | شكل دستمزد              | booty capitalism         | سرمایهداری چپاولی               |
| gradeur                          | شكوه                    | capitalization           | سرمایهسازی / سرمایه آوری        |
| gathere-hunters                  | شكارچيان گردآورنده      | interest-bearing capits  | سرمایهی بهره آور al             |
| form                             | شكل                     | constant capital         | سرمایهی پایدار                  |
| figure                           | شکل (در منطق)           | capital advanced         | سرمایهی پیشریخته                |
| form of value                    | شكل ارزش                | merchant capital         | سرمایهی تجاری                   |
| phallic icon                     | شمایل نَرِگی            | productive capital       | سرمایهی تولیدی                  |
| iconographic                     | شمايلنگارانه            | fixed capital            | سرمايەي ثابت                    |
| identification                   | شناسایی                 | capital- in- general     | سرمایهی عام                     |
| factory council                  | شورای کارخانه           | normal capital           | سرمایهی متعارف                  |
| agitator                         | شورشانگيز               | productive capital       | سرمایهی مولد                    |
| thing-in-itself                  | شىءفىنفسه               | fictitous capital        | سرمایهی واهی / سرمایهیپنداری    |
| reification                      | شىءوارەكى               | capitalized              | سرمايهيى                        |
| mode of regulation               | شيوهى تنظيم             | archetype                | سرنعون                          |
| asiatic mode of production (AMP) | شیوهی تولید آسیایی (شتأ | archetypal               | سرنمونى                         |
| associate mode of production     | شيوهي توليد متحدانه     | manifest destiny         | سرنوشت نعايان                   |
| style of life                    | شیوهی زندگی             | typology                 | سنخشناسي                        |
| modus vivendi                    | شیوهی زندگی             | profit-of-enterprise     | سود بنگاه، سود مؤسسه            |
| modus operandi                   | شیوهی کار               | capital-profit           | سود سرمایه                      |
| truth                            | صدق                     | extra profit             | سود فوق العاده                  |
| wage goods producing المان       | صنعت تولیدکنندهی کا     | normal profit            | سود متعارف                      |
| industry                         | مصرفي كاركران           | gross margin             | سود ناویژه                      |
| capital intensive industry       | صنعت سرمايهبر           | Sudras                   | سودراس                          |
| corporation                      | صنف                     | productivity gains       | سودهای بار آوری                 |
| proposition form                 | صورت گزارهیی            | triple                   | سەتايى                          |
| formalist                        | صورتكرا                 | triarchy                 | سهسالاری (کشوری با سه فرمانروا) |
| anticyclical                     | ضد دوری                 | income policy            | سیاست در آمد                    |
| embodied labour coefficient      | ضريب كار مجسم           | new economic policy      | سیاست نوین اقتصادی(نپ)          |
| class interest                   | منفعت طبقاتي            | semeiotiké               | سيميوتيكى                       |
| landlord class                   | طبقهي اجارمدار          | index number             | شاخص                            |
| service class                    | طبقهي خدماتي            | pastoralis <b>m</b>      | شبانکارگی                       |
| propertied class                 | طبقهی دارا              | coup de main             | شبيخون                          |

#### ۸۱۸ ♦ واژنامهی فارسی ـ انگلیسی

| hypothesis                                            | فرضيه                                                         | tiers état              | طبقهی سه                                        |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------|
| imperative                                            | تر <u>حي</u><br>فرمان                                         | propertylees class      | حیت بی سند<br>طبقهی ندار                        |
| déclassés                                             | عرات<br>فروافتادگان از طبقه                                   | hypernaturalism         | طبیعتگرایی افراطی                               |
| infra-legal                                           | فروحقوقی<br>فروحقوقی                                          | schematization          | ریا مانزیل مرسی<br>طرح افکنی                    |
| wither away                                           | مرو میوسی<br>فرومردن                                          | apercus                 | طرحک                                            |
| mass culture                                          | مروسرت<br>فرهنگ تودهیی                                        | agency                  | م<br>عاملیت                                     |
| cultural studies                                      | مرست موسین<br>فرهنگیژوهی/مطالعات فرهنگی                       | illegality              | عدم قانونمندی                                   |
| crash                                                 | فشرده                                                         | vertical intercept      | عرض از مبدأ                                     |
| differentiae                                          | فصل                                                           | presentation            | عرضه داشت                                       |
| innatism                                              | ختی<br><b>فط</b> ریانگاری                                     | extrinsic               | غرَفْني                                         |
| actuality                                             | فعل                                                           | observing reason        | ر ی<br>عقل مشاهدهگر                             |
| actualization                                         | فعليتبغشى                                                     | rationalism             | عقلگرایی                                        |
| positive philosophy                                   | فلسفهي تحصلي                                                  | intellecdual            | عقلی                                            |
| Volksstaat                                            | مصححی مصحی<br><i>فولکاشتات</i> (نام نشریه)                    | speculative rationalism | •                                               |
| common serse                                          | فهم متعارف <i>ا خرد همگانی</i>                                | scientificity           | علىمندى                                         |
| fysikė                                                | عهر سارت ۱۰ عرب سادی<br>فیزیکی                                | proto-scientific        | علمىبنياد                                       |
| nomological                                           | خیریس<br>قانون بنیاد                                          | causality               | عليّت                                           |
| قانون سه (ژان باتیست سه، اقتصاددان فرانسوی) say's law |                                                               | planned obsolescence    | عمر برنامهر بزیشده                              |
| covering-law                                          | عنون سے اربی پایست سے ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔<br>قانون فراگیر | processual              | عمل کردی<br>عمل کردی                            |
| positive law                                          | عنون فرد خیر<br>قانون وضعی                                    | pragmatist              | عمل گرا                                         |
| nomothetic                                            | عنون وحصی<br>قانون گذار                                       | combined operations     | عملیات ائتلافی<br>عملیات ائتلافی                |
| legality                                              | قانون مندی<br>قانون مندی                                      | popularized             | عمومیشده                                        |
| law-like                                              | ـــون.ـــــى<br>قانونوار                                      | detached objectivism    | عینیتگرایی بی طرفانه                            |
| contract                                              | عون <i>ور</i><br>قرار داد                                     | finalism                | عایتگرایی<br>غایتگرایی                          |
| rentier stratum                                       | عربرداد<br>قشر پهرمبردار                                      | misrepresentation       | علطنمایی (جنبهی هستیشناختی                      |
| stratification                                        | قشربندی<br>قشربندی                                            | intransitive            | غیرمتعدی                                        |
| theorem                                               | قضيّه                                                         | non-mariginal           | حیر سب                                          |
| potentiality                                          | <del>حدید</del><br>قوه                                        | non-manigman            | خيرپين<br>فاقد پيشفرض                           |
| retroduction                                          | موہ<br>قیاس ظنّی                                              | interpellate            | عت پیسرس<br>فراخواندن/استیضاح                   |
|                                                       | تیا <i>ن حتی</i><br>قیافهشناسی                                | sublimation             | عر، عورسی ، سیسے<br>فرازش                       |
| physiognomy<br>apocalyptic                            | حيات.<br>قيامت بينانه                                         | ascending               | عربر <i>س</i><br>فرازنده                        |
| market price                                          | قیمت بازار<br>قیمت بازار                                      | sublation               | تراریده<br>فراسپُری (= نفی و حفظ و ترفیع)       |
| transfer pricing                                      | تیست بر <sub>ا</sub> ر<br>قیمتگذری انتقالات داخلی             | transitional            | مراسپری (۵ سی و مسه و فرسی)<br>فراگذار / تراگذر |
| scarcity prices                                       | قیمتهای کمیاب<br>قیمتهای کمیاب                                | out-Hegel Hegel         | عر، عدار<br>فراگذشتن از هگل                     |
| cobdenism                                             | کیمت<br>کابدنیسم                                              | metaconceptual          | تر، تعلقتی از تعلق<br>فرامفهومی / ترامفهومی     |
| producing labour                                      | <b>تبدیدم</b><br>گار گالاآفرین                                | super- national         | تر،سپوسی ریز،سپوسی<br>فراملّی                   |
| abstract labour                                       | کار مجرد<br>کار مجرد                                          | eschatology             | در سی<br>فرجاماندیشی                            |
| hired labour                                          | کار مزدوری<br>کار مزدوری                                      | finalizing              | تر جام بحیتی<br>فرجام بخش                       |
| labour-intensive                                      | کار <b>بر</b> کوری<br>کارټر                                   | eschatology             | فرجامشناسی<br>فرجامشناسی                        |
| 14DAn1-111(CH2)AC                                     | ינא                                                           | caenarorogy             | عر بحاسبتي                                      |

| centre of gravity                           | گرانیگاه                                  | applied                 | كاربسته                          |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------|----------------------------------|
| trend                                       | ر ۔<br>گرایش                              | practioner              | کاربند                           |
| tendential                                  | ر یا<br>گرایشمند                          | entrepreneurship        | ے.<br>کارفرمایی                  |
| circulation                                 | گردش<br>گردش                              | functional              | کارکردی<br>کارکردی               |
| Jatis                                       | گروه کاستی محلی                           | processual              | ر ر ک<br>کارکردی                 |
| status group                                | گروه همردگان<br>گروه همردگان              | functioning             | کارورز<br>کارورز                 |
| generational groups                         | گروههای نسلی<br>گروههای نسلی              | Varnas                  | رررر<br>کاست                     |
| interest-groups                             | <b>گرودهای هممنفعت</b><br>گرودهای هممنفعت | commodity               | אע                               |
| option                                      | کروندی مهسست<br>گزینه                     | commodity producing     | <br>كالاتوليدگن                  |
| option for the poor                         | حریت<br>گزینه بهسود فقیران                | wage goods              | کالاهای مزدی                     |
| epistemological break                       | کریت باسود سیران<br>گسست معرفتاشناختی     | prestige consumer goods | <b>کالاهای مصرفی تجملی</b>       |
|                                             | عصات عمرت عمل<br>گفتار                    | doing                   | کردن<br>گردن                     |
| speech<br>the atonement                     | ر<br>گناهشویان مسیح                       | deviationist            | کژرو                             |
| variation                                   | حددسویان سمیع<br>گونه                     | plantation agricuture   | حررو<br>کشاورزی کشتستانی / زراعی |
|                                             | بوب<br>گونەشناسى                          | nomic                   | کلاً معتبر                       |
| typology                                    | تونەسى<br>گياھى                           | theological             | ید تشبر<br>کلامی                 |
| floral                                      | بیاسی<br>لازمبودگی، نامتعدی بودگی         | primitive communism     | تعرمی<br>کمونیسم ابتدای <i>ی</i> |
| intransitivity                              |                                           | work                    | کار<br>کار                       |
| substratum                                  | 4 <u>1</u> 4                              |                         | تار<br>کار ارزشآفرین             |
| logos                                       | <b>لوگوس</b><br>اد با جا                  | value-creating labour   | تار ارزس فرین<br>کار انسانی      |
| matrilineal                                 | مادرراستایی<br>اد زه                      | labour                  | کار انسانی<br>کار مجسم           |
| matrilocal                                  | مادرنَشیمی                                | embodied labour         | کار مجسم<br>کار مشخص             |
| substance                                   | ماده                                      | concrete labour         | • -                              |
| Marx-studien                                | م <i>ارکس پژوهی</i> (نام نشریه)           | linguistic usage        | کاربردِ زبانی<br>کا              |
| marxisant                                   | مارکسیگرا<br>مدرج                         | application             | کاربست                           |
| economic surplus                            | مازاد اقتصادی<br>                         | production worker       | کارگر تولید<br>مادر در امادر د   |
| carding engine                              | ماشین کارد                                | money-commodity         | کالای پولی / کالاپول<br>م        |
| luddite                                     | ماشينشكن                                  | werk                    | <b>کردار</b>                     |
| mechanization                               | ماشيني كردن                               | practice                | <b>گردار</b>                     |
| economic ownership                          | مالكيت اقتصادي                            | theoretical practice    | <b>کردار نظری</b>                |
| differential ownership of productive assets | مالكيت تفاضلي داراييهاي                   | distorted               | كژديسه                           |
| (Dopa)                                      | تولیدی                                    | deviant                 | كزرو                             |
| property ownership                          | مالكيت دارايي                             | distortion              | کژینگی                           |
| land tenure                                 | مالكيت ارضى                               | grand design            | كلانطرح                          |
| exchangeability                             | مبادله پذیری                              | macro-theory            | كلاننظريه                        |
| contested exchange                          | مبادلهی مورد مناقشه                       | totalization            | كليتبخشى                         |
| hypostatized                                | متجسد                                     | underconsumptionist     | كهمصرفىكرا                       |
| hypostatized                                | متجسم                                     | underconsumptionist     | <b>کیمصرفی گرایان</b>            |
| transitive                                  | مُتعدى (جنبهى معرفتشناختى)                | speech act              | كنشگفتاري                        |
| negativity                                  | منفيت                                     | retrospective           | گذشتهنگرانه                      |

#### ۸۲۰ ♦ واژنامهی فارسی \_ انگلیسی

| atonal music               | عوسيقى فاقد مايه           | oppositions                  | متقابلان                   |
|----------------------------|----------------------------|------------------------------|----------------------------|
| inter alios                | میان دیگر کسان             | differentiated               | متمايز                     |
| inter-sectoral             | ین در<br>میان بخشی         | estates general              | یر<br>مجلس طبقاتی          |
| mediation                  | ۔ ی.<br>میانجی <i>گ</i> ری | Revue de synthése historique | م <i>جلهی ترکیب تاریخی</i> |
| mediated                   | میانجیمند                  | product                      | محصول / فرآورده            |
| intertermporal             | میاندورهیی                 | circuit of capital           | مدار سرمایه                |
| intercapitalist            | میانسرمایهداری             | modernization                | مدرنسازی                   |
| average rate of profit     | میانگین نرخ سود            | high modernism               | مدرنيسم پيشرفته            |
| averaging                  | میانگینگیری                | negotiation                  | مذاكره                     |
| inauthentic                | نااصيل                     | moment                       | مرحله، وهله، عنصر          |
| anachronism                | نابههنگامی                 | little man                   | مردک                       |
| non-kin                    | ناخويشي                    | folk                         | مردم                       |
| inorganic                  | نازنده                     | The People                   | مردم (نام نشریه)           |
| non-adjustment             | ناسازگاری                  | sociality                    | مردمآميزي                  |
| paradox                    | ناسازه                     | (CPB)                        | برنامهريزي مركزي           |
| afunctional                | ناكاركردي                  | thonatos                     | مرگطلبی                    |
| messianism                 | نجاتباوري                  | productive consumption       | مصرف توليدى                |
| syntax                     | نحو                        | unproductive consumption     | مصرف غير توليدي            |
| power elite                | نخبگان قدرتمند             | utility                      | مطلوبيت                    |
| primate                    | نخستى                      | class equivalent             | معادل طبقاتى               |
| original                   | نخستينه                    | universal equivalent         | معادل همگانی               |
| proto-state                | نخستينهدولت، آغازينهدولت   | epistemology                 | معرفتشناسي                 |
| time rate                  | نرخ زمانی                  | transcended determinatness   | معينشدكي بركذشته           |
| masculine                  | نرينه                      | epistemic fallacy            | مغالطهي شناختي             |
| relation                   | نسبت / راب <b>طه</b>       | putative                     | مفروض                      |
| modal relation             | نسبت وجهى                  | value-concept                | مفهوم ارزش                 |
| imputed                    | نسبتداده، ممكن             | self-comprehending concept   | مفهوم خوددريابنده          |
| judgemental relativism     | نسبيت گرايي حكمي           | antecedent                   | مقدم                       |
| syndrome                   | نشانگان                    | tax-farming                  | مقطوع ماليات               |
| sign                       | نشانه                      | mecanica                     | مكانيكا                    |
| target                     | نشانهگاه                   | capital-logic school         | مكتب منطق سرمايه           |
| symptom                    | نشانهنما                   | spatial                      | مكاني                      |
| control                    | نظارت                      | criteriology                 | ملاكشناسي                  |
| putting out system         | نظام تولید خانگی           | manor                        | ملک اربابی                 |
| millet system              | نظام ملت                   | ego                          | من                         |
| system secondary signaling | نظام نشانگری ثانوی         | sui generic                  | منحصربهفرد                 |
| systematic                 | نظاممند                    | passive                      | منفعل                      |
| speculative                | نظرپردازانه / نظرورزانه    | determination                | موجبيت                     |
| labour theory of value     | نظریهی ارزش مبتنی بر کار   | historical determinism       | موجبيت تاريخى              |

# واژنامهی فارسی ـانگلیسی ♦ ۸۲۱

| sublimity                       | والايى                              | possibility theory              | نظریهی امکان           |
|---------------------------------|-------------------------------------|---------------------------------|------------------------|
| existential                     | وجودي                               | wage squeeze theory             | نظريهى انقباض دستمزد   |
| loanable funds                  | وجوه استقراضى                       | theory reflection               | نظریهی باز تاب         |
| differentia specifica           | وجەمميز، فصل مميز                   | game theory                     | نظریهی بازی            |
| unitary                         | وحدتمند                             | optimization theory             | نظریهی بهینه گری       |
| savagery                        | وحشخويي                             | the theory of general equilibri | نظر یهی تعادل عمومی um |
| means of production             | وسايل توليد                         | general equilibrium theory      | نظريهى تعادل عمومى     |
| تصاددان فرانسوی) Walrasiam      | ولرایی (برگرفته لز نام لئون ولرا اق | necessity theory                | نظریهی ضرورت           |
| particularity                   | ويژگى                               | suppression                     | نفی / رفع              |
| exclusiveness                   | ويژهخواهي                           | cancellation                    | نفى                    |
| goal-secker                     | هدفجو                               | points of indifference          | نقاط بى تغاوتى         |
| factor cost of capital services | هزينهي عامل خدمات سرمايه            | cash nexus                      | نقدى                   |
| unit cost                       | هزينهي واحد                         | role-playing                    | نقشبازي                |
| natural being                   | هستومند طبيعى                       | presentation                    | نمایش                  |
| the being                       | هستى                                | appearance                      | نمود                   |
| self-mediating natural being    | هستي طبيعي خودميانجىمند             | appearnce-reality               | نمود _ بود             |
| being of the Absolute           | هستى مطلق                           | appearance and essence          | نمود و بود             |
| ontologized                     | هستيانه                             | personification                 | نمودگار                |
| out-Hegeling Hegelianism        | هكليانيسم فراهكلى                   | case study                      | نمونه پژوهی            |
| fusion                          | همآميزي                             | typical                         | تمونهنما               |
| conflation                      | همآميزي                             | type                            | تمونهنمایی             |
| pre-established harmony         | همآهنگی پیشینبنیاد                  | typicality                      | نمونهنمایی             |
| association                     | هم أيى                              | neo-Ricardian                   | نور یکار دو یی         |
| sympathisant                    | همانديش                             | genre-based                     | نوع بنياد              |
| analogue                        | همانند                              | original                        | نومايه                 |
| corrolative                     | همبسته /متضايف                      | id                              | نهاد                   |
| constellational                 | همپيكرانه                           | institutional                   | <b>نه</b> ادین         |
| complexity                      | هم تافتگی                           | ancestor-warship                | نیاپرستی               |
| complex                         | هم تافته                            | vital need                      | نياز حياتي             |
| conformist                      | همرنگگرا                            | driving force                   | نیروی رانشگر           |
| coincidence                     | همرويدادي                           | client                          | وابسته                 |
| identification                  | همسرشتي                             | rejection                       | وازنش                  |
| common                          | همگانی                              | recogntion                      | واشناخت                |
| popularizer                     | همەفھمگردان                         | situated                        | واقع شده               |
| mutualist                       | همیاریگرانه                         | factual                         | واقعى                  |
| sociotecnical norms             | هنجارهای اجتماعی فنی                | actual                          | واقعى                  |
| normative                       | هنجارين                             | transcendentally real           | واقعى فراكذرنده        |
| popular art                     | هنر عامه                            | social fact / social substance  | واقعيت اجتماعى         |
| high art                        | هنر والا                            | reality-in-itself               | واقعيت فىنفسه          |
|                                 |                                     |                                 |                        |

# ۸۲۲ ♦ واژنامهی فارسی ـ انگلیسی

| standardization | یکدستسازی   | kin-based identity     | هویت خویشبنیاد  |
|-----------------|-------------|------------------------|-----------------|
| monistic        | يكانهانكار  | central planning board | هيئت برنامهريزي |
| monism          | يكاندكرايي  | theology               | الهيات          |
| unification     | يكانهكرداني | nothing                | هيچى            |
| judaized        | يهودىشده    | autocracy              | يكەسالارى       |

# وازهنامه (انگلیسی ـ فارسی)

| appearnce-form                 | شکل پدیداری                     | abstract labour           | <b>ک</b> ار مجرد                      |
|--------------------------------|---------------------------------|---------------------------|---------------------------------------|
| appearnce-reality              | نمود ــ بود                     | abstraction per se        | <b>انتزاع در گوهرخویش</b>             |
| application                    | كاربست                          | actual                    | واقعى                                 |
| applied                        | كاربسته                         | actuality                 | فعل                                   |
| apriorism                      | پیشینیانگاری                    | actualization             | فعليت بخشى                            |
| arbitrary                      | اختياري                         | ad hoc                    | تكمنظوره                              |
| archetypal                     | سرنمونى                         | afunctional               | <b>ناکارکردی</b>                      |
| archetype                      | سرئمون                          | agency                    | عامليت                                |
| ascending                      | فرازنده                         | aggregate                 | انبوهه                                |
| asiatic mode of production (AN | شیوهی تولید آسیایی (AP)         | aggregation               | انبوهكى                               |
| associate mode of production   | شيوهي توليد متحدانه             | agitator                  | شورشانگيز                             |
| associated producers           | توليدكنندگان متحد               | agricultural differentiat | تمایزگذاری کشاورزی ion                |
| association                    | همآيي                           | Amhara                    | امهارا (استانِ شمال غرب اتيوپي)       |
| associationist psychology      | روانشناسی پی آیندا <b>نگ</b> ار | anabaptism                | آنابا پتیسم                           |
| asymptotical                   | بىدردنشانه                      | anachronism               | فابههنگامی                            |
| atonai music                   | موسيقى فاقد مايه                | analogue                  | همانند                                |
| authority                      | اقتدار                          | anarchy                   | آشوب                                  |
| autochthonous                  | بومزاد                          | ancestor-warship          | نیاپرست <b>ی</b>                      |
| autocracy                      | يكهسالاري                       | ancient regime            | رژیم قدیم، رژیم سابق                  |
| autonomous                     | خود فرما                        | Andean                    | آندي                                  |
| autonomy                       | خودفرماني                       | Année Sociologique (4     | س <i>النامهی جامعهشناسی</i> (نام نشری |
| average rate of profit         | میانگین نرخ سود                 | Anomie / normlessness     | بىهنجارى                              |
| averaging                      | میانگین گیری                    | antecedent                | مقدم                                  |
| avunculocal                    | دایینَشیمی                      | anticyclical              | ضد دوری                               |
| axiologicai                    | ارزششناسانه                     | apercus                   | طرحك                                  |
| axiomatic                      | اصل متعارفي                     | apocalyptic               | قيامت بينانه                          |
| barbarism                      | بربريت                          | apparatchik               | دستگاه حزبی                           |
| base                           | زيربنا                          | appearance                | نمود                                  |
| basic                          | پایدیی                          | appearance and essence    | نمود و بود                            |

#### ۸۲۶ 🔷 واژنامهی انگلیسی ـ فارسی

| client                   | وابسته                    | becoming                   | شدن، شدمان               |
|--------------------------|---------------------------|----------------------------|--------------------------|
| cobdenism                | کابدنیسم                  | being of the Absolute      | هستى مطلق                |
| code of representation   | رمزگان بازنمایی           | bilineal                   | دوراستایی                |
| cognitive                | امر شناختاری              | bio-history                | زيستتاريخ                |
| Coherence / articulation | پیوستگی                   | board central planning     | هيئت برنامهريزي          |
| coincidence              | همرويدادي                 | bonded labour              | بیگاری                   |
| collectivism             | جمعگرایی                  | booty capitalism           | سرمایهداری چپاولی        |
| combined operations      | عمليات ائتلافي            | composition                | تركيب                    |
| commodity                | טצ                        | cancellation               | نفى                      |
| commodity money          | پول جنسی                  | capital advanced           | سرمايهي پيشريخته         |
| commodity producing      | كالاتوليدكن               | capital- in- general       | سرمایهی عام              |
| common                   | همگانی                    | capital intensive industry | صنعت سرمايه بر           |
| common sense             | خرد همگانی                | capital-interest           | یهرهی سرمایه             |
| common sense             | فهم متعارف / خرد همگانی   | capitalization             | سرمایه آوری              |
| communal                 | اشتراکی                   | capitalization             | سرمایهسازی / سرمایه آوری |
| complex                  | هم تافته                  | capitalized                | سرمايهيي                 |
| complexity               | هم تافتگی                 | capital-logic school       | مكتب منطق سرمايه         |
| concrete labour          | کار مشخص                  | capital-profit             | سود سرمایه               |
| conextual                | زمینه یی، زمینهمندی       | capitulationist            | تسليمطلب                 |
| conflation               | همآميزي                   | carding engine             | ماشین کارد               |
| conformist               | ههرنگگرا                  | case study                 | نمونەپژوھى               |
| consciousness-raising    | ارتقای آگاهی              | cash nexus                 | نقدى                     |
| consequent               | تالى                      | categorical imperative     | امر مطلق                 |
| constant capital         | سرمايهي پايدار            | categorical imperative     | دستور مطلق               |
| constants                | ثابتها                    | causality                  | عليّت                    |
| constellational          | هم پیکرانه                | causally determined        | ایجاب علّی               |
| constitution             | سامان                     | centre of gravity          | گرانیگاه                 |
| construct                | ساخت بندي                 | ceteris paribus            | اگر همهچیز چنان باشد     |
| contemplation            | ژرفاندیشی                 | ceteris paribus            | در شرایط مساوی           |
| contemplative            | اندرنگرشی، دروننگرانه     | change                     | دگرگونی                  |
| contested exchange       | مبادلهي مورد مناقشه       | chattel slave              | برده (جزو اموال بردهدار) |
| context                  | زمينه                     | chattle slave              | بندگان، غلام، بردگان     |
| continuist               | تداومگرا                  | circuit of capital         | مدار سرمايه              |
| contract                 | قراردا <b>د</b>           | circular                   | دايرموار                 |
| contradiction in adjecto | تناقض اسم و صغت (در منطق) | circular                   | دورى                     |
| control                  | نظارت                     | circularity                | دور                      |
| co-residing kin          | خويشي همباش               | circulation                | گرد <i>ش</i>             |
| corporate state          | دولت شُركتي               | class equivalent           | معادل طبقاتي             |
| corporation              | صنف                       | class interest             | منفعت طبقاتى             |

#### واژنامهی انگلیسی ـ فارسی 🔷 ۸۲۵

| differential ownership      | مالكيت تفاضلي داراييهاي   | corporatism               | رستهگرایی                              |
|-----------------------------|---------------------------|---------------------------|----------------------------------------|
| of productive assets (Dopa) | تولیدی                    | corporatist               | رستەيى                                 |
| differential rent           | اجارهی تفاضل <i>ی</i>     | corporatist planning      | برنامهریزی شرکتی                       |
| differentiated              | متمايز                    | correlation               | بازبستكى                               |
| differentiating             | تمايزبخش                  | corrolative               | ههبسته                                 |
| disorganization             | سامان پاش <b>ی</b>        | cosmological              | جهانشناسانه                            |
| distorted                   | كژديسه                    | coup de main              | -<br>شبی <b>خ</b> ون                   |
| distortion                  | كژينگى                    | covering-law              | قانون فراگير                           |
| doing                       | کردن                      | (CPB)                     | مرکزی<br>مرکزی                         |
| dominance                   | تسلط                      | crash                     | فشرده                                  |
| double-bind                 | بند دوگانه                | criteriology              | ملاکشناسی                              |
| drain                       | بيرونكشي                  | cult of personality       | شخصيت پرستى                            |
| Dravidian                   | دراویدی                   | cultural studies          | فرهنگ پژوهی/ مطالعات فرهنگی            |
| driving force               | نیروی رانشگر              | cumulative growth         | رشد افزایشی                            |
| dualism                     | <b>دوگانهانگار</b> ی      | de-alienation             | بیگانگیزدایی                           |
| dynamics                    | <u>پو</u> یه آفرین        | decentralization          | تمرکززد <b>ایی</b>                     |
| dynamo                      | زاينده                    | déclassés                 | فروافتادگان از طبقه                    |
| dysfunctional               | دُژکارکردی                | رُو) deepening            | ژرفارُو (= به ژرفا رونده در مقابل پهنا |
| dyspraxi                    | پراکسیسبد، شوربختی        | degenerate                | تباهی زدگی                             |
| economic ownership          | مالكيت اقتصادي            | deism                     | خداشناسي تعقلي                         |
| economic surplus            | مازاد اقتصادي             | demand gap                | شكاف تقاضا                             |
| educational                 | آموزش <b>ی</b>            | demystification           | راززدایی                               |
| ego                         | من                        | Der klassen-kampf         | جنگ طبقاتی (نام نشریه)                 |
| elenchus                    | تكذيب قياسي               | descriptivist             | توصيفكرا                               |
| embodied labour             | کار مجسم                  | destructuration           | ساختزدایی                              |
| mbodied labour coefficien   | ضریب کار مجسم t           | detached objectivism      | عينيت گرايي بي طرفانه                  |
| embourgeoisement            | بورژواییزدگی، بورژواییشدن | determination             | تعيّن                                  |
| emr <i>e</i> gentist        | تحول ناگهانیگر            | determination             | تعيين كنندكى                           |
| endemic                     | درونبوم                   | determination             | موجبيّت                                |
| endogenous                  | درونزاد                   | determination by the      | تعیین کنندگی اقتصاد     economy        |
| entailment                  | استلزام مرتبط             | determinism               | جبرگرایی                               |
| entrepreneurship            | كارفرمايي                 | development associated of | توسعهی وابستهی مشارکتی lependent       |
| epiphenomenal               | پیپدیداری                 | deviant                   | كژرو                                   |
| epistemic fallacy           | مغالطهي شناختي            | deviationist              | كژرو                                   |
| epistemological break       | كسست معرفت شناختي         | dharma                    | دَرْمه(دارما)                          |
| epistemology                | معرفتشناسي                | dialectical union         | جفت ديالكتيكي                          |
| eschatological              | آخرتشناسي                 | dichotomy                 | دوشاخگی                                |
| eschatology                 | فرجامانديشي               | differentia specifica     | وجهمميز، فصل مميز                      |
| eschatology                 | فرجامشناسي                | differentiae              | فصل                                    |
|                             |                           |                           |                                        |

| figure                     | شکل (در منطق)                   | essential nature             | سرشت ذاتی                    |
|----------------------------|---------------------------------|------------------------------|------------------------------|
| finalism                   | غایتگرایی                       | estate                       | جایگاه اجتماعی               |
| finalizing                 | فرجامبخش                        | estates general              | مجلس طبقاتي                  |
| finite mind                | ذهن كرانمند                     | estates- society             | جامعدی جایگاهی               |
| fixed                      | ديرمان                          | estrangement                 | بيگانگي                      |
| fixed capital              | سرمايدى ثابت                    | eupraxia                     | پراکسیس خوب                  |
| floral                     | گیاهی                           | evaluative                   | ارزشگذارانه                  |
| folk                       | مردم                            | evolutionary                 | تکاملی، تدریجی               |
| form                       | شكل                             | ex ant                       | ازپیشی                       |
| form of value              | شكل ارزش                        | ex ante                      | پیشاندیشید <b>ه</b>          |
| formalist                  | صورتگرا                         | ex post                      | ازیسی ٔ                      |
| fraternization             | برادر <b>خوانی</b>              | exceptionalism               | استثناكرايي                  |
| free will                  | ارادهی آزاد                     | excess                       | افزونه                       |
| free-floating intellectual | روشنفكران ناوابسته              | exchangeability              | مبادله پذیری                 |
| functional                 | کارکردی                         | exclusive                    | خاص                          |
| functioning                | ک <b>ارو</b> رز                 | exclusiveness                | ويژهخواهى                    |
| fusion                     | همآميزي                         | existential                  | وجودى                        |
| fysikè                     | فيزيكى                          | exogenous                    | بُرونزاد                     |
| game theory                | نظریهی بازی                     | expository                   | توضيحى                       |
| gathere-hunters            | شكارچيان گردآورنده              | expressive                   | بیانگر                       |
| gene-poll                  | خزانهی ژن                       | extended reproduction        | باز تولیدگسترده              |
| general equilibrium theor  | نظریهی تعادل عمومی ry           | externality                  | برونستى                      |
| generality                 | تعميم                           | externalizing                | خارجيتبخشى                   |
| generational groups        | گروههای نسلی                    | extra profit                 | سود فوق العاده               |
| generic                    | تكوينى                          | extra-familial               | برونخانوادكي                 |
| genre-based                | نوع بنياد                       | extrinsic                    | غَرَضَى                      |
| geographical               | جفرافيايي                       | fact                         | بوده                         |
| goal-seeker                | هدفجو                           | facticity                    | روىدادگى                     |
| godling                    | ایزدک                           | factor cost of capital servi | هزینهی عامل خدمات سرمایه ces |
| gradeur                    | شكوه                            | factory council              | شورای کارخانه                |
| grand design               | كلانطرح                         | factual                      | واقعى                        |
| gross margin               | سود ناويژه                      | fantasy                      | خيالپردازي                   |
| hegemonic                  | استيلاجويانه                    | fatalist                     | تقديركرا                     |
| Hellenistic period         | دورەى يونانىمآبابى              | faunal                       | زیایی                        |
| Heteronomous               | دگرسالارانه (در برابر خودسالار) | faux frais                   | بَرج (در برابر خرج)          |
| heteronomous               | دگرفرما                         | Fenia movemrnt               | جنبش فينى                    |
| hetetonomously             | دگرسالارانه                     | fictio juris                 | حقوق فرضى                    |
| heuristic                  | اكتشافى                         | fictitous capital            | سرمايەىپندارى                |
| high art                   | هنر والا                        | fictive kin                  | خويشي برساخته                |

| imputed                   | نسبتداده، ممكن                      | high modernism          | مدرنيسم پيشرفته     |
|---------------------------|-------------------------------------|-------------------------|---------------------|
| imputed consciousness     | آگاهی ممکن                          | hinelerland             | پسکرانه             |
| inauthentic               | نااصيل                              | hired labour            | کار مزدوری          |
| incom policy              | سیاست در آمد                        | historical bloc         | اتحاد تاريخي        |
| index number              | شاخص                                | historical determinism  | موجبيت تاريخي       |
| inclusive                 | جامع                                | historical reflexivity  | بازتابندكي تاريخي   |
| infra-legal               | فروحقوقي                            | historicity             | تاريخمندي           |
| ingrown                   | درون پرورد                          | historicized            | تاريخىشدە           |
| innatism                  | فطرىانگارى                          | hoteronomous            | دگرسالار            |
| inorganic                 | نازنده                              | hydraulic press         | پرس روغنی           |
| input                     | درونداد                             | hypernatural            | بس طبیعیگرا         |
| inquiry                   | جُستاپو                             | hypernaturalism         | بُس- طبیعتگرایی     |
| instinctual determination | تعيّن غريزي                         | hypernaturalism         | طبیعتگرایی افراطی   |
| institutional             | نهادين                              | hypernaturalist         | بس طبیعتگرا         |
| instrumentality           | ابزارمندي                           | hypostasis              | تجسم                |
| integrative               | تمامت بخشي                          | hypostasize             | تجسم. تجسد. موجودیت |
| intellecdual              | عقلى                                | hypostatization         | ذاتانگاری           |
| inter allos               | میان دیگر کسان                      | hypostatized            | متجسد               |
| intercapitalist           | ميانسرمايهداري                      | hypostatized            | متجسم               |
| interest-bearing capital  | سرمايەي بهرەآور                     | hypothesis              | فرضيه               |
| interest-groups           | گرودهای هممنفعت                     | hypothetical construct  | سازەبندى فرضى       |
| interpellate              | فراخواندن / استيضا                  | lberian                 | ايبريايي            |
| inter-sectoral            | ميانبخشي                            | iconographic            | شمايلنگارانه        |
| intertermporal            | میاندورهیی                          | id                      | ع <b>اد</b>         |
| intradiscursive           | دروناستدلالي                        | idea in the real itself | ایده در خود واقعیت  |
| intralineage              | دودمانى                             | ideal                   | <b>آرمانی</b>       |
| ستىشناختى) intransitive   | بُعدِ لازم/بُعدِ نامتعدي (جنبهي هـ، | identification          | شناسایی             |
| intransitive              | غيرمتعدى                            | identification          | همسرشتى             |
| intransitivity            | لازمبودگی، نامتعددی بودگی           | illegality              | عدم قانونمندي       |
| intrastuctural            | درون ساختاری                        | speculative illusion    | پندار نظرورزانه     |
| Jainism                   | آيين جينا                           | immanent                | درونمانا            |
| Jatis                     | گروه کاستی محلی                     | immanent                | ذاتی                |
| judaized                  | يهودىشده                            | imperative              | أمرى                |
| judgemental relativism    | نسبيتگرايي حكمي                     | imperative              | فرمان               |
| judgementaly              | از لحاظ حکمی                        | imperial-esclavagiste   | امپراتوری بردهداری  |
| kin-based identity        | هويت خويشبنياد                      | implication             | استلزم              |
| kin-bonded                | خويش پيوند                          | import substitution     | جانشينى واردات      |
| labour                    | کار انسانی                          | impulse                 | انگيختار            |
| labour productivity       | بار آوری کار                        | imputation              | انتساب یا امکان     |
|                           |                                     |                         |                     |

## ۸۲۸ ♦ واژنامهی انگلیسی ـ فارسی

| mediated         الماجي التجهي المحدودة المساقاء ال                                 | mechanization          | ماشينىكردن              | labour rent              | رانت کار                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|-------------------------|--------------------------|--------------------------------|
| merchant capital messianism         نجات بجاری الحکاری الحکار                                 | mediated               | ميانجىمند               | labour theory of value   | نظریهی ارزش مبتنی بر کار       |
| messianism         أرادكتاري أوادكتاري         laissez-faire         الموادوار أوادكتاري         laissez-faire capitalism         الموادوار أوادكتاري         Laissez-faire capitalism         الموادوار الموادور                                                                                        | mediation              | میانجیگری               | labour-intensive         | كاربر                          |
| metaconceptual meta-cheoretical meta-theoretical meta-theoretical metric         tainsez-faire capitalism (quid)         laind tenure land tenure         land tenure         all tenure                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | merchant capital       | سرمایهی تجاری           | labour-wages             | دستمزد کار                     |
| meta-theoretical         (ینظری)         land tenure         الحجار الحرار العجار الحرار العجار العجار الحرار العجار الحرار العجار ال                                                   | messianism             | نجاتباوري               | laissez- faire           | آزادگذاری                      |
| metric اجاره دارد السنت | metaconceptual         | فرامفهومي / ترامفهومي   | laissez-faire capitalism | سرمایهداری آزادگذاری           |
| micro-level         طبقه اجاز دوار         اandlord class         المرد الله الله المرد الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | meta-theoretical       | زبرنظري                 | land tenure              | مالكيت ارضى                    |
| micro-theory منزوش الله المرات المساودة المراقب المراقب المراقب المساودة المراقب المساودة المراقب المساودة المراقب المساودة المراقب المساودة المراقب المراقب المساودة المراقب | metric                 | اندازه                  | landlord                 | <b>اجار</b> هدار               |
| millet system ناظام ملت العلامة العل  | micro-level            | خرده سطح                | landlord class           | طبقهى اجارهدار                 |
| misrepresentation العندين العالم العندين المساعدة التوني العندين المساعدة التوني المساعدة التوني ا  | micro-theory           | خردهنظريه               | law-like                 | قانونوار                       |
| modal relation اختيار گرايانه المواد المعدال  | millet system          | نظام ملت                | leakage                  | تراوشي                         |
| mode of regulation مدرنسازی اineage اinear algebra مدرنسازی modus operandi مدرنسازی ineage اinear algebra مرحله وظیره بردانتی modus vivendi مرحله وظیره ازدانتی ineage اinear algebra مرحله وظیره بردانتی moment مرحله وظیره بردانتی linguistic usage اinguistic usage وجوه استقراضی مرحله وظیره بردک افغالت التولیس moment انتلاق التولیس ال | misrepresentation      | غلطنمايي                | legality                 | قانونمندى                      |
| modernization مدرنسازی lineage الموحومانی بعد الاستخدادی الاموع  | modal relation         | نسبت وجهى               | libertarian              | اختياركرايانه                  |
| modus operandi المبودي كار كالايول المبودي كالمبودي كا | mode of regulation     | شیوهی تنظیم             | Ligue des justes         | جمعیت دادگران                  |
| modus vivendi گاربرد زبانی linguistic usage مردک little man مردک الای پولی اکلایول الله عنصر moment مردک loanable funds الله پولی اکلایول الله الله وجوه استقراضی الای پولی اکلایول الله وجوه استقراضی الای پولی اکلایول الله وجوه استقراضی الای پولی اکلایول الله الله وجوه استقراضی الای پولی اکلایول الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | modernization          | مدرنسازي                | lineage                  | دودماني                        |
| moment         مرحک، وهله، عنصر         little man         مرحک، وهله، عنصر           eqeه استقراضي         loanable funds         وجوه استقراضي           peqeه استقراضي         logos         peqes           peqes         logos         peqes           peqes         peqes         peqes           per         per         per                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | modus operandi         | شیوهی کار               | linear algebra           | جبر خطی                        |
| money-commodity الله يولى / كالإيول المتقراضي المساقة المستقراضي المساقة المس | modus vivendi          | شیوهی زندگی             | linguistic usage         | کاربرد زبانی                   |
| monistic بالله المعافرة المع  | moment                 | مرحله، وهله، عنصر       | little man               | مردک                           |
| monistic monoculture تک الطائقار الطائقاد المسترنشكن الطائقاد الط | money-commodity        | کالای پولی / کالابول    | loanable funds           | وجوه استقراضى                  |
| monoculture تک کشت الطdite تک کشت macroeconomic التصادی العصاری monopoly capitalism سرمایدداری العصاری macroeconomic تدوین (در سینما) سومایدون (در سینما) macroeconomic تدوین (در سینما) macroeconomic تدوین کشش ها (در سینما) macroeconomic تدوین کشش ها (در سینما) macroeconomic تدوین کشش ها (در سینما) macroeconomic macroeconomic تدوین کشش ها (در سینما) macroeconomic macroeconomic تدوین کشش ها (در سینما) macroeconomic index of the macroeconomic macroeconomic macroeconomic macroeconomic index of the macroeconomic macroeconomic macroeconomic macroeconomic index of the macroeconomic macroeconomic macroeconomic index of the macroeconomic macroeconomic macroeconomic index of the | monism                 | یگانهگرایی              | logos                    | لوگوس                          |
| monopoly capitalism سرمایهداری انعصاری macroeconomic کلان نظریه و macroeconomic تدوین (در سینما) montage montage (تدوین کشرها (در سینما) macro-theory سرنوشت نمایان macro-theory اخلاق ایسنی macro-theory سرنوشت نمایان manifest destiny manifest destiny manor مالک اربابی manor اخلاق آیینی manor اخلاق آیینی macro-theory مالک اربابی macro-theory macro-theory اخلاق آیینی macro-theory مالک اربابی macro-theory m  | monistic               | یگانهانگار              | lore                     | دانش                           |
| montage (در سینما) macro-theory تدوین (در سینما) macro-theory سرنوشت نمایان manifest destiny تدوین کشش ها (در سینما) manifest destiny سرنوشت نمایان manor اخلاق آیینی manor ماک اربایی manor تعاونی گرایی marginalization مارکسی گرایی marginalization میاری گرانه marginality ماشیکی market price از مسیکار mation state مارکسی گرا market price مارکسی گرا mation-state مارکسی گرا marketization مارکسی گرا marketization مارکسی گرا marketization مارکسی گرا می شده مناور شیریه می شده مناور شیریه marketization میاری شیریه میاری گرا میاری شیریه میاری شیریه میاری گرا میاری شیریه میاری شیریه میاری شیریه میاری شیریه میاری شیریه شیریه میاری شیریه میاری شیریه ش | monoculture            | تککِشت                  | luddite                  | ماشينشكن                       |
| montage of attractions (در سینما) تدوین کششها (در سینما) manifest destiny اخلاق آیینی است است الله الربایی است الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | monopoly capitalism    | سرمايهداري انحصاري      | macroeconomic            | اقتصاد كلان                    |
| morality اخلاق آیینی اسلام اسلامانیی اسلامانییی اسلامانییی اسلامانییی اسلامانییی اسلامانییی اسلامانییی اسلامانییی اسلامانیییی اسلامانیییی اسلامانیییی اسلامانیییی اسلامانییییی اسلامانییییی اسلامانییییی اسلامانییییییییییییییییییییییییییییییییییی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | montage                | تدوین (در سینما)        | macro-theory             | كلاننظريه                      |
| mutualist تعاونی گرایی marginalization میاری گرایی mutualist mutualist marginality market price ماشیکی market price ازوری market price بازار گستری market price بازار گستری market price بازار گستری ازار گستری سعت المستومند ملی سعت المستومند الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | montage of attractions | تدوین کششها (در سینما)  | manifest destiny         | سرنوشت نمايان                  |
| mutualist همياري گرانه mariginality قيمت بازار mysticism رازوري market price بازارگستري market price بازارگستري marketization دولت ملي marketization مارکسي گرا marketization دولت ملت مارکسي گرا marxisant المسيرة من (نام نشريه) مارکسي پژوهي (نام نشريه) masculine شفيت masculine منازي masculine منازينه masculine منازينه masculine منازينه منازينه masculine منازينه منازينه منازينه matrilineal منازينه منازينه منازينه matrilineal مادر نشيمي matrilocal وسايل توليد وسايل توليد means of production روان نژندي منازيدي منازينه منازينه منازينه منازينه means of production وران نژندي منازينه منازين منازينه منازينه منازينه منازينه منازين من | morality               | اخلاقأييني              | manor                    | ملک اربابی                     |
| mysticism رازوری market price رازوری market price بازارگستری marketization دولت ملی بازارگستری marketization دولت ملی مارکسی گرا marketization دولت ملی مارکسی پژوهی (نام نشریه) marxisant Marx-studien شخرینه masculine نظریهی ضرورت masculine فرهنگ توده یی masculine منازی mass culture مادرراستایی negotiation مناکره matrilineal نوریکاردویی matrilineal مادرراستایی matrilical نوریکاردویی matrilocal وسایل تولید وسایل تولید means of production روان نژندی meurotic mecanica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | mutualism              | تعاوني كرايي            | marginalization          | حاشيهراندكي                    |
| nation state  nation-state  nation-state  nation-state  natural being  necessity theory  negativity  negotiation  neo-Ricardian  neuroses  neurotic  nation-state  nation-state  nation-state  natic club, marxisant  newration  neo-Ricardian  netricines  natic club, | mutualist              | همیاریگرانه             | mariginality             | حاشیکی                         |
| nation-state  natural being  necessity theory  negativity  negotiation  neo-Ricardian  neuroses  neurotic  nation-state  marzisant  masscultine  massculture  mass culture  matrilineal  matrilineal  matrilineal  matrilocal  means of production  mecanica  mecanica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | mysticism              | رازوری                  | market price             | قيمت بازار                     |
| natural being هستومند طبیعی هستومند الله مستومند الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | nation state           | دولت ملی                | marketization            | بازارگستری                     |
| necessity theory نوینه masculine نظریه ی ضرورت mass culture فرهنگ توده یی mass culture متفیّت mass culture مذاکره negotiation مذاکره matrilineal مادر رَاستایی neo-Ricardian نوریکاردویی matrilocal بوسایل تولید means of production روان نژندی neuroses روان نژندی means of production مکانیکا میراندی مکانیکا به میراند سوری میراند و سایل تولید مکانیکا means of production روان نژندی مکانیکا میراند میراند سوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | nation-state           | دولت ــ ملت             | marxisant                | مارکسیگرا                      |
| negativity مثفیّت mass culture مثفیّت mass culture مذاکره مادرراستایی matrilineal مدارراستایی matrilocal مادرنَشیمی matrilocal نوریکاردویی matrilocal وسایل تولید meuroses روان نژندی means of production مکانیکا mecanica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | natural being          | هستومند طبيعى           | Marx-studien             | <i>مارکس پژوهی</i> (نام نشریه) |
| negotiation مذاکره matrilineal مادرراستایی matrilineal مذاکره meo-Ricardian نوریکاردویی matrilocal وسایل تولید meuroses روان نژندی means of production مکانیکا mecanica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | necessity theory       | نظريهى ضرورت            | masculine                | نرينه                          |
| neo-Ricardian نوریکاردویی matrilocal مادرنَشیمی meuroses روان تژندی means of production روان تژندی neurotic روان تژندی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | negativity             | متفيت                   | mass culture             | فرهنگ تودهیی                   |
| neuroses رواننژندی means of production وسایل تولید meurotic رواننژندی means of production                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | negotiation            | مذاكره                  | matrilineal              | مادرراستایی                    |
| neurotic رواننژندی mecanica کانیکا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | neo-Ricardian          | نوریکاردویی             | matrilocal               | مادرنَشيمي                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | neuroses               | رواننژندی               | means of production      | وسايل توليد                    |
| Mew Economic Policy (سیاست نوین اقتصادی (نپ mechanism                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | neurotic               | رواننژندی               | mecanica                 | مكانيكا                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | New Economic Policy    | سیاست نوین اقتصادی (نپ) | mechanism                | سازوكار                        |

#### واژنامهی انگلیسی \_ فارسی 🔷 ۸۲۹

| particularity                    | ويژگى                      | new world                      | بر جدید (نیمکرهی غربی)     |
|----------------------------------|----------------------------|--------------------------------|----------------------------|
| partisanship ( <i>patinost</i> ) | جانبداري                   | nomic                          | كلأ معتبر                  |
| partnership                      | شراكت                      | nomological                    | قانون بنياد                |
| passage                          | پارهگفتار                  | pomothetic                     | قانون گذار                 |
| passive                          | منفعل                      | non-adjustment                 | ناسازگاری                  |
| -<br>pastiche                    | بهينه گزيني                | non-kin                        | ناخويشي                    |
| pastoralism                      | شبان کارگی                 | non-mariginal                  | غيرنهايي                   |
| patriciate                       | اشراف                      | non-presuppoitionless          | فاقد پیشفرض                |
| -<br>patrilineal                 | پدرراستایی                 | normal capital                 | سرمایهی متعارف             |
| patrilocal                       | پدرنَشیمی                  | normal land                    | زمين متعارف                |
| patrimonial bureaucracy          | ديوانسالاري پدرميراثي      | normal profit                  | سود متعارف                 |
| peon                             | بردمي وامدار               | normative                      | هنجارين                    |
| per se                           | در گوهر خود                | normative value                | ارز <b>ش هنجارگ</b> ذار    |
| periodicity                      | دورءمندي                   | nothing                        | هیچی                       |
| personalist                      | شخصگرا                     | observing reason               | عقل مشاهده گر              |
| personification                  | شخصانگاری                  | ontologized                    | هستيانه                    |
| personification                  | نمودگار                    | open                           | آزاداندیشانه               |
| phallic icon                     | شمایل نَرگی                | oppositions                    | متقابلان                   |
| phenomenal                       | ۔ ہِ ۔<br>پدیداری          | optimization theory            | نظریهی بهینه گری           |
| physiognomy                      | قيافهشناسي                 | option                         | گزينه                      |
| piece rates                      | دستمزد قطعهیی، نرخ کارمزدی | option for the poor            | گزينه بهسود فقيران         |
| planned obsolescence             | ععر برنامهريزيشده          | order                          | سامانه                     |
| planning indicative              | برنامهريزي ارشادي          | orerdetermination              | چندعلتی                    |
| plantation agricuture            | کشاورزی کشتستانی           | organic                        | انداموار                   |
| plumpe                           | توپُر                      | organic composition of capital | ترکیب انداموار سرمایه(OCC) |
| pluralism                        | چندگرایی                   | organism                       | اندامواره                  |
| points of indifference           | نقاط بىتفاوتى              | original                       | نخستينه                    |
| political economy of sex         | اقتصاد سياسي جنسيت         | original                       | نومايه                     |
| popular art                      | هنر عامه                   | orthodoxy                      | راستآبینی                  |
| popularized                      | عمومىشده                   | orthopraxis                    | راستكنشى                   |
| popularizer                      | همهفهمكردان                | otherness                      | دگرباشی                    |
| porte                            | باب عالى                   | otherness                      | دگرستی                     |
| positive law                     | قانون وضعى                 | out-Hegel Hegel                | فراگذشتن از هگل            |
| positive philosophy              | فلسفهي تحصلي               | out-Hegeling Hegelianism       | هكليانيسم فراهكلى          |
| positivity                       | ايجابيت                    | output                         | بازده                      |
| possession                       | تملک                       | output mix                     | تركيب توليد                |
| possession                       | دارایی                     | overdetermined                 | چندعلتی                    |
| possibility theory               | نظریدی امکان               | paradox                        | ناسازه                     |
| post factum                      | پس از وقوع                 | parthenogenesis                | بكرزايي                    |
|                                  |                            |                                |                            |

| profit calculus      | حساب سود                 | post-agrarian               | يساكشاورزي                         |
|----------------------|--------------------------|-----------------------------|------------------------------------|
| profit-of-enterprise | سود بنگاه، سود مؤسسه     | post-dependence             | ،<br>پساوابستگی                    |
| progress             | پیشرفت                   | postulate                   | بن<br>بُنانگاره                    |
| progression          | پیشروند                  | potentiality                | قوه                                |
| projection           | تصوير                    | power elite                 | نخبگان قدرتمند                     |
| proleptic            | پیشاندیشانه              | practice                    | كردار                              |
| proletkult           | پرولت کولت               | practioner                  | كاربند                             |
| propertied class     | طبقهی دارا               | pragmatist                  | عملگرا                             |
| property ownership   | مالكيت دارايي            | praktiké                    | پراکتیکی                           |
| propertylees class   | طبقهی ندار               | prebend                     | حقوق اراتبه                        |
| proposition form     | صورت گزارهیی             | predetermination            | پیشتعیین                           |
| prospectus           | آیندهگزاری               | predication                 | حمل                                |
| proto-scientific     | علمىبنياد                | pre-established harmony     | همآهنگی پیشینبنیاد                 |
| proto-state          | نخستينهدولت، آغازينهدولت | pre-existing                | پیشبوده                            |
| psycho-history       | روان تاريخ               | prefiguration               | پیشگمانش                           |
| public debt          | بدهی همگانی              | preformation                | پیششکل بافتگ <i>ی</i>              |
| puritanical          | پاکدینانه                | pre-Raphaelites             | بيشارافائليان                      |
| putative             | مفروض                    | presentation                | تصور                               |
| putting out system   | نظام توليد خانكي         | presentation                | عرضهداشت                           |
| quid pro quo         | بدهبستان                 | presentation                | نمایش                              |
| ranking              | ردەبندي                  | preservation                | حفظ                                |
| rationalism          | عقلكرايي                 | prestige consumer goods     | كالاهاي مصرفي تجملي                |
| rationalization      | بهينهسازي                | presupposition              | پیشانگاره                          |
| rationalization      | توجیه عقلانی، عقلانیسازی | primary or primitive accumu | انباشت نخستين يا اوليه      dation |
| reality-in-itself    | واقعيت فىنفسه            | primate                     | نخستى                              |
| realization          | تحقق                     | primitive communism         | كمونيسم ابتدايى                    |
| real-repugnance      | تنافر واقعى              | priority planning           | برنامهریزی مبتنی بر اولویت         |
| reason               | خِرد                     | problem-field               | حوزهی مسایل                        |
| reception            | دريافت                   | processing                  | آمايش                              |
| reception-aesthetics | زيبايىشناسى پذيرش        | processual                  | عملکردی                            |
| recipient            | پذیرنده                  | processual                  | کارکردی                            |
| recogntion           | واشناخت                  | producing labour            | كار كالاأفرين                      |
| reconstruction       | بازسازي                  | product                     | محصول                              |
| redistributors       | بازتوزيع كننده           | production worker           | كاركر توليد                        |
| reflection           | ژرفاندیشی                | productive capital          | سرمايەي توليدى                     |
| reflectionism        | ژرفاندیشی                | productive capital          | سرمايهي مولد                       |
| reflectionist        | بازتابكرا                | productive consumption      | مصرف توليدي                        |
| reflective           | باز <i>تابی</i>          | productivity                | بار آوری                           |
| reification          | شىءوارەكى                | productivity gains          | سودهای بار آوری                    |
|                      |                          |                             |                                    |

| 10                             | مداد ماداد د                        | reifled                      | چیزانگاشته                      |
|--------------------------------|-------------------------------------|------------------------------|---------------------------------|
| self-contained                 | بە <b>خ</b> ودپايندە<br>ئىدتىر      |                              | چیرانداست<br>وازنش              |
| self-creation                  | خودآفرینی                           | rejection                    | وارنس<br>نسبت / رابطه           |
| self-detemination              | خودخواستگی                          | relation                     | , -                             |
| self-development               | خودتوسعەبخشى                        | relational                   | رابطەيى<br>                     |
| self-development / self-realiz | <b>C</b> 2237 2                     | relevance                    | رب <b>ط</b><br>* م              |
| self-differentiating           | خودتمايزبخش                         | rentier stratum              | قشر بهرهبردار                   |
| self-emancipotion              | خودرهایی                            | re-present                   | بازنمود                         |
| self-equality                  | خودبرابري                           | residual labour sector       | بخش کار مازاد                   |
| self-expanding value           | ارزش خودگستر                        | result                       | حاصل                            |
| self-expansion                 | خودگستری                            | retroduction                 | قياس ظنّى                       |
| self-explanatory               | خودگویا                             | retrospective                | كذشتهنكرانه                     |
| self-exploitation              | خوداستثماركري                       | revisionism ~                | تجدیدنظرطلبی / رویزیونیس        |
| self-generating                | خودزايا                             | Revue de Synthése Historique | مجلهي تركيب تاريخي              |
| self-isolation                 | خودانزواگري                         | reworking                    | بازبينى                         |
| self-knowing                   | خودشناسا                            | risorgimento                 | ريسورجيمنتو / رستاخيز           |
| self-knowledge                 | خودشناسي                            | role-playing                 | نقشبازي                         |
| self-management                | خودمدیری/ خودگردانی                 | Russophobe                   | روسهراس                         |
| self-mediating natural being   | هستي طبيعي خودميانجىمند             | sado-masochistic             | آزارگرانه ـ آزار خواهانه        |
| self-motivated                 | خودانگيخته                          | savagery                     | وحشخويي                         |
| self-movement                  | خودجُنبي                            | اقتصاددان فرانسوی) say's law | قانون سه (ژان باتیست سه،        |
| self-moving                    | خودجنبنده                           | scarcity prices              | فيمتهاي كمياب                   |
| self-particularizing           | خودويژهگردان                        | schematization               | طرح افكني                       |
| self-production                | خودفر آوري                          | schizophrenia                | روان پارهگی                     |
| self-protective                | خوديا                               | scientificity                | علممندي                         |
| self-realized                  | خودشكفته                            | secondary signaling system   | نظام نشانگری ثانوی              |
| self-reflection                | ۔<br>خودبازنگری                     | sectoral                     | بخشى                            |
| self-reflective                | ر . ر<br>خودنگرانه                  | secular                      | دیریا، درازمدت                  |
| self-regulated sociaty         | <b>جامعهی خودسامان بخش</b>          | secular fall                 | افت دیریا<br>آفت دیریا          |
| self-relation                  | رابطه با خود                        | secularization               | <br>دنیویکردن                   |
| self-sustaining                | ر ر<br>به خودیایا                   | self                         | خویشتن                          |
| self-understanding             | ، در ب<br>خویشفهمی                  | self – expression            | خودبیانگری                      |
| self-validating                | خوداعتباربخش<br>خوداعتباربخش        | self-activity                | خودفعالیتی / خودکوشی            |
| semeiotiké                     | سیمیوتیکی                           | self-administration          | خودگردانی                       |
| sensation                      | سیسی <del>ر یاسی</del><br>دادهی حسی | self-affirmation             | تآیید نَفْس                     |
| sensation                      | دریافتهی حسی<br>دریافتهی حسی        | self-alienation              | ىيىدىك<br>باخودبىگان <i>گى</i>  |
| sensation<br>sensationalism    | دریانتای حصی<br>حسگرایی             | self-comprehending concept   | ب عربیت می<br>مفهوم خوددریابنده |
|                                | حس بربی<br>حس پذیری                 | self-constitution            | خودسامانی                       |
| sensuousness                   | حسپدایری<br>طبقهی خدماتی            | self-constitution            | خویشتنسازی                      |
| service class                  | •                                   | self-constitution            | خودبازدارنده                    |
| servile                        | بردهوار                             | 2611-COU2(LAIM)              | هودنارسه                        |

| subjectivity                 | ذهنیت                          | sex                       | جنس                              |
|------------------------------|--------------------------------|---------------------------|----------------------------------|
| subject-specific             | خاص موضوع                      | sexuality / gender        | جنسيت                            |
| Sublation                    | فراسپُري (- نفي و حفظ و ترفيع) | sign                      | نشانه                            |
| Sublimation                  | فرازش<br>                      | simple reproduction       | باز تولید ساده                   |
| Sublimity                    | والايي                         | situated                  | واقع شده                         |
| sub-saharan Africa           | افریقای نیمهصحرایی             | situated conduct          | رفتار موقعیتمند                  |
| Substance                    | ماده                           | slide-rest                | بندگردان                         |
| Substantive                  | ذاتي                           | social fact               | واقعيت اجتماعي                   |
| Substratum                   | لايه                           | social substance          | واقعيت اجتماعي                   |
| Sudras                       | سودراس                         | social surplus            | افزونهي اجتماعي                  |
| sui generic                  | منحصربهفرد                     | نشویکی) Socialist Courier | <i>پیک سوسیالیست</i> (نشریه یی م |
| super- national              | فراملّی                        | sociality                 | جامعه گرایی                      |
| Supersession                 | ترفيع                          | sociality                 | مردمآميزي                        |
| Superstructural              | روساختى                        | societal                  | جامعكى                           |
| Superstructural              | زبرساختارى                     | sociotecnical norms       | هنجارهای اجتماعی فنی             |
| Superstructure               | روبنا                          | sovereignty               | حاكميت                           |
| Supplementation              | تكمله                          | spatial                   | مكاني                            |
| Suppression                  | نفی                            | species-humanism          | انسانگرایی نوعی                  |
| surplus absorption           | جذب مازاد                      | species-potential         | امکان تبار یا نوع                |
| surplus population           | جمعيت افزونه                   | speculative               | نظر پردازانه                     |
| Sympathisant                 | همانديش                        | speculative               | نظرورزانه                        |
| Symptom                      | نشانهنما                       | speculative rationalism   | عقلىكرايي نظرورزانه              |
| symptomatic reading          | خوانش نشانهنمايانه             | speech                    | كفتار                            |
| Syndrome                     | دردنشان                        | speech act                | كنشگفتاري                        |
| Syndrome                     | نشانگان                        | stagflation               | رکود تورمی                       |
| Syntax                       | نحو                            | stagnation                | رکود                             |
| Systematic                   | نظاممند                        | standardization           | یکدستسازی                        |
| Systemic                     | درون فراگیر، سیستمیک           | state monopoly capitalism | سرمايهداري انحصاري دولتي         |
| Target                       | نشانهگاه                       | status group              | گروه همردگان                     |
| tax-farming                  | مقطوع ماليات                   | stoicism                  | رواقىمشربى                       |
| Taxonomic                    | ردگانشناسی                     | stratification            | قشربندى                          |
| technical composition of cap | ital (TCC) ترکیب فنی سرمایه    | structural                | ساختارى                          |
| Technik                      | تكنيك                          | structuration             | ساختگیری                         |
| tendency-literature          | ادبیات گرایشمند                | structure in dominance    | ساختار مسلط                      |
| Tendential                   | گرایشمند                       | structure-oriented        | ساختارمعور                       |
| Term                         | حد (در منطق)                   | style of life             | شیوهی زندگی                      |
| terms of trade               | رابطهي مبادله                  | subcode                   | خُردەرمزگان                      |
| Test                         | آزمون                          | sub-elite                 | زيرنخبه                          |
| the atonement                | <b>کناهشویان مسیح</b>          | subjectivity              | د.<br>ذهنبنیادی                  |
|                              |                                |                           |                                  |

| Truth                     | صدق                                   | the being                   | هستى                          |
|---------------------------|---------------------------------------|-----------------------------|-------------------------------|
| turnover time             | زمان گردش                             | the ideal                   | امر اندیشهگانی                |
| Туре                      | نمونهنمایی                            | the other                   | ديگر                          |
| Typical                   | تمونهنما                              | The People                  | مردم (نام نشریه)              |
| Typicality                | نمونهنمایی                            | the real                    | امر واقع                      |
| Typology                  | سنخشناسي                              | the theory of general equil | نظریهی تعادل عمومی ibrium     |
| Typology                  | گونەشناسى                             | the thing being equal       | در شرایط مساوی                |
| ultra-imperialism         | اولتراامپرياليسم/أبَرامپرياليسم       | theological                 | كلامي                         |
| Underclass                | زيرطبقات                              | theological consciouness    | آگاهی کلامی                   |
| Underconsumptionist       | كممصرفىكرا                            | theology                    | الهيات                        |
| Underconsumptionist       | کممصرفی گرایان                        | theorem                     | قضيّه                         |
| Underdevelopment          | توسعهنيافتكي                          | theoretical practice        | کردار نظری                    |
| Unification               | یگانهگردانی                           | theory refelection          | نظریهی بازتاب                 |
| unit cost                 | هزينهي واحد                           | thesis                      | برنهاده                       |
| unit values of outputs    | ارزشهای واحد برونداده                 | thing-in-itself             | شىءفىنفسه                     |
| Unitary                   | وحدتمند                               | this-sidedness              | اينسويهكي                     |
| universal equivalent      | معادل همگانی                          | thonatos                    | مركطلبي                       |
| unknowable noumena        | ذوات معقول ناشناختنى                  | tiers état                  | طبقهی سه                      |
| Unproductive              | مصرف غير توليدي                       | time rate                   | نرخ زمانی                     |
| use value                 | ارزش مصرفي                            | titles to revenue           | حقوق مالکیت بر درآمد          |
| Utility                   | مطلوبيت                               | too inclusive               | جامع افراد                    |
| Utilization               | بهرهبرداري                            | topography                  | جاىشناسى                      |
| Valorization              | ارزشافزایی                            | totalitarian                | تمامتخواه                     |
| value - orientec          | ارزشنگر                               | totalization                | كليتبخشى                      |
| value composition of capi | ترکیب ارزشی سرمایه (VCC) tal          | trade unionism              | اتحاديه كرايي                 |
| value-concept             | مفهوم ارزش                            | transcategorical            | ترامقولهاي                    |
| value-creating labour     | کار ارزش آفرین                        | transcended determinat      | معینشدگیِ برگذشته ness        |
| Variation                 | گونه                                  | transcendental              | ترافرازنده / فراگذرنده        |
| Varnas                    | كأست                                  | transcendentally real       | واقعى فراكذرنده               |
| vertical intercept        | عرض از مبداء                          | transfactual                | تراواقعى                      |
| vital need                | نیاز حیاتی                            | transfer pricing            | قيمتگذري انتقالات داخلي       |
| Volksstaat                | <i>فولكاشتات</i> (نام نشريه)          | transferred payment         | پرداخت انت <b>قالی</b>        |
| Vorwärts                  | <i>به</i> پیش (نام نشریه)             | transformation              | تبديل                         |
| wage goods                | کالاهای مزدی                          | transhistorical             | ترا تاریخی/ فراتاریخی         |
| wage goods producing      | صنعت توليدكنندهي كالاهاي              | transitional                | فراكذار                       |
| industry                  | مصرفي كأركران                         | transitive                  | مُتعدى                        |
| wage squeeze theory       | نظريهي انقباض دستمزد                  | trend                       | گرایش                         |
| wage-form                 | شکل دستمزد                            | Triarchy (1                 | سهسالاری (کشوری با سه فرمانرو |
| اددان فرانسوی) Walrasiam  | ولرایی (برگرفته از نام لئون ولرا اقتص | triple                      | سەتايى                        |
| -                         |                                       |                             |                               |

## ۸۳۶ ♦ واژنامهی انگلیسی ـ فارسی

| wither away   | فرومردن        | water conservancy | آبخيزدارى  |
|---------------|----------------|-------------------|------------|
| Work          | کار            | welfarist         | رفاهخواه   |
| working basis | بنياد كاركننده | weltanschauung    | جهانبيني   |
| working day   | روزِ کاری      | werk              | كردار      |
|               | •              | wishful thinking  | آرزوانديشي |

#### نمایهی نامها

نام مارکس و انگلس که تقریباً در بیش تر صفحه های کتباب آمیده است، در ایس نمایه حذف شده است.

#### آ ۔ الف

آدامز، آر. مکسی ۱۴۶

آدلر، ماکس ۱۵، ۳۵۱، ۴۷۴، ۲\_۴۸۱، ۹۵۹، ۹۶۴، ۹۹۴

آدلر، ویکتور ۷۳، ۷۶، ۱۳۹، ۲۵۱، ۳۳۷، ۵۲۲، ۶۷۶

آدورنو، تثودور ۱۵، ۱۶۸، ۱۷۹، ۳۵۰، ۳۵۴، ۲\_۳۸۱، ۳۹۷،

Y \_947. 910. 770. 170. 1710. 649. PP3/44.

17\_017. 994. 1\_194. 794

آرون، رمون ۳۹۶، ۳۹۸، ۷۲۶

آریکو، خوسه ۶۵۷

أفاناسيف، ال ٤٣٢

آکسلرود، یل ۷۳۶

ألتوسر، لوئي، ۴-۲۱، ۷۴، ۱۱۸، ۱۳۶، ۱۹۱، ۲۱۶، ۲۲۳،

۵۵۲, 797, 697, 11\_P.T. 76T, PPT, Y.T. A\_Y.T.

777. AG7. GY7. P\_YY7. I\_.P7. YIG. YTG. YTG.

170. 770. 772. 372. 302. 349. 374. 774.

744. QAY

آنتال، فریگیس ۶۱۲

آنفانتن، پروسپر ۴۵۲

آیزنشتاین، سرگئی ۹-۲۸، ۲۹۷،

اتحاد بينالمللي دموكراسي سوسياليستي ١٠٨

اتحادیهی بینالمللی کارگران احزاب سوسیالیست

(اتحادیهی وین) ۱۱۱-۲

اتحادیهی کمونیستها ۱۲۱، ۲۹۸

إدر، كلائوس ٧١٥

ارسطو ۹۴، ۸\_۱۹۷، ۴۱۳، ۷۲۸، ۷۷۸

اسیاونتا، بتراندو ۶۷۶

اسپینوزا، باروخ ۳۹۰، ۴۸۲، ۷۷۱

استاخانوويج، سوتهزار ۵۶۸

استالین، یوسیف ویسارویونوویچ ۶۰ـ۵۶، ۸۰، ۱۲۲، ۱۲۶،

۵۶۱، ۲۰۲، ۴۵۲، ۴۱۳، ۲۹۳، ۹۶۴، ۲۰۷، ۲۰۷، ۲۰۷،

777

استدمن، ایان أی ۵-۲۲۴، ۵۶۱، ۴-۷۲۳

اسزلیونی، ایوان ۲۵۲، ۲۵۶، ۵۰۲

أسمانس، كُمي ١٠٩

اسمیت، اَدَم ۴۳، ۳٫۱۸، ۱۰۵، ۲۴۷، ۳۹۲، ۵۱۰، ۶۴۵،

898

اشتاین، لورنتس فون ۵۷۹

اشتاینر، ماکس ۷۹۸

اشتراؤس، دی. اف. ۶۴۴، ۷۸۳، ۷۹۵

اشمیت، ای.۳۷۱

افلاطون ۱۸۸، ۱۹۷، ۳۵۵، ۵۴۰، ۶۱۲، ۶۲۵

اگلیتا، میشل ۲۳۶

اگوست کنت ۲۰۹، ۶۰۴

إلستر، جان ۶۵۱

الكساندروف، جي. اف. ۵۸، ۶۷۱، ۶۷۸

امین، سمیر ۲۴۱، ۶۹۰، ۷۷۱، ۷۷۴

اندرسن، یی ۲۶۵، ۲۶۷، ۳۷۴، ۹\_۴۸۸، ۳\_۵۹۲، ۵۹۲،

174. PYY. 1 XY

انقلابی که بدان خیانت شد ۱۲۷۸

اوپنهایمر، مری ۴۴۲، ۴۴۴

اور، أندرو ۹۴، ۱۰۹-۱۰، ۲۱۸، ۲۸۵، ۹۶۲، ۴۰۸، ۲۲۵، ۲۳۵

#### ۸۳٦ ♦ نمایهی نامها

بتلهایم، شارل ۴۵۰، ۵۱۰

اورکهارت، دیوید ۶۴۶ بتي، أندره ٥٧١ اورلانیس، بی. تی. ۲۸۶, ۲۸۸ بَرت ، میشل ۹، ۵-۵۴، ۲۹۸، ۵-۳۱۴، ۵۵۱، ۵۹۴ اوفه، كلاؤس ع-۱۵۴، ۱۸۳، ۲۵۵، ۴۹۹، برد، سی ۲۲۱ بردیایف، ان. ای. ۲۲۱، ۵ـ۶۸۴ اوکیشیو، ان. ۸۸، ۹۱، ۷۳۱، ۷۳۵، ۷۶۱ برشت، برتولت ۲۹، ۳۹، ۸۷۱، ۱۷۸، ۳۹۸، ۴۵۸، ۵۳۱، اوگورتسف، ای. یی. ۱۹۲ اوليانوف، وي. أي. ← لنين V91 599 برل، ای. ای. و مینز جی. سی. ۴۶۳ اونو ، کوزو ۹۱-۸۹، ۳۳۵ برنال، جان دزموند ۲۰ـ۱۶۹، ۵۱۹ اوون، رابرت ۳۱۷، ۴۴۸، ۲\_۴۵۱، ۷۴۰ برنر، رابرت ۱۰۵، ۲۴۱، ۲۸۷، ۴۸۹، ۵۹۲، ۷۳۸، ۷۶۴ اينئولوژي ألماني ۱۲۰، ۱۲۲، ۲۰۱، ۲۴۵، ۲۹۸، ۳۰۰، برنز، اف ۱۶۰، ۱۶۵ ٠٩٣. ٨٧٣. ٣٨٦. ١٠٥. ٠٠٧. ٩٨٧ برنشتاین، ادؤارد ۱۲۳، ۳۸۷، ۸ـ۳۸۷، ۳۸۸، ۵۰۳ ایمنوئل ، آرگیری ۹، ۱۱، ۱۵۷، ۲۴۱، ۲۴۹، ۲۰۲- ۷۰۲، برنیه، فرانسوا ۲۶۰ 488 برودل، فرنان ۲۲۱، ۴-۷۱۳، ۲۱۴ بروس، دابلیو ۱۹۶، ۶۵۴، ۶۵۹ برپورمن، هری ۵۰۴ بائر، اوتو ۱۳۹، ۱۸۷، ۴۴۰، ۴۸۲، ۵۰۴، ۲۱۲۵، ۵۲۵، YY1 ,549 ,545 ,544 ,515 ,5.5 بَزُر، سن ـ أمان ۴۵۲ بلانكي اگوست، ۱۲۵ بائر، برونو ۱۲۸، ۱۳۶، ۳۶۰، ۷۱۰، ۷۸۶، ۷۹۵، ۹۹۷ بلوخ، ارنست ۱۷۶، ۶۱۲ هـ ۶۵۷۸ بابوف، فرانسوا ۱۷۵، ۳۱۳، ۴۴۸ بلوخ، مارک ۹۴، ۱۱۸، ۱۶۷، ۱۹۱، ۲۲۱، ۳۵۴، ۳۹۸، ۲۱۳، باختین، میخائیل (وولشینوف) ۳۹، ۳۹۹ باران، پل ۱۰۴، ۱۵۴، ۲۳۶، ۱۲۰۰، ۲۴۰، ۳۲۲۳، ۳۲-۴۲۹، Y9.\_1 بلوخ، موریس ۱۲۱ YFT .YF1 .FXY .AYY بناپارت، لویی ناپلئون (ناپلئون سوم) ۱۷۷، ۳۳۶، ۴۱۶، ۴۱۶ بارت، ایچ ۱۱۴ بناری، ای ۶۶۵ بارت، رولان ۱۹۱، ۳۹۹ بنتم، جرمی ۱۳۲ بارتوک، بلا ۱۸۸۹ بنيامين، والتر ١٧٨، ٧٧٤ بارو ، ردولف ۴۰، ۹۲، ۲۵۶، ۳۳۴، ۴۵۳، ۴۵۵، ۴۵۸، ۵۸۷، ۶۶۸\_۹ ،۶۶۶ ،۵۸۹ بوآیه، آر ۲۳۶ بوأس، فرانتس ۱۱۷ بازن، آندره ۴۵۸ بوخارین، نیکالای ۱۷۹، ۱۹۶، ۲۵۴، ۲۵۶، ۳۰۳، ۳۳۶، باکونین، میخائیل ۷۹، ۱۴۷ ۲۰۷، ۳۱۷ 781 .54. .787 باگدانوف، ای. ای. ۴۷۳، ۶۲۵ بال، ام ۶۹۲، ۷۴۰ بورديو، پيير ۲۶، ۹۸۳۸ بال، جان ۲۷۳ بوركيهويتس، ال. فون ٧٣٠ بالاژ، بلا ۴۵۷، ۲۱۲ بوسوئه، جي. بي. ۲۲۰، بالزاک، آنوره ۹ـ۳۸، ۴۰۱ بوشز، فیلیپ ۲۰۶، ۴۵۷ باليبار، اتين ١٤١، ٣٨٢ بولز، اس ۱۶۳، ۱۶۵، ۶۵۲ بولگاگف، اس. ان. ۵ـ۶۸۴ بانگر، ویلم بوم باورک، اوگن فون ۲-۴۱ بایل، پیپر بيل، آگوست ۱۰۸، ۲۹۶، ۳۳۰، ۵۴۴، ۵۵۶، ۶۰۴، ۴۴۶ *بیانیهی حزب کمونیست / مانیفست کمونیست* ۷۹، ۱۲۰،

V.Y. 7\_7P7. YTT. PTT. TA7. 1.0. T.O. ATR

بیر، هنری ۷۲۰ بیسمارک، اوتوفون ۱۲۱، ۳۰۰ بیکن، فرانسیس ۱۹۸ بینالملل سرخ اتحادیههای کارگری ۳۲ بینالملل سوسیالیستی ۱۰۹

#### Ļ

پارهتو، ویلفردو ۱۸، ۱۷۱، ۷۵۸، ۷۸۸ پانه کوک، آنتوان ۱۹۵ پاولوف، آی. پی. ۸۱ـ۳۷۹، ۳۹۵ پاهاسکار، روی ۵۱۳، ۵۴۶ پرآبراژنسکی، یوگنی آلکسی یهویچ ۱۱۰۵، ۱ـ۱۸۰، ۱۹۵۷، پرآبراژنسکی، یوگنی آلکسی یهویچ ۱۹۵، ۱۸۰۱، ۱۹۵۹، ۴۹۴، ۴۹۴، ۲۰۷، ۲۰۹،

يرلو ۷۵۶

پرودون، پییر ـ ژوزف ۲۶، ۳۰، ۱۰۶، ۱۹۷۸، ۱۴۷۸، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۴۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰۲۵، ۲۰

پلوتیه، فرنان ۴۴۶

پوپر، کارل ۹\_۲۱۸، ۴۷۹، ۲۲۶

پورشنف، بوریس ۱۹

پوکروفسکی ۲۲۰

پولاک، فریدریش

YAA

پیاژه، ژان ۳\_۱۱، ۶۰۷، ۹۸۶

پیگو، ای. سی. ۸۴

#### ت

تاپَر، رومیلا ۳۶۹ تاریخ و آگاهی طبقاتی ۴۸۶، ۴۸۶ تالمان، ارنست ۴۵۱ تامسن، دوروتی ۸۹، ۲۷۹، ۴۷۷، ۵۳۲۵، ۷۱۲، ۷۲۱، ۹-۷۳۷، ۷۲۴ تروتسکی، لئون ۶۰، ۱۲۳، ۱۹۵، ۲۲۵، ۲۳۰، ۴۰۳۰،

۳۴۲، ۳۸۱، ۴۵۰، ۳۸۱ تری، امانوئل ۱۱۹، ۱۲۱ تلیک، پی. ۱۱. تکاچف، پی. ان. ۲۰۷ تور، دونا ۸ـ۷۳۷ توگان ــ بارونوفسکی، ام. آی ۶۸۵، ۵۷۳، ۵۸۸ تولیاتی، پالمیرو ۳۰۸ توینبی، آرنولد ۲۲۲ تیمیانارو، اس. ۴۸۴، ۵۱۳، ۶۳۲

> **ح** جنثیله، جووانّی ۲۰۲، ۶۷۶

3

چاتوپادی یایا ۲-۳۶۵، ۴-۶۷۳ چار تیستها، ۲۹۲ چایلد، وی گوردون، ۱۱۷، ۱۴۵، ۱۴۵، ۲۱۵، ۵۸۴، ۷۰۲ چیانگ کای شک ۲۹۱

7

حزب سوسیال دموکرات آلمان (اس. پ. د) ۱۰۹، ۱۳۰، ۲۸۴ کا، ۴۹۰، ۱۷۴ کا، ۴۹۰، ۱۷۴ کا، ۴۹۰، ۱۷۴ حزب سوسیال دموکرات مستقل آلمان (یو. اس. پ. د) ۱۷۵، ۵۶۱، ۵۷۴، ۸۰۲ کارسی اتریش (اس پ او) ۱۷ حزب سوسیالیست امریکا ۳۳۲ حزب سوسیالیست ایرایی ۶۰۱، ۵۹۲

حزب سوسیالیست فرانسه ۱۱۱، ۱۱۹ حزب کارگر سوسیال دموکراتیک روسیه (اَر اس دی ال پی) ۲۲۵ حزب کمونیست آلمان (ک. پ. د) ۶۷۴

حزب کمونیست اتحاد شوروی (س پی اس یو) ۵۸ ۵۰ ۳۸۷ حزب کمونیست ایتالیا (پی سی آی) ۱۱۱، ۱۱۶، ۲-۹۹۱، ۴۰۶، ۷۱۳

حزب کمونیست فرانسه (پی سی اف) ۱۹۳، ۳-۵۹۲ ۲۱۳ ۷۱۳ ۶۷۰ ۲۱۳ حزب کمونیست لهستان ۱۱۳ حزب کمونیست یونان ۲۱۴ حلقه ی وین ۲۰۹-۲۰

خ

خاستگاه خانواده، مالکیت خصوصی و دولت ۲۶۱، ۲۹۶، ۲۹۳، ۳۱۳

خروشچف، نیکیتا ۵۸، ۳۱۴، ۳۴۱، ۵۵۱، ۶۷۷، ۶۷۲، ۷۰۶

Ĺ

داب، موریس ۱۰۵، ۱۷۱، ۱۷۳، ۳۲۲، ۳۹۲، ۴۲۵، ۵۰۲. ۳-۵۹۲، ۶۵۷، ۶۸۶، ۸-۷۳۷ دات، آر. پالم ۳۶۶

دالامبر، ژان لو رون ۱۹۸ دانیلسون، نیکالای ۲۰۷

دایموند، استنلی ۱۰، ۲۰–۱۱۹، ۲۷۴، ۲۷۶

دبارین، ای. ام. ۴۸۷، ۵۵۳، ۶۷۷

دبره، رژی ۳۱۴

دبز ، یوجین ۳۳۲

*دستنوشتههای اقتصادی و فلسفی* ۲۰۰، ۲-۲۰۱، ۲۵۱، ۳۲۷ ۳۲۷، ۳۷۸، *۴۸۴* 

د*فترهای زندان* ۳۲۸

دلئون، دانيل ٣٢٩

دللاولپه، جی. ۳۵۰، ۳۵۲، ۹-۴۷۷، ۵۱۷، ۵۳۷، ۶۲۴، ۶۲۶ ۶۲۶ د ۶۲۶ د ۵۳۷ دورکم، امیل ۲۵۳، ۳۶۳

دورینگ، کارل اویگن ۴۷، ۲۱۹، ۷۳۵

دولاپلاس، پیپر سیمون، مارکی ۷۴

دویجر، آیزاک ۱۲۷

ديالكتيك طبيعت ٣٥٥. ٢٧٤

دیتسگن، یوزف ۱۹۵، ۶۰ ۳۵۹، ۳۸۵، ۴۷۷

دیلتای، ویلهلم ۶۷۶

دیمتیریف، گئورگی ۱۱۲،۶۱۹

١

رابینسن، جون وایولت ۳-۳۷۲، ۶۲۴ راتسل، فریدریش ۲۸۱ رادکلیف براون، آلفرد ۱۱۸ راسدالسکی، آر ۴۱، ۳۹۲ رافائل، ماکس ۷۴۰، ۲–۷۹۱، ۷۹۲ راکفسکی، مارک ۶۶۷

رانکه، لئوپولد فون ۲۱۹ رایت، اریک آلین ۱۱۳، ۵۰۷، ۵۱۲، ۷۷۵ رایش، ویلهلم ۲۸۲ رکلیو، ایلیزا ۲۸۴ رنر، کارل، ۳۷۸ روبل، مکسیملین ۳۷، ۷۲۷

روبل، مکسیملین ۳۷، ۷۲۷ روبین، آی. آی. ۴۱، ۴۱، ۸۵، ۳۲، ۱۴۲ ، ۳۹۲، ۳۹۲، ۴۸۶ رودنسون، ماکسیم ۶۷ رودی، جورج ۸۴۴، ۸۴۶ روساس، پل ۵۶۴ روستو، دابلیو، دابلیو. ۴۲۹ روسو، ژان ــ ژاک ۱۱۸، ۱۸۸، ۲۷۵ روور ک، کلود ــ هانری دو ۴۵۵ روی، رام مؤهن ۳۳۶، ۳۸۵، ۶۷۷

> ریسورجیمنتو ایتالیا ۲۲۱، ۶۴۷، ۷۷۸ ریکاردو، دیوید ۴۳، ۴۸، ۳۷۳، ۲\_۳۹۰

ریتر، کارل ۲\_۳۲۱

i

زومبارت، ورنر ۲۳۰ زیمل، جورج ۴۸۶ زینوویف ۵۷، ۵۹، ۷۱، ۵۷۶، ۶۱۹

ڑ

ژرژ، پییر ۲۸۳ ژورس، ژان ۱۰۸، ۳۰۲، ۴۰۴، ۶۷۲

س

سارتر، ژانپل ۳۹، ۹۶، ۱۹۱، ۲۳۱، ۲۸۲، ۱۰ـ۴۰۹، ۴۷۷، ۴۷۲، ۵۱۶، ۴۷۷، ۹۶۶

ساکس، سی. ۳۲۲

سانكريت يايانا، راهۇل ٣٤٧

ساویل، جان ۷۴۵

سرافا، پییرو ۳۲۲، ۳۷۳، ۴۱۰، ۵۸۷، ۵۵۰ ۶۸۶ ۴۲۳\_۴ سقراط ۳۵۵

سن سیمون، کنت دو ۴۴۸، ۲\_۴۵۱

سو، اوژن ۲۴، ۳۸، ۱۵۰، ۴۰، ۹۲، ۹۲۱، ۳۴۱، ۲۲۶، ۲۱۲، ۷۷۸

#### ك

كانوتسكي، كارل ۱۲۴، ۲۱۶، ۲۵۳، ۳۰۲، ۴۰۶، ۴۰۶، 2077. 19V کابرال، امیلیکار ۲-۷۲۹ ۲۲۹ کاتس، دیوید ۳۲۱، ۳۲۳، ۴۴۴، ۴۴۴ کار، ئی. ایچ ۲۲۰ کاریو، سانتیاگو ۵۹۳ کازانوا، جي. ۶۶۱ كافكا، فرانتس ٣٩ كالتسكي، ميخال ٣٧٣، ٧-٥٤٤، ٥٤٧، ٥٨٩ کالوز، جی. وای. ۱۹۱ كالون ٧١٧ كامنف، لف ۵۹، ۷۱ کامنکا، پوجین ۱۰، ۳۷، ۲۵۵۳، ۵۵۷ کان، آی ۲-۲۲۱، ۶۹۰، ۲۲۹ کانالی، جیمز ۱۵۴، ۱۵۷، ۷۵۷ کانت، ایمانوئل ۱۹۸۹ کانگرگا، میلان ۴۸۷ كاۇر، كنت كاميلودى ١٢۴ كتاب مقدس (عهد قديم) ۹۴، ۹۴ کراپوتکین، پیپوتر ۹۔۲۸، ۵۷، ۳۱۹ کُرش، کارل ۳۳، ۱۳۱، ۱۶۸، ۱۹۵، ۲۰۲، ۱۸۲۹، ۲۵۱۲، ۲۵۱۲، 707, Y07, Y17, · Y7, TY7, · A\_XY7, Y\_3X7, T\_YY0, كروبر، ألفرد ٢٧٤ کروچه، بندتو ۲۰۲، ۳۲۹، ۶۷۶ کرون، جي ١٣٨، ۶۶۶ ۶۶۸ کریستوا، جولیا ۴۰۳ کلزن، هانس ۱۵، ۶۵۴ کلودین، فرناندو ۱۲۴ کندراتیف، آن. دی. ۲۴۲-۴، ۸۴۶ کنفدراسیون عمومی کار (س ژ ت) (فرانسه) ۴۴۶ کوئن، آرتور ۶۲۷ کوئن، جي. اي. ۷-۶۵۶ ۴-۷۷۳ کوئینی، ریچارد ۱-۲۸۰، ۲۸۵ کودای، زولتان ۴۱۸۹ کورنی، جی ۴۵۹، ۴۶۱، ۶۶۵ کوسامیی، دی. دی. ۳۶۳

سورل، ژرژ ۲۵۳، ۳۲۹، ۴۴۲ـ۴، ۵۹۶، ۶۷۶، سون یاتسن ۲۹۰ سویزی، پل ۵-۴، ۱۰۴، ۳۳۵، ۲۳۱، ۴۳۱، ۵۰۸، ۷۷۲

#### ش

شاخت، ریچارد ۱۸۹ شارما، آر. اس. ۶۶۶ شاو، ویلیام ۱۰ شلینگ، فریدریش ۱۹۹ شومپیتر، جی. ای. ۵۰۵ شیخ، انور ۴۱

#### ف

فاستر، جان ۷۸۷ فاین، بن ۱۰۶، ۴۳۲، ۵۶۳ فدراسیون جهانی اتحادیههای کارگری ۳۲ فرانک، آندره گوندر ۲۴۰\_۱ فرانک، اس. ال. ۱۰۵ فرایلیگرات، اف ۳۸ فروم، اریش ۲\_۱۹۱، ۳۲۸، ۲\_۳۸۱، ۴۷۷، ۵۲۸، ۷۱۵ فروید، زیگموند ۷۴، ۱\_۲۸۰ فرید ، مورتن ۲۷۴، ۲۲۶ فریدریش، کارل ۱۲۹، ۹۔۲۳۸، ۲۸۱، ۳۱۴، ۳۱۷، ۵۲۸ 777. . PV فریدمن، جورج ۱۴۱، ۲۱۵ فريره، پائولو ۲۶، ۹۳، ۹۵ فریش، وی ۳۹ فرينا، ال ٣٩ فور، لوسین ۲۲۱، ۷۱۳ فورتادو، سلسو ۲۴۰ فورد، جان ۴۵۸ فوریه، فرانسوا ـ شارل ۳۱۷، ۴۴۸، ۲ـ۴۵۱. فویرباخ، لودویگ ۱۸۹، ۱ـ۲۰۰، ۳۶۰، ۷۸۶ فهر، فرنه ۶۶۱ ۶۷۳ فیتج، رابرت ۴۴۲ فیرث، ریموند ۱۲۸، ۱۲۱

فيشته، جي. جي. ١٩٩

#### ۸٤٠ ♦ نمايدي نامها

گلزرمان، گریگوری ۲۲۱، ۷۰۲

گلوکسمان، ای ۲۵، ۴۹۵، ۴۹۷، ۶۰۲ ۶۰۴ ۷۸۷، ۷۹۰ کوستا، جی ۶۶۵ گوارا، چه ۶۴۵ کوسیک، کی ۲۰۳، ۴۸۷، ۵۱۶، گوته، پوهان ولفگانگ فون ۱۷۸، ۶۱۳، ۶۱۳ کوسینن، او ۸۰۷ گودار، ژان ـ لوک ۳۹۸، ۴۵۸ کوشیمورا، اس. ۸۸، ۹۱ کولاکوفسکی، لشک ۳۷۱، ۳۸۷، ۶۷۱ گودلیه، موریس ۴۰۸، ۴۹۵ گورباچف، ام. اس. ۱۱۴، ۱۷۳، ۲۲۷، ۲۲۹، ۳۰۸، ۴۵۴، کولتی، لوچو ۴۶، ۵۱۷ ۸۹۹. ۵۰۲ کولونتای، الکساندر ۵۵۰، ۴-۵۹۳ گوردون، آر ۱۶۲، ۷۳۶، ۷۵۶ کون، بلا ۶۱۹ گورکی، ماکسیم ۷-۳۸۶، ۶۱۳ کونتس، سیدنی ایچ. ۴۱، ۲۸۶، ۲۸۸ گوروسکی، کنت ۹۵ کونراد، جورج ۲۵۲، ۲۵۶، ۵۰۲ گووها، ای ۶۷۵ کی، جی ۴۸۷، ۲۰۷، ۲۰۹ گیزو، فرانسوا ۲۱۹ كيخانو، آنيوال ٣-8٤١ گینتیس، ایچ ۲۶، ۶۵۹ کیرشهایمر، فرانسیس دی ۲۸۰ کیرکهگور، سورن ۶۱۸ ل کیرنن، وی ۷۴۴، ۷۴۶۷ لئونتیف، ای. ان. ۳۸۲ کیوموجو ۳۶۵ لا، جان ۵۸۷ گ لابريولا، أنتونيو ٢٠٢، ٢٥٣ گابل، جِي ۴۸۷، ۶۷۷ لاسال، فردينانت ٣٠، ٣٠، ١٠٤، ١١٥، ٤٠٣. ٢٠٠، ٤٤٣ ، ٤٤٣ گادوین، ویلیام ۲۶ لافارگ، بل ۶۱۱، ۶۹۰ ۷۵۵ گارودی، روژه ۷۰۲ لاک، جان ۱۹۹ گاندی، ام. کی. ۳۸۵ لاکلو، نی ۱۰۷، ۲۴۳، ۶۶۳ گانز، ادؤارد ۷۸۳ لانگه، اسکار ریزارد ۱۷۱، ۴۵۳۴، ۲۵۵، ۶۹۹، ۶۹۰ گرامشی، آنتونیو ۵–۱۲۴، ۲۰۲، ۲۳۷، ۲۵۴، ۲۵۶، ۹\_۳۲۸، لبویتس، مایکل ۶۵۸ ٧٣٣. ١٦٣. ١٧٣. ٩٠٦. ٦٨٦. ٢\_١٠٥. ٧\_١٥٥. ٩٥٠ 547 Y 244 لرو، پيير ۴۵۲ لف، جي. ۲۸، ۲۲۷، ۸۳۷ گرتسن، ۸۴۱ گرلند، آرکادی ۱۵۴، ۱۵۷ لکان، ژاک ۳۸۲ لنين ۷۷، ۶۰، ۸۰، ۵۸، ۵–۱۲۳، ۱۹۶، ۲۰۱، ۲۰۸، ۲۵۶، گروتيوس، هوگو ۱۸۸ YXY. PPY. 7-7.7. 617. Y\_677. .77. 787. PYT. گروسمن، هنریک ۵۱۰ 1AT. OAT. 2\_0.7. ATT. T.O. . 10. 200. PYO. P32. گرونیرگ، کارل ۴\_۲۵۳، ۵۹۹ YF1 . Y. Y . FY1\_Y گروندریسه ۴۵، ۱۴۰، ۱۶۷، ۲۰۱، ۲۱۵، ۲۲۴، ۳۰۰، لوریا، ای. آر. ۳۸۰ 7-177. 6-72. 772. . 65. 1.4. . 94 لوکاچ، گنورگی / جورج ۲۰۲، ۱۵۴۶، ۲۰۹-۳۰۱، ۳۷۱، گروه رهایی کار ۵۷۹ P. 7. Y\_7A7. 7.0. 210. 7\_140. A\_743. 744 گلبريث، جي. کي. ۴۲۴، ۴۶۸ لوکزامبورگ، زُزا ۳۱، ۷۹، ۳۱۵، ۳۸۷، ۲۴۴۵، ۵۰۴، ۵۱۰، ۵۱۰، گلدمن، لوسین ۲۵۵، ۳۹۸، ۴۰۸، ۴۷۴، ۴۸۷، ۵۳۱، 181 AYA\_A 7\_1.2, 712, 742, 744, 784

لوناچارسكى، أناتولى ۶۷۰

مندل، ارنست ۱۶۰، ۱۸۳، ۵\_۳۳۲. ۶۵۴، ۶۷۹، ۶۷۵ عـ۷۵۵ لوونتال، لئو ۲۱۵ لوی استروس، کلود ۸ـ۴۰۷ مورتون، لزلي ۵۹۱ لوین، ای. ۷۷۵ مورگان، آي. ايچ، ٣١٢ مورگان، لوثیس هنری ۱۱۷، ۱۴۳، ۲۷۳، ۳۱۱، ۴۸۳ـ۵۸ ۷۰۱ ليكنشت، كارل ٣٠٢ ليبكنشت، ويلهلم ۶۰۴ موری، آر ۷۰۰\_۶۹۹ موریس، جان ۱۶۷، ۷۴۵ ليبيتس ٥٣٣ موریس، دزموند ۴۱۶ ليپينسكي ۶۶۵ موریس، ویلیام ۵۳۹، ۷۴۷، ۵۰-۷۴۹ ليسنكو، ٥١٧، ٤١٧، ٤٧١ موریشیما، ام. ۸۸، ۹۱، ۶۵۶، ۷۳۰، ۷۳۵ ليفشيتز، ميخاييل ٣٧ موسكا، كائتانو ٧٥٨ ليكاك، إلينور ٢-٥٨٣ مولهشوت، ياكوب ۵۵۲ ليوتار، جي. اف ٧٠٧ مونتسکیو، بارون ۸۲، ۲۶۳، ۲۰۹ میخایلوفسکی، ان. کی. ۷۶، ۲۰۸، ۵۸۵

میسن، تیم ۵۲۸

میل، جی. اس. ۷۱

میل، جیمز ۲۶۰

ميلران، الكساندر ١٠٩

میلز، سی. رایت ۵۰۲

میلر جان ۸۲

مینز، ریجارد

میشل، جولیت ۲۳۶، ۳-۸۳۲

میک، رونالد ۸۵، ۲۸۶، ۲۸۸، ۱-۵۴۰

میکلس، روبرتو ۲۵۴، ۲۹۳، ۴۴۵

مائوتسه \_ تونگ ۱۴۹، ۳۵۰، ۶۱۹، ۶۸۱ ماتسینی، جوزیه ۱۲۴ ماخ، ارنست ۶۲۵، ۷۵۴ مادزلوسکی، کی ۳۹۵ مار، إن. واي ٣٩٩ مارتوف، وای، او. (تسدربوم) ۱۰۹، ۱۴۹، ۲-۶۳۶، ۹۲۸۸ مارتينوف، الكساندر ۶۴۳ مارشال، آلفرد ۲-۸۳ ماركوزه، هربرت ۲۰۲، ۳۸۱، ۵۱۶، ۴۷۷ ۷-۶۷۶، ۴۸۷ مارکوس، جي. ١٣١، ٧-۶۶۶ ماریاتگی، جی. سی. ۶۶۰ ۶۶۳ ماریتن، ژاک ۲۲۱ ماشری، یی پر ۴۰۳ ماکیاولی، نیکولو ۴۱۶، ۶۰۳ ۷۸۸ مالتوس، تامس ۸۱، ۲۸۵، ۴۹۸، ۵۱۸، ۵۸۸ ماله، سرژ ۵۰۴، ۵۰۶، ۲۲۵

ن

میلی بند، رالف ۲۱۴، ۵-۳۷۴، ۴۰۹، ۳-۵۰۲، ۵۰۳

می یاسو، کلود ۱۸۲۹، ۱۴۲۳، ۱۶۷

ناپلئون سوم - بناپارت، لویی ناپلئون نامبودی ری یاد، ئی. ام. اس. ۸-۳۶۷ نون، خوسه ۶۶۱ نویرات، اوتو ۲۱۰ نویمان، فرانتس ۲۳۹، ۲۵۵، ۸ـ۷۲۷، ۲۲۲، ۸۴۹ نهرو، لعل جواهر ۹، ۲۹۱، ۳۶۸ نیوتن، آیزاک ۸۲

و

وارتوفسكي، ماركس دابليو ۵۵۴ وارگا، يوجين ۶۵، ۲۳۶، ۳ـ۶۱۲، ۶۵۷، ۶۸۷

مالینوفسکی، برانیسلاو ۱۱۸ مانهایم، کارل ۸۰\_۵۷۹، ۹۸۸، ۶۱۸، ۷۳۲، ۷۳۵ مدودف، ژورس و روی ۶۷۲ مرینگ، فرانتس ۲۵۳ مكتب آنال ۲۲۱، ۶۹۳، ۱-۷۲۰، ۷۴۷ مكتب فرانكفورت ۲۰۳، ۲۱۰، ۲۵۴، ۳۸۱، ۴۰۹، ۵۰۲، 544 SYF . DIF . D.F مكيندر، سرهالفورد ۲۸۱ ملوتي، أميرتو ٧٠٢

#### ٨٤٢ ♦ نمايدي نامها

وارن، وارن ۶۵، ۱۰۱، ۲۴۲، ۷۶۴ واگنر، أدولف ۴۲، ۲۲۳ وایت، لزلی ۵۸۴ وابدا، ام ۶۶۶ ۹ ۶۶۸ ویر، ماکس ۶۶، ۱۰۲، ۱۸۰، ۴\_۲۵۳، ۲۶۲، ۴۸۶، ۵۰۶، 490. TPD. 719, 192 VX2 314, 474, 374, T\_764. **147. LYYY** وبلن، تورستین بوند ۲-۷۷۱ ورتوف، دیکا (دی. ای. کافمن) ۴۶۴ وزلوفسكي ٥٠۶ وضع طبقهی کارگر در انگلستان ۱۲۹، ۱-۷۸۰ ولدون، في ۱۹۷ ولرستاین، ایمنوئل ۱۰۵ ولسكوف، ئي. سي. ۲۶۵ ولمر، ألبرشت ٧٥، ٢١٠، ۴۹٩، ٥٨٣، ٧١٥ ونتوری، اف. ۲۰۷ وود، ألن ٥٥٠، ٢٥٢ وولوشینف، وی. ان. (نام مستعار ام. باختین) ۳۹، ۳۹۹ وونت، ويلهلم ٣٧٩ ويتفوكل كارل اي. ٣-٢۶٢، ٢٤٣ ویتگنشتاین، لودویک ۳۹۷، ۵۴۶ ويسكونتي، لوكينو ۴۶۲ ویکفیلد، گیبون ۹۷ ويكو، جامباتيستا ٢٥١\_٢ ویگوتسکی، ال. اس. ۳۸۰ ویلت، جان ۱۶۹، ۸۰۱ ۲۹۹ ویلنگا، بی ۹\_۳۶۸ ويليامز، ريموند ٢٧٣\_۴ وینستنلی، جرارد ۴۴۸

b

هابرماس، ۷۷۷ هابز، تامس ۱۸۸، ۴۱۱، ۴۱۸ هابسباؤم، اریک ۱۹، ۷۳، ۱۱۸، ۱۴۶، ۲۱۵، ۲۶۴، ۵۸۵، ۸\_۷۳۷ هاچسن، جی ۸۱، ۶۹۹

هارکنس، مارگارت ۳۹، ۴۰۱ هارنکر، مارتا ۶۵۹ هایدگر، مارتین ۴۸۷

هجدیوش، اوندراش ۶۹۰

هاینه، هاینریش ۳۸

هرتسن / گرتسن، الکساندر ۲۰۷، ۵۷۸

هريس، لارنس ۴۳۲، ۵۶۳

هريش، دابليو ۶۶۵

هس، موزس ۱۲۸، ۱۸۹، ۲۰۰ ، ۲۸۶، ۷۹۵۷

هسن، بوریس ۵۱۹

هکل، ارنست ۴۷۳

هگل، گئورک ویلهلم فریدریش ۲۳، ۳۳، ۱۳۸،۱۲۱، ۱۴۷، ۱۳۸، ۱۳۸، ۱۳۸، ۱۹۷، ۱۹۷، ۱۸۷۰، ۱۸۷۰، ۱۸۷۰، ۱۸۷۰، ۱۸۷۰، ۱۸۷۰، ۱۸۷۰، ۳۶۰، ۳۶۰، ۳۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱۸۶۰، ۱

هگلیان جوان ۶\_۷۸۵

هلر، آگنش ۴۷۷، ۵۸۲، ۶۵۹، ۶۶۱

هلوسیوس، کلود ۳۴

هوتارت، اف، ولمرسينيه، جي. ٣٤٥

هورکهایمر، ماکس ۲\_۲۸۱، ۵۱۶، ۷۹۳

هوفمان، ئي. تي. اي. ۳۹

هوگارت، ریجارد ۵۳۲

هومبولت، الكساندر فون ٢٨١٤، ٣٩۴

هیپولیت، ژان ۶۷۶

هیل، کریستوفر ۷۳، ۷۱۹، ۶-۷۴۴

هیلتون، آر. ایچ. ۱۰۵، ۵۰۲

هیلفردینگ، ردولف ۴۱، ۲۳۶، ۳۹۲، ۴۴۵، ۴۴۷، ۱۱-۵۱۰.

410. L. V72. TYY

هیمل ویت، سوزان ۱۴۲

هیواهل سن ویکتور ۱۹۸

هیوم، دیوید ۳۹۰

ي

يوگيش، لئو

# Tom Bottomomore

Laurence Harris, V.G. Kiernan and Ralph Miliband

# A Dictionery of Marxist Thought

Translated Into Persian

By:

Akbar Masoumbeigi

Bâztâb-Negâr Publishing House Tehran 2009

Baztabnegar@hotmail.com
ISBN 987-964-8223-44-6



# A DICTIONARY OF MARXIST THOUGHT

Edited by: TOM BTTOMORE, V. G. KIERNAN, RALPH MILIBAND

Translated into Persian by: AKBAR MASOUMBEIGI

ISBN: 978-964-8223-44-8